

### Franckesche Stiftungen zu Halle

### Weil. Herrn Hofprediger F. M. Ziegenhagens Paraphrases über einige wichtige Stücke aus dem Evangelisten Matthäo

## Ziegenhagen, Friedrich Michael Halle, 1776

#### VD18 13075888

Erster Abschnitt über zwey Stücke aus der Bergpredigt des Herrn Jesu Christi Matth. c. 5. 6. u. 7. mit einer vorhergehenden Einleitung zum rechten Verstande dieser Predigt.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests an Exprinciple of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

Erster Abschnitt

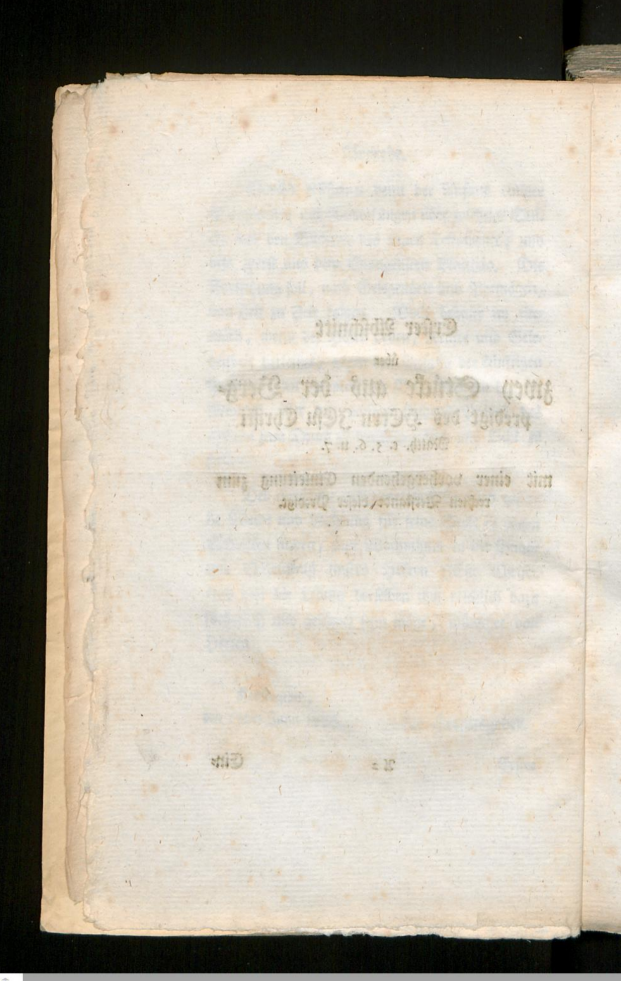
über

zwen Stücke aus der Bergpredigt des Herrn Jesu Christi Matth. c. 5. 6. u. 7.

mit einer vorhergehenden Einleitung zum rechten Verstande dieser Predigt.

21 2

Gin=





## Einleitung

zum rechten Verstande der Bergpredigt des HErrn ICsu Christi Matth. c. 5. 6. u. 7.

3

§. I.

Jur rechten Erkenntniß der Bergpres bigt des Herrn Christi ist vor als len Dingen nothig,

theils den Hauptinhalt, theils auch den Hauptzweck berselben mit allem Fleiß zu untersuchen.

§. 2.

Was den Inhalt anbetrifft: so begreift er zwar mannigfaltige wichtige Grundwahrheiten zur Gottseligkeit in sich; die aber dennoch alle gleichsam in Einen Mittelpunct zusammen kommen: indem der Herr durch 21 3

bie gefammten fehren, fo er in biefer Prebigt vorges tragen, absonderlich und vor allen Dingen

die gottliche Beiligkeit sowol des himmelreichs felbft, ober bes neuen Reichs GOttes; als auch aller mahren Reichsgenoffen beffelben, ges offenbaret, und mit groffem Ernft eingescharft

Diese Beiliakeit bes Reichs Bottes und ber Reichs. genoffen ift bie Sauptfache in ber gangen Prebigt.

Der BErr hatte in bem erften Sahr feines of fentlichen lehramts überall verkündiget, daß das Reich Softes nahe herbenkommen , und ein vollkommenes Gnabenreich fen , welches die größten Gnabenguter , und absonderlich das ewige leben felbst in sich fasse Joh. 3, Damit nun folche Gnabenpredigt nicht uns recht gebeutet, ober gemigbrauchet murbe : fo fand ber BErr hochstnothig, ben ber Gnade, auch bie Beiligfeit des Himmelreichs, oder des neuen Reichs Gottes und ber Reichsgenoffen, mit groffer Rraft und Machbruck, öffentlich vor viel taufend Zuhörern, eins mal vor allemal fund zu machen ; bamit ein jeder wuße te, bag bas Untheil am himmelreich, und ber Genuß bes Guten, bes Segens und lebens in felbigem, nicht anders als auf eine heilige Urt, und in heiliger Orbs nung erlanget werden fonne. Beil im Reiche Gottes Seligfeit und Beiligfeit ungertrennlich mit einans ber verbunden fen und bleibe immer und ewiglich.

Die Beiligkeit des himmelreichs felbst erweis fet ber SErr mit gewiffen farten Grunden, und gwar

infonderheit mit folgenden brenen :

Det

Der Erste ift hergenommen von der innern heilis gen Gemüths. Beschaffenheit, die von allen und jeden, so in das Himmelreich oder Reich GOttes eingehen, und wahres Untheil an der Seligkeit besselben haben und ewig behalten wollen, gesordert werde. Da denn der Schluß von der gesorderten heiligen Gemüths. Beschaffens heit der Reichsgenossen auf die Heiligkeit des Reiches selbst nochwendig gemacht werden muß.

Den zwenten Grund von der Heiligkeit des neuen Reichs Gottes seßet der Herr darin: Weil in dem Himmelreich das Sittengeses Gottes seine völlige Gulstigkeit, Auctorität und Kraft habe und behalte; und zwar nicht nur nach den äusserlichen Worten, sondern vor allen Dingen nach seinem geistlichen Sinn und Versstande, der auf die innersten Bewegungen des Herzens gehet, und besselben Reinigung sordert. Der Schluß, der hieraus auf die Heiligkeit des Himmelreichs zu maschen, ist ganz leicht, und für einen seben beareislich.

Der dritte und lette Grund, durch welchen der Herr die Heiligkeit des Himmelreichs erweiset, ist das lette allgemeine Gericht, so er selber über alle, die äußserlich in seinem Reiche gelebet, halten, und einem jeden, ohne Unsehen der Person, nachdem er dem heiligen Gessehe oder Willen Gottes Gehorsam geleistet oder nicht geleistet, der wahren Heiligkeit sich bestissen oder nicht bestissen, vergelten werde. Matth. 7, 21—23. Es werden nicht alle, die zu mir sagen, Herr, Herr, in das Himmelreich kommen: sondern die den Willen thun meines Baters im Himmel. Es werden viel zu mir sagen an jenem Tage: Herr, Herr, haben wir nicht in deinem Namen geweissaget? haben wir nicht in deinem Namen geweissaget? haben wir nicht in deinem

Namen Teufel ausgetrieben? haben wir nicht in beinem Namen viel Thaten gethan? Dann werde ich ihnen bekennen: Ich habe euch noch nie erkannt, weichet alle von mir, ihr Uebelthäter.

#### §. 3.

Diese dren Erweisungsgründe von der Heiligkeit des Himmelreichs geben der ganzen Predigt ihre Ordnung, und auch ihre Haupttheile, aus welchen sie bestehet, welches dren sind, nemlich

der erste ift der Eingang der Predigt, und ents

halten Cap. 5, 3 - 16.

In selbigem Theil beschreibet ber Herr stückweise, obgleich nur summarisch, die innere heilige Gemüths Besschaffenheit der Reichsbürger, die der Seligkeit des Reisches Gesches Geligkeit des Reisches dich ben ihnen wahre Armuth des Geistes, ein redsliches leidetragen über ihre Sünden u. s. f. finden. Welche Stücke der Gemüths Beschaffenheit aber nicht einzeln, sondern in ihrer Verbindung und genauen Zusams menhange, den sie unter einander haben, zu nehmen sind; da sie denn im Grunde ganz einerlen mit den Stücken sind, die den schmalen Weg zum leben, oder die Ordsnung zur Verschnungs Gnade ausmachen. Denn

die dren ersten, nemlich die Armuth des Geistes, das leidetragen und die Sanftmuth, oder Demüsthigung unter die richterliche Hand Gottes, sind eine Beschreibung der wahren Herzensbusse. v. 3.
4. 5.

Die vierte, ober ber Hunger und Durft nach ber Gerechtigkeit, brucket aus die Natur bes lebendigen Glaubens an ben Hepland. v 6. und die

die vier lesten: die Barmherzigkeit, Reinigkeit des Herzens, die Friedfertigkeit, standhafte Geduld unter allem leiden, machen die wichtigsten Stücke der wahren Gottseligkeit, welches die Früchte des Glaubens sind, aus. v. 7. 8. 9. 10.

Der zwente Theil, der sich von Cap. 5, 17. anhebet, und fortgehet bis Cap. 7, 12. ist der wiche

tigste.

In selbigem handelt der Herr die rechte Hauptmaterie ab, aus welcher er absonderlich die Heiligkeit
des Himmelreichs erwiesen. Selbige hat er von dem
Moralgeses hergenommen, und dessen unvergängliche Auctorität und Gültigkeit, wie auch geistlichen Sinn,
sammt dem thätlichen Sehorsam gegen selbiges, sehr ausführlich, und mit ganz besonderm Eiser gelehret und
eingeschärfet; dazu ihn die damaligen Umstände des jüs dischen Bolks, und absonderlich der tehrer desselben, des stomehr bewogen, weil das Geses Schres sehr falsch gedeutet wurde, viele grobe Sünden und taster im Schwange gingen, und absonderlich die Pharisäer mit ihrer Heuchel-Frömmigkeit das arme Bolk verführten.

Der dritte und lette Theil, der Cap. 7, 13. anfängt, ist absonderlich die nähere Application von als lem, was der Herr in dem ersten und zwenten Theil gelehret. Aber überdas halt er auch noch in sich

einen neuen starken Grund für die Heiligkeit des Himmelreichs, der nicht bloß die damaligen Zuhos rer trifft; sondern auch absonderlich alle diesenigen, die zur Zeit des neuen Bundes, bis an den letzten Gestichtstag, sich für Christen und Christi Bolk bekennen wurden. Allen solchen hat der HErr in diesem letzten

21 5 The

Theil mit groffer Treue kund gemacht, was sie von ihm, als ihrem Nichter, erwarten müßten, wosern sie ben ihrem Glauben nicht der Heiligung und Heisigkeit, die Bott in seinem Geses fordere, und welche eben in dieser Predigt er sie gelehret, rechtschaffen sich besleißis gen wurden.\*)

#### §. 4.

Der Hauptzweck ober Absicht bes Heren ben

biefer Predigt ift vornemlich brenfach :

Die erfte Ubsicht ift, eben burch bie Beiligfeit bes Himmelreichs, und berer, so in basselbe eingehen wollen, ben febr groffen Unterschied, ber zwischen bem Reiche Ifraels und bem Himmelreich , ober neuen Reis de Gottes fich finde, öffentlich fund zu machen. Jes nes war , feiner wesentlichen Beschaffenheit nach , ein leibliches, irdisches und sichtbares Königreich, an welchem alle, fo Abrahams leiblicher Saame waren, auch ohne innere Urmuth bes Beiftes, ohne Leibetragen, furg : ohne innere Seiligkeit bes Bergens, bloß burch leibliche Geburt und die leibliche Beschneidung am Fleisch, Untheil und Genuß erlangten. Gang anders aber ift es mit bem himmelreich, welches ein geiftliches, himms lisches und unsichtbares Reich ist, in welches keiner burch die leibliche Geburt, ober burch bloß leibliche Mittel, sondern nur allein durch eine neue geiftliche Ges burt, vermittelft welcher er eine neue Creatur in Chris fo wird, eingehen und bie Guter besfeiben Reichs geniessen fann. Aus dieser Ursach seher ber SErr die geifts

<sup>\*)</sup> Eine Anmerkung zu S. 2. und 3. wird der Lefer am Ende dieser Einleitung finden.

geistlich Armen ganz oben an, und verheistet ihnen bas Himmelreich Match. 5, 3. Selig sind die geistlich arm sind; denn das Himmelreich ist ihr. Siehe insonderheit Joh. 3, 3. 5. Wahrlich, wahrlich ich sage dir, es sey denn, daß jemand von neuem gesboren werde, so kann er das Neich Edttes nicht sehen. 20.

Weil nun bas neue Reich Gottes gang und gar auf bas Berg und beffen grundliche Uenberung und Bef. ferung abzielet und bringet : fo ift es nach feiner innern wesentlichen Urt ein sehr heiliges Reich, und eben in foldher Beiligkeit febr von dem Reiche Ifraels unterschieden. Welcher Unterscheid sich benn auch nothwens big auf die Geligkeit, ober auf die Guter, die es gies bet, erstrecket. Das Reich Ifraels gab eigentlich leiblis che Guter, und zeigte bie geiftlichen nur als von ferne unter leiblichen Ceremonien und Bilbern. Das Sims melreich aber verheiffet feine leibliche Guter; fondern forbert vielmehr bie Berleugnung berfelben ; giebet aber bagegen bie mahrhaften geiftlichen und ewigen Guter, ober wie der Upoftel Paulus es ausbrucket, es giebet Gerechtigfeit, Friede und Freude in bem beiligen Geift. Mom. 14, 17.

So groß ist der Unterscheid zwischen benden Reischen, sowol in Absicht auf die Heiligkeit als Seligkeit derselben. Und solchen Unterscheid zu offenbaren, war die Absicht des Herrn ben dieser Bergprediat.

Die zwente Ubsicht war, durch diese Predigt bffentlich zu bezeugen, obgleich der Unterscheid zwischen dem Reiche Bottes und dem Neiche Fraels sehr groß, daß deswegen doch das Sittengeseß Gottes, so er dem

Bolk Israel gegeben, nicht aufgehoben, ober aus dem Himmelreich weggethan werde; da vielmehr die Reichs.
genossen schuldig waren, dasselbe viel genauer und vols liger zu erfüllen, als vorhin nicht geschehen.

Matth. 5, 17. Ihr sollt nicht wehnen, daß ich kommen bin, das Geses oder die Propheten

aufzulosen. 2c.

Rom. 3, 31. Wie? heben wir denn das Gefetz auf durch den Glauben? Das sen ferne!
Sondern wir richten das Gesetz auf.

Woraus denn von felbst folget, daß in dem Himmels reich bendes ben einander senn und bleiben soll, nems lich Geseg und Evangelium, und keines von dem ans

bern zu trennen fen.

Die dritte Absicht bes Herrn gehet bahin, burch diese Predigt von der Heiligkeit des Himmelreichs alle irrige Vorurtheile und falsche Mennungen von dem Reiche des Mesia und der Frenheit, die die Reichsges nossen derselben erlangen wurden, aus dem Wege zu raumen, und eben dadurch allem schädlichen Missbrauch des Evangelii, und des Glaubens an ihn, als den Hens land der Welt, auf alle kunftige Zeiten kräftig vorzus beugen und zu steuren. Die Guade und Seligkeit des Reichs Gottes soll nicht auf Muthwillen oder auf Frens heit des Fleisches gezogen werden.

§. 5.

Vermöge des vorhin angezeigten Hauptinhalts und auch Hauptzwecks, hat der HErr durch diese Predigt sich

theils

\*) Cap. 5, 17. 20. Cap. 7, 20. 21. 22.

theils als das licht der Welt,

theils auch als den rechten Urst und Henland ber im Berberben liegenden Welt,

geoffenbaret. Er hat treue Sorge getragen, öffentlich kund zu machen, sowol was zum wahren Trost der Sünder, als auch zur gründlichen Heiligung und Besserung derselben nöthig ist. Del und Wein, Balsam und Salz, Trost und Zucht, Seligkeit und Heiligkeit hat er weislich und heilsamlich verknüpfet; wofür ihm viel Dank gebühret. Woraus aber auch zugleich die Wichtigkeit und Schähbarkeit der Predigt reichlich ers hellet.

8. 6.

Aus dem Inhalt der Predigt läßt sich nun ver-

- im zwenten Jahr des kehramts des Herrn gehalten wors den; nemlich nachdem schon das Evangelium von dem neuen Reiche Gottes und von dem Glauben an den Meßiam reichlich war verkündiget und bekannt gemachet worden. Welches allerdings auch nöthig war : weil sonst, wenn nicht vorher die vortresliche Beschaffenheit des neuen Reichs Gottes wäre kund gemacht worden, diese Presdigt, die sehr schaff sit, kein rechtes Fundament ges habt hätte, und folglich keinen Eingang in die Herzen würde gefunden haben.
- 2) Auch läst sich aus eben ber Ursach, und aus bem wichtigen Inhalt der Predigt deutlich abnehmen, warum der Herr diese Mede auf einem Berge, und damit auf die alleröffentlichste Art, vor viel tausend Menschen, dazu auch vor Juden und Heiden zugleich

gehalten habe. Denn mas er hier vorgetragen, ist für alle und jede, die felig werden wollen, für Bekehrte und Unbekehrte, ju wissen hochst von nothen.

#### §. 7.

Bey keiner von allen Reben bes Herrn, so bie Evangelisten aufgezeichnet haben, sindet sich ein so son derbarer und nachdrücklicher Beschluß, als ben dieser Berg oder vielmehr Neichspredigt. Denn Matthäus berichtet c. 7, 24—27. daß der Herr zu dieser weits läuftigen Rede noch eine rührende Upplication hinzuges than, und durch selbige alles, was er vorhin gelehret, einem seden recht tief ins Herz zu drücken gesuchet, und zu dem Ende also gesprochen habe:

v. 24. Derohalben, wer (unter euch) diese meisne Rede horet, (oder lieset,) und thut sie: den vergleiche ich einem klugen Mann, der

fein Saus auf einen Relfen bauete.

v. 25. Da nun ein Plagregen fiel, und ein Gewässer kam, und weheten die Winde, und stiessen an das Haus: fiel es doch nicht, denn es war auf einen Felsen gegründet.

v. 26. Im Gegentheil aber, wer (unter euch) diese meine Nede zwar horet, (ober lieset,) aber dieselbe nicht thut: der ist einem thorichten Mann gleich, der sein Haus auf den Sand bauete.

v. 27. Da nun ein Plagregen siel, und kam ein Gewässer, und weheten die Winde, und stiessen an das Haus; da siel es, und that

einen groffen Fall.

Mer

Wer erkennet nicht, daß diefe gedoppelte Zueignung bon groffer Wichtigfeit, und juforberft eine fraftige Uns preifung ber gehaltenen Rebe fen. Memlich ein jeder, ber an ihn glaubet, wird hiedurch von ihm aufgefor: bert, diese Reichsgesege von Herzen lieb und wehrt gu halten , und felbige zur beständigen Regel und Borfchrift feines ganzen lebens und Wandels anzunehmen und zu gebrauchen: weil er nur allein auf die Urt recht weise lich für sein wahres Heil und Wohlseyn, und die Er langung besselben, sorgen, und ein achter und seliger Burger bes Reichs Gottes fenn und bleiben fonne. Dis ift die liebreiche Recommendation dieser Predigt. boch hat der gutige HErr es damit noch nicht genug senn lassen; sondern berselben auch noch eine ausbrücklis che Warnung bengefüget, burch welche er allen und jeden gum voraus faget, baf wer, ben feinem vermennten Blauben an ihn, als feinen Erlofer und Benland, Die Gefege bes Reichs Gottes, die er in biefer Rebe publiciret und fund gemachet habe, gering achte und zurückseie, sich in feiner Hoffnung , als ob er durch ben bloffen Glauben an ihn Gnabe und Geligfeit erlangen fonne , gefährlich bes triegen , von bem Reiche Gottes und beffen Gutern ausgeschlossen bleiben , und als ein muthwilliger Thor verloren gehen werde.

Auf diese ganz sonderbare Urt hat der Herr diese Meichspredigt gleichsam mit keben und Tod versiegelt; und zwar gewiß nicht um der damaligen keute willen allein, sondern allermeist um der ganzen Spristenheit willen, die durch alle Zeiten hindurch bis and Ende der Welt senn würde. Und ist unleugbar, daß er eben hiedurch dem einges rissenen Mißbrauch des Glaubens, d. i. dem eingebildeten

fleischlichen und fruchtlosen Glauben an ihn, ben er ganz wohl vorhergesehen, mit recht göttlichem Ernst wehren und steuren wollen. Die Summa von dem, was der Herr in diesem durchdringenden Beschluß vorgetragen, hat er in seiner Abschiederede also ausgesprochen:

30h. 15, 14. Alsbenn fend ihr meine (achte) Freuns

de, so ihr thut, was ich euch gebiete. Dis gehorsame Herz wirke er burch seinen Geist in uns allen um seiner Liebe willen. Umen!

Unmerkung zu &. 2. und 3.
Die Meynung des Herrn F. (in seinem Tractat von den Belohnungen im ewigen leben, pag. 468.) bes tressend den Eingang der Bergpredigt des Herrn, und daß er in selbigem von lauter Tugenden und der Belohs nung derselben rede, ist nicht wohl gegründet. Die Tusgenden sollen diese seyn:

1 ) hersliche Demuth, 2 ) gebulbiges leiben,

3) willige Ertragung der Urmuth, 4) Begierde nach Gerechtigkeit,

5) Barmherzigkeit, 6) Reuschheit,

7) Friedfertigkeit, und 8) Freudigkeit in Verfolgungen. Alber das sind weder alle Haupt, Lugenden der Christen, noch stehen sie in rechter Ordnung; sind auch nicht deuts lich, sondern einige vielmehr dunkel und ungewöhnlich characterisirt. Z. E. leide tragende sollen geduldig leidens de; und Sanstmuthige diejenigen senn, die willig leiblis che Armuth ertragen. Und überdas sind dren davon nicht dren, sondern im Grunde einerlen, und sind nur nach den Stussen unterschieden, als: die 2te, 3te und 8te. Und eben so ist es mit der Belohnung, die zum Theil wes der Zusammenhang, noch Deutlichkeit oder Stärke hat.

## Paraphrafis des ersten Studs der Bergpredigt Matth. c. 5, 1-10.

ie grosse Menge Bolks, bas aus allerlen Orten JEfu nachfolgete, (nemlich aus Galilaa, aus ben geben Stabten, von Jes rusalem, aus bem jubischen lande, und auch von jenseit bes Jordans, wofelbst er nicht nur viele Wunder gethan , fonbern auch bas Evangelium von bem Reiche Sottes , und daß felbiges nahe herbenfommen fen, ges prediget hatte, c. 4, 23 - 25.) bachte wol größtentheils bon fich felbst, als ob sie bereits rechte und genugsame Erfennenig bon bem Reiche Gottes erlanget hatten. Daher ihr Wunfchen und Warten nicht fo viel auf mundlichen Unterricht bavon, als auf die thatliche herrs liche Aufrichtung besselben gerichtet war.

IEsus aber, da er das viele Bolf sabe, und zugleich fie nach ihren innern Gebanken , Abfichten , Berlangen und ganzen Gemuthe Befchaffenheit mit feis nen gottlichen Augen burchschauete, also baß er alle und jede unter ihnen wohl kannte, (Joh. 2, 24. 25.) und wohl wußte, was ihnen am allernothigften fen : ging er vor ihnen her ; aber nicht (wie fie gern gefeben hatten) nach einem prachtigen Ort ober foniglichen Gif, fonbern auf einen hohen Berg, und faßte fich, und feine

Junger traten zu ihm.

v. 2. Und er that seinen Mund auf, lehrete sie, und sprach:

23

b. 3.

v. 3. Ihr send kommen zu hören das Wort vom Reische GOttes, (oder Himmelreich,) welches, wie ich schon oft und viel gesaget habe, nahe herbenkommen ist. Ses het aber zu, daß ihr euch keine irdische und fleischliche Gedanken von selbigem machet. Höret und lernet die Geheimnisse des Reichs GOttes, nemlich die Seligkeit und auch Heiligkeit dessehen. Denn ich sage euch: Selig sind alle, mit welchen es dahin gekommen, daß sie mit Recht gezählet können werden unter die geistlich Urmen; nemlich solche

a) die Mangel an dem wahren Brodt des lebens, das allein das Herz stärken kann, haben; Mangel an geistlichen Gütern, ohne welche kein Friede, keine Freude und Wohlleben sehn kann; Mangel an der Huld und Gnade, an der Freundschaft und Gemeinschaft GOttes, des allerhöchsten und allernöthiasten Guts, das allein vers

mogend ift, leben und volle Gnuge zu geben.

b) Urme, die nicht nur in so grossem und unselis gem geistlichen Mangel stehen, sondern denselben auch mit den Augen des Geistes und im Innersten ihres Hers zend sehen, erkennen und fühlen; die lebendig überzeuget sind, daß sie elend und jammerlich, serne von Sott, und ausser seinem Hause, Neiche und Gemeinschaft sind. Eph. 2, 12.

c) Ja solche Urme, benen ihr eigen Gewissen saget, daß sie nicht nur arm, sondern noch dazu Schulde ner sind: weil sie mit vielen und schweren Schulden ben GOtt verhaftet, und keine einzige davon bezahlen konnen; und daß sie um derselben willen die Gnade und den Himmel verscherzer, und die Hölle verdienet haben.

Diefe

Diese Urme, die ihre geistliche Urmuth und die Grösse und Schwere derselben wahrhaftig erkennen und fühlen; und aus solcher Erkenntniß sich also beweisen, wie Berarmten und Berschulderen gebühret und gezies met, die sind es, denen ich, nach dem Willen meines Waters, fren und öffentlich ankundige, daß sie selig sind. Ihr Herz zwar denket gar anders, und in ihren eigenen Augen sind sie die Unseligsten; sie konnen sich für nichts anders ansehen und halten, als für straswürdige Kinzder, ja für Kinder des Jorns und der Höllen, die da verdiener, ewig von SOtt und seinem Reiche ausges schlossen zu werden.

Dis sind ihre Gedanken, und das Selbst Bericht, so sie über sich halten; aber Gottes Gedanken sind nicht also, und sein Urtheil über sie ist, daß sie nicht unselig,

fondern felia find.

Denn fur Urme bon biefer Urt, berer Gorge und Rummer nicht leiblichen, fondern geiftlichen Mans gel betrifft ; die fich fehnen, nicht nach Brobt, fonbern nach Gott; für diese alle, fie mogen sonft senn wer fie wollen , Juden ober Beiben , bat Gort fchon reichlich geforget , ohne all ihr Berdienst und Wurdigfeit. Er will nicht, baß fie im hunger umfommen follen, o nein! vielmehr hat er ihnen Gutes und volle Gnuge ber stimmet; nicht nur etwa bas Reich Ifraels und die ire bifchen Guter beffelben, fondern gar das himmelreich, bas nun nahe herbenkommen ift, bas allerlen geiftlichen Segen und himmlische Buter , Gerechtigfeit , Friede und leben glebet ; eben bis Gegens volle Simmelreich ift ihr Theil. Der Eingang in baffelbe ift für fie ofs fen , und fie follen in felbiges als achte Burger aufge-23 2

nommen, und von Zeit zu Zeit, von Stuffe zu Stuffe mit den Gutern desselben, und absonderlich mit der Gemeinschaft Gottes, des allerhöchsten Guts, immer reiche licher beschenket werden. Dis sage ich ihnen zu, und wills auch hakten.

### Unmerkungen

Gelig find die geistlich Armen.

### Die erfte Unmerfung.

Diese Worte werben von den Auslegern auf sehr verschiedene, und zum Theil nicht richtige Art erklaret. 3. E.

Einige verstehen durch Arme leiblich Arme, und verknüpfen das Wort Geist oder geistlich nicht mit den Armen, sondern mit dem Wort selig; als ob der Herr gesagt: Selig sind auf geistliche Weise, oder im Beiste und an ihrer Seele, die leibe lich Arme. Aber leiblich Arme, als solche, sind so wenig durch leibliche Armuth selig, als leiblich Reiche durch leiblichen Reichthum unselig sind. Die allers meisten leiblich Arme sind in ihrem Herzen schlecht beschaffen, und eben so undereitet zur Seligkeit und zum Himmelreich, als viele leiblich Reiche.

Für bloß leiblich Urme würde eine Verheissung von leiblichem Brodt sich besser schicken, als die vom Himmelreich: denn zur Erlangung des Himmelreichs wird eine neue Geburt erfordert; (Joh. 3, 3.) von mele welcher aber die wenigsten unter den leiblich Urmen etwas wissen. Jacob bezeuget von den leiblich Urmen, daß GOtt sie zu Erben seines Reichs erwählet habe; er sehet aber sofort daben, was vor Urme es wären, nemlich solche, die am Glauben reich wären. Cap. 2, 5.

Im Kall nun bas Wort geistlich bier nicht auf die Urmen und ihre Beschaffenheit, sonbern auf ihre Geligfeit zu ziehen : fo batte ber SErr bier gang und gar unbestimmt geredet, und bie Gache, mars um die Urmen felig waren , verschwiegen; welches aber auf feinerlen Weise zu glauben ober zu bes haupten ift , jumalen er in allen folgenden Gagen gang eigentlich bie innere Beschaffenheit berer, Die er felig preiset, ausgebrucket bat. Woraus unwis bersprechlich folget, bag er nicht leiblich, sondern geist= lich Urme gemennet habe; und zwar folche, die nicht nur Mangel an geiftlichen Gutern haben, fondern fels biges auch lebendig erkennen und fühlen. Wie benn die Worte bes hErrn eigentlich fo auszubrucken find: Gelig find die Armen, die im Geifte es find, b. i. die in ihrem Beifte und Gewiffen ihre geiftliche Urmuth erblicken und empfinden.

Eine andere Erklärung verstehet durch geistlich Urme überhaupt solche, die eine demüchige und gestinge Mennung von sich haben; nicht groß, sondern gering von sich halten. Über obgleich gewiß ist, daß ein demüchiger Sinn, wenn er aus dem recheten Grunde entspringet, allerdings zur Urmuch des Geistes gehöret; so ist doch nothig, daß solcher eis gentlich und deutlich bezeichnet werde, wofern er für

Armuth des Geistes genommen werden soll. Nicht ein jeder, der aus gewisser Ursach gering von sich halt, und gewissermassen demuchig ist, gehöret um deswillen gleich in die Zahl der geistlich Armen, oder hat die Armuth des Geistes, die ihn fähig und geschickt machet ins Himmelreich einzugehen.

### Die andere Anmerkung.

Daß der HErr durch Arme weder leiblich Ara me, noch auch überhaupt Demüthige, sondern geists lich Arme, in dem Sinn, der in der Paraphrase auss gedrückt ist, verstehet, bestätigen folgende Erunde:

a) Weil im alten Testament das Wort Arme allemal, wenn eine grosse geistliche Verheissung (wie hier im Matthåo) mit demselben verknüpfet wird, keine andere als geistlich Arme, und zwar solche bes deutet, die im Geiste ihre Armuth an geistlichen Güstern, und vornemlich an der Gemeinschaft GOttes erkennen und empsinden. Daher nicht zu zweiseln, der Herr habe dieses Wort eben also gebrauchet. Siehe Esaid 57, 15. Cap. 61, 1. Un diesem Orste werden Arme erkläret durch solche, die zerbroschenes Herzens sind; eben darum, weil sie ihre Fluchs und Verdammniss Würdigkeit erkennen und sühlen.

Pf. 22, 27. Die Elenben (Urmen) sollen est sen, daß sie satt werden. Welche Urme gleich naher beschrieben, und durch solche erklaret werden, die nach dem Herrn, als ihrem höchsten Gut, fragen, und wol fühlen, daß sie ferne von ihm sind.

b) Die Verheissung vom Himmelreich, die der HErr

Herr ben Urmen giebet, setzet zum Grunde, baß biese Urme bas Himmelreich kennen, hochschäßen, und herzinnigst wünschen, Untheil an selbigem, und an den Gütern besselben zu haben. Folglich können keine andere als geistlich Urme verstanden werden.

c) Wenn bis angenommen wird, daß hier burch Arme folche gemennet find, die ihre Armuth an geistlichen Gutern empfinden : fo ift bamit zugleich der Grund und die Urfach entbecket, warum der SErr eben biefe unter allen, bie er felig preifet , oben angesethet hat. Denn die Urmuth an Gott und seiner Gemeinschaft ist der Mittelpunct aller Unses ligkeit der Gunder. Folglich ift die Erkenntniß und bas Gefühl berselben bas allererste und nothigste, so gur Errettung ber Unfeligen erforbert wird. Und fo ift flar , baß ber HErr , mit aller Weisheit und Gerechtigfeit, Die geiftliche Urmuth jum erften Stuck ber rechten Gemuths Beschaffenheit berer, Die selig find , gemacht : indem aus biefem bie andern alle, und zwar eben in ber Ordnung, bie wir hier fins ben, erfolgen. Welches zugleich ein neuer Beweis-Grund ift, daß die gegebene Erflarung von ben geifts lich Urmen richtig fen : weil burch dieselbe alle fols gende Stucke eine naturliche, leichte und grundliche Ordnung und Berbindung unter einander erhalten, welches ben andern Erklarungen, die man von dies fen Worten giebet, nicht geschehen fann.

### Die dritte Anmerkung.

Geistliche Armuth, an sich selbst betrachtet, ist ben einem jeglichen natürlichen Meuschen, der B4 noch

noch in feinem Natur, Stande stehet, eigentlich

bie Urmuch an geistlichen Gutern, (welche burch Schulden erhöhet und vergrössert werden kann,) und

bie Urmuth an geistlichen Kräften. (welche ebenfals durch bose Kräfte, oder geistliche Berderbniß noch ärger werden kann.)

Aus der Erkenntniff aber und Empfindung dieser bens den Arten der geistlichen Armuth erwächst noch eine andere, als die dritte, die man denn im genauen

Berftanbe bie Urmuth bes Beiftes nennet.

a) Was die erste Urt der geistlichen Urmuth betrifft: so bestehet selbige in dem Mangel an solschen geistlichen Gütern, ohne welchen man kein wahrtes und unvergängliches teben und Wohlleben hat, noch haben kann, sondern unselig ist. Dahin ges höret die Huld, Gnade, Verschnung und Gemeinsschaft mit GOtt. Wer Mangel an diesen Gütern des tebens hat, und überdas noch durch Sünden und Missethaten unter schweren Schulden lieget: der ist höchst arm, und sehr entsremdet vom teben und Wohlleben des Geistes. Denn anstat des geistlichen Friedens, Trostes und Freude, ist Unruhe, Trübssal und Angst (oder der gerichtliche Tod) sein ges wisses Untheil. Nöm. 2, 8.9.

b) Die andere Urt der geistlichen Urmuth ist die Urmuth an geistlichen Kräften, die der Grund und Wurzel sind des innern geistlichen lebens in der Seele. Diese Urmuth bestehet in dem Mangel des rechten lichts und Erkenntniß von GOtt, dem hoch,

ften

Tos

ften Gut ; folglich in bem Mangel bes lebenbigen Glaubens an ihn, ber aufrichtigen liebe zu ihm, und ber kuft und Rraft , ihm willig gehorfam zu fenn , und sowol bas Bose ju haffen, als auch bas Gute zu lieben, und demselben fest anzuhangen. Rom. 12,9. Dieser Mangel ist nun an sich schon eine unselige geiftliche Urmuth. Er wird aber noch febr vergrofs fert, wenn es einem nicht nur an ben angezeigten geiftlichen Rraften fehlet; sondern anftat berfelben fich gar bas Begentheil, und also eine groffe geiftliche Berberbniß im Bergen findet. (wie Diefes, leis ber! die betrübte Beschaffenheit aller Menschen nach ihrem Natur , Stande ift.) Allsbenn ift biefe geiftlis che Urmuth hochst schrecklich und verberblich : benn fie ift ber volle geiftliche Tob.

Dis sind die benden Urten ber geiftlichen Urs muth, die zwar mit einander verbunden; doch aber auch von einander unterschieden find. Bende find verberblich und schrecklich, boch die erste am allers Mus welchem Grunde Affaph fpricht: Pf. 73, 25. 26. Herr, wenn ich nur dich has be, so frag ich nicht zc.

Eine jebe von benben bat ihre Stuffen, eben so wie die leibliche Armuth in Absicht auf leibliche Guter und leibliche Rrafte.

c) Mus lebendiger Erfenntniß ber benben ist benannten Urten ber geiftlichen Urmuch entspringet bie britte, die man aber billig, jum Unterscheid ber andern benben , lieber Die Urmuth Des Beiftes, ober die Armuth im Geift, als schlechthin geifts liche Urmuth ju nennen hat. Gelbige bestehet nicht 2 5

sowol in einem Mangel, als vielmehr in tebendiger Erkenntniß und Ucberzeugung von seinem grossen Mangel und Unseligkeit.

Wenn einem Menschen bie Augen aufgeben, bağ er feine gedoppelte geiftliche Urmuth , und übers bas auch feine groffe Schulben und Berberbnif, folgs lich feine Gefahr und Berbammniß: Burbigfeit, bels le siehet: so wird foldes Gesicht und Unblick bas Berg nicht laffen , wie es war , fonbern es fraftig angreifen ; und bie vorige Art , von fich felbft du halten, ju fchagen und ju urtheilen , ganglich berans bern. Die schmeichelnde Eigenliebe, Gelbftgefälliga feit und ber hochmuthige Dunkel werben geschweiget, und eben bamit bie aus ihnen entspringende falsche Sicherheit, Bufriedenheit und Troffung ausgetrieben Alles biefes wird um fo vielmehr gefches werben. ben , wenn noch dazu fommt , daß bas eigene Bes wissen erwachet, und ben geistlich Urmen anklaget und beschuldiget, daß er selbst Ursach und Schuld an seis nem Ungluck und Berberben fen.

Auf diese Art wird das Herz eines Menschen aus Erkenntniß seiner geistlichen Armuth empsindlich angegriffen, von seiner Hohe heruntergesest, daß er in seinen eigenen Augen klein, und so gering als der Staub der Erden wird, ja der Allergeringste und Schnödeste. Erkennet, daß er nicht nur keine Gnas de ben Gott habe, sondern auch keiner wehrt sen. Wodurch er denn angetrieden wird, vor Gott und bessen Masestat niederzusinken, und als ein armer, verschuldeter und höchst verderbter Mensch sich aufs tiefste zu dennützigen und zu erniedrigen. Denn so gering

gering und jammerlich er sich selber ist : so groß, so theuer und köstlich ist ihm Gott und die Gemeinschaft mit ihm. Daher sein innigster und höchster Wunsch eben dieser ist, daß er mit ihm vereiniget, und in sein Reich aufgenommen werden mochte.

Dis ist denn die Gemuths Beschaffenheit, die genannt wird die Armuth des Geistes, oder im Geist; und zwar wie selbige benm ersten Ansacz ge der Bekehrung aussiehet. Denn die, so sich ben wahrhaftig Bekehrten, nach ihrer Bekehrung und durch ihr ganzes leben, besindet, ist im Grunde zwar einerlen mit dieser; doch muß sie etwas anders beschrieben werden.

Siehe Freylinghausens Evangel. Post. pag. 395.
"Die geistliche Urmuth ist nichts anders, als
"was die Schrift sonst nennet Taxesvopeosovny,
"die Niedrigkeit des Sinnes, da der Mensch,
"aus Erkenntniß seiner eigenen Unwürdigkeit,
"Sündlichkeit und Untüchtigkeit, gering von sich
"selbst hält, sich nichts zuschreibet, keiner Gna"de sich wehrt achtet, sich nicht über andere hirz
"aussesset, dieselbe gegen sich nicht gering hält,
"mit dem, was Gott ihm zutheilet, zusrieden
"ist, andere in ihren Gaben und Segen nicht bes
"neidet, sondern Gott vielmehr in allem preiset

### Die vierte Anmerkung.

Die Berheissung, so der HErr den geistlich Armen giebet, ist gewiß groß: indem er ihnen gar das Himmelreich verheisset. Durch welches Work alles himmlische Gute, ober aller himmlischer Segen, allermeist aber die selige Gemeinschaft mit Gott selbst, als einem verschnten Bater, und seine våtersliche Begnadigung, Huld und liebe ausgedrückt ist. Eine grösser Berheissung, als diese, kann nicht ges geben werden: daher der Herr auch den Märthrern keine grössere ertheilet hat. v. 10.

Um bestomehr ist es fast zu verwundern, daß wir selbige hier ben den geistlich Armen, oder den erzsten Anfängern schon sinden; zumal wenn wir den Ausspruch des Herrn Joh. 3, 3. daben erwegen, als woselbst das Himmelreich den Wiedergebornen verheissen wird. Aber eben die Bergleichung bender Aussprüche giebet einen Beweis, daß der Herr durch Arme allerdings geistlich Arme, und zwar solche menne, ben welchen eben durch die Armuth des Geistes die erste Anlage, oder der erste Ansang zur Wiedergeburt sich sinder. Denn als geistlich

a) in ihren Augen klein und schnobe; GOtt aber, als das hochste Gut, ist ihnen groß und herr, lich.

b) Sie sind von ihrem ganzlichen Unvermogen, sich felbst aus ihrer Urmuth herauszuhelfen,

fraftig überzeuget.

c) Sie schäßen alle andere irdische Dinge, auch selbst die ganze Welt, für eifel und nichtig, und für kein Brodt des lebens, das vermögend wäre, sie zu sättigen, oder ihr Herz zu erquischen. Und eben damit ist schon der Anfang zur Brechung des irdischen und fleischlichen, und

und Unrichtung des geistlichen Sinnes, ben ihnen gemacht.

Aus welchem allem offenbar ist, daß in der Arsmuth des Geistes die erste Grundlage zur Wiederges burt schon enthalten, und folglich die geistlich Armen nicht ferne von derselben sind.

Nimme man nun noch hinzu, daß diese Ausschrüche des Hern nicht einzeln, oder ein jeder allein, sondern in ihrer Berbindung und Zusammenhang gesnommen werden mussen: so wird die Berheissung des Hern, die er den geistlich Armen gegeben, noch mehr gerechtfertiget. Denn man muß diese Aussprüche also nehmen, als ob er gesaget hätte:

Selig sind die geistlich Armen, die nemlich, die da teide tragen, die sanftmuthig sind, die da hungert und durstet nach der Gerechtigskeit zo. denn solcher ist das Reich Gottes; sie sollen getröstet, beschenket und gesättiget werden.

### Paraphrasis v. 4.

v. 4. Selig sind alle diejenigen, die aus Urs muth des Geistes Leide tragen. Und das sind solche,

t) die ihre geistliche Urmuth weder aus Berftoschung, noch aus Berzweifelung verachten, oder sich aus dem Sinne schlagen; sondern vielmehr tief zu Herzen nehmen.

2) Die aufrichtig erkennen, daß nicht GOtt, sondern sie felber Schuld sind an ihrem geistlichen grossen Elend und ihrer Urmuch, Blosse und Unseligkeit.

3) Die von ihrem eigenem Gewissen darüber anger flaget, geängstiget und genaget, und recht schmerzlich inne

inne werden, wie viel Jammer und Herzeleid es bringe, ben HErrn, seinen GOtt, verlassen, und an eiteln, vers

ganglichen Dingen hangen. Jerem. 2, 13. 19.

4) Die absonderlich herzinnigen Eckel und Miße fallen an sich selber und der grossen Berderbniß ihres Herzens, und daß selbige so gar bose ist, haben: benen die Wunden ihres Gewissens nicht nur schmerzen; sons dern wegen ihrer eigenen daben begangenen Thorheit ansstinken; die deswegen alle ihre Sünden, Missethaten und schweren Beleidigungen, so sie wider Gott begans gen, mit tiefer Schaam und Schmerz vor Gott bekens nen, bereuen und verfluchen.

5) Die ihre Gunden, Schuld wie eine schwere Last auf dem Herzen fühlen, und darüber keinen Frieden, sondern Unfrieden, ja Schrecken und Angst in ihren Ge-

beinen empfinden. Df. 38.

6) Die von wegen ihrer schweren Beleidigung wahrhaftig GOttes Zorn fürchten, und sich selbst nicht

zu belfen wiffen.

7) Die beshalb sich vor GOtt erniedrigen, in die Tiefe steigen, und aus der Tiefe als verarmte, versschuldete und als fluchwürdige Sünder weinend und betend gen himmel rufen.

8) Die nicht nur nicht fich selbst eilig troften, fon bern auch ungern sich wollen troften lassen: weil der Troft

ferne von ihren Alugen ift.

Diese, die ein solch weinendes, zerbrochenes und zerschlagenes Herz über ihre geistliche Urmuth und über ihre Schulden und Berderbniß haben; denen die kuft zu fund bigen nicht nur vergangen, sondern recht verbittert worden ist; die anstat der kust, einen Greuel an der Sünde

bar

haben : eben bie find es, benen ich, nach bem Gnabens Math meines Baters, ankundige, bag fie felig find.

Sie selber zwar benken nicht also; vielmehr ist ihnen um Trost sehr bange, und dunken sich ferne von
selbigem; fürchten, daß sie, als Berarmte und Berschulbete, in ihren Sünden sterben, und in Herzeleid umkommen mussen; die nach linderung sich sehnen, und mit bes
drängtem Herzen seufzen: Wann werden wir getröstet
werden! Ps. 119,82.

Diese sind es, über welche Gott Gedanken des Friedens hat: er will ihnen nicht vergelten, wie sie vers dienet; sondern will ihrer Traurigkeit ein Ende machen. Denn eben sie sind es, die da Antheil am Himmelreich haben, und im Himmelreich sollen getröstet und erquicket werden. Sie sollen nicht in ihren Sünden sters ben, sondern davon erlöset, und unter ihrem Leiden aufgerichtet werden, auf vielerlen und reiche Art.

a) Es wird das licht der Gnade in ihnen aufgehen, und sie werden erkennen, sowol daß noch Rath für sie sei; als auch welches der selige Weg, auf welchem sie aus ihrer Urmuth entrissen, und Gottes, des höchsten Guts, theilhaftig werden mogen.

b) Es wird ihnen Kraft zur vollen Wiedergeburt, zum reinen Herzen und geistlichen leben mitgetheilet werden.

c) Die suffen Berheissungen, die den Betrübten, Geängsteten und Mühfeligen gegeben sind, werden sich nach und nach fraftig an ihr Herz legen, und in bass selbe eindringen, als:

Pf. 34, 19. Esaiå 57, 15.

Efait

Esais 61, 1 — 3. Matth. 11, 28. Luc. 18, 13. 14.

Auf biese Art, und durch die Wirkung des heilisgen Geistes, werden sie zur rechten Zeit und Stunde, die GOtt dazu bestimmet hat, lebendig und kräftig getrösstet, und ihre Traurigkeit in Freude verwandelt werden. Ps. 30, 6. Ps. 126. Joh. 16, 20—22.

Unmerkungen über diese Worte: Selig sind die da Leide tragen.

Die erfte Unmerfung.

Alle Armuth, auch die leibliche, noch mehr die geistliche, thut wehe, und macht leiden, sonderlich wenn sie groß und gefährlich ist. Darum folgen auf die geistlich Armen ganz ordentlich die Leidetragende.

Reine andere als geistlich (nicht leiblich) traus rende sind dadurch gemennet. Solches erhellet sowol daraus, daß sie gleich unmittelbar auf die geistlich Urmen folgen, als auch aus der ihnen gegebenen Berheissung von der gewissen Tröstung. Ullen leibs lich traurenden wird nirgends in der Schrift so schlichtin, wie hier geschicht, Trost versprochen; vielmehr wird einigen wegen ihrer Traurigkeit der Tod angefündiget. 2 Cor. 7, 9.

Ferner ist auch flar genug, daß der Herr durch leidtragende nicht zuerst solche menne, die über andere, sondern die über ihre eigene Unseligkeit und Sunde

chen

Sunde seufzen und trauren, nemlich auf die Art, wie in der ersten Bekehrung geschiehet. Diejenigen, mit denen es schon so weit gekommen ist, daß sie aus rechtem Grunde über anderer Sunden keide tras gen, gehören eigentlich in die fünste Elasse, oder unter die Barmherzigen. b. 7.

### Die andere Unmerkung.

Das rechte geistliche leivetragen muß aus les bendiger Erkenntniß und Sefühl der geistlichen Ars muth, und nicht bloß aus Erkenntniß dieser oder jes ner einzelnen ausserlichen Sünde herkommen: sonst ist es nicht rechter Art, und kein Zeichen der wahs ren Herzens, Uenderung. Daher diesenigen, die in ihrem leben nie dahin gekommen, daß ihnen ihre geistliche Urmuth recht offenbar geworden, auch nie daß rechte leidetragen in ihren Herzen erfahren werden.

Es mag wol geschehen, bak einige über diese ober jene Sünde aus dieser ober jener Ursach gerüheret oder wehmuthig werden, oder auch wol Thräsnen vergiessen: aber dergleichen Traurigkeit greiset den Grund des Herzens nicht an, und ist ben weitem noch nicht, was die Schrift ein zerbrochenes Herz oder einen zerschlagenen Geist nennet.

Einige mennen, daß es ben allen ihren Suns ben genug sen, wenn sie sich für einen Sünder bes kennen. Dahero geschichts wol gar, daß sie solche Urt des Leibetragens, das scharf angreiset, nicht für nothig halten, nemlich nicht für sich und ihre Person, wol aber für ganz grobe Sünder, dergleis chen sie felber nicht sind. Solche Einbildung kommt baher, weil ihre geiftliche Armuth ihnen verborgen geblieben ist. Aber solche Personen sind wahrhaftig unselig, sie mogen es glauben oder nicht.

Wer über sein Elend, Berderbniss und Sünden nicht gründlich trauret hier in der Zeit, der versparet seine Thrämen auf die Ewigkeit; in welcher ihm we der seine Urmuth noch das teidetragen länger verborg gen oder unbekannt bleiben, sondern wohl bekannt werden wird, nur mit dem grossen Unterscheid, daß seine Urmuth alsdenn nicht in Neichthum, und sein teidtragen nicht in Tröstung verwandelt wers den wird.

Darum, wer feine Geele liebet, ber thue fo wohl. und benke ben fich felbst, ob er jemals in feinem teben über feine Urmuth, Berberben und Gunden bon Bergen leibe getragen , ja ob er auch nur geglaus bet, daß ein reuiges und zerknirschtes Berg sehr was wichtiges und feliges, und folglich auch einem jeden au seinem Beil und leben hochst nothig fen; ob er fehnlich nach bem rechten keidetragen verlanget, und au Gott barum geflehet habe ? Weiß er von allem biefem nichts, fonbern fein Gewiffen faget ihm, baß er sich um selbiges nicht bekummert, vielmehr es für gering, ja für schädliche Melancholie und Schwermus thigfeit geachtet habe, und bavor geflohen fen : fo weiß er eben bamit, baß er an ber Geligfeit und an ben Troft, fo ber SErr ben leibetragenben in biefen Worten verheiffen bat , noch feinen Untheil habe. Mennet er aber boch, es habe beswegen noch feine Gefahr mit ihm, weil er fich bes leibens Jefu Chris

Fe

fic

fte

111

re

fo

sti getröste: so muß er abermal wissen, daß, so lange er nicht selber über sein sündlich Elend und Vers berben rechtschaffen keide träget, und darin gesinnet wird wie sein leidender Erlöser gesinnet gewesen, er kein Recht habe, sich auf das keiden desselben zu verslassen, oder durch selbiges sich zu trösten. Thut ers aber doch: so ist sein Trost falsch, und er betrieget sich gefährlich.

### Die britte Unmerkung.

Das teibetragen über sein Elend und Berbersben gehöret an sich selbst zum Wesen der wahren Busse, und muß ben allen Bussertigen sich sinden: benn hierin sind sie alle gleich. Was aber die Größse und Dauer desselben betrifft, so hat der Herr nicht gefordert, daß selbige ben allen einerlen senn solle und musse.

## Paraphrasis v. 5.

v. 5. Selig sind alle, die ben ihrem leibetragen sich zugleich erweisen als Sanftmuthige. Und das sind solche,

feit und Verderbniß nicht nur nicht über Gott und seine Drohung, Züchtigung und Strafe klagen und murren, Klagl. Jer. 3, 39. 40. Ps. 39, 9. sondern die vielmehr sich selbst vor Gott schämen, ihren Mund in den Staub stecken, und in rechter Herzens, Stille die grosse Geduld und Langmuth Gottes bewundern, daß er, ben allen ihren Sünden und Beleidigungen wider ihm, sie dennoch so lange verschonet, und auf Erden stehen lassen.

C 2 2) Die

Die aus Furcht vor seinem Zorn nicht vor ihm fliehen, sondern seinem Gericht sich selbst sistiren, (dar, stellen,) ihre Schuld und schwere Beleidigung redlich vor ihm bekennen, und sich selbst anklagen als solche, die seiner fernern liebe und Wohlthaten, ja auch eines Bissen Brodts unwürdig sind, und allerdings verdienet haben, daß er sie von der Erden wegreisse, und ihnen gebe, was ihre Thaten wehrt sind. Dan. 9, 8. 11—14. Klagl. Jerem. 3, 42. Jerem. 14, 7. kuc. 15, 18.19.

al

3) Die daben zugleich von Herzen willig sind, alle Conditiones und Forderungen Bottes ohne Ausnahe me und Einwendung, ohne Borwand und Entschuldis gung, unverzüglich zu approbiren und einzugehen, und selbige mit Sanftmuth aufzunehmen, wenn sie nur Bersföhnung ben ihm erlangen mochten. Jac. 1, 21. luc.

14, 31. 32.

Diese, die so geschmeidiges Herzens sind, und sich unter die Richterhand GOttes ganz und gar beugen, sind es, die ich, nach dem Willen meines Vaters, selig nenene. Denn ob sie zwar, wie sie auch selber wol wissen, verdienet haben, daß sie als Uebelthäter von der Erden weggerissen, oder doch des Guten der Erden, und noch mehr des Himmels, gänzlich beraubet werden solten: so ist doch nicht der Wille des Vaters, mit ihnen nach ihrem Verdienst, sondern nach seiner Gnade zu handeln. Denn sie sind es, die Intheil am Himmelreich has ben; und überdas auch aus Wohlgefallen GOttes das Erdreich ererben, zur Erbschaft haben sollen.

Gott will sie, dur Bollendung seines in ihnen ans gefangenen Werks, noch langer auf Erden leben und woh. wohnen, und das Gute der Erben geniessen lassen. Ps. 37, 22. 29. 34. Sie sollen nicht nur auf Erben bleis ben, sondern auch als Erben auf derselben wohnen; er will einen Lisch für sie bereiten gegen ihre Feinde, die ihnen keinen Bissen Brodt gönnen. Ps. 23, 5. 4 B. Mos. 14, 24. Und sie sollen Recht haben, ihre Ausgen aufzuheben gen Himmel, und zu bitten: Gib und umser täglich Brodt! denn sie sind rechtmäßige Erben auf Erden.

(Untone Harmonie, Vol. 4. pag. 26.)

Und das wenige; so ein solcher, der sich unter Gottes Nichterhand beuget, von ihm empfängt, ist befer, denn das grosse Gut vieler Gottlosen. Ps. 37, 16.

# Anmerkungen

über biese Worte: Selig sind die Sanftmuthigen.

### Die erfte Unmerfung.

Die Sanftmuth (eben wie die Demuth) ist

nach der Schrift vornemlich zwegerlen:

Die erste gehet auf GOtt, in Absicht auf seine Regierung, Befehle, Drohungen und Strafen. Und stehet entgegen dem Unwillen, Murren und Klasgen über gar zu grosse Strenge, und daß er von den armen schwachen Menschen theils zu viel fordere, theils sie zu hart strafe, oder selber sie in Sünde und Unglück stürze. Luc. 19, 20—22. Jac. 1, 14. 16. 19—21.

C 3 Die

Die andere gehet auf Menschen, von denen man wirklich beleidiget worden, oder es doch mennet, daß solches geschehen. Diese fällt hinein in die Frieds fertigkeit. v. 9.

Hier an biesem Ort wird bie erste Urt, ober bie Sanftmuth gegen GOtt verstanden. Denn

1) folche Bedeutung hat das Wort im 37ffen Pfalm v. 7 — 11. auf welche Stelle der Henland ohne Zweifel gezielet hat.

2) Die zwente Urt, oder die Sanftmuth gegen den Rächsten, gehöret, wie gesagt, zu der Friedfertigkeit, die der Herr in die siebens de Classe gesehet. v. 9.

Die andere Anmerkung.

Diese Sanstmuth gegen GOtt heißt sonst die Selbsterniedrigung unter GOttes Richterhand, wie auch das Selbstgericht; welches vor allen Dinsgen zu der wahren Herzens Busse gehöret, und ben einem zerbrochenen Herzen nicht ausbleiben kann. Wie solches in einem Buß, liede ganz wohl ausgedrüschet ist, da es heißt: Solls ja so sen, daß Straf und Pein auf Sunden folgen mussen: so fahr hie fort, und schone dort; laß mich die Authe kusen.

Df. 51, 5. Luc. 23, 41. Luc. 7, 29.

Paraphrasis v. 6.

v. 6. Selig sind alle die, so ben ihrem leibetras gen und Demúthigung unter GOtt, zugleich auch hunz gern und dursten, nicht mehr wie vorhin nach Unges rechtigkeit, sondern nach der Gerechtigkeit, ohne wels che sie verschmachten, und in ihrer Urmuth und Schuld den umkommen mussen.

1) Die nicht nur alles Bose als tobtlichen Gift verabscheuen; sondern auch alle irdische Dinge für eitel und nichtig erkennen, ihr Gewissen zu beruhigen und zus frieden zu stellen; und ganz anders gesinnet sind, als der, welcher zuc. 12, 19. vorgestellet wird.

2) Die nicht nur nicht mehr gleichgultig gegen bie Gnade und Gerechtigkeit Gottes sind; sondern sich auch nicht mehr schmeicheln, als sen es was leichtes, selbige zu erlangen, wie Ps. 56, 8. oder als hatten sie bieselbe durch ihr eigenes Thun erlanget. Luc. 18, 9.

II. 12.

3) Die in ihren Herzen die Gerechtigkeit ben GOtt und die Verschung mit ihm über alle Dinge heilig und köstlich schähen. Die daben wohl erkennen, daß sie wer der durch ihr keidetragen, oder Neue und Busse, noch auch durch ihre Besserung und eigene Gerechtigkeit oder Frömmigkeit, ihre Sünden Schulden abthun oder ber zahlen, noch die Begnadigung ben GOtt sich erwerben können, und deshalb ihr eigenes Thun und Werke, wie sie Namen haben mögen, gänzlich verleugnen. Philipp. 3, 8. 9.

4) Die aber doch nicht an der Erbarmung GOtstes verzagen; sondern vielmehr seine gnädige Zusage, die er in Christo allen Bußfertigen gegeben, ergreisen; und im lebendigen Glauben sich zu demselben, als ihrem einzigen Mittler, wenden, alle andere Dinge als eitel und nichtig verleugnen, ihn aber allem erwählen und aufnehmen, damit sie seines lösegeldes, und der von ihm, für die Sünden der Welt, geleisteten Bussung und Bezahslung, folglich seiner vollkommenen Gerechtigkeit, theilhastig, und um derselben willen von GOtt gerecht gesprozes

chen werden mogen. Jerem. 23, 6. 2 Cor. 5, 21. Philipp. 3, 9.

Diese gnadenhungrige und durstige sind es, die ich, nach dem Willen meines Baters, selig nenne. Und das sind sie auch, sie mögen von sich selber denken, oder sonst sein, was sie wollen. Denn sie sind es, die ihres Wunsches gewähret, und das Gute, wornach sie sich sehnen, erlangen; die Antheil am Hunmelreich haben, und mit den Gutern des Himmelreichs, mit Gerechtigkeit, Friede und Freude gesättiget und satt werden, nicht aber im Hunger und Durst, oder in Ungst und Pein verschmachten sollen. Joh. 6, 35. Mit Gütern sollen sie gesüllet, (suc. 1, 53.) teben und volle Enüge soll ihnen zur Beruhigung, Tröstung und Freude ihres Herzzens und Gewissens gegeben werden. Joh. 10, 11. Ps. 36, 9. 10. Offenb. Joh. 7, 10.

NB. Ein gewiffer groffer tehrer giebt in feiner Gits tenlehre P. II. pag. 172. folgende Umschreibung biefer Worte : "Gelig ift ber , ber fo erleuchtet pift , baß er feine angeerbte und begangene Gun-"ben ohne Hinderniß fiehet, und bie Dhumacht " feiner Matur, bem Gefege ein Benuge zu leiften, , begreifet ; ber burch biefes helle und beutliche Er-, fenntniß getrieben wird , fowol einen Erlofer gu " fuchen , ber ihn aus ber Gefahr ber Berbamm , niß retten fonne, und eine gottliche Starfe mit , allen Kraften ber Geele ju begehren, woburch er , feine Tragheit jum Guten und feine luft jum , Bofen überwinden moge ; ber burch biefes brun-"flige Berlangen angefeuret wird, burch Gebet, , burch Thranen, burch Geufger benbes von bem "hErrn du erlangen.,

## Unmerkungen

über biefe Borte:

Selig find die nach der Gerechtigkeit hungern und dursten.

#### Die erfte Unmerfung.

Hunger und Durst ist etwas teibliches, wird aber auch gar gewöhnlich im uneigentlichen Verstande gebraucht. Eines von benden allein genommen ist schon ein lebhaftes Vild von einem starken und heftisgem Verlangen der Seele, welches sich im ernstlichen Fleiß, Bemühung und Arbeit, um die verlangte Sasche zu bekommen, entdecket. Wenn aber bende, nemlich Hunger und Durst zugleich, wie hier in dies sen Worten, genannt werden: so ist solches destomehr eine Anzeige, daß ein sehr brennendes Verlangen das durch gemennet sen. Dahero ist flar, daß der Herr durch Hunger und Durst ein herzinniges und indrumsstiges Verlangen der Seele oder des Herzens menne.

Durch dieses Bild hat er vor allen Dingen die innere Natur des wahren und seligmachenden Glaubens recht nachdrücklich bezeichnet und abgemahlet, und deutlich gelehret, daß der rechte Glaube keiness weges ein blosser kaltsumiger Benfall, oder ein dreisstes Zugreisen, noch auch ein unkräftiger Wunsch nach der Gnade Gottes sen: sondern eine lebendige, kräftige, wirksame Sehnsucht, die den Menschen anstreibet, alle dienliche Mittel zu ergreisen, um zu seis nem Zweck zu gelangen.

C 5

Das

Dahero ist diese Beschreibung vom Glauben ein rechter Prüsstein, durch welchen ein jeder aussinden kann, ob sein Glaube lebendig oder todt, ächt oder salsch sein Glaube, der nicht dem Hunger und Durst ähnlich und gleich ist, tauget nicht, und ist untüchtig, die Gerechtigkeit oder die Bergebung der Sünden zu erlangen. Ohne herzliche lebendige Bezgierde und Sehnsucht nach der Gerechtigkeit wird keis ne Gerechtigkeit geschenket. Ohne Hunger wird man nicht gesättiget. Dahero die, so sich mit einem dreissten, aber leblosen Glauben, der nichts weiß von Hunger und Durst, begnügen, nicht erwarten dürssen, daß sie gesättiget; wol aber, daß sie mit ewigem Hunger und Durst werden geplaget werden.

Wahre Glaubige aber haben ben biefer Beschreis bung bes lebendigen Glaubens auch bis zu merken, daß ihr Hunger und Durft nach Gerechtigkeit allezeit mit ber Sanftmuth gegen Gott, ober bemuthige Gelaffenheit unter feine Sand verfnupft bleiben, und nicht der Ungeduld Raum geben muß; b. i. sie bas ben fich ju huten, daß fie die empfindliche Erquis chung, ober Berficherung ber Bergebung ber Guns ben, nicht als mit Ungestum erzwingen, ober felbige durchaus gleich iho ober noch beute haben mußten: fondern ihre Pflicht ift, auf ben SEren und feine Stunde in Demuth zu harren. Denn er fennt die rechten Freuden , Stunden , er weiß wohl was uns muglich ift. Dunket fie es gleich , baß fie nicht ein Rrumlein ober Tropflein jur Erquicfung empfingen, und flagen mußten, daß fie fo fraftlos und burre blieben : fo ift bas Befte fur fie , baf fie im Glaus

ben an die Verheissung des Herrn vom Sattwerden fest halten; so werden sie gewiß erfahren, daß sein Wort wahrhaftig sen. Ps. 33, 4. Esaia 29, 19. Cap. 55, 1. Ps. 17, 15.

### Die andere Unmerfung.

Durch das Bild des Hungers und Dursts hat der Herr vor allen Dingen, wie vorhin angezeiget ist, die innere Natur und das leben des Glaubens ausgedrücket. Aber daben ist auch sehr merklich die Stelle oder Ordnung, in welcher er diesen Glauben, der dem Hunger und Durst ähnlich ist, geseste hat, nemlich dren wichtige Stücke, die da sind: die Ars muth des Geistes, das leibetragen und die Sansts muth. Derowegen ist klar, daß er dem Glauben die vierte Stelle gegeben. Was bedeutet dieses?

A. Hiedurch hat der Herr angezeiget, daß der rechte achte Glaube eben diejenigen dren Stücke, die zuerst gesehet sind, zum Grunde haben müsse, nemlich die wahre Urmuth des Geistes, herzinniges Leidetragen und rechtschaffene Selbsterniedrigung oder Sanstmuth. So es ihm an solchen Stücken sehle, sen er unächt, und werde auch kein wahrer Hunger und Durst nach der Gerechtigkeit ben ihm angetroffen werden. Folglich habe auch die Sättigung den ihm nicht statt.

#### Die dritte Anmerkung.

Die Ursach, warum der Herr ben dieser Ges legenheit den Glauben eben unter diesem und keinem andern Bilde, nemlich unter dem Bilde des Hungers und Dursts, vorgestellet hat, wird unter andern wol diese senn;

muthern leicht, fassich und behaltlich war.

benbigen Glaubens ausdrückte, wie er auch ben

Unfangern fenn muß.

3) Weil es zum Prüfftein sehr bequem, sowol den falschen leblosen Glauben, als auch die bes trogene Einbildung der Pharisaer, durch Werke ges recht zu werden, vollkommen zu entdecken.

### Die vierte Unmerfung.

Gerechtigkeit, nach welcher die Menschen trachten sollen, hat in der Schrift vornemlich zweners Ien Bedeutung:

Die erste ist, da das Wort so viel heißt, als die Vergebung der Sunden, oder Gerechtspreschung, die Gott um Christi willen den Bussfertigen ertheilet, da er ihnen die Gerechtigkeit Christi, als Mittler, oder die Bussung, so er für die Sünden der Welt geleistet, gnädiglich schenket, und in dersselben ihnen alle ihre Schuld und verdiente Strafen erlässet. Sie heißt sonst die Gerechtigkeit des Glaubens. Diese Bedeutung kommt in der Bergspredigt vor Match. 5, 10.11. Cap. 6,33. sonst aber auch in vielen andern Stellen der Schrift.

Die andere Bedeutung ist, da durch Gerechtigkeit die Gottseligkeit, oder die sammtliche Pflichten eines Menschen gegen GOtt, gegen den Nächsten und gegen sich selbst, die er nach dem Geses GOttes ausüben soll, zu verstehen sind. Diese ist gemennet Match. 5, 20.

(Mosh. Moral, Th. II. pag. 170. (b)) Die

Die erste Bedeutung ist an diesem Ort (v. 6.) die rechte; welches erhellet

gehenden dren Susammenhange mit den vorhers gehenden dren Stücken, als welche die rechte Hers dens Busse ausdrücken, worauf denn ordentlich das

Berlangen nach ber Bergebung folget.

2) Aus der bengeseigen Redensart vom Hunger und Durst, welche in ihrer geistlichen Bedeutung nies mals von dem Fleiß in der Gottseligkeit, oder von dem Bestreben nach der Tugend, in der heiligen Schrift vorkommt; sondern ganz absonderlich und vor allen Dingen die Natur des sebendigen Glaus bens ausdrücket; welcher Glaube denn zusörderst sich sehnet nach der Gnade oder Begnadigung ben Wort, und folglich nach der Stillung der Ungst des Gewissens. Ps. 42, 3. Esaia 55, 1. Joh. 6, 35. Cap. 7, 37. Offend. Joh. 22, 17.

3) Aus der Berheissung von der Sättigung. Indem der Her nicht bloß saget: sie sollen satt werden, oder: sie werden ihre Begierde selber stillen; sondern: sie sollen gesättiget werden; nemsich, es soll ihnen Speise gegeben werden; ihr Hunger soll nicht peinlich oder nagend bleiben, sondern gestillet, und ihr Herz beruhiget und erquicket werden: weil nemlich die Gerachtigkeit, so sie sehnlich begehren, ihr nen gewisslich geschenket werden soll.

## Paraphrasis v. 7.

v. 7. Selig find alle, die ben ihrem sehnlichen Berlangen nach der Erbarmung Gottes, auch selbst barmherzig sind gegen ihren Nachsten.

#### Paraphrasis Matth. c. 5,7. 46

1) Die aus lebendiger Erkenntnif ihres eigenen tiefen Elendes und Urmuth ein weiches Berg gegen andes re erlanget, und nicht mehr gleichgultig ober faltsinnig gegen fie und ihr Elend und Armuth find : fondern bie vielmehr über bie , fo in Blindheit und Sicherheit bas bin und ins Berberben laufen , ein inniges Erbarmen und Mitleiden hegen und fuhlen; auch bereit und wils lia find , burch alle bequeme Mittel , burch Zuspruch und Ermahnung, burch wirkliche That und Sulfe, geift, lich und leiblich sich ihrer anzunehmen; und zwar abs fonderlich in der Absicht, daß nicht bloß ihrem leibe, fonbern allermeift ihrer Geele geholfen werbe, und diefel ben Barmbergigfeit ben Gott, eben wie fie, erlangen mogen.

(Pf. 51, 14. 15. Ich will die lebertreter beine Wege lehren, 2c.)

2) Die mit bem Maaf ber liebe und Barmbers zigfeit, mit welchem Gott ihnen gemessen, auch ihren Machiten, absonderlich Rindern Gottes ober glaubigen Mungern Chrifti, wiederum meffen, und Rachfolger Gots tes und JEfu Chriffi in ber liebe werben.

> Luc. 6, 36. Matth. 18, 33. Upoft. Gefch. 16, 33. 34. 15.

I Cor. 12, 26. 2 Cor. 8, 2. Eph. 5, 1. 2. Coloff. 3, 12. 13.

Diefe, die wahrhaftes thatliches Mitleiben mit dem (fonderlich geiftlichen) Elend ihres Rachsten haben; (bie nicht nur mit dem Munde, sondern von Bergensgruns be fagen : tag mich an andern üben, was bu an mir ges than; und meinen Rachsten lieben, gern bienen ac.) bie find es, bie ich, nach bem Willen meines Baters,

felia

ei

selen, und teibes, Zustand es wird bedurfen.

Suc. 6, 36. 37.

Pf. 37, 21. 23 fqq. Pf. 41, 23. 24. Pf. 112, 5-9.

Anmerkungen über diese Worte: Selig sind die Barmherzigen.

Die erfte Unmerfung.

Die rechte Barmherzigkeit gegen ben Nachsten, die der Herr für eine selige Beschaffenheit des Herzens erkläret, ist eine Frucht des wahren Glaubens, und der erlangten Gerechtigkeit den GOtt. Der Glaube ergreift die Barmherzigkeit GOttes in Christo. Und eben diese Barmherzigkeit ist die Krast, die allein vermögend ist, wahre Barmherzigkeit gegen den Nächsten zu wirken. Woraus von selbst folget, daß die rechte evangelische oder christliche Barmherzigkeit gegen den Nächsten gar sehr von der natürlischen unterschieden sen, und daß jene ben niemand anders als wahrhaftig gläubigen und begnadigten Herzen, die die Barmherzigkeit GOttes in Christo ergrissen und geschmecket haben, sich sinden könne. Wiewol man Ursach hat zu wünschen, daß ben vies

len so genannten Christen auch nur die naturliche Barmherzigkeit anzutreffen senn mochte. uc. 10, 37.

#### Die andere Anmerkung.

Die rechtschaffene Barmherzigkeit ist unparstenisch, und breitet sich aus über alle und jede; eben so wie es von der Barmherzigkeit GOttes heißt Ps. 145, 9. er erbarmet sich aller seiner Werke. Matth. 5, 45. 48. Indessen aber versähret sie doch nicht blindlings, sondern halt gerechten Unterscheid, Gal. 6, 10. gleichwie die Barmherzigkeit GOttes auch thut. 1 Tim. 4, 10.

#### Die britte Anmerkung.

Die christliche Barmherzigkeit ist ein Hauptstäckt von dem rechten geistlichen Sinn, oder geistlichen les ben wahrer Gläubigen: denn sie begreifet in sich die Ueberwindung sowol der hochmuthigen Selbstliebe, als auch der liebe des Irdischen, oder des Geises. Und überdas ist sie das vornehmste Stück der wahrs haften Achnlichkeit mit Gott und Christo. Sirach hat also ganz recht, wenn er Cap. 44, 1. spricht: Lasset und soden die berühmten Männer. Eis gentlich heißt es: die Männer der Barmherzigkeit. Denn ein Mann der Barmherzigkeit ist was grosses, und lobes werth.

#### Die vierte Anmerkung.

Die christliche Barmherzigkeit hat gar wichtige Eigenschaften, durch welche sie sich gar sehr sowol von der natürlichen Barmherzigkeit, als auch von

von der, die bloß durchs Gesetz gewirket wird, unterscheidet. Denn wenn sie rechter Urt ist: so entspringet sie aus der Urmuth des Geistes, aus lebens digem Glauben an die liebe und Gnade Gottes in Christo, und folglich aus liebe zu Gott und Christo. Dahero ist sie

1) von Herzen demuthig ben allem, was sie an dem Nachsten thut. Denn sie thut es aus Danks barkeit gegen die empfangene unaussprechliche liebe und Gnade. 1 Joh. 4, 11.

2) Sie ist lauter und uninterefirt. Denn sie suchet an und ben dem Nachsten nicht das Ihre, sons dern sein Heil und Nugen. 1 Cor. 10, 24. 33. Philipp. 2, 4.

3) Sie ist thatig und arbeitsam dum geistlichen und leiblichen Nugen des Nachsten; und lasset es nicht ben guten Worten bewenden. 1 Joh. 3, 17.18.

4) Sie ist fest, standhaft und geduldig; wird nicht mude, ob sie auch schlechten Dank oder gar Uns bank empfangt. 1 Cor. 13, 8.

5) Sie ist verständig und weise; erweget Zeit, Umstände, Personen 20. Gal. 6, 10.

(Siehe Mosh. Sittenlehre, Th. IV. p. 266. fqq.)

#### Paraphrasis v. 8.

v. 8. Selig sind alle, die ben ihrer Barmherzige keit Sorge tragen, daß sie selbst auch reines Herzens senn. Und das sind solche,

Barmherzigkeit empfangen, theils gegen andere Barmberzigkeit erwiesen haben, sich gar nicht schmeicheln, als D

håtten sie schon alles erreichet, oder an sich selbst nichts weiter zu bessern: sondern die vielmehr nach empfangener Begnadigung, und Beweising der Barmherzigkeit gegen andere, auf die gründliche Neinigung ihres eigenen Herzens noch täglich ihre ernstliche Sorge richten, und alle dazu nothige Mittel treulich gebranchen, damit die angefanges ne Neinigung nicht abs sondern zunehme, und sie nicht an andern bessern, und ihre eigene Besserung verabsäumen mögen. 1 Cor. 9, 27.

2) Die nicht zufrieden sind mit ausserlicher Reinisgung mit Waschen und Baden, auch nicht mit ausserlichen Tugenden, oder einem vor der Welt rein und schön geachteten Wandel; Match. 23. auch nicht mit blosser Unterdrückung böser und unkeuscher Lüste und Begierden des Fleisches, die nicht mur den dieser und jeuer Gelegens heit in dem Umgange mit andern, sondern auch selbst den geisstlichen Uedungen sich regen und einmischen mögen.

3) Sondern die allen Fleiß dran wenden, ihren Haß gegen alles Bose zu stärken, von aller Bessechung des Fleisches und des Geistes se länger se mehr sich zu reinis gen, und nicht nur alle liebe der Welt, die bosen Pasionen und Affecten; sondern auch insonderheit die Selbstges fälligkeit und den geistlichen Hochmuth über ihr Gutes, so sie haben und thun, immer stärker zu unterdrücken und zu überwinden, und die gründliche Heiligung ihres Herszens zu vollenden. 2 Cor. 7, 1.

4) Die vor allen Dingen auch in allem ihrem Thun auf Gott, seine Ehre und Willen sehen, und darnach streben, daß sie ben allen ihren Werken gegen Gott und Menschen, und sonderlich ben ihrer Barmherzigkeit, ein reines und lauteres Auge, einen reinen und lautern Zweck

und

emb Absicht haben; nicht sich felbst, sondern die Ehre bes Mamens Gortes, und bes Machsten Rus suchen, und alfo ohne Benchelen und Falfchheit Gutes wirfen mogen. Matth. 6, 22. 23.

Diefe, benen bie grundliche Reinigung und Beilis gung ihres herzens ernftlich anlieget, die find es, die ich, nach bem Boblgefallen meines Baters, felig nenne. Und bas find fie, ob gleich ibr Berg anders benfet, und fie, wegen der noch vorhandenen vielen Mangel und Gebrechen, wegen Tragbeit und Unlauterfeit anklaget, und fie blobe macht, ihre Mugen gegen ben beiligen Gott aufzuheben, als von bem fie furchten, bag er fich vor ihnen verbergen, und fein Gnaden : Untlit fie nicht anschauen laffen werbe.

Aber ber Unfang und Fleiß ihrer Reinigung ift vor Gott nicht gering , fondern er hat Wohlgefallen an ihr nen ; er will nicht thun was fie furchten. Denn fie find es, Die aufs allergewiffeste von Zeit ju Zeit, von Stuffe zu Stuffe, Gott felbst seben und anschauen werden. Er wird fich (ohnerachtet feiner unbefleckten und unendlis chen Reinigkeit und Beiligkeit) nicht als mit einer Wolfe bor ihnen verbecken: (Rlagl. Jer. 3, 44.) sondern sie es merten laffen, baf er ihnen nahe und ihr Bort fen. Er wird fein licht in ihnen bermehren, und ihre Hugen helle machen, ihn und feine liebe gegen fie, fammt feiner gnas bigen Providenz über ihnen , flarlich und beutlich ju erfennen und zu merfen.

Er wird ihnen tuft und Freudigkeit schenken, vor fein Ungefieht zu kommen mit Bitten und Gleben auf Die Urt, baß fie feine Sand Daben unwiderfprechlich feben werben.

Er wird ben ber Treue und Wachsthum ihrer Reinis gung fie gewiß machen ihrer Gemeinfchaft mit ihm. Und D 2

ends

endlich wird er sich als ihr GOtt ihnen vollkommen offens baren, daß sie ihn und seine Herrlichkeit von Ungesicht ses hen werden. Ps. 17, 15. 1 Cor. 13, 12.

## Unmerkungen über diese Worte: Selig sind die reines Herzens sind.

#### Die erfte Unmerfung.

Die Reinigkeit bes Bergens bestehet in einem beis ligen thatlichen Saf und Abscheu gegen alles, was mit bem beiligen Billen Gottes, ober mit feinem beiligen, gerechten und gutem Gefet, fo er ben Menschen geges ben, ftreitet. Bon Natur finbet fich folche Reinig. feit ben feinem einzigen Menschen; fondern ben allen trifft vielmehr ein, was der Henland faget Matth. 15, 19. Aus dem Bergen kommen arge Gedanken zc. Und was Bekehrte betrifft: so ist die Reinigkeit auch ben ihnen fehr unvollkommen. Dabero ift die ftete Reinigung bes Bergens allen hoch nothig: bie benn im Grunde eben bas ift, was fonft in ber Schrift bie Beis ligung genannt wird, und in zwen Stucken beftehet, nemlich fowol im ernstlichen Rampf, Unterbruckung, Tobtung und Ueberwindung bes Bofen, ber bofen fuft, ober bes irbischen und fleischlichen Ginnes; als auch in der Erweckung, Starkung und Bermehrung bes gottlichen und himmlischen Sinnes, ber bas Bilb Gottes und Christi ift.

Die Schrift redet auch noch von einer andern Reinigung von Sunden, die einerlen ist mit der Bers gebung

gebung ber Gunben, ober mit ber Gerechtigfeit, nach melder ein Buffertiger und Glaubiger hungert und burftet; v. 6. und die heißt die Reinigung von der Une flage bes Gewiffens. Ebr. 9, 14. Bon berfelben wird hier in diesen Worten (v. 8.) nicht geredet; sons bern von der innerlichen Reinigung bes Herzens. Um jene bittet David Pf. 51, 10. und um biefe ebendas Bende find und muffen ungertrennlich felbft b. 12. berbunden senn und bleiben. Doch muß auch ben bens ben ein Unterscheid erfannt und beobachtet werben: ins dem fie, ihrer innern Urt und Beschaffenheit nach, gar febr von einander unterschieden find.

#### Die andere Ummerkung.

Dem erften Unsehen nach mochte man benfen, als ob die Reinigung des Herzens schon fruber, und noch vor bem Sunger und Durft nach ber Gerechtigs feit hatte gesehet werden sollen : indem selbige ja allers dings mit jur wahren Buffe gehoret. Uber ber SErr hat fie febr weislich in biefe Stelle, in welcher wir fie finden, geseget : benn baburch bat er angezeiget,

1) daß feiner, ber fein Beil liebet, es ben ber erften Reinigung, bie in ber Buffe anhebet, bewenden laffen, fondern vielmehr, nach erlangter Gerechtigkeit, mit neuem Ernft und fleiß berfelben nachjagen muffe: fonst werde er nicht zum Unschauen Gottes fommen.

Ebr. 12, 14.

2) Daß die Reinigung bes Herzens ben Muss übung aller Pflichten, und zwar nicht bloß ben benen gegen Gott, sondern auch benen gegen ben Rachsten ftere au fuchen fen. Bor allen Dingen aber hatten D 3 Dies

biejenigen, die begierig sind, Barmherzigkeit an ans bern zu erweisen, und absonderlich auch an der Bekehrung derselben zu arbeiten, hoch nochig, bestomehr die Reinigung ihres eigenen Herzens sich angelegen senn zu lassen, damit ihre liebe lauter bleibe, und die Selbstbesserung nicht ins Stecken gerathe, oder gar wieder hinfalle. Woraus denn klar ist, daß der HErr eine nochsige, wichtige und heilsame Regel gegeben,

fowol den Anfängern, die gemeiniglich von der Bekehrsucht angefochten werden, und darüber an ihren eigenen Seelen Schaden leiden;

als auch allen rechtschaffenen Bekehrten, daß sie es nicht wie Martha machen, und darüber das bes ste versäumen mögen; suc. 10, 41.42.

aber absonderlich allen tehrern, derer Herz und Umt dahin gehen soll, barmherzig zu senn; aber eben deswegen in grosser Gefahr ihrer Seelen sind, wosern sie nicht ihre Barmherzigkeit mit täglicher Reinigung ihres eigenen Herzens verbinden.

## Die britte Anmerkung.

Die Verheissung, so ber Herr absonderlich des nen, die reines Herzens sind, gegeben, ist groß, und dazu auch sehr merkwürdig: Sie sollen GOtt schauen. Nun ist wol gewiß, daß die, so der Herr vorhin beschrieben, und geistlich Urme, keidetragende, Sanstmüthige, Hungrige und Durstige und Barns herzige genannt hat, von dieser Verheissung nicht auss geschlossen sind, sondern an selbiger allerdings Theil haben: sonst wären sie nicht im vollen Verstande selig, wosür er selber sie doch erkläret hat. Dennoch aber hat er diese ausnehmend große Verheissung ins

bes

befondere und namentlich denen, die reines Herzens sind, zugeeignet. Ohne Grund hat ers nicht gethan. Welches aber der eigentliche Grund davon sen, erfordert gewiß eine genaue Untersuchung. Einer davon ist schon in der Paraphrase angeführet, nemlich:

Die, so mit Ernst der Reinigung des Herzens nachtrachten, und sich selbst scharf richten, erkennen vor andern ihre grosse Unwürdigkeit lebendig, und achten sich für solche, die wehrt wären, daß sie von dem Ungesichte Gottes weggeworfen würden. Dagegen wird ihnen nun der grosse Trost gegeben, daß sie nichts dergleichen zu fürchten hätten, sondern das Gegentheil

vielmehr genieffen folten.

Diesem Grunde fann ein anderer, und zwar dieser, bengefüget werden : Die, fo rechtschaffenen und treuen Rleiß in ber Reinigung bes Bergens beweifen, gelangen ju grofferer Alehnlichkeit mit Gott, ober gu einem groffern Maag bes Chenbildes Gottes, als bie, fo etwas nachläßig find. Je mehr nun bas Bild ODtres in einem Bergen angerichtet wird, je groffere Babigfeit hat ein folches Berg, belle Offenbarung bon Gott ju empfahen, und ihn immer flarer und volle fommener als feinen Gott zu erblicken. Wohin eis gentlich der Unsspruch Johannis gerichtet ift 1 Joh. 3, 2.3. Wer solche Hoffnung hat zu ihm, (ihn zu seben,) der reiniget sich, gleichwie er auch rein Der Begensaß, ben er gleich barauf machet, be-Statiget Dieses noch weiter: 1 30h. 3, 6. Wer ba fündiget, der hat ihn nicht gesehen noch erkannt. Wie auch was Paulus Ebr. 12, 14. faget : Ohne Seis ligung wird niemand ben SErin feben.

24

910

#### Paraphrasis v. 9.

b. 9. Selig sind alle, die über die Reinigung des Herzens und Wachsthum berselben nicht stolz oder unleide lich gegen andere, sondern vielmehr friedfertig sind. Und das sind solche

1) die über sich wachen, und forgfältig sind, unansstößig zu wandeln, und niemanden weder in Worten noch Werfen zu beleidigen, oder Gelegenheit zu Unfrieden oder

Streit und Banf zu geben.

2) Die von herzen willig sind, den Nachsten wies ber zufrieden zu stellen, wenn sie merken, daß sie ihn bes leibiget, oder wenigstens so angesehen werden, als hatten

fie es gethan.

3) Die gegen andere, von welchen sie beleidiget wors ben, keinen Haß, Jorn oder Nache hegen; sondern Gestuld, Sanstmuth, Gelindigkeit und Verschnlichkeit beweissen; ja die sogar nicht durch das ihnen angethane Unrecht sich überwinden lassen, daß sie vielmehr sich herzlich versleugnen, sich ihres Nechts begeben, dem andern nachgesben, und das Vose gar mit Gutem, oder mit liebe und Werken der Liebe zu überwinden suchen. v. 39 sqq. Nom. 12, 18 sqq.

4) Die, so viel an ihnen ift, gern behülflich find, auch zwischen andern, die in Feindschaft und Unfrieden les ben, Einigkeit, Friede und Kreundschaft zu stiften.

Diese sind es, die ich, nach dem Rath des Baters, selig nenne. Und das sind sie auch, ob sie gleich, wegen der ben dieser und jener Gelegenheit in ihnen sich regenden und aufsteigenden Ungeduld und sündlichen Hife sich selbst scharf richten und verdammen; auch wol erkennen, daß ihre Sanstmuth, Berschnlichkeit und liebe der Feinde sehr

mans

mangelhaft, und weit entfernet sen von der Aehnlichkeit, die Kinder Gottes mit Gott, als ihrem Barer, in dem Stück haben sollen. v. 44 sqq. Aber, weil sie ihre Mansgel und Gebrechen nicht gering achten, sondern schmerzlich beseufzen, auch gegen selbige kampfen: so sind sie selig.

Denn sie sind es, die von der Welt zwar wegen ihrer Sanftmuth verachtet, vor Gott aber wehrt geachtet sind, und die hohe Ehre haben sollen, daß sie Gottes Kinder senn und heissen werden.

Rinder, die den Sinn und das Bild GOttes haben; Rinder, die mit Kraft GOttes ausgerüftet, und die Heftigkeit und feindselige Urt ihrer Natur gedämpfet, ges brochen und überwunden haben;

Rinder, die in der Nachfolge GOttes stehen, und ben Feind, der ein Friedensstörer von Unfang ist, has sen, und seine Bersuchungen zum Unfrieden und Feindsschaft zunichte machen;

Rinder, an denen GOtt wegen seines Bilbes ein bes sonder gnadiges Wohlgefallen hat; 1 Detr. 3, 4.

Kinder, die Gott aus aller Unruhe und Unfrieden erretten, und sie in sein Haus, in das Haus bes ewigen Friedens, aufnehmen wird.

### Unmerkungen über diese Worte: Selig sind die Friedfertigen.

Die erste Anmerkung.

Die Friedfertigkeit, aus welcher das Friedemaschen hersliesset, ist im Grunde einerlen mit der Sanstmuth, Gelindigkeit, Vertäglichkeit, Verschnlichkeit
D 5

nnd liebe der Feinde. Und stehet entgegen dem rauhen, harten und steisen, auch hisigem und feurigem Sinn des Fleisches, der eine Frucht der herrschenden Eigenlies de ist. Worans denn schon erhellet, das die wahre Friedfertigkeit gar was grosses, und keinesweges eine natürliche, sondern eine übernatürliche Tugend sen, nemlich eine Frucht des Geistes, die durchs Evangelis um Sottes gewirket werden muß. Denn sie begreiset viele andere wichtige Tugenden in sich, insonderheit die Dennuth, die Uederwindung und Verleugnung sein selbst, seines Temperaments, und leiblichen Ehre; ims gleichen die Verleugnung der Welt, und berselben gustes oder boses Urtheil, Verleugnung irdischer Vorstheile zu. Welches alles solche Tugenden sind, die der Natur und ihrer Kraft unmöglich sind.

#### Die andere Anmerkung.

Die Urfach, warum ber Herr der Friedfertigs feit die nächste Stelle nach der Neinigung des Herzens gegeben, wird wol unter andern diese senn:

nachjagen, und sich nicht der Welt in ihren bosen oder auch eiteln Dingen gleichstellen, nicht ohne Labelung, Berlachung und andern Berdruß bleiben konnen; und folglich der Friedfertigkeit und Sanftmuth hoch von

nothen haben.

2) Weil die wahre christliche Friedfertigkeit ohne Reinigung des Herzens weder entstehen, noch bleiben, noch lauter senn kann. Denn so lange es fehlet an der Neberwindung der sleischlichen Selbst- und Weltliebe: so lange fehlet es auch an der Friedfertigkeit. Und ob eine gewisse Art derselben auch sich ben

jemanden fånde: so wird sie nichts besseres, als nur eine natürliche, schläfrige Gleichgültigkeit, oder gezwunsgen, interegirt, unlauter und sündlich senn; d.i.

a) die Friedfertigkeit und Sanftmuth wird aus Ins differenz, oder aus Menschen Furcht oder Mens schen Sefälligkeit, oder aus anderer politischen Ubsicht, gelinde senn, wo sie es nicht senn solte; wenigstens nicht in solchem Grad. Wie an Elisu sehen i B. Sam. 3. Das Gegentheil davon scharfet Paulus den Lehrern ein 2 Lim. 2,24.25. Und der Herr Christus lobet eben solches Off. Joh. 2,2.

Wohin insonderheit gehöret, weim man aus Creuhflüchtigkeit complaisant gegen vornehme Sünder ist, oder die Wahrheit verschweiget, und sich nach dem Geschmack der Welt bequemet; oder gewisse Irrthümer, die mit Gottes Wort streisten, für unschuldig ausgiebet, oder selber annimmt, damit man Friede behalte. Aber dagegen sehe man Matth. 7, 6. Zachar. 8, 19. Liebet Wahrheit und Friede.

b) Die Friedfertigkeit wird auch ohne Reinigung bes Herzens keinen Bestand haben; sondern wenn die Beleidigung oder Neisung zum Jorn und Grimm groß ist, wird sie zu Boden fallen, sonderlich wenn man das Bermögen, auch Mittel und Gelegens heit sich zu rächen, in Händen, und sich keines Schadens darüber zu befürchten hat.

Aus welchem allen genugsam erhellet, daß die rechte Friedfertigkeit eine schwere Eugend sen: weil sie Gelins digkeit und auch Scharfe, liebe und Ernst zugleich in sich fasset, und nach befindenden Umständen zu erweisen

bar.

hat. Dis nun recht zu treffen, und weber zu gelinde noch zu scharf zu senn, wer ist dazu tüchtig? Gewiß niemand, der nicht täglich der Reinigung des Herzens ernstlich nachtrachtet.

#### Die britte Unmerfung.

Die Verheislung, die der Herr den Friedfertigen und Sanftmuthigen giebet, ist ein Beweis, daß sie in dieser Tugend ein grösseres Gut besissen, als ob sie die ganze Welt auch hatten, und daben Sclaven eines unruhigen, ungeduldigen, empfindlichen und zornigen Gemuths waren.

Die Berheissung ist groß, weil die Tugend der Sanstmuth der verderbten Natur sehr widrig und bitzter ist, und sich selbiger sehr widersehet. Daher sollen absonderlich die, so von Natur zur Störrigkeit oder schnellen Zorn geneigt sind, diese Berheissung als eine köstliche Urznen gebrauchen, die saure und hisige Natur zu curiren, und viel erwegen diesen Unsspruch: Selig sind die Friedsertigen, und unselig die Unsfriedsertigen.

#### Paraphrasis v. 10.

v. 10. Selig sind die, die zwar begierig sind, die Feins de des Evangelii auf alle erlaubte Weise zu besänstigen; die aber doch um des leiblichen Friedens willen nicht weich oder creusspüchtig, oder Berleugner der Wahrheit werden; sondern wenn die Feinde nicht auf rechte Urt zu gewinnen, ihnen nicht nachgeben, vielmehr an der Wahrheit des Evansgelii sest halten, und um derselben willen alles leiden, auch die Excommunication aus dem Neiche Israels und Canaan über sich nehmen. Die sind es, die in einem bessern Reische ihre Stelle gewiß haben.

Zwentes Stück

and ber

Bergpredigt des HErrn Christi,

# Paraphrase

über

Matth. 6. v. 19 — 34.

nebft einer

Einleitung in daffelbe.

## Einleitung.

in Matth. 6, 19 — 34.

on biefem Stuck ber Rebe entbecket ber Benland benen, bie feine Junger werden und fenn wolten, und bie bamals eines Theils bemittelte leute waren, ans bern Theils aber nur arm, und funftig noch armer wers ben murben, die absolute Nothwendigkeit und Berbinds lichfeit , sich von bem irbischen Ginn au reinigen , und zwar nicht nur von bem ganz groben, vermöge welches ein Mensch ganz und gar auf nichts anders, als auf ir bifche Dinge benfet und fein Bemuben richtet; fonbern auch von dem , ber etwas bescheibener und gemäßigter scheinet ; ben welchem ein Mensch auch an geistliche und gottliche Dinge zuweilen benfet , und nach felbigen gu trachten scheinet. Der ba beftehet in einer übermäßi= gen Wehrtachtung ber irbischen Dinge, ba man sie nemlich zwar nicht fur bas einige , boch aber fur ein noth=

nothwendiges Stuck der wahren Glückseligkeit ansiehet, achtet und schähet, und folglich für einen wahren und wichtigen Schah rechnet. Aus welcher übermäßigen Alchenung und Schähung denn entstehet

eine ungerechte Anhänglichkeit an die irdischen Dins

ge; und damit

eine ungerechte Begierlichkeit ober Sammelsucht nach denfelben, daß man das Herz und Gemüth ausdrücklich seßet und richtet aufs Sammlen, sich recht darauf leget.

Mus folcher Unhänglichkeit, Begierlichkeit und

Sammelfucht aber entstehet

eine Laulichkeit gegen die himmlischen Dinge, eine Nachläßigkeit und Versäumniß derselben, ja auch ein Unwille, Traurigkeit, Verzagtheit, die irdischen Dinge halb oder ganz zu verlassen, wenn die Noth es ersordert.

Imgleichen erwächset baraus

eine Willigkeit und Fertigkeit, allerlen Scrupel oder Einwürfe und Einwendungen gegen den Rath und Willen Gottes selbst zu machen, oder die von andern gemacht werden auzunehmen;

wie auch

Mittel zu erwählen und zu gebrauchen, um die irdischen Dinge zu erlangen oder zu behalten.

Endlich erfolget denn wol gar

ein wirklicher Haß und Verwerfung des Naths GOttes und derer, die solchen verkündigen, wie auch offenbare Widersetlichkeit, Verfolgung, und damit

ber

ber volle Rückfall oder Abfall, (wofern man etwa vorhin zu der wahren tehre sich bekennet,) und also der volle Tausch, die volle Wahl, nach welcher die irdischen Dinge den himmlischen vorgezogen werden. Und alsdenn ist die volle Finskerniß des ganzen Leibes da, die sich anhub mit einem Schalksauge.

Bon dieser Urt des irdischen Sinnes redet der Hen, sand v. 19—24. und zeiget, daß es ein Selbstbetrug sen, zu denken, man wolle die liebe und Begierde nach den irdischen und himmlischen Dingen schon in solch Temperament und Berknüpfung sesen oder bringen und ers halten, daß den letztern durch die erstern kein Machtheisentstehen solte.

Die Ursach, warum er eben zu ber Zeit von dieser Sache so stark geredet, ist vornemlich: weil zu dieser Zeit die leiblichen und irdischen Dinge ben allen, die seine Junger werden und sehn wolten, in Gefahr geriethen, und vor Dieben nicht gesichert werden konnten; folglich ihrenthalben eine grosse Prüfung bevorstand. Und weil einige, die den Worten des Herrn von bevorstehendem Unglück Glauben zustelleten, das Ihre benzeiten verkauften, und zwar um ein mittelmäsiges: so war das eine Gelegenzheit, daß andere dachten, nun sen die beste Zeit, sich mit leichter Mühr Schäse zu sammlen. Je mehr sie aber solches thaten, je schwerer machten sie sich die Ausgehung aus dem alten Reich und aus Canaan, und den redlichen, standhaften Uebergang zu ihm. tur. 14.

Diese Forderung von der Brechung des irdischen Sinnes, oder der Begierlichkeit Schäße zu sammlen, oder an sich zu kaufen, wenn andere ihre Schäße verkaufsten, hat der Herr benm Anfang seines Amis vorangehen,

aber

aber es ben berfelben nicht bewenden lassen; sondern am Ende seines Umts eine noch stärkere Forderung gethan, daß seine Junger nicht nur keine neue Schäße sammlen, sondern alle das Ihre, so sie hätten, verleugnen, allem was ihnen lieb ware ganz absagen, und solches auch

aufferlich fahren laffen folten. buc. 14.

Der Henland aber hat auch ben dieser Gelegenheit nicht allein den irdischen Sinn, der in einer ungerechten Unhänglichkeit und Begierlichkeit, mehr als zur Nothdurft ersordert wird zu haben, bestehet, angegriffen, und vor selbigem gewarnet: sondern er hat seine Bermahnung auch eingerichtet wider den subtilen Grad des irdischen Sinnes, der da in heinlicher Furcht und nagender Sors ge wegen der äussersten Nothdurft, wenn selbige nicht vor Augen oder vorhanden ist, bestehet; und da einer ben seis ner gegenwärtigen Urmuth traurige und fürchterliche Ges danken in Ubsicht auf morgen oder das Künftige sich mas chet. Dahin gehöret was v. 25 — 34. stehet.

D. i. der Heyland warnet vor dem heimlichen Uns glauben und ungläubiger Furcht wegen der väterlichen Pros videnz über seine Kinder, zur Zeit des Mangels und der Urmuth. Welcher Unglaube auch redliche Seelen, die ächte Jünger Christi sind, ben entstehendem sonderbaren Mangel und Dürftigkeit antreten kann, und, leider! ges wöhnlich antritt. Diese sind es, auf welche seine Trosts

Rede gerichtet ift, nemlich folche,

1) die Gott jum Bater haben, der vaterlich fur fie forget;

2) die in wirklicher Urmuth sind, und das Ihre nicht burch ihre bose Haushaltung oder Faulheit, sondern durch das Verhängniß GOttes, oder wegen ihres Glaus



Glaubens an ZEsum und Ueberganges zu ihm, vers loren: die also wehrt waren, daß ihnen eine Zugas be wieder geschahe; insonderheit da ihnen nicht Naum und Frenheit oder Gelegenheit gegönnet wurs de, ihr täglich Brodt und Nahrung durch Arbeit zu suchen, sondern sie an solcher Arbeit gehindert, und ihnen selbige unmöglich gemacht wurde. Die also ihm selber, ihrem Haupte, da er vom Geiste Gottes in die Wästen geführet wurde, und vierzig Tage fastere, ähnlich gemacht worden.

3) Die glaubig waren, aber unter der leiblichen Trubfal fleinglaubig und verzagt werden konnten.

Derowegen hat er mit biefen Worten: Was werben wir effen ic. nicht eigentlich angerebet

i) die groben Irbischgesinneten, oder auch die Geis sigen, die zwar ihre Norhdurft, und noch ein mehr reres, aber doch immer nicht genug haben, sondern ganz in der Sorge der Nahrung stecken;

2) auch nicht die Wollustigen, die zwar die Nothe durft haben, aber damit nicht zufrieden find, sondern ihren keib aufs beste zu pslegen und zu kleiden wünschen. Welche insonderheit Fleischlichgesinnete heisen;

3) auch nicht schlechthin unbekehrte und gottlose Urme; sondern

4) wirkliche Urme, denen es an der täglichen Nothdurft fehlet; die aber die tiebe des Irdischen nicht ben sich herrschen lassen; die einen guten Unfang gemacht, das Irdische gering zu achten, und was besseres zu suchen; die im Gnaden, Stande ben Gott stehen; die aber darüber

6

ents

entweder freywillig, nach dem Befehl des HErrn, das Ihre auch äusserlich verlassen hatten, wie die Avostel;

ober durch Bann und Verfolgung um das Ihrige kommen; und entweder nicht Frenheit, oder nicht Gelegenheit, oder nicht Kräfte zu arbeiten has

ben würden;

bahero ben drückender Noth Unfälle vom Unglauben, vom Zagen, vom Weichwerden fühlen, und dars über in Gefahr stehen würden, durch das Gefühl ihres Fleisches und Blutes, durch ihre Vernunft, durch erregte Furcht, durch Freundlichkeit oder Härtigkeit der Widersacher berücket, und von der Wahrheit Gottes abgeführet, und zu Sünden, Albfall oder heidnischem Sinn, der das Irdische als sein bestes Theil liebet, verleitet zu werden.

Diese sind es, die er aufs fraftigste trostet, und ihren Glauben an die über sie als Kinder waltende vaters liche Providenz GOttes durch sonderbare Bewegungsgrüns de zu stärken suchet, nemlich theils die Apostel, theils die aus dem Judenthum und Heidenthum zu ihm bekehrte,

aber Berfolgung leibende Junger.

Lind damit fällt alle Bedenklichkeit oder Schwierige keit, die sonst diese Rede des HErrn zu haben scheinet, ganzlich weg. Sorget nicht, spricht er, angstiget euch nicht, ben eurer underschuldeten, und von SOtt euch zus gesandten, und um eures Glaubens willen erlittenen Urs muth, daß ihr Hungers sterben werdet; sondern rüstet und wehret euch wider solche Sorge, die ein Unglaube ist wider euren Bater. Betet die Sorge zu Tode; betet des sieder, betet und glaubet. Stärket den Glauben durchs Gebet,

Gebet, und bas Gebet burch ben Glauben. Und ob ihr nicht arbeiten konnet, bas schabet nicht. GDtt, euer Bas ter, weiß, was ihr verloren, was euch mangelt, was ihr bedurfet, was euch brucket, und alle eure Umftande. Las fet euch burch euer Fleifch , burch eure Bernunft , burch eus re Uffecten, ober burch andere, fein Schreckbild vormas chen, daß ihr umfehren, und mir nicht mehr nachfolgen woltet; fondern trachtet, und fahret fort zu trachten, wie ihr angefangen habt. Laft euch nichts irre machen; nehe met fein Mergerniß an biefem ober jenen rauben Stein , ber im Wege lieget. Gehet in die Bobe, fagets bem Bater, was euch begegnet. Bleibet getreu bis an ben Lob; er wird euch erhoren und erlofen von allem Uebel. Wie ihr bes leibens viel habet: so wird er euch auch reichlich trosten. Denn benen, bie ihn lieben, muß alles jum Beften bienen. laffet euch weder heute noch morgen, weder Begenwartiges noch Kunftiges, abwendig, oder auch nur verzagt machen. Lerner Mangel leiben , und im Mangel eurem Bater im Simmel vertrauen.

Mus allem biefem erhellet,

1) daß diese Rede des HErrn eigentlich nur eine Trostrede an seine gläubige, aber hart leidende Jünger sen, dadurch er ihnen kein neues Weh verursachen, sondern ihr fühlendes Weh erleichtern, lindern und süsse machen wollen.

Weil aber ihr Weh auch was hat von einer alten Erb. Krankheit: so hat der Trost mit einiger Schärfe vers mischet werden mussen. Daher sind hier zwar gerechte Schläsge, aber auch grosse liebkosungen; ernstliche Zucht, aber auch trostvolle Zurechtweisungen; Salz, aber auch Balsam. Der Zweck ist, das Herz seiner Jünger zur Weisheit, zum Frieden und Sieg über alles leiden und Versuchungen einzuleiten.

2) Daß die Forderung auf die bamalige trubfelige Zeiten siehet.

3) Daß diese Forderung ein Beweis seiner grossen Gute ist: indem er dieselbe fruhe, und noch eher als die wirkliche Noth da war, an die Seinen gethan; bamit sie Zeit hatten, sich auf die Lage der Plage, die bevorftuns

ben, zu ruffen. b. 34.

4) Daß diese Forderung zu der damaligen Zeit, und insonderheit ben dem damaligen Bolk, welches mennete, das land Canaan müßte ihnen erblich bleiben, und daß leibs liche Dinge ein Hauptstück ihrer Glückseligkeit wären, noths wendig sehr fremd und schrecklich lauten müssen. Daher das Bolk sich auch darüber entsehet. Matth. 7, 28.

Und weil es der Vernunft und dem Fleisch ein sehr anstößiger Punct war; und kein Zweisel ist, daß manche von den Zuhörern viel Einwendens dawider, wenn sie Ers laubniß gehabt, gemacht haben wurden: so ist eben das die Ursach, warum der Herr von diesem Punct so weits läuftig und mit so starken Grunden handelt.

5) Daß diese Forderung des Hern, dem ersten Sinn und Zweck nach, recht nach dem Buchstaben zu versstehen in Absicht auf die damalige und alle folgende Zeiten, wenn eine Verfolgung über seine Jünger als Jünger ergehet.

6) Dass diese Forderung des Herrn ausser den Bers folgungs, Zeiten zwar im strengen Sinn nicht buchstäblich kann und darf verstanden werden; aber dem ungeachtet doch eine wichtige, hochst nothige kehre für alle wahre Jünger Christi auf alle Zeiten in sich schliesset, nemlich die kehre von der Nothwendigkeit, sich von dem irdischen Sinn zu reinigen: indem der irdische Sinn und der Effect, die Wirskung desselben ben allen und zu allen Zeiten, wo er herrschet,

am Reiche EDttes und bessen Genuß hindert. Denn der itz dische Sinn ist seiner innern Natur und Beschassenheit nach, eine heimliche Berleugnung der väterlichen Providenz Sottes über seine Kinder, d. i. der väterlichen Aussellichen Aussellichen Aussellichen Stück über sieht, Erbarmung, Kraft und Allgemugsamkeit über sie und für sie, und folglich ist er ein Stück des heidnischen Sinnes.

Fleiß, recht zu lernen, was zum Neiche Sottes ges
hörer. Er macht das Herz lau und träge; zerstreuet
bie Gedanken; ist Ursach, daß das gelesene, gehörte
und gelernte bald wieder vergessen wird, (er schwäs
chet das Gedächtniß,) ja daß es verfälschet, zerstüms
melt und verkehrt gedeutet wird.

Er ist Ursach, daß viele Scrupel, Zweifel und Einwenbungen in dem Semuthe entstehen. Er benebelt den Berstand, und macht ihn untüchtig, die Wahrheit Sottes zu erkennen. Er hindert an der Weisheit,

Er hindert an der wahren Treue, Aufrichtigkeit und Ernst, die rechten Mittel, durch deren Gebrauch wir tüchtig zum Neiche GOttes gemacht werden können, anzuwenden, und zwar zum rechten und lautern Zweck anzuwenden.

Er hindert an der wahren Aufrichtigkeit, Fleiß, Ernst und Treue oder Beständigkeit, sich in die von SOtt vorgeschriebene Ordnung ohne Berzug, ohne Scheu und Furcht hinein zu begeben, es koste was es wolle. Er gebieret Zaudern, Ausschub, Souge wegen Ars muth, Menschen, Furcht, Gleichstellung der Welt, Ungerechtigkeit u.

E 3

TO It

Er verleitet zur Untreu, zur Abgötteren, zum Rückfall. (Siehe Joh. Jac. Rambachs Evangel. Post. pag. 1354. sq. 1361. sq.)

Ja auch die, so schon durch die Kraft des Glaubens an ihren Henland, und an GOtt, als ihren himmlischen Bater, den irdischen Sinn oder die Unhänglichkeit und Bes gierlichkeit nach irdischen Dingen in ihrem Herzen gebroschen haben; die sich begnügen lassen an dem, das da ist, haben aus dem, was der Henland von seinen leidenden Jüns gern fordert, eine kräftige Reihung zu nehmen, sich ims mer mehr zu reinigen. Denn so er gar fordert

baß die, so nicht die Nothdurft haben, sondern alles verloren, doch nicht ängstlich sorgen und nicht kleins gläubig senn sollen: wie vielmehr ist das die Pflicht derer, die noch die Nothdurft haben. So er fordert, daß die, so nicht arbeiten, säen und spinnen können, sondern durch Berfolgung daran gehindert werden, doch nicht zagen, und mit Unglauben sich nagen sollen: wie vielmehr ist das die Pflicht derer, die noch Frenheit, Gelegenheit und Kräfte haben zu arbeiten.

Und warum nimmt es der Herr mit den Seinen so ges nau? Warum will er denn nicht solche antretende Sorgen Bulassen? Ist es nicht genug, wenn nur verhütet wird, daß selbige nicht in herrschende liebe des Irdischen ausschlagen?

A. Darum bringet der Herr ben den Seinen so auf diese Sache:

a) Weil sie berfelben Gorgen überhoben senn konnen.

b) Weil er gerne will, daß sie vollen Frieden in ihm geniessen, und ihr Friede durch das Irdische nicht geschwächer werden solle.

c) Weil die kleinen Sorgen, wenn sie geheget werden,

nicht flein bleiben. Der fleine Unglaube, wenn ihm nicht gewehret wird, wächset, und wird bald groß.
Die fleine Unhänglichkeit und Begierlichkeit nach bem Irdischen nimmt zu. Und ein wenig Sauers teig verfäuret den ganzen Teig.

Der irdische Ginn

ist Blen, ber bas Herz und bessen Begierben nieder jur Erden brücket, und sie nicht lässet gen Hims mel steigen;

ja er ist ein Poltergeist, der das arme Gemuth zerret, plaget, beunruhiget, angstiget, daß es vor Ungst bisweilen nichts Gutes sehen oder horen kann.

Er ist eine Motte, die die geistliche Krafte verzehret; ein Dieb, der das Beste aus dem Herzen

Er ist ein Kloß und schwere Bande an den Fussen, die er lahm machet, daß sie die Wege des HErrn nicht gehen konnen.

Daß der Herr ben biefer besondern Forderung, die er wegen der bamaligen besondern Umstände eben so, wie er gethan, aussprechen mussen, keinesweges aufhebet, sondern ungekränkt stehen lässet

a) den Wehrt der leiblichen Dinge, in sofern sie Gaben und Wohlthaten GOttes sind. Seine Meynung ist ganz und gar nicht, daß man diesels de schlechthin gering achten, verachten; oder auf dieselbe nicht denken, und wenn man Frenheit, Gelegenheit und Kräfte hat, sich, in Furcht und Bertrauen zu GOtt, nicht um dieselbe, so viel die Nothdurft erfordert, bewerden solle. Er selber hat sür die leiblichen Gaben GOtt gedanket. Er

felber hat auf felbige gedacht fur sich und fur ans bere.

Matth. 21, 18.19. luc. 9, 52.16. Joh. 6, 5.12. Er felber hat gelehret, um bas Brobt ju bitten.

b) Den leiblichen Beruf und Arbeit, so wie dieselbe von GOtt von Anfang verordnet worden. Seine Meynung ist ganz und gar nicht, durch diese Fordes rung Müßiggang und Faulheit unter seinen Jüngern einzusühren. Seen so wenig, wie er durch die Forderung Matth. 10, 19. alle ordentliche Ues berlegung, Ueberdensung und Präparation, wenn man predigen soll, verboten. Er selber, ehe er sein össentlich Ant antratt, hat Hand Arbeit vervichtet. Er selber hat leibliche Arbeit gesegnet. Luc. 5. Die Apostel haben ben Jüngern Christi auf die leibliche Arbeit gedrungen. 2 Thessal. 3, 6. sqq.

8) Daß bie Einwendungen wiber biefe Forderung bes

Herrn ungegrundet find. Man fagt,

a) sie fordere unmögliche Dinge, sonderlich was v. 25.

unbekehrte Menschen sind es unmögliche Dinge.
Und solche gehet diese Forderung, so lange sie solche che bleiben, auch nicht an.

b) Aber auch fur Glaubige fen es unmöglich.

Untw. Das wird ohne Grund gesagt. Es wird ihnen unter gewissen Umständen schwer; aber wenn sie (wie der Zweck des Henlandes eben bahin gehet) sich durch die Moth ins Gebet treiben lassen, und durch Gebet den Glauben an ihren mächtigen Hens land und an die Bater: Borsorge Gottes stärken:

fo ist ihnen alles möglich. Christus will nicht, daß sie die Anfalle der Sorge nur fühlen und daben schweigen sollen; nein! sondern daß sie ben dem Sefühl reden, rufen, suchen und anklopfen sollen an der Thur des Baters. Matth. 7, 7. Und er selber ist der Helfer, der die Steine, so seine Slaudige drücken, will und kann heben und wegwälzen. Allsdenn ist ihnen alles möglich. Philipp. 4, 1 1—13.

(c) Sie sen zu hart, und fordere, daß man die mensch: liche Natur ablegen solle: indem es natürlich sen,

für die leiblichen Dinge zu forgen.

dem Rall rein und loblich ober nuglich ben uns.

und vernünftig ist, und nicht wider GOtt, sondern unter GOtt sich stellet, ist hier an sich selbst nicht versboten; sondern die Rede ist von einem specialen Fall.

Das Sorgen, in sofern es iho nach dem Fall ben natürlichen Menschen sich sindet, ist ihnen frens lich natürlich; aber dem ungeachter ist es doch eine schlimme Krankheit, die ihrem wahren Wohlsenn entgegen stehet; die desto tiefere Wurzel in dem Hers zen hat, weil sie natürlich ist.

2 Unstat daß man nun ein Upologet bieser schlims men Krankheit ist, soll man sich vielmehr schämen, sich beugen, und ins Gebet treiben lassen, nach Hils

fe fragen.

d) Daß aber bieser auch im Mangel getroste Sinn ben seinen Jüngern nichts leichtes, sondern was schweres sen, so nicht geschwinde sest werten will, Es hat der Hepland felber ganz wohl gewußt, und es eben damit bezeuget, daß er nothig gefunden, so mancherlen Grunde zur Starkung des Glaubens zu gebrauchen, als:

1) Daß das leben und ber leib ein edles Bes

2) Daß Gott auch über bie unvernünftigen Greaturen seine Provibenz beweise.

- 3) Dass die Menschen, wegen ihrer Seele und Bernunft (und folglich noch mehr seine Junger, wegen ihrer neuen edlen und gottgefälligen Beschaffenheit) von sonderbarem Abel, und viel wehrter wären, als die unvernünftigen Ereaturen.
- 4) Daß sie durch eigenes Sorgen und eigene Kräfte sich voch nicht erhalten, oder das Unglück nicht abwenden könnten, wenn SOtt nicht helfe. Womit der Herr sie in ihr Nichts einführet.
- Jaß sie zur Unsterblichkeit und ewigen Herrs
  lichkeit erschaffen und erwählet wären. Folgs
  lich GOtt das kleineste ihnen nicht vorenthals
  ten werde.
- 6) Daß folch ängstliches ungläubiges Sorgen sich wieder in den irdischen, und folglich heide nischen Sinn hinlenke, und das ganze Herz wieder verderben, und sie zum Greuel vor Gott machen könne.
- 7) Daß solch ängstliches Sorgen ein Unfang ber Berleugnung ber väterlichen Borsor; ge, Aufsicht, Macht und Allgenugsamkeit GOttes sen.

8) Daß solch ängstliche Sorgen mit ihrem Kinbes. Stande, und folglich mit dem Bunde, so sie mit SOtt, als ihrem Bater in Chris sto, haben, streite.

9) Daß die leiblichen Dinge ben weitem nicht die Quelle des wahren Wohlsenns waren; son

bern bas fen bas Reich Gortes.

po im Reiche GOttes sind, und die mit uns gläubigen Gorgen erjaget würden, kein Ges gen wären, der ihnen aus der Hand GOts tes, als Vaters, dargereichet würde.

11) Daß das angstliche Gorgen die Noth groß

fer mache.

auf das Künftige gerichtet, unweise und thöricht sen: indem dadurch die gegenwärtige Noth vers mehret werde; oder auch aus der Ursach, weil es vielleicht ganz vergeblich und umsonst sen.

ten nach dem Neiche GOttes auch die Bers heisfung wegen der leiblichen Dinge, die zur Nothdurft gehören, habe, und dieselben als eine gnädige Zugabe empfange. \*)

Be

") Niemand hat den irdischen Sinn ats eine Erb; Krankheit, die in unserer Natur stecket, und wie tief und fest sie ben und siet, so vollkommen eingesehen, als der Herr Jesus. Niemand hat den weiten und breiten Schaden, den der irdische Sinn anrichtet, so genau erkannt, als Er.

Darum hat auch niemand folden Ochaben fo vollig auf:

gedecket , als Er.

Niemand hat so viele und starke Beweggrunde wider dens felben vorgeleget, als Er.

#### 3 eweis, 12 (8

baß die Nebe des Herrn Matth. 6, 25 — 34eigentlich auf Gläubige, und insonderheit auf solche
Gläubige gerichtet ist, die wegen ihres Glaubens in
die äusserste Armuth gesetzet werden mochten, und auch
gesetzet worden sind, sowol zur Zeit der Apostel,
als auch nachhero.

1) Daß ber HErr zu Gläubigen rebet, folches erhellet

hergegangen von Cap. 5, 13. an; absonderlich auch

aus Cap. 6. und 7.

2) Aus der Wiederholung dieser Borstellung, die zwen Jahr darauf geschehen, und kuc. 12. sich sindet. Das selbst wird ausdrücklich gemeldet, daß der Herr dieses nicht zu allem Volk, wie das vorige v. 15 — 21. sondern absonderlich zu seinen Iungern geredet. kuc. 12,22 — 31. Und daß er seine kleine Heere de daben trösklich angeredet habe. v. 32.

3) Aus den Worten felbft.

ar is viele und flares Remeggrimde relies den

a) Der Herr nennet die, zu welchen er rebet,
Rleingläubige, Zaghafte. Gestehet ihnen also ben
Glauben selber zu, und unterscheidet sie von den
ungläubigen Heiden.

b) Er versichert sie, Gott sen ihr Bater, und also sie seine Kinder, und ihm also unvergleichlich lies

ber und wehrter, als andere Geschöpfe.

c) Und daß eine special Providenz Gottes über sie walte; daß Gott ihre Noth in Herzen nehme.

(b felben vorgeleget, als Er.

- d) Er bringet ben ihnen barauf, daß die erste Sas che, auf welche ihre Sorge gerichtet senn und bleiben mußte, das Reich Gottes sen.
- II) Daß er seine Worte, wenn sie nach ihrem ersten Sinn und Berstand betrachtet werden, du verfolgten und verarmten Gläubigen geredet, die nichts haben, und auch nicht Gelegenheit, Frenheit oder Kraft haben, etwas zu erwerben; solches erhellet

1 ) aus Luc. 12, 32.

2) Imgleichen

a) aus dem Gleichnis von den Bogeln, die feis nen Borrath haben, auch nicht anschaffen kons nen: denn sie bleiben nicht an Einem Ort.

b) Aus dem Gleichniß von der Unmöglichkeit,

feiner lange etwas zuzusegen.

c) Bon ben tillen, die nichts thun konnen gu if-

rer schonen Rleibung.

Diese Gleichnisse schiefen sich im ersten Sinn nicht für solche Gläubige, die entweder noch einis gen Borrath haben; oder doch ihren Beruf und Prosession, und dazu Frenheit haben, ihr Brodt zu erwerben.

Der Herr warnet nicht zuerst vor Unvergnügsamzkeit, sondern vor ängstlicher Furcht ben wurklicher Armuth, und wenn nichts da ist. Bergl. luc. 12,32.

Er redet hierin von einem Zustande, der ähnlich ist dem seinen, da er in der Wüsten, und in äusserster Urmuth war; über welcher Urmuth er von dem Feinde giftig angelaufen wurde. Match. 4. Und eben so machte

## 78 Einleitung in Matth. 6, 19 — 34.

machts ber Feind mit Gläubigen, wenn ihre Augen nichts, was zu ihrem Unterhalt nothig, sehen. Wo nehmen wir Brodt her NB. in der Wüsten?

Wenn diese Trostrede, in ihrem ersten und vors nehmsten Sinn und Zweck, auf solche Gläubige gehet, die noch einigen Vorrath haben, und auch ihren Bestuf und Arbeit, um ihre Nothdurft zu suchen, abswarten können: so hat der Herr keinen Unterricht und Trost gegeben für die, so gar nichts haben, derer Zusstand doch viel empfindlicher ist als jener Zustand. Diese fühlen die Versuchung, da man saget: Noth bricht Eisen.

Wenn Glaubige, die noch einen Vorrath haben, auch daben arbeiten können, dennoch so ängstlich und grob sind, und fragen: Was werden wir essen? was werden wir trinken? womit werden wir und kleiden? dann sind sie nicht Kleingläubige, sondern Ungläubige. Und für solche gehören nicht diese Gleichnisse des Herrn; sondern Pauli Worte: Ebr. 13, 5. 1 Lim. 6, 8. sqq. imgleichen die Worte Christi suc. 12, 15.

Der Glaube, ben ber Herr hier fordert, ist nicht ber ordentliche Glaube, ber zuversichtlich die ordentlischen Mittel gebraucht; sondern Abrahams Glaube, der da glaubet, wenn nach der Natur kein Grund vorshanden ist zu glauben. Köm. 4.

Für folche Gläubige, die all das Ihrige verlosten, und weiter nichts haben, schiefet sich auch die Versheissung v. 33. daß ihnen eine Zugabe des leiblichen geschehen solle. Wer aber noch so viel leibliches als zu seiner Nothdurft erfordert wird, hat, dem ist die Zugas be schon geschehen.

Sum

### Summarischer Inhalt bes ganzen sechsten Capitels Matthäi.

Ferner, so ihr wollt ein reines herz gegen Gott und sein Geses haben : so muffet ihr

nicht nur das Bose in eurem Herzen hassen, oder euer Herz vom Bosen reinigen; Cap. 5, 21 — 48. sondern auch das Gute in eurem Herzen lieben, und dass selbe mit lauterm Herzen thun; und folglich euer Herzen von Heuchelen reinigen, und zwar absonderlich

euch ermahnet Cap. 5, 7.) c. 6, 1 — 4.

b. 1. Ich habe gesaget: Selig sind die barms herzig sind. Denket aber darum nicht, daß eure Pharisaer selig sind. Nein! sons bern habet Ucht, daß ihr es besser mas chet, als sie, und daß eure Gerechtigkeit besser sen, als die ihre 2c.

2) In bem Punct vom Gebet du Gott (c. 5, 6.) c. 6, 5 — 15.

3) In dem Punct vom leidetragen, oder buffertie gem Fasten. (c. 5, 3. 4.) c. 6, 16 — 18.

4) In dem Punct von dem lautern Bertrauen auf Gott und seine Borsorge ben eurer Gottseligkeit, und insonderheit ben eurem Glauben an den ges kommenen Messiam, und folglich ben eurem Undsgange aus dem alten Reich Israels, und Uebersgang in das neue Reich Gottes, und ben der Gesahr, leiden und Urmuth, so cuch darüber bestreffen mird. (c. 5, 3.) c. 6, 19 — 34.

Paras

# Paraphrafis

über

Matth. 6, 19—34.

b. 19. Oper allen Dingen aber , wofern ihr auf eure Berechtigfeit ober Gottfeligfeit, wie es recht ift, Ucht haben wollet, wozu ich euch ermahnet; v. 1. so sage ich euch, und zwar zum vierten: Reiniget euch von aller Begierlichkeit und Unbanglichkeit an irbifche Dinge; fent weise, und famm= let euch nicht Schahe als Schahe, die nur auf Erden find, und bafelbft nur gelten. Denn fie find nicht nur an fich selbst veranderlich; sondern konnen auch überdas burch viele Zufalle verberbet, und euch entriffen werben. Denn bie Erde ift ber Drt , wo fo= wol die Motte, als auch der Rost sie verzehret, und unsichtbar machet ; ja wo die Diebe nach ihnen graben, und fie fehlen fonnen. Go ihr nun fole che Schafe fur eure Schafe, ober fur euren Gott baltet, und von ihnen euer Wohlsenn hoffet und erwartet: fo ifts um euren Gott und um euer Wohlfenn balbe gethan , und ihr habt euch in eurer Soffnung unfelig betrogen.

v. 20. Aber im Gegentheil thut also: Weil ihr allerdings Schäße zu eurem Wohlsenn nöthig habt: so send so weise, und sammlet euch Schäße, nemlich Schäße, die im Himmel sind, und daselbst gelten; allwo auch weder Motte noch Rost sie verderben, noch auch die Diebe nach ihnen graben, oder sie.

stehlen können; sondern die auf alle Weise unvergänglich und ewig sind.

Bu folchen Schafen gehoret

- 1) bie Sulb und Bater tiebe Gottes.
- 2) Die ewige Gerechtigkeit, die vor ihm gilt; wels ches ist die Gerechtigkeit Christi, des Mittlers der Welt.
- 3) Die Bergebung aller Gunben.
- 4) Die volle Kindschaft ben ihm, und Gemeinschaft mit ihm.
- 5) Der Geist ber Rinbschaft.
- 6) Das Bürger: Recht und herrliche Erbe im Hims mel. \*)

So ihr diese Schäse des Himmels nicht nur wund schet und hoffet; sondern sie zur rechten Zeit ernstlich suchet und einsammlet, daß ihr sie als euer Eigenthum besiget; so send ihr recht weise. Euer Wohlsen wird auf den rechten Grund gebauet, und unvergänglich; dahero eure Hoffnung nimmer zu Schanden werden kann.

Dis ist benn die erste Ursach, warum ihr nicht die Schäse der Erden als Schäse lieben und begehren sollet. Jedoch dis ist es nicht alles, daß die irdischen Schäse, wegen ihrer Vergänglichkeit, euch betriegen: sondern sie stehlen, als Diebe, auch das Herz, und entwenden es GOtt.

F b. 21.

\*) Diese Schätze nennet der Sepland v. 33. das Reich Gots tes und die Gerechtigkeit deffelbigen.

b. 21. Denn ich sage euch: Welche Dinge ihr für einen Schaß haltet, und selbige als euren Schaß liebet, suchet, und einzusammlen trachtet, die haben die Herrschaft über euer Herz, über die kust, liebe, Werlangen und Eiser desselben, und ziehen es ganz an sich. Dem wo und an welchem Ort, es sen auf Erden oder im Himmel, euer Schaß ist, nemlich, was ihr für euren Schaß haltet: daselbst ist auch euer Herz mit seiner liebe, Werlangen, Zuvers sicht und Freude.

So ihr nun die Schäße der Erben für Schäs
ge haltet: so werden sie euer Herz sammt dessen liebe
und Zuversicht von dem Himmel und den Schäßen
des Himmels, und folglich von dem allerhöchsten Gott
im Himmel und bessen Gemeinschaft abziehen, euch in
den geistlichen Tod stürzen, und dadurch eurer Seele
den allergrössesten Schaden zufügen.

So sehet benn barauf, daß die Wahl und Ub, sicht eures Herzens auf die rechten Schäße gehe, daß ihr die Erde, oder die Schäße der Erden nicht dem Himmel und dem Schaß des Himmels vorziehet; sond dern vielmehr das Vegentheil thut: sonst send ihr los von GOtt.

v. 22. Dazu kommt zum dritten, daß die liebe der Schäfe der Erden euren ganzen Wandel vers derbet. Horet ein Gleichniß:

Das Auge ist das Licht des Leibes, und der ganze leib mit allen seinen Gliedern richtet sich in seinen Bewegungen und Werken nach selbigem. Dars uns

aus folget von felbst dieses: Wenn dein Auge gesund und klar, nicht aber doppelt siehet, so ist damit auch der ganze Leib und alle Glieder desselben erleuchtet; daß es eben so viel ist, als ob ein jedes Glied Augen hatte. Folglich können sie sich lenken und wenden, wie es recht und nüslich ist.

v. 23. Aber im Gegentheil wenn dein Auge berberbet, oder dunkel und gedoppelt siehet: so ist damit auch dein ganzer Leib mit Finsterniß besteckt, und kann sich nicht ohne Gefahr, Schaden und Anstoß kehren und wenden. Er tappet als im Duns keln, und sehlet; er gehet und stösset sich.

So es nun sich gar findet, daß das Licht, so in dir seyn solte, nemlich dein Auge selbst, nicht nur verderbet, sondern ganz finster ist, und dein Auge nichts von dem siehet, was doch höchst nöthig zu sehen ist, sondern blind ist: wie groß muß dennt nicht die Finsterniß, die den ganzen leib bedecket, seyn? welche ihn denn ganz untüchtig machet, sich das oder dorthin zu wenden, und dis oder das, so dem Menschen höchst nöthig und nüßlich wäre, zu wirken oder zu schaffen.

Eben also, sage ich, ist es mit eurem Herzen. Wenn dasselbe helles ticht hat, und die rechten Schäs he rein siehet, kennet, und selbige zu seiner Absicht mas chet: so wird solches licht und Absicht allen euren Wans bel und Werke licht und helle machen, daß ihr der Heiligung und Gottseligkeit nachjagen werdet. So aber Dunkelheit, oder gar Finsterniß in selbigem herrschet,

baß ihr die Schäße der Erden für wichtige, oder gar für die besten Schäße ansehet und haltet, und eure Haupt, Ubsicht auf selbige richtet: so wird diese Finsters niß euren ganzen Wandel und all euer Thun finster mas chen, und euch zur Gottlosigkeit oder zur Heuchelen verführen. Das ist die Frucht des irdischen Sinnes.

v. 24. Denfet nur nicht in eurem Bergen, es gehe wohl an , die Schafe ber Erben und die Schafe bes himmels zugleich ju fuchen , und als Schafe eine aufammlen. Ich fage euch, es gehet nicht an. Welches benn bas vierte ift , fo ihr wider die liebe ber irs bischen Schafe ober bes Mammons zu merken habt. Denn Riemand unter allen Menschen , er bunte fich fo flug, scharf und vorsichtig zu senn als er immer wolle, ift vermogend ober kann zween Berren, wenn sie von so ungleicher Urt, gleichwie die irdische und himmlische Schafe find, bennoch mit gleicher Soche achtung, liebe und Zuversicht anhangen, ober ihnen bienen , und durch folchen Dienft fein Wohlfenn ben ihnen suchen. Dein, bas ist ihm nicht möglich : weil ihre ungleiche Befchaffenheit auch ungleiche Sochachs tung, liebe und Zuversicht, folglich auch ungleichen Dienft erforbert. Dabero es nach ber Matur ber Gas che felbit und nach ber Regel ber Gerechtigfeit nicht fat finden fann , daß er gegen bende gleich gut gefins net fenn , und mit gleicher liebe ihnen bienen , ober fich um ihre Gemeinschaft bewerben fonnte. Dein! er wird ben einen haffen, ober weniger lieben, (wenigstens heimlich,) und ihm nur aus Zwang und Burcht bienen ; ben andern aber wird er von gans dem

zem Herzen lieben, und ihm auch von Herzen bienen. Dem einen wird er von Herzensgrunde anhangen mit aller Zuversicht, und von ihm sein Wohlsen ers warten; den andern aber wird er verachten, und ihm mit Unwillen und Unlust dienen.

Eben also sage ich euch: Ihr könnet nicht demt lebendigen GOtt als eurem höchsten Gut von gandem Herzen anhangen, und dienen wie es recht ist, und zu eurem Wohlseyn gereichet, wenn ihr daben auch den Mammon für ein grosses Gut achtet, das vermögend ist euch glücklich zu machen, und dahero denselben mit sehnlicher und eifriger Begierde zu erstangen suchet. Beydes streitet mit einander. Denn die übermäßige liebe des Mammons

- a) verunehret Gott, und raubet ihm seine Ehre, als das hochste Gut;
- b) machet die liebe und Zuversicht zu ihm falsch und getheilet;
- c) schwächet bie tuft und Begierbe, seiner Borschrift und seinem Gesetz gehorsam zu senn;
- d) reißet, treibet und verleitet zu vielen Gunben, ober machet dreist und frech, das Gesetz Gotz tes hinter sich zu werfen.
- v. 25. Darum sage ich euch ferner auch bies ses, zu besto mehrer Reinigung eures Herzens von der übermäßigen Großachtung der leiblichen Güter; ges sest, daß eure Augen keinen Vorrath derselben, auch F 3

nicht was dur täglichen Mothdurft erfordert wird, sehen.

Euch, die ihr diese meine Rede nicht nur hös
ret, sondern auch angefangen habt, dieselbe anzunehs
men, und meine Jünger zu senn; die ihr nicht Knechs
te des todten Mammons, sondern Diener des sebendis
gen Gottes in lauterfeit und Wahrheit senn woller;
euch sage ich zu eurem Trost, und zur Borbeugung
aller ängstlichen Furcht und Schrecken wegen bevorstes
hender Urmuch und Unglück, daß ihr das Privilegis
um der Frenheit habet, von allen ängstlichen Sorgen
sos zu senn.

Darum, fo ihr von Bergen trachtet, euch Schabe im himmel, und folglich die beste und unvergange liche Speife, Trank und Rleibung fur eure Geele gu fammlen , und eben bamit fur bas leben eurer Gees le su forgen , wie es recht ift : fo forget alebenn nicht weiter, wie ihr vorhin gethan, mit Ungft und Rummer (wie ben Gundern, nicht aber ben Rins bern gebrobet ift 1 B. Mof. 3 , 17.) für euer Leben bes kibes, und woher ihr bie Mittel jur Erhaltung besselben erlangen, oder was ihr morgen essen oder trinken soller. Auch alsbenn sorget nicht, wenn etwa baju nichts vor Augen ift, ober ble Dies be euch allen Mammon geraubet und gestohlen, ober ihr auch weber Frenheit noch Gelegenheit habet, euer Brodt durch Urbeit ju erwerben. Dennoch forget nicht mit einer plagenden Gorge der Mahrung , Die bas Berg beschweret, und zur Erben brucket, ja in

zwen Theile theilet, baß es zween Herren wieder bies

Imgleichen forget auch nicht für den Leib in Absicht auf die Decke, fo er nothig hat; was ihr au feiner Bebeckung angieben follet, wenn etwa bas ju nichts vorhanden ift. Dennoch laffet euch nicht its re machen, weichet nicht zuruck, Joh. 6, 66. riche tet nicht, nach bem eure Augen seben, richtet ein recht Bericht. Bedenfet boch erftlich bis : 3ft benn nicht bas Leben bes teibes, fonderlich ben euch, wenn ihr für bas teben eurer Geele rechtschaffen forget , mehr und wichtiger vor Gott und in feinen Augen, als alle leibliche Speise; und der Leib, ist er nicht wichtis ger und beffer vor ihm, als alle leibliche Rlei-Dung? Go nun Gote euch teben und feib, als bas wichtigere, gegeben: so wird er bas geringere, wenn ihrs bedürfet , nicht vergeffen , v. 30. ober euch ohne baffelbe boch erhalten. Matth. 4, 4.

v. 26. Saget nicht, Gott bekümmere sich nicht um die Speise für euren teib. Sehet doch an (benn ich will iso nicht mehreres, als was vor Augen ist, davon anführen, da ihr sonst wisset, was er an euren Vatern in der Wüssen gethan. 2 B. Mos. 16.) Aber ich sage euch, betrachtet auch nur die Vögel des Himmels, große und fleine, die eben iho vor euren Augen herumsliegen. Ihr wisset selbst, sie säen nichts aus in einer künstigen Erndte; solglich ist gewiß, sie erndten auch nichts als die Frucht ihrer eigenen Arbeit ein; noch weniger sammlen sie einen Bor. F 4

rath zusammen, und tragen ihn in Scheuren auf funftige Zeit. Und boch forgen sie nicht angstlich. Sterben fie aber beffentwegen Sungers ? werben fie nicht boch ernahret ? Wer ernahret fie benn ? Kommt ihre Ernahrung nur von ohngefehr ? Das werbet ihr nicht benfen , es ware benn , bag ihr gar im Unglauben laget. Und alfo ift gewiß : Miemand, als euer Bater, ber im himmel ift, ernahret fie, ob er gleich nicht ihr Bater, fondern nur ihr Schöpfer ift , bennoch verachtet und vergiffet er fie nicht. (Siehe 1 B. Mof. 6, 21.) Goltet ihr benn nicht viel wehrter senn, als sie? Solte er nicht einen groffen Unterscheid zwischen euch und ihnen mas then , und viel mehreres fur euch thun? Infonders heit wenn ihr, aus liebe ju ihm, in folche Umffande Fommet , daß ihr um Gerechtigfeit willen verfolget werbet. Matth. 5, 10. und gleich fend ben verjagten Bogeln , die nichts arbeiten , und weder faen noch ernoten , noch aufs Runftige etwas einfammlen fonnen. Wie ? wenn ihr euch recht befinnet , fonnet ihr daran zweifeln?

Die Bögel sind seine Geschöpfe und unter dem Himmel. Nicht trachten sie nach den Schäsen, die im Himmel sind, und sammlen sie nicht, haben keis nen Untheil am Himmel und keine Stäte in demsels ben zu erwarten. Ihr aber seind nicht nur Geschöpfe unter dem Himmel, sondern schon vor Gründung der Welt zur Kindschaft und zu Kindern des Himmels ers wählet. Eph. 1, 4. 5. Ihr kennet Got, und zust nicht allein als euren Schöpfer, sondern auch

als euren Bater; ihr trachtet nach den Schäßen des Himmels, und habt Untheil am Himmel. Send ihr denn nicht viel besser denn sie? Ist denn GOtt ungerecht, daß er solches nicht ansiehet? Das sen ser, ne! Aber soltet ihr denn euch nicht auch besser vershalten, als sie, und noch weniger ängstlich sorgen, als sie thun?

v. 27. Sprechet nicht: Ja wer kann das lass sen? Wer nicht sorget, hat nichts. Die Wögel wissen ihren Mangel nicht, und darum sorgen sie nicht; wir aber wissen und fühlen ihn.

Aber was wirds euch helfen, ob ihr auch viel sorget, so Sott nicht sorget? Wer ist unter euch, der durch sein Sorgen vermögend ist, seiner Länge, oder kurzen Statur, oder seinem Alter und Jahren, auch nur eine Elle, ja nur einen Finzgerbreit zuzusehen, wenn Sott es ihm nicht geben will? Eben so wenig werdet ihr mit allen euren Sorgen der Nahrung ausrichten, sondern vergeblich und schädlich werden sie senn, wenn es nicht Sottes Wille ist, daß ihr Nahrung haben sollet.

v. 28. Und was absonderlich die Kleidung betrifft, warum woltet ihr dafür ängstlich und peinlich sorgen? Denket ihr etwa, daß GOtt sich um seldige nicht bekümmere, sondern sie verachte? Aber ihr irret, und wisset die Schrift nicht, noch die Güte GOttes. Vetrachtet doch (denn ich führe euch nur auf das, was eben iho vor euren Augen

ist,) betrachtet boch nur, sage ich, die Lilien auf dem Felde, und nehmet von ihnen eure tection. Ses het ihr nicht an ihnen, wie schöne sie daher wachten, und wie prächtig sie geschmäckt sind? Mun aber wisset ihr, sie arbeiten nicht darum, auch spinnen sie nicht, und können nichts dazu thun, um sich zu schmäcken.

v. 29. Aber boch haben sie so tresliche Kleidung, von welcher ich mit Recht sage, daß auch Salomon selbst, wenn er in seiner grössesten Herrlichkeit erschienen, nicht so schön bekleidet gewesen, als eins derselben. Wo haben benn die lillen ihre schöne Kleidung her? Sie selber haben sie nicht ersorget; Menschen geben sie ihnen auch nicht; von ohngesehr sind sie auch nicht dazu gelanget. Was bleibt übrig? Nichts als die: Wott, ihr Schöpfer, hat sie so gekleidet und geschmücket.

v. 30. Alber nun mache ich billig biesen Schluß wider euch: So GOtt die lillen, und auch anderes Gras des Feldes, das doch nicht von sehr grossem Wehrt oder Nusen, dazu auch von gar kurzer Dauer ist, und etwa heute noch da stehet, morgen aber schon abgeschnitten, und der Halm und Stoppel dessehen, wenn es dürre geworden, in den Osen zum Nus der Menschen geworden wird; so GOtt, sage ich, solch geringes und sehr vergängsicher Gras den noch so schön bekleidet: könnt ihr denken, daß er nichts darnach frage, wenn die Seinen ohne Kleidung und

und nackend find? wird er nicht vielmehr euch. bie ihr nicht jum Selbe, sondern zu feinem Saufe ger boret; die ihr nicht, wie das Gras, abgehauen, und bald barnach in ben Ofen geworfen; sondern vielmehr in den himmel versehet werden, und ewig leben follet; die ihr auch angefangen, nach bem Simmel , nach ben Schafen bes Simmels , nach bem Brodt, Trank und Rleibung bes himmels zu trach. ten; wird er, fage ich, nicht vielmehr euch gnabig ansehen, und, ob ihr auch von andern ausgestoffen wurdet, und auf bem Gelbe bleiben muftet, bennoch euren leib mit einer nothigen Decke fleiben ? Konnt ihr hieran zweifeln? D wie bunkel und frembe ift euch noch der Bater im Simmel , und bie Gute bes Baters? Wo ist euer Glaube? Ihr Kleingland bigen! bat er nicht Abam und Eva, ba er fie ber Cunde halber aus dem Parabies aufs Feld trieb , bennoch mit Erbarmung angesehen, und ihnen Rleis ber gegeben ?

v. 31. Derohalben sage ich abermal zu euch, die ihr diese meine Rede, von dem Trachten nach den Schäßen, die im Himmel sud, nicht nur hörret, sondern auch bewahret; euch sage ich: Sorget nicht, zu keiner Zeit, auch selbst nicht zur Zeit der Urmuth und Dürftigkeit. Kämpset und wehret euch gegen die Unsechtung der Sorgen, daß sie euer Herz nicht einnehmen, und mit Unruhe, Furcht und Kummer erfüllen. Saget und klaget nicht als Werzagende, die keine Hossung zu Wott haben, und

und die da ausbrechen, und sagen: Ach! was werden wir doch heute oder morgen zu essen, was werden wir zur Kleidung haben? wo wirds herkommen? nichts ist dazu vorhanden.

Hatte euch, und reiniger euch von solchem Sinn. Denn diese peinliche Sorge und Zweiselmuth geziemet euch, als Kindern GOttes, ganz und gar nicht, sondern ist euch schimpslich, und ihr habet euch dessen zu schämen, weil solche Begierlichkeit nach den irdischen Dingen mit zu dem heidnischen Sinn gehörret: denn ihr wisset, nach allen solchen irdischen Dingen trachten sehr eifrig die Heiden, und nach nichts mehr oder besseres; sondern das ists alles, was ihr Herz begehret: denn sie kennen GOtt nicht, noch seine gnädige Providenz über die Seinen. Und er ist nicht ihr Bater, wie er euer ist. Send ihnen nicht gleich. Matth. 6, 8.

v. 32. Denn ausser bem, daß euch, als Kindern GOttes, dergleichen plagende Sorge, die euer Herz wieder in zwen Theile zertheilen will, nicht geziemet, so verunehret ihr auch euren Vater: denn euer Vater, der im Himmel ist, aber vom Himmel herabsiehet auf alles, und sonderlich auf seine Kinzber, der siehet und weiß, daß ihr alles solches zur Erhaltung eures tebens, und zur Bedeckung eures teibes allerdings bedürfet, und Mangel daran habet. Matth. 6, 8.

Dars

Darum , ob ihr gleich nichts febet ober wiffet , wie ober wodurch euch geholfen werden mag : fo fies bet und weiß ers boch. Das, was vor euren Augen verborgen, bas ift bor feinen aufgebeckt. ift auch nicht arm, fondern hat Borrath und bie Fulle fur euch alle; alles ift fein , und feine Sand fann schaffen was fie will. Reinesweges ift es ibm gleichviel, wie es euch gehet. O nein! er iff ein Benland aller Menschen , sonderlich der Glaubigen , 1 Timoth. 4, 10. Derowegen hoffet auf ibn, wo nichts zu hoffen ift , und tretet in die Fufftapfen eus res Baters Abrahams. (Nom. 4, 18.) Und anftat daß ihr euch kummert, und flaget, was werden wir effen? was werden trinken? laffet vielmehr all euer Unliegen mit Gebet und Fleben vor ibm, eurem Das ter, fund werben. (Eph. 6, 18.) Philipp. 4, 6. Summa: Sorget nichts, sondern alle eure Sorge werfet auf ihn , benn er forget fur euch. I Detr. 5 , 7. Die Allwiffenheit , bie liebe und Gutigfeit, und bie Allmacht eures Baters, ber im himmel ift, fen der Troft eures Herzens in allem eurem Unliegen und Mothen.

b. 33. Aber dis bleibet hieben fest, und ich schärfe es nochmals ein: Wollet ihr wahrhaftes Unstheil an der gnådigen Aufsicht und Borsorge (Providenz) Sottes, als eures Baters, haben, daß ihr zu aller Zeit und in allen Umstånden auf seldige euch verlassen könnet: nun so trachtet nicht nach den Schässen

gen, die auf Erden, sondern nach denen, die im Hims mel sind. (v. 19.) Das ist:

Trachtet am allerersten mit rechtschaffenem Hers jen und Ernst, wie auch durch die rechten Mittel, nach dem (neuen) Reich Gottes, (welches ist nas he herben gekommen,) daß ihr wahres Untheil an sels bigem haben, und ächte Glieder und Kinder desselben senn moget: denn also werdet ihr wahre und liebe Kinder Gottes senn, und das Brodt des lebens und das Manna Gottes empfangen. luc. 14, 16. Und absonderlich trachtet nach der Gerechtigkeit Gottes, die in diesem Neich allein zu sinden ist, die allein vor Gott gilt, die ihr nicht durch Werke des Gesesses erwerden könnet, sondern die durch den Glaus ben an den Messiam nur allein erlanget werden kann, und die als sein Nock der Gerechtigkeit angezogen wers den mus.

Hiernach, sage ich, trachtet am allerersten; auf bieses richtet die Haupt, Sorge eures Herzens: sonst könnet ihr kein Untheil an der väterlichen Providenz Gottes haben. Denn wie euer himmlischer Bater weiß, was ihr bedürfet: so weiß er auch, was ihr vor ein Herz gegen ihn habet, und wer unter euch sein Kind sen, und wer nicht.

Aber so ihr bieses thut, und über alles nach dem Reich Sottes, und nach der Speise und Kleidung des Reichs Sottes trachtet: so send ihr Kinder Sot tes, und habt Untheil an der väterlichen Vorsorge Sots

ODites. Und fo verfichere und verfpreche ich euch, im Mamen meines Baters , nemlich : alles andere , was die Speise und Rleidung bes leibes betrifft, wird als eine Zugabe zu eurem Rus hinzugethan wer: ben. \*) Denn bas ist bas Privilegium ber Kinder Gottes, nicht aber berer, Die Rnechte bes Mammons find, und die Welt mit ihren Schafen lieben. Ber. 17, 5 - 8. Mal. 3, 14 - 18.

v. 34. Darum , wenn ihr nach meiner Bermahnung eure Haupt, Gorge auf bas Reich Gottes und beffen Untheil richtet; fo fage ich euch noch eine mal, und zwar zum brittenmal : Send nicht in Rummer und Besorgniß wegen bes kommenden oder kunftigen Tages, in Absicht auf eure geistliche und leibliche funftige Umftande; fondern haltet eure Sorge in genauer Bucht, daß fie nicht ausschweife, und übers Ziel fahre.

Denn ber morgende Tag, wenn er fommt, wird in Absicht auf die Dinge, die für ihn von Gott bestimmt find , bas nothige beforgen , baß euch nichts zu schwer fallen wird.

lleber#

") Diese Berheissung hat ber herr felber burch feine eiges ne That, ba er hier auf Erden war, erfüllet. Giebe Marc. 8, 2. fqq. vergl. 2 B. Diof. 23, 25. 1 D. der Könige 3, 13.

### 96 Paraphrasis über Matth. 6, 19 — 34.

Ueberdem: die Prüfung, Leiden und Plage, die ein jeder Tag, aus heiliger und gerechter Besstimmung GOttes, von dem Sündenfall an bis hies her gehabt, und künftig bis ans Ende der Welt has den wird, die ist abgemessen, und also genug für jeden Tag. tasset ihr sie denn auch genug senn, und vermehret sie nicht ohne Noch durch unzeitige ängsteliche Bekümmernis der künftigen euch undekannten Bessgegnisse halber. Euer Bater weiß, was ihr heute

und morgen und an jedem Tage bedürfet. vergl. Pf. 139, 16.

