

### Franckesche Stiftungen zu Halle

# Des Hochwürdigsten des Heil. Röm. Reichs Fürsten, Ertz-Bischoffs und Hertzogs zu Camerich/ Graffen zu Cambresis &c. Frantz De Salignac De La Mothe ...

### Fénelon, François de Salignac de La Mothe

Augspurg, 1752

#### VD18 1321232X

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

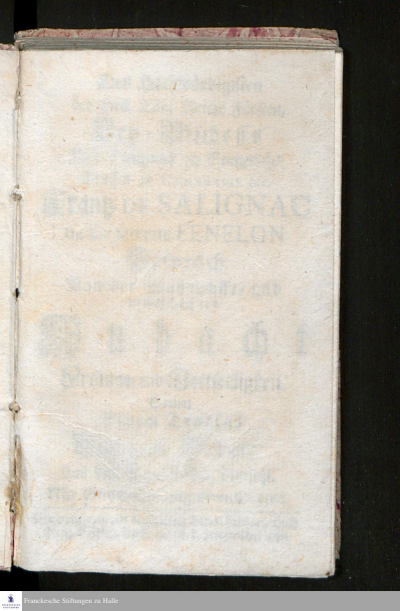
All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

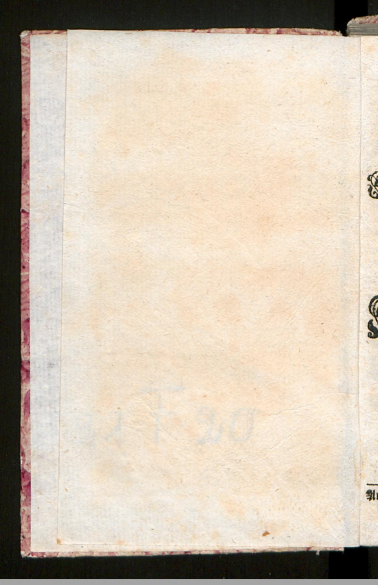
Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckephatin, han: 12:200411041318-(st.diemzentra) m@francke-halle.de)









Des Hochwürdigisten des Heil. Nom. Reichs Fürstem Ertz: Bischoffs Und Hertzogs zu Camerich/ Graffen zu Cambresis &c.

## Frank de SALIGNAC

DE LA MOTHE FENELON

Gespräch

Von der Wahrhafft; und rechtschaffnen

# Mn dad t

Bromme und Gottfeeligteit

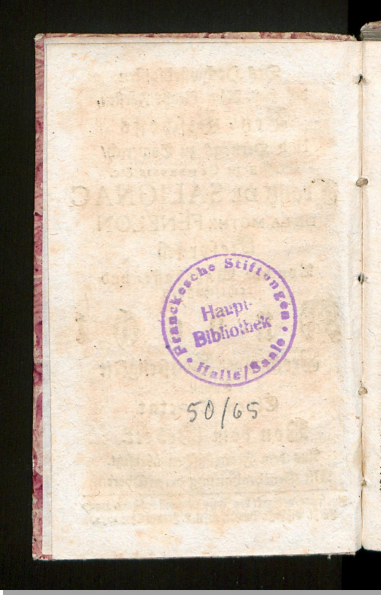
Sammt

Einem Tractat

Bon dem Gebett.

Aus dem Frangosuschen übersett. Mit Genehmhaltung deren Oberen,

Augfpurg, gedruckt ben Joseph Antoni Labhart, Soch-Fürft, Bifchoffl, Buchde, auf H. L. Franen Eber 1753



A STATE OF THE PARTY OF THE PAR



Non der Mahrhafft - und rechts schaffnen Undacht/Fromm- und Sottseeligkeit.

Wer nit mit mir ist, der ist wider mich. Matth. c. 12. v. 30.

sift allerdings nöthig, daß der Sünder eine genaue Erstorschung deren von ihme bes gangenen Sünden mache, um sich solcher wegen zu erdemüsthigen, und selbe an sich felbst zu bestraßfen. Ja auch diejenige, welche sich ofsentlich zur Fromms und Gottseeligkeit bekennen, und die von denen großen, in der Welt im Schwang gehenden Verbrechen befrevet in der Einsamkeit

leben, sennd verbunden, die Unvoll: kommenheit, und schlechte Grundliche keit derer erworbenen Tugenden mit groffer Aufmercksamkeit vor GOTT ju untersuchen. Ohne berley Erforschung, welche trefflich dienet, uns in der Des muth, in der Forcht, und in dem Dif: trauen auf une felbft zu unterhalten, kan es sich gar leicht ergeben, daß uns felbft die ichon erworbene Tugenden wo nicht schadlich, doch gewiß gefährlich werden, uns ein vermeffenes Bertrauen einflössend, und uns dahin verleitend, daß wir mit uns felbst gank vergnügt, in einem Betrug vollen Stand unfer Leben zubringen.

Wir finden gewißlich vile derlen Mensschen, die von disem entel und schädlischen Vertrauen auf sich selbst verführet, gant betrügliche, und schädliche Weeg wandlen; die sich selbst gar handgreist lich betrügen, und die ihrem Nächsten ein Stein des Anstoß sennd, da sie doch, obwohlen fälschlich glauben, daß sie demselben gefallen, und ihne durch ihr Benspihl erbauen. Nichts ist mehr zu beförch:

SHAME

beforchten, als derlen Eremplen und Vorbild: Nichts geschickter, und taugs licher, uns zu vermögen, daß wir alles Ernfte in une felbft eingehen, und genau erforschen, was wir wahrhafftig, und in der That sennd. Billeicht mers den wir so dann befinden, daß wir jes nem von ihnen selbst betrogenen Mens schen gleichen, mit denen wir ein Mits lenden tragen: Villeicht wird es sich fo bann zeigen, bag andere Menschen unseren bosen Zustand gleicher massen bedauren. Dife Leut sennd wohl ges finnet, und glauben vollkommen, daß sie eben so wohl, als wir, auf dem rechten Weeg mandlen. Befinden wir und nicht gleich benenfelben in Frithum? Schmeichlen wir uns nicht mit einer fals schen Einbildung, wie jene, von benen wir reden? Die Eigenlieb blendet fie, und macht sie dasjenige glauben was boch in der That nicht ift: Aber geben wir nicht eben difer betrügerischen Gigens lieb ein beliebiges Gehor? Wir haben derowegen die billichiste Ursach zu bes förchten, daß wir uns nicht etwan auf ienem

jenem Weeg befinden, der uns ben er: sten Unblick sicher, und recht zu senn scheinet; aber ber endlich zum Tod und ewigen Untergang führet. Dife Ob: sicht, difen Epffer, dife Sorg sennd wir allerdings der Andacht schuldig, um dieselbe in uns unftrafflich zu mas chen. Ungemein vile Menschen belen: Digen gar hefftig die Andacht durch gewisse Schwachheiten, und Unbescheit benheiten, welche sie mit berofelben vers mengen: Wir mliffen berowegen unfer Undacht auf eine solche Art einrichten, wordurch ihre Ehre gerettet, und die ihro von anderen beschehene Entuneh: rung und gegebene Mergernuß erfetet merbe.

Wir sennt der Andacht und Frömmigkeit ungemein vil schuldig und versbunden. Dann sie hat uns von unzahle bahren Irrthumen befrehet; durch sie haben wir unsere unordentliche Gesmüths Neigungen, und bose Gewohnsteiten überwunden; sie hat uns einen Eckel ob denen schädlichen Wollüsten der

der Welt eingeflösset; sie hat uns von denen hentsamen Wahrheiten der Religion überzeiget, und durch selbe unser Gemuth gerühret; sie hat uns endlich von jenen hochst schadlichen Fallstricken, mit denen die Welt gant angefüllet ift, bewahret. Werden wir dann nach so vilen empfangenen Wohlthaten uns ents schliessen konnen, undanckbar zu senn? Werden wir dann nicht die Berthaff: tigfeit haben, der Undacht und mahren Gottseeligkeit alle unsere unordentliche Reigungen zu schlachten, es mag auch Difes der Gigenlieb koften was es ims mer wolle? Ubrigens follen wir von uns feren Tugenden bloß nach den aufferlis chen Schein keines wegs urtheilen. Die befrügliche Bung Schahten ber Welt (als welche nach Auffag göttlicher Schrifft abscheulich senno) sennd von jenen Waag: Schahlen gar weit unters schieden, mit welcher die gottliche Ges rechtigkeit alle unsere Werck abwaget. GOZZ, der das innerste des Herken erkennet, erfihet in demfelben, und vers abscheuet gewisse verstellte Reigungen, 21 4 und

und Anmuthungen, deren äusserliches Weesen und Ansehen als etwas tus gendhafftes und auferbauliches von der

Belt angesehen wird.

Nun ist es eine gewisse und ausges machte Wahrheit, daß GOTT auf das aufferliche nicht sehe, und das seine aottliche Augen von einer bloß in auf ferlichen Schein bestehenden Tugend nicht könne geblendet, oder eingenom: Wir muffen derohalben men werden. Die groffe Sorg tragen, daß wir uns mit einem bloß aufferlich wohl geordnes ten Lebens, Wandel niemahl begnügen: sondern fordersamst barauf seben, ob sich die Weesenheit der Andacht und Bottfeeligkeit in unferen Gefinnungen, und in unferen Werden befinde: Rehme lich eine folche Andacht, Fromm und Bottseeligkeit, die allen nublich, die gans einfaltig und ungefünftlet, Die obs ne Eigennuß, die beständig ift: Die das Gute übet, und selbes verborgen zu halten suchet: die gar nicht suchet, denen Menschen zu gefallen; ober wes nigstens denenselben nicht gefallen will,

als allein damit sie GOTT gefalle: die endlich gar auf sich selbst vergisset, um nur mit der Verbesserung ihrer sich ans noch äussernden Mänglen, und mit der Erfüllung ihrer Pflichten beschäfftiget

su senn.

Ob unsere Andacht, Fromm: und Gottseeligkeit gleich beschribener massen beschaffen sepe, diß ist jene Haupt/Sach die wir genau vor GOTT untersuchen wollen: und zwar nach ihren dren Haupt/Theilen: Nehmlich 1. in so weit die Andacht: Fromm: und Gottseeligkeit GOTT den Allerhöchsten zum Gegenswurff hat. 2. In so ferne dieselbe und selbst angehet. 3. In so weit sie auf unseren Nächsten sich erstrecket.

### Erster Theil.

Antersuchung der Andacht / Fromm= und Gottseeligkeit / in so weit selbe GOTE den Allerhöchs stenzum Gegenwurst hat.

In jeder solle sich selbst sorafältig erforschen, ob er gegen GOZE A 5

auf die behörige Urt beschaffen sene; in dessen Ermanglung all unsere Uns dacht, so enffrig und hikig dieselbe zu fenn immer anscheinet, nichts wahrhafft: und grundliches an sich hat. Wir muß fen derohalben sehen, und erwegen, ob wir wegen GOTT widrige Ding zu lep: ben, ein Belieben tragen; ob wir bereit fenen, zu sterben, um uns mit GOTT zu vereinigen; obes uns angenehm, daß wir unfer Gemuth und unfere Gedancken mit GOIT beschäfftigen; ob wir ende lich vollkommen entschlossen sennd, uns ihme, und seiner gottlichen Anordnung völlig, und ohne Ausnahm zu überlaß fen.

1. Tragen wir wohl ein Belieben, widrige Ding wegen GOTT zu lenden? Ich rede nicht allhier von einer gewissen vermeinten und herum schweissenden Lieb zu Creuß und Lenden, die sich zwar in Worten zeiget, aber wann es an das Werck kommt, verschwindet, und keis nen Such haltet. Ich rede auch hier nicht, von jener Lieb zu Creuß und Lens den, die nur in einer gewissen Gewohns

beit bestehet, hochtrabend und anmuthig von dem Werth, und von der Furtrefflichkeit deren Trangsaalen zu reden, da man unterdessen denensels ben mit gröfter Gefliffenheit auszus weichen suchet, und allem deme nache trachtet, was da geschickt und tauge lich ift, ein weiches und denen Sins nen angenehmes Leben führen zu fons Sch rede endlich allhier nicht von einer gewiffen in bloffen Gedancken und Unmuthungen bestehender Geiftlichkeit, oder geistlichen Hochheit, mittels welt cher man seine Einbildung mit nichts anderen unterhaltet, als mit der Erges bung seines Willens in den Willen GOttes, mit der Gedult, mit der Freud in Widerwartigkeiten und Trangs saalen, da man doch unterdessen von denen geringsten Ungemächlichkeiten auf das empfindlichiste gerühret wird, und durch all sein Thun und Lassen nur das hin trachtet, daß man von niemand ets was widriges zu erdulten habe, und ans ben an nichts, so zu einen gemächlichen Leben erforderet wird, einen Abgang lende.

Tende. Der heilige Apostel Paulus was re gank anderst gesinnet, als derlep nachläßige beschribener massen dahin les bende Christen, da er 2. Cor. 4. sagte, daß er von Freud und Trost so gar dazumahl überhäusset sepe, da sein Leib weder Nuh noch Rast sindete, er aber die größe Trangsaalen, Streit von außsen, und innerlich gewaltige Schrecken.

zu übertragen hatte.

Man muß ihme gar nicht einbilden, daß schwächere, und minder erhobene Geelen nicht verbunden fenen, Difem Enffer des groffen Apostels nachzufols gen. Dann euch (faget er ad Philipp. 1. v. 29. ) iste gegeben um Christi willen, daß ihr nicht allein an ihn glaubet, sons dern auch um seiner willen leyder. Wels ches eben so vil ist, als ob er sagete: Wann ihr nur euren Verftand durch eis nen demuthigen Glauben aller Christlie chen Geheimnussen GOTT unterwerfs fet, so wird euer Opffer unvollkommen fenn, und euer Will wird immerhin gang ungebunden, und unabgetodtet verbleiben. Begnüget euch nicht, GOtt

dem Allerhöchsten einen todt; und uns fruchtbahren Glauben zu opsferen, sons dern füget hinzu das Opsfer eines erdes müthigt; und um seinetwillen willig lens denten Herhens. Bergeblich folget ihr ISCUL Hristo nach, wann ihr nicht mit ihme das Creuk traget: Bergeblich hosset ihr seiner Glory, und seines Reichs theilhafftig zu werden, wann ihr nicht seine Berschmähungen und

Schmerken willig annehmet.

Dise zwey Stånd haben mit einanz der eine nothwendige Verbindung; man kan zu dem einen, ausser durch den anz deren nicht kommen. Diß ist der Weeg, den der Welt Jepland gewandlet ist: disen, und keinen anderen hat er uns wollen unterlassen. Ist es wohl möglich, daß du dich über ein Gesaß, welches auf ein solches Venspihl gegründet ist, beklaz gest? Owie angenehm solte es einer gez treuen Seel senn, in disem Leben Trangz saalen und Widerwartigkeiten zu lenz den, indem ihro bewust, daß sie ISE sum Edristum zum Vorgänger hat; daß sie lendet, um ihme nachzusselgen, um ihme zu gefallen, um jene Freud zu verdienen, die er denen Weinenden ver

beiffen bat.

Unfer gankes Gut und Glück bestehet bierinne, daß wir mit vefter Soffnung eines ewigen Troffs in difer Welt lens ben. Die betrügliche Guter difer Welt sennd für diejenige geschaffen, welche entweder keine andere hoffen, oder keis ne andere wahrhaftere suchen. 2/us Unordnung gottlicher Barmbergigfeit fennd die Ublen difer Welt der Antheil deren außerwählten Seelen, die er von diser verderbten Welt ganklich loß mas chen will, um selbe zur Uberkommung ewiger, und unendlich schähbahrer Gus Wer berowegen auf ter zu bereiten. Difer Welt feine Gluckfeeligkeit fucht, ber vergiffet seines Wander : Stands, und begibt fich aller Hoffnung, in sein Batterland zu gelangen. Also sagt der beilige Epprianus allen Chriften, daß ba sie disen ehrbahren Nahmen annehmen fich allen empfindlichen Trangfaalen die ses Lebens übergeben, um die unsicht: babre und ewige Guter zu erwarten;

daß es endlichen denen Erben eines gez creunigten Heylands nicht erlaubet seine, die leibliche Peynen dises Lebens, oder

den Todt zu forchten.

Er nennet sie Erben des Gecreunige ten: Alldieweilen der Welt: Henland, da er aus Lieb zu denen Menschen sich felbst als ein Opffer geopfferet hat, seis nen wahrhafften Kindern nichts andes res in diser Welt, als das Creuk, das ift, Trangfaal, Schmerken, Schand, und Spott zu ihren Untheil zuruck ges lassen hat. Groffer GOTE! was ein schreckvolles Erbtheil ist das von JE: Su Chrifto zuruck gelaffene Erbtheil, der, wie die gottliche Schrifft ben dem Propheten Jeremias redet, mit Schmach ift ersättiget worden, ber gang nackend und bloß an das Creuk ift genaglet worden, und an demselben gestorben ift. Unterdessen muß man doch dises göttli: chen Beylands himmlischer Erbschafft absagen, wann man diß sein zeitliches Erbtheil des Lendens, und der Erdemus thiaung nicht annimmt. Man wird fein Kind JESU Christi finden, welches

da an der Theilnehmung difer fo bes schwehrlichen Erbfolg ihres Vatters sich

entschlagen könne.

Dif fennd lauter Wahrheiten, welche wir anderen offt vortragen, aber die wir villeicht uns felbst nicht fagen. Las set uns recht aufrichtig die wahre Ges sinnungen unferes Herhens gegen die Grund , Sat jener Religion halten, qu der wir uns befennen.

Wann ich recht ernstlich überzeuget ware, daß das Chriftliche Leben ein Les ben der Gedult, und beständiger Bers laugnung feiner eigenen Unmuthungs und Reigungen sene; wann ich den meis netwegen lepbenden, und erdemuthige ten IEsum liebete, wurde ich wohl ver: weigeren, mich aus Lieb gegen ihm zu demuthigen, und zu lenden? Wurde ich mich begnügen, von Erent und Lens ben bloffer Ding zu reben, da es eben nicht barauf ankommet, an bemfelben würcklichen Untheil zu nehmen, und würdlich eines zu tragen? Wurde ich derley Ding anderen predigen, ohne ben sich ereignender Gelegenheit diesels

be für mich felbst zu gebrauchen? Wurde ich wohl von denen mindisten leiblichen Rrancheiten überfallen so ungedultig, in denen Widerwartigkeiten difes Les bens so zaghafft, in den nicht nach meinen Wunsch gehenden Geschäfften fo unruhig, ben Miglingung, und üb: len Unsschlag menschlicher Freundschafft fo empfindlich, in betreff deren, die ich ben guter Gefinnung erhalten folte, fo ensfersichtig, so arawohnisch, so unaes fellig, in Bestraffung fremder Fehler fo scharff und ftreng, in Bestraffung aber meiner eigenen Gebrechen fo Ralts finnig, lau, und nachläffig fenn? Wur: de ich wohl so hurtig senn zu murren, da ich verachtet werde, und mir etwan widersprochen wird, welches lauter Creuk sennd, die mir GOTT aufburs det, um mich zu züchtigen?

Ist es nicht eine beweinens würdige Aergernuß, daß so gar solche Menschen, die da offentlich vorgeben, daß sie Dies ner und Nachfolger ISSU Christides Gecreußigten seven, durch ihre Zärtslich; und Empfindlichkeit abgesagte

Feind

Feind des Creufes (wie der Apostel zu denen Philippenfern c. 3. redet) erfung den werden? Ach! konnen wir wohl TEsum Christum von dem Creuk abs sonderen, an welchem er sich für uns aufgeopfferet hat, mit dem Borfat, uns an sich auf ewig zu hefften? Wie können wir difen so liebenwurdigen Deyland lieben, ohne zu gleicher Zeit jenes Creuk ju lieben, welches ein ewiges Dencemahl jener Liebe fenn wird, Die er ju uns getragen hat? D fofflicheund schäßbahres Creus, soltest du dann bloß in, und mit Worten, und nur den Schein nach geehret werden? Werden dich dann diejenige, welche auffer durch dich kein einsiges Gut zu hoffen haben, immer forchten; und mit fo groffer Uns rube, und Zaghafftigfeit bir auszuweis chen suchen?

Wie lang wird man uns doch einen so schändlichen Vorwurff machen könen? Disen Vorwurff, sprich ich, den wir villeicht nicht im geringsten Widers sprechen können, und der so vile Menschen glauben machet, daß die Andacht,

Fromm

Fromme und Gottseeligkeit nur ein Wort Beprang fene; Ein Ginwurff, der da Unlaß gibet, uns ins gemein aufzurupffen, daß eben jene Menschen, Die sich zur Andacht bekennen, Die als lerzärtlichisten, und die aller empfinds lichisten sepen; daß ihre Andacht und Frommkeit sich nach und nach in eine Weichheit verwandle; daß sie GOTT mit Benbehaltung aller möglichen Bes machlichkeiten bienen; nach ben zu: kunfftig : und ewigen Leben feuffhen und verlangen, anben doch alle Ergöß: lichkeiten bises gegenwärtigen Lebens genuffen; wider die Gigenlieb jederzeit mit groffem Enffer schelten, jedoch alle erdenckliche Vorsorg tragen wollen, das mit deroselben nieniahl einiger Embalt geschehe.

2. Sennd wir willig und bereit zu fferben, um und mit ISSU Christo zu vereinigen? Der heilige Apostei Paus lus, als welcher dise fürtreffliche Bezgird besaß, forderte von einem mit Religions mäßiger Hossnung begabten Christen, daß er unter der Bürde, und

Beschwerde seines fterblichen Leibs im: merhin feufften folle. Und ber S. Augus stinus, da er dife Wahrheit nach all ihrer Weitschichtigkeit ausleget, sagt, daß die Beiligkeit des Lebens, und die Lieb, daß ift, das Berlangen des Todts zwen von einander unabfonderliche Ding fenen, des ren jenes ohne difem nicht bestehen kan. Die zwen Liebe, saget er, deren die eis ne dises zeitliche, die andere das ewige Leben zum Gegenwurff bat, ftreiten wider einander in einer unvollkommes Die Lieb difes zerganglichen nen Geel. Lebens ift ben denen unvollkommenen Christen so starck, daß sie besagtes Les ben mit Vergnügen besigen, und nicht anderst, als ungern und wider ihren Willen verliehren. Aber vollkommene GOTT dem Allerhöchsten recht getreue Seelen sennd anderst beschaffen. ertragen bifes gegenwärtige Leben nicht ohne ihrer Beschwerde, und erwarten den Todt als ihr wahrhafftes Gut. Un: terdeffen (fahret der heilige Augustinus weiter fort) sollen mir die Unvollkoms mene nur dife Entschuldigung nicht bed; bringene

bringen, daß sie die Verlängerung die fes Lebens verlangen, um in der Tugend einen Fortgang zu machen: Sie sollen aufrichtiger reden, und gestehen, daß sie die Verlängerung ihres Lebens nur darumen wunschen, weil sie nicht genugsame Tugend befigen, um den Todt zu lieben. Nicht fferben wollen, ist gant und gar kein Zeichen, baß man nach einen hoheren Grad ber Tugend trachte, sondern es ist eine Prob, das man von der Tugend gang und gar nichts besige. Es ift auch ein vergeb: lich und nichtswiftdiges Worgeben, wann einige fagen, daß sie ben Todt bloß wegen den strengen darauf folgens den Urtheil Gottes förchten. wir ben unferen zeitlichen hintritt in die lange Ewigkeit bloß die gottliche Bes rechtigkeit forchteten, und dife Korcht von dem heiligen Beift berfommen that te, so wurde dieselbe eine maßige, rus hige, und gottseelige Forcht senn. Die Wollkommenheit unserer Lieb gegen GOTT (wie der heilige Johannes fagt) bestehet hierinn, daß wir in bes treff

treff jenes Tage, ba er ju Gericht figen wird, auf ihn ein ganklich: und volls kommenes Vertrauen feben. wir GOTT als unferen Vatter liebes ten, wurden wir ihn als unseren Riche ter dergestalt förchten, daß wir so gar seine Gegenwart flichen, und vor ihm nicht erscheinen wollen? Wurden wir wohl von derlen feig : und zaghafften, uns gang niberschlagenden, und in die gröfte Verwirrung setzenden Forcht so gleich überfallen werden, da GOTE der HERR an unserer Thur klopffet, und durch eine Kranckheit uns zu verstes ben gibt, daß der Zodt heran nabe?

Wurden wir nicht überzeuget fenn, und als eine ausgemachte Wahrheitans feben, baß mit langerer Dauer bifes Lebens auch die Sahl unserer Sunden und Ubertrettungen anwachse? Das die Rechenschafft, die wir GOTT dem Allerhöchsten geben muffen, immerhin nur schwehrer werde? Daß die Bers langerung bises Lebens zur Abzahlung unserer alten Schulden nicht allein nicht Dienen, sondern vilmehr Gelegenheit

aeben

geben werde, neue Schulden uns aufzuburden, und zur erforderlicher Bezahlung uns immer und immer untaugs licher zu machen? Wurden nicht beareis fen, daß dersenige, welcher IEsum Ehristum liebet, nicht anderst, als mit Ungedult dises Leben übertragen könne, wehrend welchem man ohne Unsterlaß der Gefahr ausgesetzt ist, seine Gnad, und seine Lieb zu verliehren?

Aber es befindet sich in dem innersten unfere Bergens eine gewiffe verborgene Treulokigkeit, durch welche alle dife Unmuthungen und Gesinnungen erftis det werden. Wir beweinen den Todt deren, die wir lieben: und wir forchten unseren selbst eigenen Tobt, gleich als ob wir in betreff des zukunfftigen Les bens gar keine Soffnung hatten. Wann man unsere entle difes Leben betreffende Unschlag, fo bann die Gorg befagtes Les ben angenehm und lang baurend zu mas chen, erweget, wer solte ihme wohl ein: bilden konnen, daß wir ein anderes ewiges und hochst beglücktes Leben er: warten, und daß durch dises elend: und gebrech:

gebrechliche Leben unfere Gluckfeeligkeit immerhin nur weiter hinaus verschoben werde? Ald, fagte der heilige Epprian, ich wundere mich gar nicht, daß jener denen es in difer Welt wohl ergehet, in derfelben verbleiben wollen: und bas iene das End difes Lebens forchten, des ren Soffnung bloß auf Difes Leben ges richtet ift. Diejenige fonnen ben Tobt als ein wahrhafftes Ilbel ansehen, Die sich weder mit IESU C. Fristo vereis nigen wollen, noch mit ihme in der Ewigkeit zu herrschen und zu regieren hoffen. Aber jene, benen die Chriftliche Religion einen gesicherten Weeg zeiget, um zu einen neuen Leben zu gelangen; jes ne,beren Soffnung (wie ber weiffe Mann Sap. 3. 4. redet) voll der Unfterblichfeit ift, wie konnen sie boch dife so erhobes ne, und wohl gegrundete Soffnungmit benen Rleinigkeiten, und geringen Dins gen zusammen reimen, durch welche ihr Bert an difes Leben gehefftet wird?

Es folget derowegen, daß unser Glaub, unsere Andacht, Fromm und Gottseeligkeit sehr matt, und schwach

sepen,

senen, indem sie unsere Forcht des Todts nicht überwinden können. Es folget ferner, daß wir das ewige Hilfs-Mitztel des Christenthums wider den Todt, so dann alle Güter, die nach disem zeitzlichen Leben auf uns warten, nur obenzhin, und auf eine ganß unordentliche und verwirzte Weiß betrachten, wann wir in unskeinellngedult verspühren, daß unser gegenwärtiges Clend ein End nehzme, und wir zum Genuß deren zukunsttis

gen ewigen Gutern gelangen.

Worüber ein jeder sein Herh erforsschen solle, ist kurhum dises: Bin ich willig und bereit zu sterben? Und wann ich gleich disen Augenblick sterben müste, wurde ich nicht den Verlurst einiger Gesschöpf und zeitlichen Ding, von denen ich umzeben bin, bedauren? Findet sich nichts, daß ich eine mir gleichgültige Sach zu senn bis hieher geglanbet hab, von der ich mich doch ohne Unlust nicht wurde loß machen können? Verschmachstet nicht meine Seel in kläglichen Feßslen und Vanden, von denen sie auf dieser Welt gefangen angehalten wird?

Over sennd es nicht vilmehr eben dise Festen, welche meine Seel zum Gegens wurff ihrer Ergöhung hat? Ist meine Seel nicht etwan dergestalt verblendet, daß sie so gar ihre Dienstbarkeit liebet?

Es kommt aber allhier darauf nicht an, daß ich mich felbst durch ein falschs und erdichtete Berthafftigfeit betruge. Ift es in der That mahr, daß die Seffe tigteit meiner Lieb gegen ICsum Chris fum die Forcht feiner Urtheilen, und mein naturliches Abscheuen ob dem Todt in meinem Bergen überfteige, und übers awaltige? Gebrauche ich dife Welt der: geffalt (wie Paulus redet 1. Cor. 7. 31.) als ob ich dieselbe nicht gebrauchete? Halte ich dife Welt für eine betrügliche Figur, die da bald vergehet? thut es mir wehe, daß ich ihrer Entelkeit ans noch unterworffen bin? Ift nichts zu finden, von deme meine Begirden bes auberet, und meine Eigenlieb gefühlet werde? Bin ich nicht beschäfftiget, mir dises Leben durch allerhand derlen Zeit: Vertreib und Ergöglichkeiten füß und angenehm zu machen, welche ich zwar gank

gang unftrafflich und unschuldig zu senn glaube, Die boch wider die Absichten, fo GOTT in Betreffung meiner hat, eis nen gewiffen Unbang an diefelbe in meis nem Bergen verursachen, von deme mich logzumachen ich keinen ernstlichen Willen hab? Endlichen, bereite ich mich täglich mit allem Ernftzum Todt? Thue ich wohl nach Maaßgaab der Betrachs tung des Todts die Werck meines Les bens einrichten? Und wann der Todt felbst ankommen, sich mir durch leiblis che Schmerken, und Schwachheiten zu empfinden geben wird, wird er mich wohl bereit finden, den letten Stoß, den er mir geben wird, mit Gelaffenheit, und Standhafftigfeit zu ertragen? Wers de ich nicht ben feiner Annaherung ers gitteren? Wie wird es in jenem letten Augenblick mit meiner Herp; und Stands hafftigkeit aussehen, da ich mich mits ten zwischen der auf ewig verschwindens den Welt, und der sich mir entdeckens ben langen Emigkeit befinden werde?

Ben Erblickung bises ber Natur so schröckvollen Gegenwurffs solte uns

freylich die Hoffnung, zur Anschauung TEGU Christi dises liebreichen, und troftvollen göttlichen Henlands zu gelangen, Muth und Sers einfloffen. Woher kommet es dann, daß offtmahl auch jene Menschen, die Zufolg ihres Stands offentlich fich dahin bekennen, daß sie difes zeitliche Leben verachten, dannoch nicht minder als andere Mens schen den Tobt forchten; von der gez ringften Krancheit in Unruhe gefetet, und gang nibergeschlagen werden, bers gestalt, daß sie bigweilen um ihr Leben au erhalten weit mehr Borforg, Geflife fenheit, und Häuglichkeit, als die Welts Menschen von sich blicken laffen? Muß man nicht gestehen, daß difes eine rechs te Mergernuß sepe, und daß man sich gang vergeblich durch ein eingezogens und einfammes Leben jum Todt bereis te, wann endlich auf dife Vorbereitung nichts anderes erfolget, als daß man in Erstaunung und Verwirrung gefest werde, ju was immer für einer Stund der Todt kommen mag?

3. Tras

3. Tragen wir ein groffes Belieben und Gefallen, uns mit GOTZ zu bes schäfftigen? daß ist, empfinden wir in uns eine wahrhaffte, aufrichtige Freud, wann wir zu GOTT unser Gebett vers richten, und in seiner Gegenwart die Wahrheiten der Christlichen Religion

betrachten?

Das Gebett, fagt ber heilige Anguffinus, ift die Maaf der Liebe. friger wir im Gebett fennd, befto hist: ger sennd wir in der Liebe Gottes. Wer vil liebet, ber bettet vil: 280 mes nig Liebe ift, da ift auch wenig vom Ges bett anzutreffen. Ein Mensch, beffen Bert genau mit GDZT vereiniget iff, hat keinen sufferen Troft, als daß er Die Gegenwart des Gegenwurffs feiner Liebe memahl verliehre: er fühlet ein empfindliches Vergnügen, mit GOTT reden, an feine ewige Wahrheiten ges benden, seine Sochheit anbetten, seine unendliche Macht bewunderen, feine Barmherkigkeit foben, und fich seiner Worsichtigkeit ganklich überlassen, und vollkommen übergeben ju konnen. Mits

tels difes Umgangs des Geschöpffs mit ihrem Schöpffer, leget fie in die Schoof difes ihres liebvollen Batters alle Beschwerden, mit welchen ihr Hert belas den ist; diß ist ihr Hilfs-Mittel in als len anftoffenden Ublen; fie überkommet Starc und Troft, da sie ihme mit Ber: trauen ihre Schwachheiten, und ihre Begirben vortragt. Indem wir nun wehrend difen Leben immerhin unvolls kommen, auch niemahl von ber Gund befrenet sennt, so gezimmet es sich in allweg, bag ein wahrhafftig Chriftlis ches Leben in Bug über die begangene Verbrechen, und in banckbahrer Ers kanntlichkeit der vilfaltigen Gute GDts tes zugebracht werde. Run ift das Bes bett jene Ubung, in welcher wir GOTT ben Allerhochsten um die Vergebung unferer Undanckbarkeit bitten, und für feine uns bezeigte Barmhertigfeit Danck abstatten können.

Neben disen gleich gemelden bemerschet der heilige Chrysostomus noch eine andere Nothwendigkeit des Gebetts, und zwar auf eine so wohl gründlichts als hemegliche Aus

als bewegliche Art.

Es hat nehmlich difer heilige Vatter sehr offt bemercket, daß die Undacht, Fromm: und Gottfeeligkeit niemahl zu dauerhaffter Vollkommenheit gelange, auffer mittels eines öffteren Gebetts. GOTE, fagt bifer heilige Lehrer, will uns durch dife Erfahrenheit zu verftes ben geben, daß man seine Lieb von nies mand, als allein von ihme felbst übers kommen konne; und daß dife Lieb als die wahre Gluckfeeligkeit unserer Sees len, weder durch das Nachgrüblen uns feres Berstands, weder durch einige natürliche Bemühungen unseres Her-Bens, sondern durch die gant unverdiente Eingieffung und Mittheilung des heiligen Geistes erlanget werde. Lieb ift in der That ein so groffes Gut, daß GOTT aus einer gewiffen Eyffer: sucht allein der Ausspender deroselben senn will: Auch solche Lieb nicht anderst ertheilet, als nach der Maaß, wie sels be von ihme begehret wird.

Man kan also zum Besik biser Lieb gelangen, wann man GDTT recht aufrichtig, und beständig um dieselbe B 4 bittet.

bittet. Wir muffen es niemand andes ren, als uns felbst guidreiben, wann unsere Andacht, Fromm: und Gottsee: ligkeit jenen grundlichen Bestand nicht hat, welcher die gewisse und gesicherte Frucht eines guten Gebetts ift. Dann whne bifer Ubung, in welcher man feis nem Gemuth alle Wahrheiten der Res ligion tieff eindrucket, und sich gans bes glidt angewöhnet, an besagten Wahr: heiten einen Gefchmack zu fühlen, und benenselben zu folgen, ohne bifen Ubun: gen, sprich ich, sepud alle Anmuthungen und Gesinnungen der Andacht, und Frommkeit nichts anders, als ein bes trüglicher, kurk daurender hikiger Epf fer.

Wir wollen berowegen betten, aber jederzeit in Absicht unserer Pflichten. Erhobene, verdeckte, und auf die Austibung der Tugend nicht abzihlende Gesbetter wollen wir ben Seit jeken. Betten wollen wir, nicht daß wir verständiger, und in Reden geistlicher, sondern daß wir demuthiger, beigsamer, gedultiger, liebreicher gegen unserm Nachsten, sitte

samer,

famer, reiner, uneigennützer in unseren Wercken und Handlungen werden.

Ohne difem ist unser auch beständig anhaltendes Gebett nicht allein nicht fruchtbar und kräfftig, sondern es wird in Betreffung unser eigenen Persohn vol ler Betrug, und in Betreffung unfer res Nachsten voll der Mergernuß fenn. Daß es in Betreff unser felbst voll des Betrugs fepe, liget an den Zag. Dann dessen haben wir ungemein vile Exems Wie vile sihet man nicht derlen Menschen, deren Gebett zu nichts ane deren dienet, als daß dardurch ihre Hoffart unterhalten werde, und ihre Einbildungs: Krafft in eine Irrung ges rathe? Das aber ein solches Gebett bem Nachsten zur Aergernuß sepe, fan man auch nicht in Abred feyn. ist wohl etwas ärgerlicheres zu finden, als ein ohn Unterlaß bettenber Menfche der sich doch anben gar nicht besseret, ber nach vollendten Gebett eben fo leichtsinnig, eben so entel, eben so uns ruhig, eben fo zornig, eben so eigennus Big iff, als er vor dem Gebett gewesen 23 5 ift ? 2. Sennd

4. Seynd wir entschlossen, und Suchen Ausnahm zu übergeben, und zu überlassen? Halten wir seine über uns wachende Vorsichtigkeit für unsere besste Hilf? Oder tragen wir nicht vilmehr unserer eigenen Angelegenheiten wegen eine gewisse forchtsame und unzuhige Vorsichtigkeit, welche uns des Verstands der göttlichen Vorsichtigkeit

unwürdig macht?

Die meifte Menschen, ba sie sich GOTT dem Allerhöchsten ergeben wollen, machen es eben wie jener Jung: ling, von deme in dem heiligen Evans geli Melbung geschicht. Difer Idng: ling hatte seine Jugend in der Unschuld zugebracht, und von seiner Kindheit an das Gesat genau beobachtet: Er was re entschlossen, auch all dasjenige ins Werck zu setzen, was ihme der Welte Henland als etwas vollkommneres, und großmuthigeres anrathen wurde. 36 fus Chriftus felbst, der difen Jungs ling ansahe, ist so gleich von einer Zu: neigung gegen ihm eingenommen wor: den. Es hatte das Unsehen, daß als les

les gant beglückt hülffliche Sand reiche, um dife Seel zu einer ausnehmenden

Beiligfeit zu erheben.

Aber ein verborgener Unhang an die betrügliche Guter Difer Welt, bat bas gange Werck seiner Wollkommenfeit eben dazumahl ganklich zernichtet, da es das Unfehen hatte, daß felbes fich beveftis gen folte. So bald JEsus Christus Dis fem Jungling vorgetragen hat, daß er um ihme nachzufolgen, alle Reichthumen verlaffen folte, ba ift dife von bem Eigens nut gant eingenommene Geel in Bes trachtung jenes Stands, berisme allen Besitzeitlicher Guter versagte, gewaltig erschrocken, und gant auffer fich felbft ges feßet worden. Er ift traurig und beschäs met von dannen gegangen: traurig (fas gen die heilige Batter ) weilen er die Lieb feiner Reichthumenmit der Lieb IESU Chrifti nicht zusamm reimen funte.

Es muß derowegen eine GOTT dem Allerhöchsten sich widmen wollende Seel nothwendig also beschaffen senn, daß sie allen irwischen Hilfs, Mittlen, auf welche sich die menschliche Klugheit ans

28 6

sonst zu stützen psieget, absage; daß sie nichts wolle, nichts thue, was die Uns

schläg GOttes verwirren konne.

Man muß alle Augenblick die Bes girlichkeit der Natur unterdrucken, als welche beständig förchtet, daß ihr daß jenige, was sie besitzet, nicht entwische: Under auch immer mit neuen Begirden aufgezogen kommet, das jenige, was

sie noch nicht hat, zu erlangen.

Man muß ohne unterlaß auf guter Hutt seyn, um der Eigenlieb vorzubies gen, als welche wegen dem an wichtis gen und grossen Dingen GOTT ges machten Opffer durch eine augenehme Beschäftigung mit geringen und schlechsten Dingen gant unvermerckt sich schadloß zu halten, und den gemachten Verslurst einigermassen zu ersetzen suchet. Das ist wohl etwas bedaurens würdiger, als ein Mensch, der, nachdem er die Hauptschrift zur Vollkomenheit schon würckslich gethan, liederlich und heiloser Weiszuruck sichet, und besorget, daß er nicht etwan in Betreibung der Vollommensheit der Sachzuvil thue?

Aber

Alber kan wohl jemand behaupten, daß vile von disem Fehler befreyte Sees len gefunden werden? Ist es nicht des me also, daß man sich GOTT bem Allerhöchsten opfferend, und widmend, und in der Weiß und Manier ihme zu Dienen allerhand Vorsorg suche, ders gestalt, daß nach und nach difes Opffer, Und difer Dienst zu nichts werde, und ganglich verschwünde?

Unseren Verfahren nach solle das Beiftliche von dem Zeitlichen abhangen. Man will seine Pflichten erfüllen, und feinem Gewiffen genug thun; aber man will difes mit so vilen bengesetzen Bes dingnussen thun; man forchtet mit sols cher Unruhe, daß die Ergebung an GOTT nicht etwan gar zuvil koste, und gar zu theur zu stehen komme; man sibet so vil unangenehm; und unbeliebige Ding zum voraus; man will so viler Hilff, und so häuffigen Trosts und Vergnügens sich zum voraus versiches ren, daß man die Chriftliche Andacht, Fromm; und Gottfeeligkeit gang unver: merckt vernichtet, und selbe nur auf eie

ne sque Art, und ohne allem Rngen

ausübet.

Was mag wohl die Urfach seyn, daß so vile Menschen ohne einigem Forts gang gute Wercf unternehmen? Dife nehmlich, dieweil sie folche Werd mit geringen, schlecht: und fleinen Glaus ben unternehmen; Dieweil sie in derlen Unternehmung sich selbst nicht verlauge nen, Dieweil sie in gewiffen Stucken auf sich selbst seben, und abzihlen, und das Werck GOttes ihren bofen Reigungen, ihrer unruhigen angebohrnin Urt, ih: rer eitlen Eroft fuchenden Schwachheit. und einer gewissen enffersichtigen Lieb der Hochheit, und des Unsehens (wos durch auch die allerbeste Ding verdor: ben werden) nicht durchaus, und in ale len Dingen vorziehen wollen. au fagen, man will GDTT dienen, aber ihme selbst nicht webe thun; man will für die Ehr GOttes nichts wagen, ober daran seten, sich für unglücklich haltend. wann man sich aus Lieb gegen GOZZ einiger Werdruglichfeit bloß geben, und aussehen thate. Jedoch ist bieraus feis

nes wegs zu schlüssen, als ob es nicht erlaubt ware, billiche Maaß und Rege len in Vollstreckung beren guten Wers chen mit behöriger Maßigkeit zu erwäh: len. Aber die Wahrheit zu bekennen, so ist es etwas gar weit unterschiedes nes, GOTT wollen versuchen, und denselben durch ein ihme beschimpflie ches Mißtrauen auf seine Gute jum Zorn reigen wollen. Kan man wohl von derley forchtsam; eigenmikig und knechtlichen Seelen verhoffen, daß felbe die Stard und Großmuthigkeit haben werden, die gottliche Unschlag ju unterstützen? Wer sich nicht der gottlis chen Vorsichtigkeit ohne Ausnahm über: gibt, der ift unwürdig, derofelben Werch zeug zu senn.

Nein, nein, GOTT wird niemahl ein allzu menschlich: und irzdisches Versfahren seines Seegens würdig achten. Qus diser unglücklichen Quell, ist in so vilen ensterigen und gar ordentlich einzgericht gewesenen geistlichen Gemeinden, die Lauigkeit, und Unordnung entsprungen. GOTE (wie Pauluszu

Denen

denen Kömeren 10. v. 12. schreibet) gußeset seine göttliche Schätz im Uberstuß auß; aber nur über jene Menschen, die ihn anrussen, und die allein auf ihn ihr Vertrauen setzen; nicht aber über dies jenige, welche seiner göttlichen Vorsicht tigkeit vorgreiffen, und auf selbe sich nicht verlassen wollen.

## Swenter Theil.

Wer zwente Erforschung / in so weit dieselbe uns seibst zum Gegenwurschaf.

Usset uns untersuchen, 1. Ob nicht unser Ensser unter dem Vorzwand der Religion sich ein Ansezhen machende Unbescheidenheit seine. 2. Ob nicht unsere Klugheit einer fleischlischen Listigkeit, und Verschlagenheit gleiche. 3. Ob nicht unsere Andacht eis ne Wirchung unseres Humors und naz türlichen Beschaffenheit seine. 4. Ob unsere Lieb nicht als ein entel Zeit-Verstreibung musse angesehen werden.

1. Ift nicht etwan unser Enffer uns bescheiden? Alle Wurkel der Bitterfeit, fagt der Apostel foll in ench ausgerottet fenn. Es gibt einen bitteren Euffer, ber da perbesseret werden muß, alldie weil der felbe selbst beschäfftiget ist, dieganhe Welt gu anderen, und in einen anderen Model su gieffen. Wann man difen bitter ; und unbescheidenen Enffer reden horet, solte man fast auf die Gedancken verfallen, daß feinen Berordnungen, und feiner Bestraffung alles unterworffen fepe. Aber man darff nur auf feinen Urfprung, und auf feine Würckungen feben, fo wird man ohnschwehr entdecken, wie übel geordnet Difer Euffer sepe. Der Ursprung bises gank falfch vermeinten Enffers ift schändlich. Unsere eigene Mangel stossen sich an denen Manglen unseres Nachsten; unsere Entelkeit kan die Enteskeit eines anderen nicht über: tragen; unfer felbst eigener Hochmuth macht, daß wir den Hochmuth unferes Nachsten lächerlich, und unerträglich su senn erachten; unsere Unruhe erhi: Bet uns wider die Trägkeit, und unem pfinds

pfindlichkeit eines anderen; unser Unswillen und verdrüßliches Wesen macht, daß wir uns wider die unmäßige Ersgökungen eines anderen zurnen; unsere keinen Einhalt leydende, und zaumlose Histofieit ist die Ursach, daß wir eines anderen stille Verschlagenheit verabsscheuen. Wann wir ohne Fehler wären, wurden uns die Mängel deren, mit denen wir unumgänglich leben muß

sen, nicht so empfindlich fallen.

Ja es ist eine ausgemachte Sach, daß durch eben disen Streit zwischen unseren gehlern, und denen Manglen unseres Nächstens, die Versbrechen unseres Neben-Menschens in unserem durch Vorurtheil schon eingernommenen Gemüth um ein nahmhafftes vergrösseret werden. Kan aber wohl eine verächtlichere, und boshaffstigere Quell dises unzeitigen, und alz les beschnarchenden Ensters entdecket werden, als eben diejenige ist, welche ich so gleich angegeben, und beschriben hab? Wann wir recht aufrichtig gestes hen wolten, daß es uns an genugsamer

Tugend manglet, die Unvollkommen: heiten, und Schwachheiten unferes Rächstens zu übertragen, so wur: ben wir unsere felbst eigene Schwach: heit gestehen und an Tag legen: Und eben difes ift es, was unser entler Soch: muth förchtet, und verabscheuet. Dife unsere Entelkeit suchet berowegen die Sach also zu verdrehen, daß unfere Schwachheit wohl gar eine Starcf zu fenn anscheine; sie macht aus berselben eine Tugend; sie will durchaus das fels be für einen Enffer folle gehalten wers den: Da doch endlich alles nur ein vers meint : und eingebildeter Euffer ift, und offtermahl nur in einer Gleifineren bes stehet. Es ist wahrhafftig eine recht wundernswürdige Sach, daß wir die uns nicht überläftig fallende Mangel uns feres Nachsten mit Gleichaultigfeit und Belaffenheit ansehen, da fich unterdeffen difer schone Enffer in uns also gleich wie der jene Mangel entzindet, die unsere Enffersucht reg machen, ober unsere Gedult ermieden. Diß iff in ber That ein fehr bequehmlicher Euffer, ber fich

nur feinet wegen hervor thut: Der die Mangel feines Nachsten nur darum ans giehet, um sich über ihn zu erheben. Wann unfer Enffer mahrhafftig, und nach denen Grund: Sagen des Chriftens thums wohl geordnet ware, wurde der: selbe jederzeit von unser eigenen Ber ftraffung und Berbefferung ben Anfang machen; wir wurden bergeftalt mit uns feren eigenen Fehlern und Schwachheis ten beschäfftiget fenn, daß es uns an Zeit gebrechen wurde, auf frembe Mangel zu sehen. Nichts als eine Ambts:Pflicht, und eine Gewissens: Schuldigkeit solte uns veranlassen, und vermögen, das Verfahren unseres Nächsten zu unter-Ja so gar bazumahl, da es uns obligt über unferen Rachften ein wachtbahres Mug zu halten, wurden wir difes mit groffer unferer Vorforg thun, und zwar nach dem Nath des Apostels, ber da zu benen Galat. c.6. v. 1. fpricht: Unterrichtet einen folchen (der nehmlich von einer Gund überen: let worden) im Beift der Sanfftnnithig: feit, und hab acht auf dich selbst, das

mit du nicht auch versuchet werdest, da du deinen Bruder von der Versuchung befrenen wilft. Da du eine deinem Nächsten angebohrne bose Urt zu bes ftraffen und zu befferen sucheft, lauffest bu Gefahr, einer dir felbst angebohr nen bofen Urt den Zigel schieffen zu las sen: Da du dem Hochmuth deines Nes ben Menschens, oder einer anderen bos fen Gemuche: Reigung beffelben Gins halt zu thun auf dich nimmst, wirst du bich villeicht von deiner Ungedult, und angebohrnen Sikigkeit allzu fast einneh. men laffen. Trage berowegen groffe Sorg, beines Nachstens Wollkommens heit dergestalt zu beforderen, daß du ju gleicher Zeit fur beine felbst eigene Sicherheit beforget seneft.

Diß wurde gewißlich ein unbescheides ner Ensfer senn, wann du deiner eiges nen Dursttigkeit vergessen thätest, um bloß allein das Verfahren, und die Les bens: Art deines Rächsten zu erforschen. Es ist zwar ohne Widerred ein GOTT dem Allerhöchsten sehr angenehmer Ensis ser, wann ein Christ sich angelegen

seyn

L

3

fenn laffet, seinen irrenden Bruder auf ben gut : und rechten Weeg widerum zu bringen, wann anderst ein solcher Enffer zugleich rein, und bescheiden ift: Em Enffer aber kan weder rein und uns eigennußig, weder flug und bescheiden fenn, wann derfelbe nicht auch zugleich sanfftmuthig, und maßig ift. Dann ein wider den Nachsten mit Sig und Befftigfeit entbrinnender, und demfels ben gar nichts nachsehen, und zu gus ten halten wollender Enffer fichret nur den Friden, und verursacht nur groffe Aergernuß. Was mit Sit und Seffs tigkeit geschieht, tauget zur Berbeffes rung des Nachsten gang und gar nicht.

Dann wo ersehen wir wohl einen Rusen von derlen harten Verfahren? Wann es um die Religion zu thun ist, muß man die Dersen gewinnen; die Hersen aber werden nichtigewunnen, als durch Bezeigung der Lieb, und durch eine gewisse Gefällig; und Willsährigzeit. Es ist nicht genug, daß man den Vernunfft, und vernünstigsbilliche Urssachen auf seiner Seiten habe. Diß

heisset

heistet den gesunden Vernunfft entuneh: ren, und verderben, wann man die von demselben herkommende Beweg: Ursa: den auf eine hitzig: hefftig: und hochs muthige Weiß und Manier unterstützet. Durch Sanftmuth, durch Gedult, durch Liebs: Bezeigung werden die Ir: rende nach und nach auf guten Weeg zurück geführet, die Wahrheit anzuhö: ren geschickt gemacht, ein Mißtrauen auf ihre alte Vorurtheil, und ander Seits das nöthige Vertrauen ihnen eins geslösset, und anben aufgemunteret, ihs re bose Gewohnheiten zu überwinden.

Wan ein Irrender ersihet, daß der, so ihn zu besseren suchet, bloß nach seiz ner Urt und Natur handlet, ist derselz be keines weegs bereit, seine eigene bözse Urt abzuänderen. Die Eigenlied ermanglet nicht, wider die mit Hiszerichtungen sich zu empören. GOIT selbst seegnet ein solches Versahren nicht. Der Jorn des Menschens, wie der Upostel Jacobus c. 1. v. 20. spricht, wurcket die Gerechtigkeit GOttes nicht.

2. Ift nicht unfere Rlugheit ein irw disch ; und fleischliche Listigkeit und Wers schlagenheit? Dife blinde von Fleisch ( daß ist, von der verderbten Natur ) herkommende Klugheit, ift nach Zeugnuß des Apostels zu denen Romern c. 8. v. 6. Der Todt; fie ift bem Ger sat Sottes nicht unterworffen, tan auch demselben niemahl unterworffen seyn. Dife falsche Weißheit fleischliche gesinnter Menschen kan mit der Kluge heit deren wahren Kinder GOttes uns möglich bestehen. Jene Betrug volle Weißheit widersetzet sich in uns dem beiligen Geift! fie betrübet benfelben : fie verrucket und untergrabet alle seine Unschläg, die er zur Beiligung unserer Seelen gemacht bat.

Dife Weißheit, mittels welcher ein Chrift, ohne um fremde Benhilff bes kimmeret zu fenn, sich auf seine eigene Einsicht verlasset, beraubet ihn deren wichtigisten Gaaben Gottes. Unterz dessen ist doch dise in dem heiligen Evanzgelio so sehr verworffene Weißheit in denen Hergen fast aller Glaubigen tieff

einges

file

f

te

tı

91

u

al

ne

der

eingewurzlet. Wie vile menschliche Ab, sichten erblücken wir nicht täglich, durch welche der Lauff, und Fortgang deren Wercken GOttes gehemmet wird? Wie vile bloß eingebildete Wohlauständigkeizten ersehen wir nicht, denen recht schändzlicher Weiß auch dasjenige, was die Resligion immer heiliges, und Verehrungs

wurdiges hat, weichen muß?

n

n

6

1

\*

3

6

5

Chemablen waren die Chriften folche Leut, welche da die übel gegründete Ur= theil und Meinungen der Welt verach: teten, um GOTT dem HERRN mit fregen Gemuth zu dienen: Beut zu Zag aber sennd nicht allein die gemeine Chris sten, sondern auch die von der Fromms keit staat zu machen sich bekennen, ja so gar diejenige, welche die Welt vers laffen haben, fast durchaus also beschafs fen, daß fie die Urtheil der Welt forche ten, ihre Approbation und Genehmhals tung suchen, ihr Thun und Lassen nach gewiffen wunderlich : und feltfamen Bors urtheilen einrichten, beren sich die Welt als einer Regel und Richtschnur bedies net, alles nach ihren Gefallen entwes

der zu loben und gut zu heissen, oder zu

tablen und zu verwerffen.

Es geduncket mich aber, daß dise Forchtsamkeit in Betressung deren Urztheilen der Welt niemahl so hoch sepe getriben worden, und niemahlen einen so hohen Grad der Schwachheit, und Niderträchtigkeit erreichet habe, als zu disen unseren Zeiten bemercket, und gezsehen wird.

Die allgemeine die göttliche Ehr und Glory betreffende Werck, und die Tuzgends Ubungen eines jeden Menschen inz sonderheit müssen nunmehr von tausend bloß menschlichen Vernunfft Schlüssen abhangen: man getrauet sichzur Beförzderung göttlichen Ehr nichts, als bloß solche Dingzu unternehmen, welche jederzmann beliebig, und angenehm seynd.

Ja wann es auch auf die allerheilisgiste Ding ankommt, so wird so gar die Welt selbst, obwohlen selbe ein abgessagter Feind SOttes ist, zu Rath geszogen; und zwar nicht allein um dieselsbe nicht zu ärgeren, welches nothwens dig ist, sondern um sich nach ihren ente

len

len Grund Sagen zu richten, und uns sere gute Werck von ihrem Ausspruch abhangen zu machen. Dife weltliche Klugheit hat sich so gar in die geistliche Gemeinden eingeschlichen. Wie vile werden nicht in difen Gemeinden gefunben, die auf sich selbst burch gang vers gebliche Anschläg zurud sehen, und mit entlen Begirben, machtige Perfohnen ju gewinnen, beschäfftiget sennd? O wie gefliffen sennd manche Geiffliche, um ihnen ben anderen eine Sochachtung, ein Unfeben, ein Bertrauen guwegen gu bringen! O was Unruhe, was Miß: trauen, was Geschäfftigkeit um sich bers len entlen Trofts und Vergnügen zu versicheren! Dwas Schröden und Bes fürkung, wann selbe entwischen!

Also machen sich privat geistliche Perssohnen gleichsam eine neue Welt auch mitten in der Einsamkeit, allwo sie ihren Eigennuß, ihre Hoffnung, ihre Begirden, ihre Forcht und Sorgen has

ben.

[e

re

n

u

2%

0

15

15

D

n

rs

6

ri

is

ie

25

es

15

ti

Wann man GOTT dem HERNN anderst nicht, als mit derley Vorents E 2 halt halt dienet, so wird ihme wahrhafftig sehr schlecht und schwach gedienet: man theilet sein Hert, und seine Gorgen zwischen GOZZ, und tausend solchen Sachen, die da gant unwurdig fennd, des Vorzugs wegen gegen GOTT felbst gehalten zu werden. Ben folchen Umständen muß GOTT jene Umständ erwarten, an welche ber Menfch feinen Dienst bindet. Ja GOTT muß nicht allein solche aunstige Umstånd erwars ten, sondern der schuldige Dienst wird ihme offt blatter Dingen rund abges schlagen. Man suchet die Glorn GOts tes, man will felbe beforderen, aber unter gewiffen Bedingnuffen, burch welche alle unsere gute Unschläg verents let, und gernichtet werden.

Zur Ausübung der Tugend, sagt der heilige Augustinus; heget man einen schwach; und matten Willen, der uns feren Verstand vergnüglich aufhaltet,

ohne unfer hert abzuänderen.

Ist wohl einer unter uns zu finden, der die Bollkommenheit verlanget, wie dieselbe soll verlanget werden? Wer

aus

aus uns trachtet nach der Vollkommen: heit mehr, als nach seinen Vergnügen, und seiner Ehr? Ich frage noch eine mahl: Wer aus uns suchet die Volle kommenheit dergestalt, daß er derosels ben alle jene angenehme Ding aufopfs fere, die der Vollkommenheit in Weeg stehen?

Wir wollen hinführo dahin sehen, daß unsere Klugheit durch den Geift Odtes recht, und wohl geordnet sene; daß sie nicht eine vermeffene, und eine nach ber Verstellung ber Welt einges richtete Klugheit sepe. Klug wollen wir fenn, um bas Gute ju murchen; anben aber auch einfältig, um das bos fe zu vermenden, oder deffen wohl gar keine Kanntnuß zu haben. Klug wol len wir seyn, doch bennebens voll der Beigfamkeit gegen unseren Nachsten, auch voll des Miftrauens auf uns felbft. Kling wollen wir senn bergestalt ; daß unsere Klugheit auf nichts anderes ab: zible, als das GOTT geehret, und geprifen , deffelben Ehr beforderet , Die Religion von unferen Reben Menfchen hoch=

hochgeachtet werde, und mir endlich auf uns selbst vergessen, daß ist, uns

felbst in keiner Sach fuchen.

3. Unfere Undacht aber, und Fromms keit betreffend, ift selbe nicht eiwan eis ne blosse Wirckung unseres Humors, und unferer natürlichen Beschaffenheit? Da der Apostel vile bofe Ding, mit des nen die heilige Kirch bedrohet wurde, 2. Tim. c. 3. v. 1. 2. jum poraus verfün: digte, fprach er, daß es entle Menfchen geben werde, die sich selbst lieb haben. Die Erfüllung bifer Weiffagung fallet uns täglich unter Augen. Wir erseben sehr vile, welche die Welt und ihre En: telfeiten nur von barumen verlaffen, um fich mit noch eitleren Dingen beschäfftis gen zu können: Welche ein einsam und filles Leben bloß aus einer angebohr nen Beschaffenheit suchen, um ihr Leuts scheues, und feltsames Naturel zu bes fridigen: Welche sittsam und rubig seynd; jedoch mehr aus Schwachheit, als aus einer Tugend. Wir erseben Andachten von allerhand Arten und Beschaffenheiten: Und obwohlen nur

ein einsiges Evangelium ist, so untersfanget sich doch em jeder, dasselte nach seinen besonderen Neigungen zu kleyden; und an statt daß alle Christen beschäfttiget senn sollten, ohne Unterlaßihrer Natur Gewalt anzuthun, um sich nach diser heiligen Regel, daß ist, nach dem hetzligen Evangelio zu richten, so ist man doch nur beschäfttiget, dise Regel zu biegen, sa offt wohl gar zu brechen, um selbe nach seinen natürlichen Anmuthungen, und nach seinen Eigennuß zu richsten.

Ich weiß gar wohl, daß die Gnad SESU Edristi vile Gestalten, wie der heilige Petrus sagt, annimmt, und sich nach denen verschiedenen Temperamensten richtet, unter welchen sich zu verbersgen sie kein Bedencken traget, um den Glauben deren Menschen in Ubung zu seizen; aber neben disem weiß ich auch daß die Weesenheit der Religion in allen, und durchaus einerley seyn muß. Und ob schon zusolg der verschiedenen Besschaffenheit des Verschiedenen Besschaffenheit des Verschiedenen

und ihme zu gehorsamen gefunden wers den, so mussen doch alle unterschiedene heilige Ubungen der Religion in einem unveränderlichen Punct jederzeit zusams men kommen, und sich alldort vereinis gen, und machen, daß wir einerlen, und das nehmliche Gesaß alle beobachten, daß wir anden durchaus gleiche Gesins

nungen und Meinungen hegen.

Wo wird man aber dife unvergleiche liche Gleichformigkeit antreffen? Man findet durchaus Menschen, welche die Religion entstalten, indem sie dieselbe nach ihrem Gutgebuncken, und feltfa: men Einfallen ordnen, und verfassen wollen. Der eine ift enferig im Bes bett; aber in betreff beren Schwachheis ten, und des Elends, wormit fein Rachster befallen ift, ift er gant uners bittlich, hart, und unempfindlich. Ein anderer redet von nichts anderen, als daß man GOTT lieben, ihme sich, und all das Seinige aufopfferen solle; une terdeffen kan er nicht den mindiffen uns glucklichen Zufall, ober die geringste Widersprechung übertragen. Ein ans

derer suchet durch das Gebett bloß als lein allerhand gefährlichen Troft, in: dem er seine Einbildungs : Krafft mit unnugen, erdichteten, und lächerlichen Gegenwürffen anfüllet. Ein anderer (wie ein folches der heilige Hieronymus bemercket) wird sich selbst auch erlaubt: und zugelaffener Ding mit groffer Strengigkeit berauben, um bardurch berechtiget zu senn, fich unerlaubt: und verbottener Ding zu bedienen, nicht begreiffend (wie bemeldter heiliger Bats ter fagt) daß das jenige, so man GOTT dem HENNN über das ges bottene opfferet, bemjenigen, mas ges botten ift, nicht nachtheilig fenn muffe.

Mancher Mensch ist ensserig und wohl gar scrupuloß in Ausübung ungebottener guter Wercken; anben aber sehr nachläßig und treuloß in Erfüllung der ren ausdrücklich und sehr scharff gebotzenen Dingen. Mancher Mensch casssepet seinen Leib durch allerhand Buß; werch: er legt ihme selbst eine Fasten auf zur Zeit, da er durch kein Gebott darzu verbunden ist; unterdessen ist er

nicht im geringften beforget, fein hibig: und unerträgliches Naturell abzutod: ten, und zu verbefferen. Mancher enf feret gar febr ob denen allgemeinen Ges fagen und Reglen einer Gemeinde, aber in betreff femer eigenen Wercken ift er gant nachläßig und forgloß. Mancher ift gant unermiedet in feinem privat und willführigen Gebett und Betrachtuns gen; wann es aber auf das allgemeine von der Kirch verordnete Gebett, auf die TageZeiten, zu denen er vermog feis nes Stands verbunden ift, ankommet, da ist er zerstreuet und ausschweiffend, und empfindet ob folden Gebett einen Ecfel.

Es geschieht auch sehr offt aus übler Beschaffenheit unseres Geists und Werskands, daß die ungebottene, und aus blossen freuen Willen verrichtete gute Wert uns ein vermessenes Vertrauen einsössen, dergestalt, daß man sich einzbildet, man sehe von Beobachtung dezren allgemeinen Reglen, und deren gezbottenen Dingen überhoben, und anselbe nicht zehunden.

Mans

Mancher, der da seinen Leib durch ausservoentliche Buswerck castenet, glaubet, daß er berechtiget sene, andes re zu züchtigen, zu beschämen, und ihz nen wehe zu thun: Gleich als ob er seinem Leib allerhand Gemächligkeiten versagend, die Frenheit erlangete, anz dere zu schelten, zu tadlen, und ihnen

zu widersprechen.

Es ift Wahrlich eine bedaurens wurs dige Sach, daß vile gefunden werden, die sich felbst überreden, und ihnen felbst weiß machen wollen, daß, indem sie gewiffe Tugenden ausüben, und in ein und anderen Stuck ihnen einen Gewalt anthun, hierdurch ein Recht überkomen, ihren Reben, Menschen zu qualen, ihme beschwehrlich zu senn, sich selbst in ihren herischenden unordentlichen Gemuths. Neigungen zu schmeichlen, und alles zu übersehen. Es ware in der That weit besser, wann sich solche Menschen bloß an die Beobachtung ihrer Pflichten hals ten, und selbe gant platter Ding und getreulich erfüllen thaten, als daß sie fich einer so übel beschaffenen Frent eit bedienen.

Es ist weit beffer, daß man mit sich felbst, und dann auch mit anderen et: was gelinder verfahre, als daß man so enfferig, und zugleich so beschwehr: lich seine. Setzet jede Tugend in den ihro zuffehenden, und bestimmten Rang: Ubet nach der Maaß der von GOTT euch verlihenen Gnad die schwehriste Tugenden; aber nicht mit Schaden, Nachtheil, und Verdruß eures Nach: ffen. Die Lieb, und Die Gerechtigkeit sennd die erste und führnehmste aus als len menschlichen Tugenden; warum wollet ihr zum Rachtheil derenfelben euch an andere Tugenden binden ? Seped meinetwegen rauch und ftreng; aber seped zugleich demuthig: seped meinets wegen beenfferet, die Migbrauch auss gurotten; aber fened ju gleicher Zeit fanfftmuthig, liebreich, und mitlendig. Thut zur Beforderung der Ehre GOt tes alles, was euch die Lieb, so ihr zu ihme traget, eingeben wird; aber mas chet den Anfang durch genaue Beobach: tung deren Pflichten jenes Stands, in welchen euch GOTT gesetzet hat. Ohr

ne disem werden eure Tugenden nichts anderes, als ein leeres fantastisches Weesen seyn: Und da ihr GOTT zu verherzlichen suchet, werdet ihr jeders

mann ärgeren.

Aber nicht allein dise Vermessenheit, und dises recht seltsame Verfahren wird in der Andacht und Frommkeit zu unsseren Zeiten bemercket, sondern es zeiz get sich noch in denselben eine Weichheit, und eine Wenge unnüher Beschäfftiz

gungen.

Mein! Was machet wohl die Unsbacht und Frommkeit ben denen Welts Kindern verschrenter und verhaßter als jene unbesonnene Menschen, welche aus der Andacht und Gottseeligkeit ein bloßses in unnühen, lächerlichen, und übersflüßigen Ubungen bestehendes Gaucksler, Spihl machen, die Weesenheit aber und Haupt Sach deroselben unberühsret lassen, und vernachläßigen?

Man hat ehemahl die erste Christen recht boßhasst und unbillig faule, tras ge, und das Liecht scheuende Menschen genennet; aber da man anjeho mit der

£ 7 2(n;

Undacht und Frommkeit so schändlich verfahret, so kunte diser Vorwurff des nen Christen unserer Zeiten mit Fug und Wahrheit gemacht werden. Die Andacht ist solchen Menschen ein blosser Vorwand, eine Ausstucht, ein purer Deck-Mantel, um ein angenehmes, saus les, müßiges, und unbekanntes Leben zu sühren; die Andacht dienet ihnen an statt eines Walles, oder einer Schank, Mittels welcher ihre Entelkeit, Fauls Trächeit, und müßiges Leben in Sicherzheit sich besinden wider alles Getümmel, und wider die Tyrannen diser Welt.

Ach! Was solte wohl dise weder mit der Buß, weder mit der Demuth eine Verbindung und Semeinschafft haben: de Frommkeit seyn? Sie wollen nur andächtig seyn, um sich selbst zu verz gnügen, und in der Andacht eine Verz suffung deren Beschwerden und Trangs saalen dises Lebens zu sinden: Und ist ihre Meinung gar nicht, mit rechtem Ernst in der Andacht jenen starck: und herhhaften Geist zu suchen, von deme ein Christ in denen schwehristen Trangs faalen befeelet, unterftuget, und auf:

recht erhalten wird.

Rein, Rein, saget der heilige Sieros nymus, wir werden es niemahl juges ben, daß die Welt von der Andacht, und Frommkeit einen so niderträchtigen, und derofelben so unauftandigen Ents wurff sich mache. Auf was immer für eine Urt gewisse Menschen die Andacht ausüben, fo werden wir zu berenfelben Schand und Spott jederzeit behaupten, daß die Undacht und Frommkeit wes ber weich, noch trag ober mußig sepe. Der Sohn Gottes hat Marth. am It. cap. 12. ben Ausspruch schon gemacht, daß das Reich, so er uns zu geben ver: sprochen, nicht anderst, als mit Gewalt konne eroberet und erlanget wers ben.

4. Ist nicht endlich unser Lieb ein blosser Zeit-Vertreib? Die Freundschafft, so wir mit unseren Nächsten pflegen, ist sie nicht etwan entel, und übel geord; net? Ist nicht jener Ausspruch des heisligen Chrysostomi wahr, daß wir öffters durch unsere Freundschafften, als durch

durch unsere Feindschafft GOTT dem DERNN treuloß, und meinendig wers Den? Dann wenigstens haben wir ein gewaltig: und erschröckliches Gefat, durch welches uns verbotten wird, uns feren Rächsten zu haffen: Und da wir etwan befinden, daß wir von Sag und rachgierigen Gedancken eingenommen sennd, empfinden wir darob ein Abs scheuen, und wir versaumen so dann feine Zeit, um uns mit unserem Brus ber zu versohnen. Aber mit unseren Freundschafften ist die Sach nicht also beschaffen; wir befinden, daß nichts angenehmeres, nichts unschuldigeres, nichts natürlicheres, und der Lieb nichts so nahe kommendes sene, als unsere Bruder lieben; die Religion felbst dies net der Versuchung zum Deck: Mantel, und zum Schild.

Ben solcher der Sach Bewandtnuß seind wir nicht genugsam auf unser Hut in Betressung unserer Freundschafften. Wir machen offtermahl Freundschaffts: Verbündungen ohne vorhergehender Wahl, und haben hierinnfalls keine ans

Dere

dere Regel, als eine natürliche Zuneisgung, und ein blindes Vorurtheil.

Mein! bestimmen wir wohl einer jesten Sach, die wir lieben, jenen Rang in unserem Herken, den sie alldort zu haben verdienet? Werden wohl unsere Freundschafften durch unseren Glauben angeordnet? Lieben wir jene Persohenen vor anderen, die wir zu GOTT sühren, oder die uns zu GOTT sühren können? Suchen mir nicht in disen Freundschafften ein entles Vergnügen?

Ach! mit wie manchen Kurkweilen seynd unsere Freundschafften begleitet! O wie vile Zeit verliehren wir, um unsseren Nächsten unserer Ergebenheit auf eine allzu sunliche, und offtermahl nicht allerdings aufrichtige Weiß und Maxnier zu versicheren! O wie vile Geheimzunssen werden einander vertrauet, welsches doch zu nichts anderen dienet, als die Beschwerden zu vermehren, und manigfaltiges Murren zu erregen! Uch wie vile privat und sonderheitlichen Unshang ersihet man in unseren Freundsschafften, wordurch die Lieb und allges

meine Einträchtigkeit in einem Hauß gestöhret wird? Wie offt werden die eis ne denen anderen vorgezogen, und höcher geschäßet, welches eben jene Gleicht heit der Zuneigung vernichtet, ohne welcher der Frid in einer Gemeinde nies mahlen von einer Dauer senn kan?

Ich weiß gar wohl, daß es erlaubt fene, gewiffe Persohnen mehrer zu lies ben, welche entweder durch ihre aus: nehmende gute Eigenschafften und Wer: dienst andere weit übertreffen, ober durch die gottliche Verordnung auf eine genauere Art mit uns verbunden, und uns anverwandet fennd. Aber, O groß ser GOZZ, was Bescheidenheit, was Behutsamkeit wird ben berlen Freunds schafften erforderet! Sie mussen freps lich in dem innersten des Bergens fenn, aber anben bescheiben, maßig, unters thánig, und also beschaffen, daß man jederzeit bereit ift, von selben abzulas: fen, wann ein solches bas allgemeine Befat der Lieb erforderet. Es muffen sich ferner dife Freundschafften auffer: lich nicht mehr zeigen, als bloffer Ding noth;

nothwendig ift, unfere Sochachtung, unsere Aufrichtigkeit, und unsere schuls Dige Erkanntlichkeit an ben Zag zu les gen: ohne daß man jemahl etwas von jenen Bewegungen einer blinden Zarts lichkeit, von jenen unbescheidenen Liebs; Dikigkeiten, von jenen unanständigen Liebkofungen, Dig, Vorurtheilen, und gefünstleten Gorgen vermerden laffe, Die ben anderen unseren Neben : Mens schen gant unfehlbar nichts anteres als Werdruß, Enfferfacht, und fast uners segliches Mißtrauen verursachen wer: ben. Auch die allerunschuldigiste, und allerheiligiste Freundschafften muffen sich inner difen hochst billichen Schrans cen halten.

Ja so gar die Lieb, und der Anhang auch gegen die ensferigiste, und volls kommniste geistliche Vätter, denen wir unser Gewissen anvertrauen, muß jes derzeit mit großer Bescheidenheit und Vorsorg begleitet senn. Dann indem ein geistlicher Vatter, ein Seel Sors ger zu nichts anderen bestimmet ist, und zu nichts anderen dienen soll, als daß

die

die Schlüß und Anschläg, welche GOtt in betreff einer Seel gemacht hat, erstüllet werden, GOTT anben in der Gemeinde geprisen, und herrlich gesmacht werde, so ist es nicht erlaubt, daß man einem solchen geistlichen Vatter mehr anhange, als es die sich zeigende Umständ erforderen, um die gleich besmerckte gute Würckungen zu erhalten.

Aber wir mussen nicht allein die Uns muthungen unseres Herkens, sondern auch unsere Werck, in so weit selbe uns seren Nachsten angehen, Stuckweiß ers

forschen.

## Britter Bheil.

Erforschung unseres Verfahrens in Betreffung unseres Nächsten.

N unser ausserlichen Aufführung haben wir in Betreffung unseres Rachstens dren Stuck zu erfüllen: Wir mussen nehmlich uns erniedris

gen, wir muffen wurden, wir muffen

lenden, und übertragen.

1. Wir muffen uns erftens bemuthis gen, und erniedrigen. Die Grundveft des Fridens mit allen Menschen ist die Demuth. GOTT widerstehet denen Doffartigen; und die hoffartige Men: schen widerstehen ebenfalls ohne Unter: laß einer dem anderen, wie der heilige Chrysofionus fagt. Es ift derowegen ben allen Werden, und Sachen, wor: an mehrere einen Untheil haben, und nehmen, eine unumgänglich nothwens dige Sach, daß ein jeder privat und sons derliche Mensch sich erdemuthige. Soche muth kan sich mit eines anderen Hoch muth ummöglich vertragen. Sieraus ents stehen alle Entzwenungen, durch welche Die Welt in Unruhe gesetzt wird. Noch weniger konnen die Werck GOttes, als welche alle auf die Demuth gegrun: bet seynd, aufrecht erhalten werden, als allein durch jene Mittlen, welche der Sohn GOttes felbft zu feinen groß fen Werch, daß ift, zur Ginführung feis ner Religion erwählet bat.

Man

is su e

Man muß jeder menschlichen Creas tur unterworffen seyn, wie der heilige Petrus fagt; man muß alle vorfallens de Beschwerden durch eine unabläßlis che Gedult, und durch eine immer wehe rende Demuth überwinden; man muß jederzeit bereit senn, die der Welt nach allerverächtlichiste Werch und Ubungen auf sich zu nehmen; jene Alemter aber, jene Werck solle man forchten, welche mit Ehr, mit Macht und Gewalt vers bunden sennd; man nuß recht aufriche tig: und ernftlichen Willen haben, ben der Welt unbekannt, und unangesehen ju fenn; anben einen folden Stand für eine glückliche Sicherheit halten, und alles dasjenige vermenden, mas uns aus einem folden Stand berfür gieben, und und ein Unfehrn geben fan. Man muß aller aus dem Vernunfft, aus der Tugend, aus dem Berdienft uns zuwachsen könnenden Sochachtung, welche freylich ein verborgenes Wohl gefallen mit sich führet, in dem Hers hen absagen, und selbe als eine schleche te, verächtliche, und unanständige Bes lohnung

lohnung derer Ding, welche wir zum Dienst GOttes ausüben, ausehen: Mit einem Wort, man muß in einer demüttigen Einsamkeit sagen, was der Körnigliche Prophet David, sich, um GOZT zu ehren, erniedrigend, mitzten unter seinem Sigs: Gepräng gesprochen hat; nehmlich: Ich will noch gerringer werden, als ich gewesen bin: Und ich will demüthig seyn in meinen Augen, damit ich dem HERRN gerfalle.

Wann man nicht aufrichtig den Absbang, und die Unterwerffung liebet; wann man sich nicht mit innerlichen Vergnügen an dieselbe haltet; wann man nicht mit einer demüthigen Beigesamkeit gehorsamet, so verwirret man nur die Ordnung, und das wohlgesehrte Wesen eines Hauses, so enfferig daß selbe ansonst immerhin senn mag. Man sage mir aufrichtig, ist es nicht dise substile, verborgene, von anderen, und von dem selbst, der darmit behasstet ist, unzerkannte Hoffart, welche nach und nach die Grundvest des geistlichen Lebens in

as

ge

ns

is

6:

18

dh

m

r

)e

rs

bi

1)

n

D

1,

8

IF

1.

to

1

31

12

einem Hauß untergrabet, auch nach und nach alle Früchten der Tugend verzberbet? Jene vermessene, alles beschnarzchende, alles verachtende, wundersamz und seltsame, in ihren Unmuthungen und Meinungen kein Mittel haltende, sondern alles auf das äusserste treibende Menschen, was schaffen sie wohl für einen Nuten? Disen nehmlich: da sie alles nach ihren Absichten einrichten wollen, verirren sie sich selbst, und sennd ausser Stand, sich mit anderen Menschen zu vertragen, um an denen Wercken Edtres gemeinschafftlich zu arbeiten.

Man muß in seinem Herken alle sich hervorthuende ensfersichtige Regungen, alle kleine Unternehmungen zu Beförzderung seiner eigenen Ehr, alle entle Begierden anderen zu gefallen, seine Unternehmungen glücklich auszusühren, und gelobt zu werden, alle Forcht anz deren nachgesetzt zu werden, die Bezird in allen Sachen die Hand zu harben, und denenselben den Ausschlag zu geben, die angebohrne Neigung zu herrschen, und seine Meinung mit Hinds

ansetung

13

2%

13

n

21

te

r

e

n

D

e

ansehung der Meinung anderer geltend zu machen ersticken, und ausrotten.

Von fener Zeit her, da IEsus Ehris ffus durch den Beruff deren Menschen, nach der Lehr des Apostels 1. Cor. 7. v. 23. alle menschliche Stand gleich ges macht hat, ift die Folg gang richtig (fagt der heilige Chrysoftomus) bag all tener den Hochmuth deren Menschen fo fihr fühlende Unterschied in dem Chris stenthum aufgehoben worden. Rach dem GOTT durch die Ausspendung gant gleicher feiner toftbabriften Baas ben (welche die Gaaben des Glaubens fennd) gar keinen Unterschied unter den Menschen gemacht, sondern alle gleich angesehen hat, so ift es wahrhafftigets was recht vergebliches, faget ber oben angezogene beilige Batter, baf einige durch derlen Vortheit, die an sich nichts weefentliches haben, vor anderen ets was besonderes zu haben sich ein Recht anmaffen.

Es vergesse derowegen ein jeder was er gewesen ist, um nur an das jenige, was er ist, zu gedencken: Kein GOTT

d gewids

gewidmeter, und eingewerchter Mensch hat die Frechheit, sich durch iredische Titlen, welche er die Welt verlaffend hat vergeffen muffen, hervor zu thun, und sich von anderen zu unterscheiden: ein sotcher Mensch solle auch denen Wors theilen abfagen, die er aus seinen natürlis chen Zalenten, und aus seiner Geschicks lichfeit sammlen funte : Er foll fich in teis ner Sach auch so gar jenen niemahl vorziehen, die von übernatürlichen, ober erworbenen folden Eigenschafften, wels che die Freundschafft, und Sochachtung anderer nach fich ziehen, am allermeis ften entbloffet fennd, und an selben groß fen Mangel lenden: Er folle allen, wie der Apostel sagt, mit Shrbezeigung, und mit gewiffer Achtung zuvor koms men : er folle fie immerhin mit einer wahrhafften Demuth als Oberen anfes hen.

Dife Reglen sennd frenlich geschwind, und gar bald gegeben, aber sie werde eben nicht so leicht gehalten. Die Natur muß in dem innersten des Herkens gar sehr unterdrucket, und abgetöbtet senn, um

bestäns

beständig, und ohne jemahl abzulassen ein so einfältig; und demüthiges Vers fahren in allen Stucken zu beobachten.

Nicht allem die Hoffart, sondern auch die Hochheit der Geburt, oder des fragenden Amts, und die natürliche Zärtlichkeit gewisser Menschen, machet ihnen dise Ubung sehr schwehr; und an statt daß sie ihren Nächsten mit einer wahren Anmuthung der Demuth ehren solten, gehet all ihre Lieb bloß dahins aus, daß sie denselben bloß mit einer gewissen Art des Mitleydens, welche der Verachtung sehrnahe kommet, übers tragen.

2. Die Ubung und Würckung ist eine nothwendige Sach. Da wir die so kostbahre, und kurke Zeit dises Lebens würcklich in unseren Gewalt haben, wollen wir dieselbe zur Erlangung der Ewigkeit anwenden, und den guten

Werden widmen.

ch

10

10

Mr

n:

lis

efs

ei:

er

Is

19

riz F

ie

AP

115

er

es

De

n

B

r

nt

Dan da alles übriges auf ewig vergez het, und verschwindet, werden uns allein die gute Werck aus disem Leben in das zukunstige und ewige getreulich begleis

2. ten.

ten. Ihre Werck, spricht der heilige Geift, folgen ihnen nach. Es ist anz ben eine ausgemachte Wahrheit, daß wir, nach denen schönen Worten des heiligen Pauli, in Spristo ISSU zu denen guten Wercken erschaffen seynd, daß wir in denenselben wandlen, daß ist (nach der Nedens; Art der göttlichen Schrifft) in unabläßlicher Außubung guzter Wercken unser Leben zubringen sollen.

Laffet uns derowegen das Gute wur! den nach denen Reglen bes Stands, in welchen wir von GOTT sennd ges feket worden, und zwar mit Bescheis Denheit, mit Berthafftigkeit, mit Bes harrlichlichkeit. Mit Bescheidenheit: Dann obwohlen die Lieb nichts ander res suchet, als sich zur Vermehrung der gottlichen Glory auszubreiten, weis fie doch, wann es noth ift, entweder durch die Natur deren Werden, oder burch die Beschaffenheit deffen, der folche Werck unternimmt, fich einzu: schräncken : niemahlen unternimmt sie unbescheiden eine Sach, dero Ausfüh: rung ihre Kräfften übersteiget. Mit

Bernhaftigkeit: dann der Apostel ers mahnet uns, daß wir in Ausübung des Guten nicht ermieden sollen, welches aus Mangel des Ensfers, und des Glaubens zu geschehen psleget. Wie Beharrlichkeit: Dann es gibt vile leichtstünige, unbeständige Schwindelz Geister, die gar bald zuruck sehen (daßist, von dem angesangenen Guten ablassen) folgsam zu dem Neich

GOttes untauglich sennd.

15

B 8

u

),

f

n

1.

3,

is

1

r

8

r

r

e

5

t

Wir werden überall Gelegenheiten finden gutes zuthun. Das Gute gibt sich uns überall an die Hand; aber meistentheil gebricht es uns an dem Willen dises Gute zuthun. Die Einsfamkeit selbst, welche doch mit der Wärzekung und mit dem menschlichen Ums gang wenig Gemeinschafft zu haben scheinet, wird uns Mittlen genug an die Hand geben, unser Nebens Menschen zu erbauen, und den jenigen, der ihr und unser höchster HERR ist, herrs lich zu machen, und zu ehren.

Man muß frenlich mit Vorforg, mit Rath, und mit Abhang wurden, aus

3 Beys

forg, daß wir nicht unserem eigenen Untergang zulauffen, ba wir andere jur Deiligkeit führen wollen; unterdef sen mussen wir doch nicht von der Zahl jener der Andacht ergebenen Menschen senn, die bloß allein auf sich selbst ses hen, und sich allein um ihre eigene Sie cherheit bekummerend, und blog für ihr eigenes Denl Sorg tragend, in Betreff fung bes Henls ihres Rachstens gang unempfindlich sennd. Die Liebist zwar Flug, und bescheiden, jedoch nicht eis gennüsia. Wann es GOTT dem HERMN gefallet, sich deiner als ein nes Werckeugs zu bedienen: Wann er in einigen Gelegenheiten die Handhas bung und Ausbreitung seiner Glorn Deis ner Besorgung anvertrauet, forchtest du wohl, daß er deines Nukens vergeffe ?

3. Man muß endlich lenden, und übertragen. Und ich ende dises Sexfpräch durch eine höchst wichtige Wahrzbeit, welche ich im Anfang ausgelegt hab. Ja ja, Lenden und übertragen ist eine unumgänglich nöthige Sach,

nicht allein um sich der göttlichen Vorssichtigkeit und Anordnung zu unterwerfsen, unsere Werbrechen auszutilgen, und uns durch die Krafft deren Trangsacken zu heiligen, sondern auch um die Werck, welche GOTT den HENNU betreffen, und an denen wir einen Unteil nehmen, glücklich, und nach

Wunsch auszuführen.

Die heilige Apostlen, wie Paulus felbst uns dieselbe beschreibet, waren folche Leut, welche sich um das Evangelium zu verkundigen allen Unbilden, Beschimpffungen, Penn und Marteren ausgesetzt haben. Einige von Nepd eingenommene, und arglistige Menschen predigten das Evangelium, um wider ben heiligen Paulus eine hefftigere Berfolgung zu erregen, und seine Gefans genschafft, seine Retten und Band ihme beschwehrlicher zu machen. Aber was ligt daran, sagt difer groffe Apostel, wann nur ihre Bogheit, und mein Ges dult in meiner Arbeit bewürcken, daß IEsus Christus überall erkannt wers De.

2 4

allfo

e

13

)Į

n

25

is

1

ß

T

is

u

is

でいいははい

b

"

Í

1

Also mussen wir gesinnet seyn in Betressung deren Anschlägen Gottes, zu deren Aussührung er uns als Werckzeug gebraucht. Wann es, um solche Anschläg Gottes beglückt auszusühren, bloß darz auf ankomt daß man lende, so wollen wir mit Freud lenden. Beglückter Umstand! wann Gott auf solche Art seine eigezne Angelegenheit mit unserem Nutz und Wortheil verbindet; wann er uns um seiner Ehr und Glorn willen etwas zu lenden gibt, er solgsam von diser seiner Ehr und Glorn selbst vermöget wird, und zu trössen, und unsere Thränen abzutrocknen.

Die gottseelig leben wollen, und GOTE vienen, haben gewisslich zu geswarten, daß sie Verfolgung lenden wersden, sagt der Apostel Paulus 2. Tim. 3. 12. Und der weisse Mann spricht: Mein Sohn, wann du den Gottessdienst antretten wilst (das ist, GOTE dienen wilst) so bereite deine Seel zur

Anfechtung.

Mache dir einen Vorrath von Hertschafftigkeit, und Gedult. Du wirst Trangs

Trangsaalen, Ungemach, und wider: wartige Unfall auszustehen haben: Die se werden dich wanckend machen, wann dein Glaub, und dein Lieb nicht wohl bevestiget seynd. Die Welt wird bich tadlen, und durch die Hechel ziehen, sie wird dich versuchen, sie wird so gar die Ruh deiner Ginfamteit ftohren. wird anscheinen, als ob alle Menschen, so wohl Freund als Feind sich unter eine ander verbunden hatten, dich in das Berderben zu fturgen, oder wenigftens deine gute und gottseelige Unschläg zu zernichten. Ja so gar jene, die mit dir fich verbunden haben, GOTT zu ver: herelichen, werden dich auf ihre Weiß mit einer gewiffen Urt ber Bersuchung übers fallen. Wegen widrigen Naturell und Temperamenten, wegen den Unterschied deren Absichten, wegen denen einander gant entgegen gesetzten angenommenen Gewohnheiten wirst du weiters so gar pon jenen viles zu erdulten, und zu übers tragen haben, die du für deine gröfte Stugen, und fur beinen Troft gehals ten haft. Weil du einen beständigen Ums

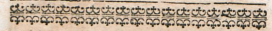
Umgang mit ihnen pflegen muft, so werden sid ihre Mangel und deine Febler ohne Unterlaß aneinander stoffen. Wann nicht die Lieb dife Beschwerden versiffet; wann nicht eine mehr bann mittelmäßige Tugend dir die Bitterfeit difes Stands benimmt; wann nicht ein standhaffter Enffer Difes Joch Des HErm ring macht, so wird es dich ders gestalt beschwehren, daß du endlich von bemfelben wirst unterdrucket werden. Ben difen Zuftand wirft du mit deinen eis genen Ublen, und Ungelegenheiten genug authun haben. Un fatt mit anderen an dem allgemeinen Werck mit vollkommes ner Eintrachtigfeit zu arbeiten, wirft bu dich genothiget finden, ohne Unterlass fremden Troft ju suchen und zu erbett ken, um deine Schwachheit unter so vie len Berdruflichfeiten zu unterftugen: und an fatt die Glory Gottes ju befors deren, wird alles, was du thun fanft, hierinn bestehen, daß du die Nachlaffung pon beinem Enffer in dem Dienst GOtz tes, so dann alle Entzwenung, und endlich Die Vergernuß vermeideft.

Dier haft du einen gewißlich mahre hafft: und aufrichtigen Entwurff deren Befahren, in welchen wir uns befinden. Die Gnaden, welche dir GOTT mits theilet, um vor difen Gefahren bich gu bewahren, sepnd mir nicht unbewust; aber ich sage es noch einmahl, je mehs rere Gnaden du von GOTT empfangen haft, defto mehr muft du in Forcht ftes ben, ihme untreu zu werden. Eben Die fe Forcht wird einen Theil deiner Treu ausmachen. Dir flehet nun gu, fagt der heilige Epprianus, so vile Ehr und Freud der heiligen Kirch zu machen, als groffe Schand, und groffen Schmers Ben deroselben die bose Christen vers ursachen. Deine schuldige Pflicht ift es, die mit fo vilen Ublen gedruckte beis lige Kirch zu trösten, ihre Thrånen abs jutrocknen, sie durch deine Tugenden ju erfreuen, und ihren auf das hefftiafte irrenden Rindern durch die Krafft

beines Gebetts zu Silff zu

fommen.

Trace



## Practat Von dem Gebett.

Rechter Begriff

Von guter Beschaffenheit bes Gebetts.

In gutes Gebett ift nichts ander res, als die Lieb GOttes. Die vile Wort, welche wir in dem Gebett mit bem Mund aussprechen, fennd in Betreff GOTT des Allerhoch ften etwas gang unnübes. Dann ba er das innerste unserer Herken, und alle unfere Begirden vollkommen erkennet. so sepnd die ausserliche Wort ihme keis nes wegs nothig. Das wahrhaffte Bite ten ist derohalben das Begehren des Herkens; das Herk aber bittet, und begehret durch ihre Begirden. Betten ist folgsam nichts anderes, als Verlans gen. Der nicht aus dem Grund seines Ser:

Herhens verlanget, deffen Gebett ift nichts als Betrug. Solte ein solcher in mundlichen Gebett, oder in der Betrach tung, oder um henlfame Unmuthungen ju erregen gange Tag zubringen, wann er nicht das, worum er bittet, verlanget, fo bettet er nicht wahrhafft. O wie wenig Menschen werden gefunden, die da bets ten! Dann wo fennd wohl diejenige, welche nach denen wahrhafften Gutern ein Berlangen tragen? Dife mahrhaff: te Güter sennd nichts anderes, als so wohl innerliche als aufferliche Creuk und Lenden, Erdemuthigung, Berläugnung seines eigenen Willens, ihme selbst ab: fferben, daß auf die Bernichtung ber Eigenlieb erbaute Reich GOttes. Wer Dise Ding nicht verlanget, von dem kan man mit Wahrheit nicht fagen, daß er bette. Um zu betten, muß man alle bife er: wehnte Ding ernsthafft, wurdlich, be: ftandig, und für alle Theil feines Les bens verlangen; wann bifes nicht ge: schieht, ift das Gebett ein bloffer Bes trug, so einem angenehmen Traum gleis chet, wehrend welchen ein unglückvoller Mensch

Mensch gank freudig und luftigeft, glaus bend, daß er eine Glückseeligkeit besite, die doch weit von ihme entfernet ist. 21ch wie vile mit Eigenlieb, und mitten une ter ihren gank frenwilligen Unvollkoms menheiten mit einer erdichts und bloß eingebildeten Begird der Bollfommens beit angefüllte Scelen werden gefunden, die ein solches wahrhafftes Gebett des Herkens niemahl gebettet haben! Nach difen Grundfat sprach der heilige Aus gustinus: Wer wenig liebet, ber bettet wenig; wer vil liebet, ber bettet vil. Darum wer niemahl ablaffet, Die wahr re Lieb, und die mahre Begird in dem Bergen zu haben, der laffet niemahlen ab von betten, sondern bettet ohne Uns terlaß. Die in dem innersten der Geel verborgene Lieb bettet unaufhörliche auch fo gar bazumahl, ba ber Geift auf fer Stand ift, eine würchliche Aufmerch: samkeit zu haben. GOTT betrachtet in einer folchen Seel ohne Unterlaß jene Begird, die er felbft derofelben eingibte und dero sich die Seel nicht zu aller Zeit erinneret. Von difer in Bereitwillgkeit bestes

bestehender Begird wird das gottliche Bert gerühret; Dife Begird ift eine ftill, und verborgene Stimm, welche ohne Unterlaß die göttliche Gnaden an sich ziehet; sie ist jener Geist, welcher, wie Paulus redet, mit unaussprechlichen Seuffgern in une feuffget, welcher uns ferer Schwachheit hilfft. Durch dife Lieb wird GOTT bewogen, uns das jenige, was uns manglet, ju geben, und mehr auf die Aufrichtigkeit unferer Meinung, als auf unfere Gebrechlichs Beit zu feben. Dife Lieb lofchet fo gar unfere geringe Sehler aus, remigetuns wie ein verzehrendes Feur, bittet muns, und für uns um das, was GOTT gez fällig ift. Dann indeme wir nicht wife fen, was wir begehren follen, fo wurs ben wir gar sicherlich schadliche Ding bes gehren, als etwan gewiffe Enffers Un: muthungen, gewiffen empfindlichen Geschmack, gewisse Schein: Vollkommen: beiten, welche nur bienen wurden ein bloß naturliches Leben, und ein Bers trauen auf unsere eigene Krafften zu uns terhalten. Dife bemercte Lieb aber

verblendet uns, sie stellet uns bloß allen Würckungen der göttlichen Gnad, sie macht, die wir uns GOTT dem HErm ganklich überlaffen, damit er in uns wurde, was ihme beliebet; sie macht uns geschickt zu allem, was GOTT über uns beschlossen hat. Wir wollen alles; wir wollen auch nichts. Was uns GOTT geben will, ift eben das jes nige, was wir wurden begehret haben. Dann wir wollen alles, was GOTT will; und wir wollen nichts anderes, als eben dasjenige, was er will. Difer Stand haltet auf folche Weiß alles Ge; bett in sich. Es ist eine Bereitung des Herhens, worinne alle Begird begriffen iff. Der Beift bittet in und um eben bass jenige, was er uns zu geben gesinnet ift. Auch zur Zeit, da wir ausserlich beschäff: tiget sennd, und wir wegen denen Ums stånden deren von GOTT uns aufges legten Pflichten in unvermeidentliche Gemuths : Queschweiffungen verfallen, tragen wir unaufhörlich in uns ein Feuer, welches nicht erlöschet, sondern ein ges beimes Gebett ernähret, und unterhals

tet, als eine vor dem Thron Gottes ohne Unterlaß brennende Ampel. Auch da wir schlaffen, machet unser Hert. Seelig seynd die, welche der HENN wachend finden wird.

Difen Geift bes Gebetts, wodurch wir mit GOTT muffen vereiniget wers den, zu bewahren, werden zwen Haupts Stud erforderet, beren bas erfte ift, daß man denfelben ernahre, und unters halte; das zwente, daß man all dasjes nige vermende, was deffelben Verlurft

nach sich ziehen funte.

Was Difen Geift bes Gebetts ernahe ret, ift 1. das ordentliche Lefen geistlis cher Bucher. 2. Das würckliche Gebett zu gesetzten Zeiten. 3. Der eines jeden Stand jufommende Gebrauch deren heis ligen Sacramenten. 4. Die Exercitien und Recollectionen, wann man beren bedürfftig zu senn vermercket, oder wann felbe auf unfer Befragen von erfahrnen Mannern und angerathen werden. 5. Die öfftere Gemuths ; Versammlung den Tag bindurch.

Was

Was aber im Gegentheil den Geist des Gebetts vertilgen, und vernichten kan, sollen wir gar sehr förchten, und mit grosser Sorgfaltmenden. Wir sollen also sliehen I. die entle Gesellschaffzten, welche grosse Ausschweisfungen verzursachen. 2. Jene Ergötzungen, von denen die Gemuths: Lendenschafften bezweget werden. 3. Alles das jenige, so das Belieben an der Welt, und die alte uns so schädlich gewesene Zuneigungen erwecket, und auf ein neues reg machet.

Eine Stuck weiß vorzunehmende Besschreibung diser zwen Ding wurde in das unendliche hinem lausken: Man kan selbe nicht anderst als überhaupt, und in gemein berühren: Weil jeder Menschseine besondere Angelegenheiten hat.

## 1. Das Lesen Geistlicher Bucher.

IDM den bemerckten Geist des Gebetts zu ernähren, und zu unterhalten, muß man solche Bücher lesen, die uns von unseren Pflichten, wie auch von unseren Mänglen Nachricht ertheilen, Die uns von der Hochheit und Majestat GOttes unterrichtend zeigen, was wir schuldig sennd, und worinne wir uns Diffalls verfehlen. Dann es kommet nicht an auf ein unfruchtbahres Lefen, wehrend welchem unfer Hert sich aus. breitet, und von gartlichen Unmuthun: gen eingenommen wird : Wie etwan ben einem beweglichen Schau: Spihl'zu ge: ichehen pfleget. Der Baum muß Frucht bringen; und man kan nicht wohl glaus ben, daß die Wurkel des Baums lebe, auffer in so weit man deffen durch seine Fruchtbarkeit vergwiffet wird. Die ers fte Wurdung einer aufrichtigen Lieb ift, daß man verlange, alles dasjenige zu erfennen, was den Geliebten unferes herhens begnügen fan. Wer anderst thut, der liebet fich felbst unter bem Vorwand der Lieb GOttes; fein Ver: fahren ift in ber That ein entel und bes trügliches Verlangen nach allerhand Troft; er will nach feinen eigenen Ber fallen und Belieben GOTE Dienen, nicht aber der Ehr und Glory GOttes fich vollkommen schlachten. Vor einer fols

ひしょうり

folchen Lieb wolle GOTT seine Kinder bewahren. Was GOTT von uns for; deret, und begehret, mussen wir erken; nen, und ohne allem Ausnahm aus; üben, es kosse auch was es immer wolle.

#### 2. Das Gebett.

Us mundliche Gebett hanget ab von bequehmer Zeit, von der Beschafz fenheit, von denen Anzügen und Anzlockungen eines jeden Menschens.

Die Betrachtung ist nicht das Gebett selbst, sondern desselben weesentlicher Grund und Fundament. Man kan sich GDET, als der höchsten Wahrebeist nur so vil näheren, als vil man mit denen von ihme geoffenbahrten Wahrheiten erfüllet ist. Man muß derohalben nicht allein alle Geheimnußsen IESU Ehristi, und alle Wahreheiten seines heiligen Evangeli, sondern auch alles dassenige gründlich wissen, was dise Wahrheiten in einem seden aus uns sonderheitlich um unsere geistsliche Widergeburt zu bewürcken, eine drucken

drucken solle; dife Wahrheiten muffen lange Zeit hindurch uns durchdringen, wie die Farb nach und nach in die Woll eindringet, welche man farben will. Die fe Wahrheiten muffen uns gang ges mein, und befannt werden, bergeftalt, daß wegen viler, und beständiger derens felben Betrachtung wir uns angewöhe nen, alles bloß allein nach Ausweiß Difer Wahrheiten zu beurtheilen. Sie, dife Evangelische Wahrheiten nehmlich muffen unfer einhiges Liecht feyn, um, wann es auf die Ubung ankommt, und etwan ein Zweiffel entstehet, ju urtheilen: wie die Sonnen: Strahlen unser einsiges Liecht sennd, um die Fis gur, und Farb aller Leiber zu erkens nen. Wann sich dife Wahrheiten auf solche Urt uns (also zu reden) einvers leibet haben, fo bann fanget unfer Bes bett an, etwas weefentliches, und fruchts bahres zu werden: da felbes vorhinnur ein Schatten des Gebetts war; wir glaubten freylich, das innerste difer Wahrheiten eingesehen zu haben, ba wir doch in der That nur mit der Bes trachtung

15

35

trachtung des aufferen Weefens derens felben befchäfftiget waren. Alle unsere auch zartichiste, und lebhafftiste Unmus thungen, alle unsere auch steiffiste Ents schliesfungen, alle unsere auch klariste, und bestens auseinander gewicklete Ers kanntnuffen waren nur ein schlecht: und ungestalter Entwurff deffen was GOTE in uns entdecket, und aufhellet, wann er uns mit dem oben bemerckten Liecht beren Evangelischen Wahrheiten zu beleuchten anfanget. Sodann sehen wir in, und durch das wahre Liecht GOtz tes; alsdann ift keine Wahrheit, dero wir nicht alfogleich Benfall geben: Wie wir keiner Vernunfft: Schluß bedarffen, ben Glants der Sonn zu erkennen, da sich dieselbe an unserem Himmels: Ges gurck zeiget, und und in die Alugen fals Unfer Vereinigung mit GOTT in dem Gebett muß derowegen jederzeit auf die genaue Betrachtung beren Eve angelischen Wahrheiten gegründet fenn. Dann wie unfer Lieb gegen GOTT bes schaffen sepe, missen wir einsig und als leinig nach der Beschaffenheit der Treus heit

15

12

ts

er contin

r

0

e

1

heit beurtheilen, mit welcher wir deffels ben Willen und Verordnungen befolz Dife Betrachtung muß auch von Tag zu Tag tieffer, und weiter in das innerste unsers Herhens eindringen. Ich lage: tieffer; bann wann wir bife 2Bahrs heiten demuthig betrachten, so kommen wir immer weiter hinein, um in denens felben neue Schätz zu entdecken. fete hingu: in das innerfte unferes Bers Bens: Dann ba wir immer tieffer gras ben, um in dife Evangelische Wahrheis ten einzudringen, fo graben entgegen auch bife Wahrheiten immer tieffer, um biß an die Beefenheit unferer Geel ju kommen. Wann diß geschicht, da brins get ein simpel; und blosses Wort weiter in und ein, als ansonst lange, regels maßig verfaßte Reden nicht wurden ges than haben; eben diejenige Ding, wels che wir wohl hundertmahl kaltsunig ges horet haben, Rahren und Speisen so bann die Geel mit einem verborgenen himmel: Brod, welches vile Zag hin: durch allerhand, und zwar unzahlbahre Beschmack hat. Unterdessen muß man both

doch nicht von Betrachtung gewisser Wahrheiten, von denen wir sennd bes weget worden, ablassen, da wir an des nenselben noch einen Safft verspühren, und felbe und etwas neues mitzutheis len haben: Dann diß ist ein gewisses Zeichen, daß wir von felben noch etwas zu empfangen bedarffen; fie fpeifem und nabren uns offtermabl auch ohne aus: drucklicher Unterrichtung; Dife Wahr: heiten haben etwas gewiffes in fich, welt ches weit mehr würcket, als alle Vers nunfft: Schlug: Man fibet eine Wahr: beit, man liebet sie, man verlaffet sich gang ruhig und ficher auf dieselbe, dife Wahrheit frarcket das Herk, und macht und von uns felbft loß; in einem folchen Stand muß man fo lang, als es immer möglich ift, gang ruhig verharren.

### Weiß und Manier zu betrachten.

MP Us die Weiß und Manier der Bestrachtung betrifft, ift zu bemercken, daß felbe weder subtil, weder mit geskünstleten hohen Vernunfft Schlüsten anges

angefüllet senn soll: gang gemeine, uns gefünftlete, natürliche, unmittelbahr aus der Sach felbst, die betrachtet wird, ges zogene Uberlegungen, und Nachdencken fennd zu einer guten Betrachtung genug. Man muß wenig Wahrheiten, selbe aber ruhig, ohne Zwang, ohne außerordent: liche Gedancken, und Einfall zu suchen, betrachten. Man soll keine Wahrheit betrachten, auffer allein in Absicht der Ubung; wer eine Wahrheit durchgrub: let, und mit felber seinen Ropf erfüls let, ohne daß er alle behörige, und nos thige Maag Reglen nehme, einer foli chen Wahrheit in der That, und in seis nen Werden (es koste auch was es wolle) zu folgen, der gibt klar zu er: kennen, daß er die Wahrheit in der Ungerechtigkeit aufhalten wolle, wie ber Apostel sagt; diß heisset ber uns eingedruckten Wahrheit, folgsam bem heiligen Geist selbst widerstehen, so eben unter allen Sünden die allergröß fte ift.

E

Bers

er

es

n

15

80

3%

17

rs

CS

h

e

Í

n

8

13

Werschiedene Lehrenvon der Weiß und Manier zu betrachten.

Mals wir in benen Betrachtungen für eine Weiß und Manier beob. achten sollen, daß muß und kan uns Die eigene Erfahrenheit am allerbeffen lehren. Die da aus eingeholter Erfah: renheit ersehen, daß ihnen eine gesetz te, und Regel; mäßige Betrachtungs; Urt wohl bekomme, und gut anschlage, muffen von derfelben nicht abweichen; die sich aber an eine solche Weiß und Manier nicht gewöhnen konnen, muß sen zwar das jenige nicht als unnuß verwerffen, fondern vilmehr in Ehren halten, was so vilen anderen so groß fen Rugen bringet, und von so vilen frommen und erfahrenen Mannern fo nachdrucklich ist angerathen worden; Dieweil aber allerhand Arten zur Bens hilff, nicht aber die Betrachtung schwehs rer zu machen sennd erfunden worden, muß man sich an selbe auf keine Weiß binden, so bald man bemercket, daß felbe

selbe nicht allein keine Hilff leisten, son dern etwan wohl gar die Sach verwurs ren. Die natürlichisfe Weiß und Mas nier im Anfang ist dife. Man lese in einem geistlichen Buch, und lege selbes alsdann ben seits, so bald man bemer: det, daßman von einer Stell, die man gelesen, gerühret wird, und im Bes muth fich versammlet befindet: Wann Dife Stell, nach angestellter Uberlegung, erschöpffet ist, und keine weitere Mas tern uns an die Hand gibt, uns noch ferner innerlich zu speisen, und zu nahe ren, so leset man abermahl in dem Buch weiter. Ins gemein zu reden ift es eine gesicherte Sach, daß die Wahr: beiten, an benen wir den meisten Bes schmack finden, und die uns ein gewiß ses zur würcklicher Ubung abzihlendes Liecht ertheilen, in Betreffung jener Dingidie GOTT als ein Opffer von uns verlanget, daß, sprich ich, dise Wahrs heiten eben Diejenige fenen, in welchen uns GOTT eine besondere Unlockung feiner Gnad bemerdet, Dero man ohne allem Nachdencken folgen muß. Geist

11

30

3

いかかい

5

Beift blaset wo er will; wo difer Beift ift, ba ift auch die Frenheit. Wann mit difer Urt zu betrachten einige Zeit recht angehalten wird, so werden nach und nach die Erwegungen und Wers nunfft: Schluß geminderet; die Liebs: volle Anmuthungen aber, wie auch die das Herk rührende Beschauungen und Begirben vermehrt. Wann man von einer Wahrheit durch den Geift genugs sam unterrichtet und überzeuget ift, so findet das hert so gleich einen Ger schmack, und eine Nahrung an derset ben: Es erhiket, und entzundet sich; ein einsiges Wort ift genug, bas Berk lange Zeit barmit beschäfftigen. Difes innerliche Gebett machfet endlich ohne Unterlaß durch einfältigere, und vefter gefette Absichten, bergeftalt, daß man fodann einer fo groffen Menge Ges genwurff und Betrachtungen nicht mehr bedarff. Man handlet mit GOTT, wie mit einem Freund. Anfangs hat man einem Freund tanfend Sachen gu fagen, und um gar vile Ding ihn zu bes fragen; aber nach der Hand wird die

III

it

dy

rs

8%

ie

id

n

gi

es

15

12.

功の形

es resit

u

es

16

fer gesprächige Umgang erschöpffet, ohne daß das Vergnügen des Umgangs felbst aufhöre. Man hat seinem Freund schon alles gesagt, was man thme zu sagen hatte; aber auch ohne em Wort zu reden hat man ein Vers anugen benfammen zu fenn, einander tu sehen, beyderseitige Gegenwart zu genuffen, und in dem Vergnugen einer angenehm : und reinen Freundschafft zu ruhen: Man schweiget zwar; aber in eben disem Stillschweigen verftehet man einander, was ein jeder fagen will. Man weiß, daß man mit einars der in allen Sachen eines Sinns ift, und daß die zwen Herken nur eines ausmachen, da sich das eine in das ans dere ohne Unterlaß ergieffet. Auf dise Art gelanget im Gebett ber Umgang mit GOTT zu einer bloffen und vers trauten Vereinigung, die über alles Gespräch ist. Aber GOTT allein kan und muß dife Alrt des innerlichen Ges betts in uns bewürden; nichts wurde vermessener, nichts gefährlicher seyn, als wann man fich felbst in dife Urt Des

des Gebetts einführen und eindringen wolte. Man muß sich Schritt für Schritt von einer Persohn sühren laßsen, welche die Weeg des HERRN erkennet, einen vesten Grund genauer Unterrichtung, und vollkommener Absterbung seines Sünns in Vetresf alles dessen, was die Sitten angehet, lange Zeit lege.

# 3. Gebrauch beren heiligen Sacramenten.

Recollectionen, wie auch den öfferen Gebrauch deren heiligen Sacrasmenten betrifft, muß man sich nach den Rath dessen, deme man sich ans vertrauet, richten. Man muß hiersinnfalls auf seine Dürstigkeit, auf die Würckung, welche die heilige Communion in uns macht, und auf andere, einer jeden Persohn eigenthumliche Umsständ sehen, und acht haben.

4. 23on

ir fir

er die

je

15

りい

1

#### 4. Won denen geiftlichen einsa= men Exercitien.

au denen geiftlichen einsamen Exerzu selben Zeit und Weil habe, und daß man derenselben bedarffe. Ich sag: Bes darffe: Dann mit der Speif der Seel muß man sich verhalten wie mit der Speiß des Leibs. Wann man eine Arbeit ohne einer gewiffen Nahrung nicht ertragen kan, muß man sich ein ner solchen Nahrung bedienen, ansonst laufft man Gefahr, in eine Ohnmacht zu fallen. Ich setze ferner hinzu, daß man zu denen geiftlichen Exercitien Zeit und Weil haben muffe. Dann wann nicht jene unumgängliche Durfftigkeit einer geistlichen Nahrung (von der eben gehandlet worden) sich zeiget, so muß man vilmehr die Pflichten seines Stands erfüllen, als feinem Belieben, und feinem Enffer folgen. Wann ein Mensch, der da gesetst ift, die Bes schäfften eines Reichs, einen Lands, einer

einer Gemeinde zu besorgen, die zu seit nes Umts. Verwaltung bestimmte Zeit zu einsamen Betrachtungen geistlicher Ding verwenden wolte, wurde er wieder den Willen GOttes handlen, und sich wider ihn versündigen, an statt sich mit ihme zu vereinigen. Die wahrs haffte Vereinigung mit GOTT ist, daß man ohne zu ermüden, oder sich von einem natürlichen Eckel ob denen schwehr; und verdrüßlichen Pslichten seines Stands überwinden zu lassen, seinen heiligissen Willen erfülle.

5. Versammlung bes Gemüths. Erwählung einer Gesells schafft.

Fr Ausschweiffung des Gemuths vorzubiegen, sennd überhaupt die se Mittlen zu beobachten. Man muß als len langen und vertrauten Umgang ders len Leut meiden, die in Betreffung der From und Gottseeligkeit nicht wohl ges sinnet sennd: Besonders wann wir von derens derenselben schädlichen Grund ; Sagen schon ehemahl sennd verführet worden. Sie werden unfere Wunden auf ein neues ohne groffer Muhe wider offnen, indem fie mit jemand in dem innerften unseres Hergens ein heimliche Bers ftandnuß pflegen; wir aber eben alls dort einen angenehmen: und schmeich: lenden Rath : Geber haben, ber alle Augenblick bereit ift uns zu blenden, und zu verrathen. Wilft du, fagt ber beilige Beift, von einem Menschen urs theilen? Sabe acht, wie seine vertrau: te Freund beschaffen sennd. GOTE liebt, ansonst aber nichts lies ben will, als allein wegen GOTE, wie solte er wohl jene für feine vers traute Freund halten, die GOZZ nicht lieben, die ihn nicht erkennen, und die deffelben Lieb für eine Schwach: heit halten? Kan wohl ein mit GOTT erfülltes, und seine eigene Schwach: heit empfindendes Herk ruhig und vers gnugt fenn, ba felbes von berlen Menschen sich umgeben sihet, die gank andere Bedancken hegen, und von denen felbes

selbes alle Augenblick zu beförchten hat, ihres gangen Schatz und Reichthums beraubet zu werden? Der Geschmack berlen Menschen, und der Geschmack, welchen ber Glaub mittheilet, konnen mit einander nicht bestehen. Ich weiß gar wohl, daß man mit gewiffen Freuns den, mit denen man sich aus Hochache tung ihrer Redlichkeit, wegen ihren uns geleisteten Diensten, wegen versproches ner aufrichtigen Freundschafft, ober endlich wegen ber Wohlanstandigkeit menschlichen Umgangs, nicht wohl brechen kan, und nicht brechen foll. Man beleidiget über alle Maffen, und zwar auf fehr gefährliche Weiß jene alte Freund, benen man ohne einige Maak zu halten, eine gewisse Vertraus lichkeit entziehet, in dero Besit sie sich befinden. Aber ohne mit solchen blatz ter Ding zu brechen, und ohne seine Kaltsinnigkeit allzu klar an ben Tag zu legen, kan man gar wool gewiffe gant gelinde Weeg, und unvermerdte Mitt len ausfindig machen, derlen vorhin gepflogenen Umgang zu mäßigen. Man

Man besuchet sie ins besondere, man unterscheidet sie gang kanntlich von des nen Salb : Freunden, man öffnet ih: nen sein Bert über gewisse Sachen, von welchen einen vernünfftig und tlus gen Rath zu geben, und mit uns eis nerlen Sinns zu senn eine irrdische, und bloß nach der Welt eingerichtete Aufrichtigkeit und Freundschafft hins langlich ift, obwohlen wir auch in jes nen Sachen, in welchen sie mit uns übereinstimmen, weit reinere und bos bere Beweg: Urfachen baben, als sie. Man dienet ihnen endlich ben vorfale lenden Gelegenheiten; man laffet nicht ab, ihnen alle Zeichen einer aufrichtis gen Freundschafft zu geben, jedoch ohe ne sein Hert ihnen völlig anzuvertrauen. Ohne difer Vorsorg befindet sich alles in Gefahr: Und wann man nicht gleich Alnfangs herthafft Die Oberhand ge: winnet, um sich in seiner Fromm: und Gottfeeligkeit von seinen irzdisch ges sinnten Freunden fren, und unabhans gend zu machen, so haben wir eine folche Frommkeit, die einen nachst instehenden

stehenden Untergang betrobet. Wann ein mit solchen iredisch gefinnten Freuns den umgebener Mensch einer sehr ges brechlichen Natur ift, wann anben feis ne Gemuths: Neigungen leicht entzins det werden, so ist es gewiß, daß auch seis ne aufrichtigiste Freund ihn auf den vo: rigen Weeg zuruck ziehen werden. Ich gebe zu, daß sie gut, ehrlich, und ge: treu sennd, daß sie alles dasieniae bes fiten, was eine Freundschafft vollkom: men machet; aber hiermit ift einem solchen Menschen nicht geholffen; dann für ihn seynd sie ein wahrhafftes Gifft. Je holdseeliger, und liebreicher sie sennd, desto mehr sennd sie zu beförche ten. Jene Freund aber, die derlen schähens wurdige Eigenschafften nicht besißen, muß man ganglich aufgeben, und aufopfferen. Gludfeeliges Opfe fer, welches uns so wenig Roften, und uns eine so koftbahre Sicherheit für unser ewiges Deul zu wegen brine gen wird!

6. Die

s. Die Erwählung gewisser Zeit/ um allein mit GDTT beschäfftiget zu seyn.

De Chen dem aber, daß wir in Ers wählung deren Persohnen, mit denen wir umgehen, groffe Vorforg gebrauchen follen, muffen wir uns weis ters bin gewiffe Stunden vorbehalten, um wehrend selbiger Zeit mit GOTT allein in dem Gebett zu handlen. Menschen, die in wichtigs und anses bentlichen Alemtern fteben, haben fo vile unumgänglich nöthige Pflichten zu erfüllen, daß ihnen keine Zeit übrig verbleibt, mit GOTT zu reben, wann sie nicht bedacht sennd, einen guten Gebrauch von der Zeit zu machen. Wann einem nur ein wenig mit Kurts weilen bedient ift, so findet man die Stunden nicht wieder, weder jene, Die für BOTE, noch jene, die für den Rächften bestimmet sennd. Man muß derowegen steiff darauf seyn, um ihme selbst eine Regel und Ordnung zu mas chen.

chen. Die Strengigkeit in Beobach: tung berofelben scheinet übermäßig zu fenn; aber ohne dieselbe verfallet alles in Verwürrung; man wird Ausschweif: fend, man laffet ab von seinem Enfe fer, man verliehret feine Rrafften, man entfernet sich gank unvermerckt von GOTI, man nimmt Theil an als lem, mas gefallet, und die Abirrung, in welche man verfallet, vermercket man nicht eher, als bis man in diesels be würcklich dergestalt gefallen ift, daß man fast alle Hoffnung verliehret, aus disem Verfall widerum guruck kehren zu konnen. Wir muffen bitten, und Das Gebett ift unfer einkie GOTT sen gebenedent, aes hen!. der mein Gebett nicht abgewisen hat, noch seine Barmherhigkeit mir entzos gen, damit ich getreu sene, alle Ges schäfften und tägliche Werck in gesets: ter Ordnung mit folder Standhafftige

teit zu halten, welche von nichts, und zu keiner Zeit könne wan; dend gemacht werden.

Register



# Register

### Deren Materien.

jngang und Theilung des ganz hen Wercks, daß wir nehmlich drenerlen Erforschungen vornehmen follen, um zu sehen, ob wir eine rechtschaffene Undacht, und Fromms keit besitzen.

Fol. 3.

## Wrster Theil.

Erste Untersuchung der Andacht/ Fromm : und Gottseeligkeit, in so weit selbe GOTT den Allerhöchsten zum Gegenwurff hat, worinn ges handlet wird.

Von der Lieb zu Creuk und Lenden. 10.

#### Register.

| Won dem Tod.              | 19 |
|---------------------------|----|
| Won dem Gebett.           | 29 |
| Bon der Uneigennühigkeit. | 34 |

## Bweyter Theil.

Zwente Erforschung / in so weit dieselbe und selbst zum Gegenwurff hat, worinn gehandlet wird.

| Won dem Enffer.      |        | 41          |
|----------------------|--------|-------------|
| Won der Klugheit     |        | 48          |
| Won der Frommkeit    | aus    | natürlicher |
| Beschaffenheit       |        | . 54        |
| Von denen Freundsche | afften | 63          |

### Britter Theil.

Dritte Erforschung unseres Vers fahrens in Betreffung unseres Nächstens, worinne gehands wird.

Von der Demuth.

69

Won

#### Register.

| Von | denen guten Wercken. |      | 75 |
|-----|----------------------|------|----|
| Von | Creuf und Lenden.    | 1, 1 | 78 |

#### Tractat

Don dem

## Bebett.

| Rechter Begriff bes Gebetts                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 84   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Beständiges Gebett.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 86   |
| Zwen Ding erhalten den Beift bes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ges  |
| betts                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 89   |
| Das geistlichen Lefen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 90   |
| Von dem mündlichen, wie auch in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ners |
| lichen Gebett, oder Betracht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ung  |
| THE RESERVE TO SERVE THE PARTY OF THE PARTY | 92   |
| Weiß und Manier zu betrachten Verschiedene Lehren von denen 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 96   |
| Verschiedene Lehren von denen 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | rten |
| zu befrachten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 98   |
| Gebrauch beren heiligen Sacrat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | nen: |
| ten.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 102  |
| Won denen geiftlichen Exerciten.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 103  |
| 281                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | on   |

Register.

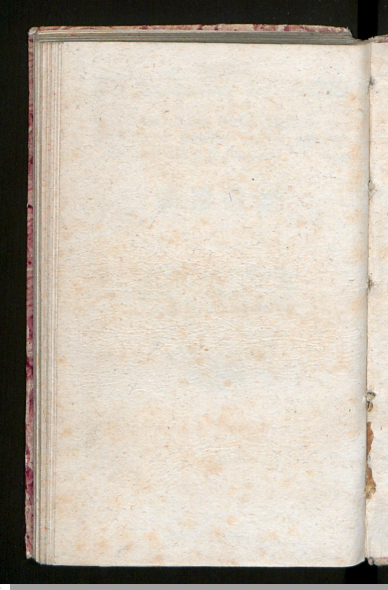
Von Versammlung des Gemüths Erwählung deren Gesellschafften 105 Erwählung gewisser Zeit, um mit GOTT allein zu handlen. 109

WAR Z











21F20

107P

Bibl. der Franckeschen Stiftungen Halle



Ha33\$0158860

