

## Franckesche Stiftungen zu Halle

# Ioannis Meisneri, S.S. Theol. Doct. Te Prof. Pvbl. In Academia Vitembergensi Theologia Natvralis

Meisner, Johann
Vitembergae, MDCCVI.

#### VD18 90851714

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

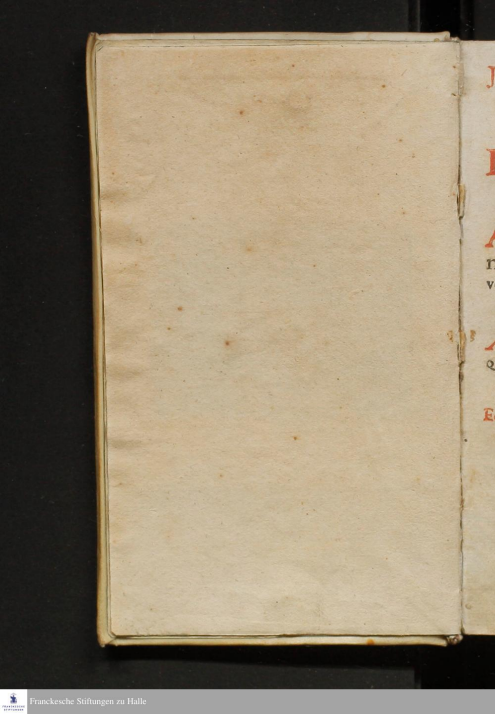
For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

<u>urn:nbn:de:gbv:ha33-1-219527</u>









### IOANNIS MEISNERI,

S. S. THEOL. DOCT. TE PROF. PVBL.
IN ACADEMIA VITEMBERGENSI

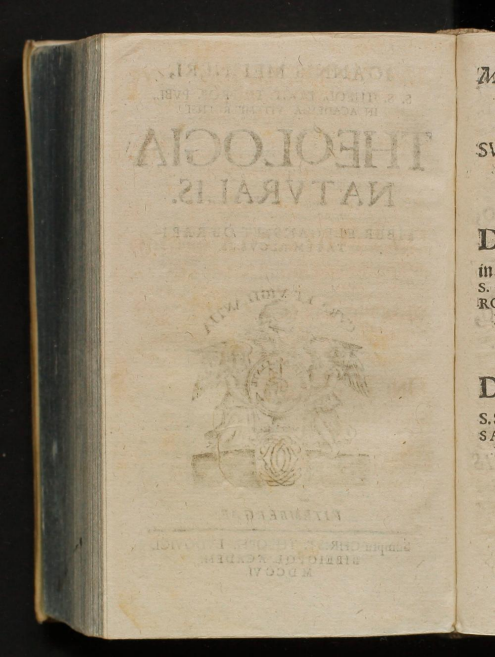
# THEOLOGIA NATVRALIS.

LIBER ELEGANS, ET OB RARÍ=, TATEM RECVSVS.



VITEMBERGAE,

Sumptu CHRIST. THEOPH. LVDOVICI. BIBLIOPOL. ACADEM. MDCC VI.



MAGNIFICIS, REVERENTIS-SIMIS, CONSVLTISSIMIS, NOBILISSI-MIS AC SYMMIS VIRIS

SVPREMI SYNEDRII ECCLESIA:
STICI ELECTORALIS, QVOD DRESDAE EST, PRAESIDI AC CONSILIARIIS EMINENTISSIMIS,

# DN. FRIDERICO A Metfoy

in Reidenbach & Triefen TOPARCHAE, s. CAES. MAIEST. CONSILIARIO, IMPER. ROM. ARCHITHESAVRARIO, SERENISS. SAX. ELECTORI A CONSILIIS SECRETIORI-BVS, ET IN SENATV ECCLESIASTICO PRAESIDI &c.

# DN. IACOBO VVELLERO,

S.S. THEOL. DOCT. SERENISS. ELECT.
SAX. A CONCIONIBUS AVLICIS PRIMARIIS, CONFESSIONIBUS SA
CRIS, ET CONSILIIS ECCLESIASTICIS &cc.

DN.

## DN. AEGIDIO STRAVCHIO,

S.S. THEOL. DOCT. ECCLES. DRESD.

AD D. CRVCIS PASTORI, AC VICINARVM SVPERINTENDENTI VIGILANTISSIMO AC CELEBERRIMO, &c.

## DN. FRIDERICO TVNZELIO,

ICTO, CAES. PALAT. COMITI ET SE-RENISS. ELECT. SAX. AB APPELLA-TIONVM CONSILIIS &c.

## DN. Io. LVDOVY. COPPELIO,

ICTO, ET SERENISS. SAX. ELECT. CONSILIARIO, &c.

DM IACORD VVELLERO,

8

mN

op gn cu

to

re

DOMINIS AC PATRONIS MEIS COLENDIS DEMISSE AC VENERANDIS,

S. D.

SICI





Ræclare de re Theologica, & universa adeo Ecclesia meriti sunt, qui pro veritate Christianæ Reli-

gionis & olim contra Paganismum, & hodieque adhuc contra Muhammedanos & atheos decertant. Nam quo major impietas est, eo plus operæ ac diligentiæ in ea oppugnanda ponendum, accuratiusque cum illis agendum, qui, nisi damnato erroneo idolorum cultu, veram religionem amplecti non possunt. Sicut enim in curatione canonica e-)(3 vacua-

vacuari primo corpus humanum,& noxios humores expelli oportet; ita fieri nequit, ut quis, priori doctrina relicta, novam aliquam amplectatur, nisi ostendatur prius, eam, quam nunc fover, falsam & rejiciendam esse. Quicunque igitur paganum aut idololatram ab idololatria ad unius veri Dei cultum pertrahere velit, hoc ante omnia accurate sibi agendum existimare debet, nt idololatriæ impietatem, stultitiam ac vanitatem oftendat, five hoc per argumenta philosophica ex lumine naturæ deprompta, sive per ipsum verbum Dei fiat. Etstenim hodie, postquam religio Christiana totum ferme orbem occupavat, paganismo passim abolito, & ad feras tantum barbarasque gentes ablegato, non videatur adeo necessaria vetus illa contra

Problem po no fid tra

co

en fe & nu

ad

no ter ini

pe pr

contra impios & paganos disputandi ratio, sufficiatque solum verbum, Prophetis & Apostolis peculiariter olim a Deorevelatum, ac ejus justa postea in literas redactum, tanquam norma & regula docendi mysteria fidei, ac errores sanz doctrinz contrarios refellendi, imo hoc ideo proprie traditum sit, ut nobis viam ac rationem, tum ad Ecclesiam, tum ad æternam beatitudinem deveniendicommonstret, tantaque vi per se pollear, ut ipsos etiam ethnicos & gentes maxime barbaras, quod nulla unquam Philosophia potuit, non tantum ad honestatem & virtutem civilem, sed tantam etiam vitæ innocentiam & fanctitatem perducat, ut, qui antea scelestissimi ac pessimi erant, una hujus doctrinæ prædicatione, optimi, continentiffi-) (4 mi

a

i

e-

179,

<u>i</u>-

2-

)=

Ta-

2-

nt-

ac

ar-

ne

m

ie.

m

no:

m

on

lla

tra

ple

ti

in

qu

m

ca

22

fti

mi, omniumque rerum humanas rum contemptores evaderent, seque totos verbo divino deinceps dedolandos traderent, sicut ex Actis Apostolorum & rota historia Ecclesiastica notum est: Nihilominus tamen nec ista semper adhiberi potest, nec altera illa prorsus estabjicienda, non tantum propter atheos & infideles, qui nec verbum Dei, nec, quæ hoc nititur, divinam revelationem ullatenus amplectuntur, sed & propter alios, qui, professione quidem Chris stiani in Ecclesia vivunt, animo tamen impii & athei sunt, ac denique propter pios ac fideles ipsos, qui ad eruditionem sibiacquirendam gentilium scripta nonnunquam evolyunt, ut antidotum habeant adversus venenum, quod in sapientissimorum ethnicorum lucubrationibus ple

RANCKE

plerumque latet. Utroque igitur nomine ad os obturandum impietati & usurpata olim contra ethnicos sunt, hodieque adhuc utiliter contra impios usurpari possunt, quacunque vera ac fidei nostra accommoda Philosophi dixerunt, ut Augustinus air lib, u. de doctr. Christ. cap.XL.nec folum formidanda non sunt; sed ab eis etiam, tanquam injustis possessoribus, in usum nostrum vendicanda. Sicut enim Ægyptii, pergit, non solum idola babebant, & onera gravia, que populus Israel detestaretur & fugeret, sed etiam vasa atque ornamenta, quaille populus exiens de Agypto sibi potius, tanquam ad usum meliorem, clanculo vendicavit: sic doctrina omnes gentilium, non solum simulata & superattion

ıę

)=

1=

a-

en

ec

pp

S,

OC

2=

er

rig

2-

ue

ad

n=

ol-

ere

0

US

Ca

stitiosa figmenta, gravesque sara cinas supervacanei laboris habent, qua unusquisque nostrum debet abominari atque devitare, sed etiam liberales disciplinas,usuiveritatis aptiores, & quadam morum pracepta utilissima continent, deque ipso uno Deo colendo nonnulla vera inveniuntur apudeos, & quo perverse ad obsequia Damonum abutuntur, debet abeis aufferre Christianus ad usum justum pradicandi Evan-Hæcs. Augustinus, qui ea, quæ tum contra veritatem cœlestem pugnare debebant, nunc ad veritatem illam defendendam & contra errores atque impietatem propugnandam advocare juber: non ut propter illa argumenta & rationes ex naturæ principiis deductas proprie

prio fia

gic fur tar

cul can dif

ftu tej

pl

fer di

V.

prie & principaliter doctrinæ Christianæ fides habeatur, hoc enim demum propter ipsum verbum Dei fit, fed ut oftendatur, ethnicorum religionem meram impietatem & absurditatem continere, ipsique porro tanquam externo quodam adminiculo ad Ecclesiam quasi manuducantur, ficut hoc Samaritanis accidisse Joh. IV, 39. 41. 42. legitur, quorum multi crediderunt in Christum, propter sermonem mulieris, testantis ac dicentis, certe dixit mihiomnia, qua feci. At multo plures crediderunt propter sermonem ipsius, & illi mulieri dicebant: non amplius propter tuos fermones credimus, ipsi enim audivimus, & scimus esse vere Servatoremillum mundi, Christum. ka Paullus Apostolus naturalibus argumen-

a-

m

es.

28-

m

13-

n-

a-

le-

le-

ad

77-

ea,

m

2-

ra

U-

ut

es

0-

ie

gumentis, adducto etiam Aratipoetæ testimonio, contra Athenienses disputabat Act. XVII, 23. 24. Certe, si nulla alia, hæc saltem utilitas inde existit, ut de cultu idolorum subdubitare incipiant, sicut Augustinus, cum adhuc Manichæus effer: S. Ambrosium Mediolani primum audiebat, & exejus sermone hoc lucrabatur, ut intenderet animum, si quo modo posset, certis aliquibus documentis Manichaos convincere falsitatis, ut ipse de se commemorat lib. V. Confess. cap. XVI. Itaque Academicorum more, pergit, sicut existimantur, dubitans de omnibus, atque inter omnia fluetuans, Manichaos quidem relinquendos esse decrevi, non arbitrans eo ipso tempore dubitationis mea in illa secta mibi permanendum Jop VI

do po fid

Ch fib tiv

tha Cta zer

Ap faa pe

pe fcr ip

dum esse, cui jam nonnullos Philosophos praponebam. Idem libb. VI,VII,& VIII, prolixerefert, nec Manichæum se nec Catholicum suisse, donectandem cap. XII. libr. VIII, deposita omni dubitatione, susciperet sidem Christianam.

Vnde & iisdem argumentis jam olim, in propugnanda religionis Christianæ veritate, cum insidelibus sibi experiundum censuerunt primitivæ Ecclesiæ Doctores, Justinus Martyr, Athenagoras, Tertullianus, Athanasius, Cyprianus, Arnobius, Lactantius, Eusebius, Gregor. Nazianzenus, & plerique omnes, quorum Apologiis contra ethnicos in universantiquitate vix doctius quicquam perscriptum extat, aut copiosius suit pertractatum: Hi non tantum ex scriptura, verum etiam philosophia ipsorumque ethnicorum libris, quicantiquitate.

e= les

,fi

de u-

IS,

n-

va-

CU-

ere

10ta-

git,

de

Au-

in-

·bi-

nis

en-

um

Tic

tui

ve

Pa

tri,

rar

ha

un

do

da

ho

qu

Jur

quid vel excogitatum ab ipsis, velex tradicione majorum haustum erac. & ad confutanda dogmata corum aut stabiliendam Christianorum fidem ullo pacto conferre aliquid poterat, summo studio & industria conquirebant, tantaque felicitate, tam dextre ac nervole contra ethnicos & idola disputabant, ut non tantum Deorum templa cultumque idololatricum everterent penitus, sed & magnam, veritate paulatim caput extollente, religioni nostræ accessionem facerent. Atque hæ causæ me quoque permoverunt, ut quicquid vel olim ab antiquis patribus, vel etjamnum hodie a Scholasticis Doctoribus aliisque ea de re disputatum esfet, exiguo hoc, uti videtis, volumine comprehenderem. Quare autem vobis, MAGNIFICI ET EXCEL-LEN

-

( ) ol ( ( )

LENTISSIMI DOMINI, lucubrationes has offeram, causs non longe adeo mihi sunt arcessendæ. Non tantum enim ipsi scientiam Theologicam & non fucatam in Deum pietatem, veræque religionis cultum, ut par est, æstimatis & colitis, verum etiam Serenissimo Principi, Patriæ Patri, ad latus, & universæ Patriæ nostræ quidam quasi tutelares Dii positi, tum Ecclesias harum terrarum, tum præcipue celeberrimam hanctoto orbe Academiam, omniumque in ea discentium pariter ac docentium studia, velut ex alta quadam specula, inspicitis. Quarenon hoc tantum, sed & reliqua nostra, qui & quamdiu in Patria vivimus, jure quodam vestro vobis debentur. Necingratum vobis esse alias solet, quicquidad S. S. Theologia accuratius

lex

rat,

um

fi-

po≈

tria

ate,

ni-

an-

que

led

put

slio-

me

uid

let-

cto-

ref-

nine

tem

EL-EN-

tius studium, & præparandos juves num animos ulla ex parte conferre aliquid potest. Vnum igitur hoc, quanta possum observantia, oro a Vobisarque contendo, ut qualecunque hoc pignus mez erga Vos observantia, una cum ignoto plerisque Vestrumauctore, animo benevolo Deum Opt. Max. ex afulcipiatis. mimo veneror, ut & vos servare diurissime incolumes & confilia Vestra in miseræ & tantum non collapsæ Patriz emolumentum dirigere clementer velit. Scribebam Vitemb. Calend, Jul. Anno clo lo CXLIIX.

> Virtutibus maximis & gloriosissimis Nominibus vestris addictus perpetuo atque devotus

> > TOANNES MEISNERVS

an

bu.

tat

inn

Sec

que





vea rre OCS

0 2

un-

er-

que

rolo x a-

liu-

(tra

iplæ

cle-

mb

dan

rio-

tris

que

VS

Nimus nobis est, bono cum Deo, e a quæ de notitia DElex lumine & principiis naturalibus deprompta a Philosophis explicari solent, ag-

gredi, eaqve compendio tradita denuo sub incudem Disputationis revocare. Libet autem afferre non ea tantum, que ab aliis recte bactenus tradi consueverunt, sed catera etiam, in quibus anon paucis prastantissimis scriptoribus, recentioribus aque, ac vetustioribus, erratum est, non quidem ideo, quod, novatorum more, contempta antiquitate, cornicum oculos configere, cuncta innovare, recte constitut a & tot retro seculis a doctissimis quibusque approbata labefact are ac evertere, aut denique parum modeste de veterum sententia judicare velimus; sed ut veritatem boc modo,quain medio posita est, ex illo Democriti puteo, in lucem protraberemus. Et occuparunt quidem boc argumentum viri eruditi atque illustres, & persecuti praclare sunt, quan boc genere sibi explicanda sumpserunt, prater cateros tamen Scholastici Doctores, inprimis Petrus Lombardus, sententiarum magister, ac &piscopus Parisiensis, itemque Thomas, Aquini Comes, & Scholasticorum princeps, prima parse Summa Anglica in banc materiam incumbunt, camque sibi propriam quasi fecerunt. Quare opera pretium fuerit, iis examinandis improbum laborem impendere, at que adeo brevi,& quantum fieri poterit, perspicuo sermone ostendere, quid verum in iis, aut falsum reijciendum item, aut amplectenaum, videatur. Quodeum neminem facile vitio nobis daturum confidamus, tumiphilli agre ferre non debent, si, idem, quod in aliorum scriptis examinandis sibi sumunt, in suis sibi ferendum, cogitabunt.

Etfi

m

fer

bu

qu

fec

ter

ide

pt

nil im Do no co fig

ad

I.



ine

que

boc

te-

Pe-

· E-

ini

ar-

1 m3 -

unt.

ndis

bre-

20220

ijci-

tur.

risph

ient.

ndis

unt.

Eth

Tsi Deus immortalis, inde a principio & ipsis hujus universitatis primordiis, aperte ac perspicue sese revelavit, & tum naturam suam, essentiam ac voluntatem, tum omnia, quæ nobis scitu ac creditu ad salutem necessaria sunt, in

verbosuo per Prophetas & Apostolos inculcavit, nihil uti ad ejus perfectionem, quantum quidem in hac imbecillitate opus est, addi ulterius possit; Ipse ille tamen præterea naturæ lumen mentibus nostris in ipso ortu nostro inferuit, ut ejus beneficio multa de ipfo ac aliis rebus naturaliter cognoscamus. Hoc enimest, quod Apostolus, non tantum, quod Deus sit, fed etiam invisibilia ejus, hoc est, æternam potentiam, gloriam & incorruptibilitatem, naturæ ductu investigari, & ex eo fœdam ethnicorum idololatriam redargui posse, asserit, ita, ut propterea, ethnicos inexcufabiles futuros, dicat, nihilque habere amplius, quod ignoranciæ ac impietati suæ prætendere possent, qui, cum, Deum aliquem effe cognoscerent, ipsum tamen non ut Deum, & ut ejus majestate dignum erat, coluerunt. Donum profecto, quo nullum infignius post cœlestia oracula humano generi obtigiffe, omnes omnibus seculis docti judicarunt, ad quod non ducit, sed rapit nos natura nostra,

A 2

### QUÆST. I, AN SIT COGNITIO

& cui nemo rectenatus rationeque ac intelligentia præditus unquam fe fubducere potuit magis, quam ipfi universi orbis hujus theatro.

Dicitur communiter Notitia naturalis. ex concreata primitus parentibus nostris, fed deinceps turpiter amissa, imagine DEI, cujus illa vestigia & rudera quædam continet residua, unde & reliquiæ imaginis divinæ a Theologis, a Jureconfultis vero lex, seu jus naturæ, & a Philosophis nowaj čevotaj, principia & axiomata nobifcum nata, itemque δίκαιον εμψυχον appellari solet. Naturalis autem non tam inchoative, qvod potentia & aptitudo quædam natura. lis sit, quæ per discursum ex creaturarum consideratione hauftum se exerat, ut postea ostendemus; quam originaliter & inhæsive, quod non ex peculiari a DEO facta revelatione, fed ex ipfa natura, tanquam propinqua caussa proficiscatur, hominique quamprimum in hanc lucem editur, insit, ac per ipsum postea naturaliter in posteros propagetur, ficut naturale homini est, videre, ridere, intellectum ac voluntatem aliaque fimilia habere, quo respectu etiam lex nacura innata & cordibus inferipta ab Apostolo dicitur.

Multa vero tam theoretica, quam pra-Clica, ad notitias istas pertinent: & Theoretica quidem, quod Deus sit, quod sit unus, justus, 2ternus, omnipotens, incorruptibilis, sapientissimus, qui omnia, quæ nos gerimus, audiat ac vi-

deat.

m eff

læ

qu

ac

110 no

qu

un re

re

de

Cæ

de

feu

mi qu

qu

CO

te de

mı tis

TI

ho

rai

deat, item quodlibet est, aut non est, totum est majus sua parte, & similia; Practica vero, Deum esse colendum, parentes honorandos, neminem lædendum, suum cuique tribuendum, & id genus alia. Nos tamen, omissis cæteris, ea saltem, quæ de Deo ejus que cognitione ex natura erui ac deduci possunt, pertractabimus, cum pars illa notitiarum naturalium sit omnium præcipua & nobilissima, ex qua reliquæ, tanquam ex sonte quodam perenni, sponte emanant: nam, si, Deum esse, non credas, qui sit vindex scelerum, ac remunerator recte sactorum, quomodo aut eum recte colas, aut ab injuria proximi abstineas? Unde, hac doctrina recte ac legitime tradita, quid de cæteris sit sentiendum, proclive erit deducere.

IV. Tres autem in universum Questiones de ea proponemus. Ac primo quidem το ότι, seu Annotitia de Deo naturalis detur, ostendemus. Deinde το τίτς, Quid illa sit, ac denique το ποιου, μα) το διότι, Qua & Qualis sit, & quousque homo ejus benesseio pertingere queat, considerabimus. Cognoscendum enim est ante omnia, an res sit, de qua disputatur, priusquam

de reliquis aliquid aggrediamur.

V. Neque tamen nunc ea argumenta afferemus, quæ ex verbo Dei & revelatione Prophetis & Apostolis fasta hauriuntur, quæque a Theologis addusta jam sunt, & in libris eorum hodieque passim leguntur. Etsi enim Scriptura sacra non ea tantum dogmata pandat, quæ na-

3 tu-

1-

it

50

d

la

a,

a

1-

ta

1-

1-

a -

fi-

e-

n

fa

a -

m

in

ni

m

a-

lo

a-

ca

P-

Ti-

/1-

ac,

pta

qu

pr

ve

cie

liu

ari

ga

na

cr

ve

ne

tu

tic

gn

101

bu

fur

fid

pr

pre

ftr

de

de

ur

turali rationi impervia funt, & per peculiarem gratiam DEI ac Spirito fancti nobis innotescunt, qualia sunt omnia mysteria fidei de Trinitate personarum in divinis, de mysterio incarnationis, & quæ ex iis pendet, æterna nostra salute, fed ea etiam, quæ naturaliter de Deo cognoscuntur, & ex principiis naturaliter notis erui alias poffunt; etfi item longe certior & exquifitior DEi & rerum divinarum notitia sit, quæ ex verbo DEi, quam quæ naturæ ductu paratur, quod illa ex lumine revelationis longe eminentioriac nobiliori, quam lumen rationis est, oriatur, non tamen ideo limites scientiarum movendi, aut objecta ac principia diversarum disciplinarum confundenda funt, præcipue cum contra infideles, aut alios impios & atheosest disputandum, qui nec verbum DEi,nec, quæ hoc nititur, revelationem divinitus factam, amplectuntur. Unde & a primis Ecclesiæ seculis prisci illi Christianæ fidei antistites ac impraomisai, S. Irenæus, omnium ferme antiquissimus Ecclesiæ Doctor, toto lib., contra hæreses, Justinus martyr Apolog II, ad Antoninum Pium, Athenagorasitidem Apologia, quam ille legationem pro Christianis susceptam vocat, Tertullianus, Lactan. tius, Theodoretus, Augustinus, & alii, ex ipsorum ethnicorum scriptis impietatem & idololatriam gentilium, cum magno nascentis Ecclesiæ commodo, profligarunt. Et, quamvis plerique eorum mox alia ex libris prophetarum deprompta

pta subjungerent, id tamen ideo factum non est, quod argumenta naturalia vel non vera, vel paris prorfus auctoritatis esse cum Scriptura sacra, aut verbum DEi dogmata omnia & credenda sufficienter non complecti, statuerent, sed, ut eo facilius expugnarent, quorum errores utroque illo ariete impeterent. Nec fieri aliter tum poterat, quippe quibus propositum erat, non tantum paganismi absurditatem demonstrare, aut doctrinam de Deo inculcare, ut scibile qvid, sed & ut credibile & articulum fidei, per quem fides in animis auditorum accenderetur, quod ex folo Dei verbo fieri potest. Fides enim eorum est quæ creduntur, non propter ullam demonstrationem, sed propter auctoritatem Dei dicentis, qui mentiri non potelt; quæ autem ex natura petuntur, autaliasexactis & accuratis demonstrationibus nituntur, non fidem, fed scientiam, gignunt, nec articuli fidei proprie funt, fed articulorum illorum quædam quafi primordia, feu, ut S. Thomas p.1,q.11,art. 11, ait: Deumeffe, & alia bujusmodi, que per rationem naturalem nota possunt esse de Deo, ut dicitur Rom, i, non sunt articult fidei, sed preambula ad articulos. Sic enim fides præsupponit cognitionemnaturalem, sicut gratia naturam, & ut perfectio perfectibile. Nibil tamen probibet, subjungit, illud, quod secundum se demonstrabile est & scibile, ab aliquo accipi ut credibile, qui demonstrationem non capit. Nos autem, quia nec de revelatione proprie dista nunc agimus, nec, unde aut quomodo Deus fidem peculiariter in anı-

m

It,

ite

0-

te,

ın-

ias

Or

er-

od

ac

on

aut

um

ifi-

ım,

ve-

ade

mæ

,0-

tor,

po-

siti-

hri-

lan-

pfo-

00-

efiæ

ique

om-

pta

animos fidelium impluat, oftendimus, igitur ne metas nobis propofitas excedamus, ea faltem argumenta, quæ ex naturali lumine depromuntur, & bonam partem a Philophis gentilibus excogitata funt, in medium adducemus, cætera, quæ ex verbo Dei, aut ex reliquiis imaginis Dei, petuntur fublimiori disciplinæ relinquentes.

ti

C

TE

m

q

00

CL

d

d

d

n

mon.

VI. Atque, utad rem ipsam ac primam Quæ-Stionem accedamo, Verum, Deum effe, ope luminis naturalis investigari ac cognosci possii? digna ea est, & cumprimis necessaria, ut paulo accuratius explicetur, præcipue cum non olim tantum de ea disputatum sit, & in partes itum, sed nec hodie quidem inter omnes usque adeo conveniat, quin vel tota quæstio, vel saltem magna ejus pars, negetur. Sane jam olim Plato minus reste hæc explicavit. Etsi enim ille notitiam Dei naturalem recle astrueret, in eo tamen erravit, quod, non Dei duntaxat, sed omnium omnino rerum, cognitionem homini innasci, censeret, eamautem delitescere, & quasi oblivione sopiri, cum nascimur, deinde successu remporis ex profundo somno reviviscere, unde &, cum aliquid difcimus, nos non simpliciter discere, sed recordari potius, nec novam acquirere scientiam, sed ante habitæ reminisci, totam denique cognitio. nem nostram nihilalitud, quam reminiscentiam, esse, uti id ex ipsius Platonis scriptis, præcipue Phædone, Menone, & lib. X, de Republ, Alcinoo lib. de doctrina Platon. cap. IV. Proclo comm. in Alcibiad. Platon. de an. & dæ-

bil

mon. Marsil. Ficino comm. in Platon. orat. VI, cap. XIII, Coelio Rhodig. lib. X, antiq. lection. cap. XVI, & lib. XX, cap. IX, constat. Cui opinioni stabiliendæ, Plato novam hypothefin ex Pythagoræ schola jacit, de animarum creatione ac μετεμψυχώσει, qua in re deceptus est summus Philosophus, dum, animam cœlitus in hoc corpus deferri, eique tanquam carceri ad tempus includi, exiltimavit, ac postea migrare de corporibus vetustate ac morte confectu, & infinuare se novis ac recens natu, & easdem semper renasci, modo in bomine, modo in pecude, modo in bestia, modo in volucre, quemadmodum & ipfins, & affectarum, fententiam Lactant. lib. VII, Divin. Instit cap. XII, extr. describit, Hunc præceptoris sui errorem Aristoteles quidem recle confutavit, uti pleraque Platonis folet, fed, dum, omnium rerum intelligentiam homini ingenitam esse, recte negat, ipse imprudens in contrarium errorem prolapfus videtur, &, hominem nullarum rerum, cum nascitur, cognitionem afferre, existimavit, sed intellectum nudæ tabulæ instar habere, cui nihil dum inscriprum fit, inferibitamen quidvis possit, ubi ætas provehitur, unde & lib. III, de an. cap. IV, ait: Δυνάμει πως έξι τα νεητά ο τές. α Λλ' έντελεχεια Boer, meir av un voes. Deid stuc, Gomepit yeauματείω, ω μηθεν υπάρχει έντελεχεία γεγραμμέvov, onee comBaiverentite te. Intellectus potentia quodammodo ipsaintelligibilia est, actu vero ni-A S

rne

ar-

ur,

ogi-

eex

un-

uæ-

inis

eft,

ex-

e ea

odie

niat,

ars,

hæc

ura-

iod,

um,

nau-

cum

fun-

d di-

orda-

fed

litio.

tiam,

ipue

Alci.

oclo

dæ-

non.

50

Senj

fini

201

gn

ani

gai

far

VI

Si

an

ca

tai

cl

P

n

p

n

21

10

n

p

2

bil est eorum, anteaquamintelligatipsa. auteminipsonibilesse, perinde, atque in tabula nibilest actu scriptum antea, quam in ipsa scribatur: boc enim in ipfo fit at que accidit in intellectu. dum præceptorem discipulus reprehendir, ipse in eodem luto hæret: Si enim nihil in intellectu est, sed omnium rerum notitia sensu aut experientia acquiritur, certe nec principia omnium prima, nec ipía lex naturæ cordibus hominum inscripta erit, vel, si inscripta est, ut equidem prorfus credo, aliquid faltem in intellectu fuerit. Quare, uti non omnia a nativitate statim cognoscimus, ita nec rursus omnia ignoramus,

unid fue loco probabimus.

VII. Cæterum, longe pejora, fi non & abfurdiora, alii nonnulli ex Christianis docuerunt: certe intolerabilis prorfus est, impietasne dicam, an nequitia, Petri de Alliaco in I, dist. III, q. III, Joh. de Baffolis in I, dift. II, q. 1, art. III, & dift. III, q. I, art. III, Majoris dist. III, q. I, Casparis Casalii lib. I, de quadripartita justitia, ita totam Dei notitiam interpolantium, ut, ne quidem a posteriori demonstrari posse, dicant, ut Bellarm. lib. IV, de grat. & lib. arb. cap. II, Greg. de Valent. T. I, Difp. I, in Thom. quæst. II, punct. II, Tanner. Disp. II, q. I, dub. III, Pesant in I, part. Thom. quæst. II, art. II, disp. I, agnoscunt: Suarez etiam, T. I, in Thom. I. I, de div. essent. c. I, n. 15, modernos sentire, ait, posse veritatem banc, quod Deus sit, ex creaturis multum suaderi,

& cum magna probabilitate, etiamfi evidentem assensum non prabeat, quia illa persuasio est satis, ut sint mexcusabiles, qui non assentiuntur, vel Deum non glorificant, ut verum Deum. Hæc ita illi, digni profecto, qui ethnicis aut paganis accenfeantur, certe iplis paganis stupidiores, qui ea negant, quæ nec Aristoteles, nec quisquam alius faniorum gentilium unquam in dubium vocavit, idque tam certum est, ut ex Pontificiis dochissimi quique eorum sententiam, ut erroneam, temerariam, & gravi censura dignam, traducant: quare operæ pretium non est, in iis refutandis diu immorari, præcipue, cum nullas affeclas & patronos invenerint, nifi, quod novi in Polonia & Tranfylvania Samofateniani idem nunc afferant, qui, uti pleraque alia, recle jampridem tradita, de industria labefactarunt, ut nihil ferme, præter appellationem, cum Christianis commune habeant, ita nec hanc partem ita approbare potuerunt, quintotam propemodum, quantum in ipsis fuit, una litura inducerent, & sua ei placita substituerent. Audiantur nunc duo tantum eximii ipsorum Doctores Faustus Socinus, & Christophorus Ostorodus. Et Socinus quidem, in prælect. Theol. cap 11, expresse scribit: Recepta bodie sententia est, bomini naturaliter ejusque animo insitam esse divinitatis alicujus opinionem, cujus vi cuncta regancur ac gubernentur, quaque bumanarum rerum inprimis curam gerat, bominibus consulat atque prospiciat. Et

rtet

a ni-

tur: Sed

iple

ectu

pe-

ium

lum lem

fue-

atim

nus,

fur-

int:

am,

III,

aris

tam

m a

rm.

Va-

.II.

art.

int:

ent.

tem

leri,

65

Et hanc sententiam ille falsam esse dicit. Ostorodus vero adhuc apertius, in Institut. germ. cap. 1, p. 10, Wir wollen von dem auch etwas fagen / ob es auch war sey/ daß der Mensch von Matur fo wenfe gemefen, und noch ist fen, daß er auß der bloffen Betrachtung der Schöpffung/ 65 Det und seinen Willen, ohne sonderliche gottli= che Offenbahrunge hab erkennen konnen? Wir halten es darfur/ daß es falsch sen. Et paulo post: Daf aber die Menschen von GOttloder von der Gottheit / etwas wissen/ daß haben sie nicht von Natur, noch auf der Betrachtung der Schopf. fung/ sondern von horen sagen/ sintemahl sich 63Ott von anfang den Menschen offenbahret hat. Bu welder Behor aber foldes nicht getommen ift/ die haben leichtlich wol gar feine opinion oder Ge-Dancken bon irgend einer Gottheit/wie zu erfeben an etlichen Bolckern in new India/ und anders mo mehr. Und zwar wan die Erkentnis &Dt. tes naturlich were / fo betten fie alle Menschen. Daß aber folches falfch fen/ fan man zum menige ten daber mercken, daß ihrer viel nicht allein unter den Soioten/fondern auch unter den Belehrten alle mege gefunden/ welche nicht gegleubet/ daß &Dtt fent oder daß er für die Menschen forget welches auch ettiche Philosophi etwan sich nicht geschewet haben offentlich zu lehren. Pulchre omnia, uti folent, nec potuerunt illi homines (fi tamen homines, & non porius hominum monstra ac prodigia funt, ipfis ethnicis impuriora) præclarius docudoc effer nem apur Pro Ecc

uti hac cet bi h ftra qui Dea

Syl

ne niq ftru Et l fpir pro

qui qui ran n, a

Gr

lina

documentum dare, quo cognosceretur, quam essent ab omni prorsus ratione alieni, & peponem pro corde gererent. Horum argumenta apud Reverendissimum Selandiæ Episcopum & Prof. Regium Dn. BROCHMANNUM, de Ecclesiis Lutheranis, ac præsertim Danicis, excellentissime meritum Theologum, Artic. 11, System. Theol. cap. 11, quæst. 1, videantur.

VIII. Sed nec reliqui longe ab his discrepant, uti parebit, si attendantur ea, quæ Scholastici hac de re, & præfertim Thomas Aquinas, docet: nam part. 1. Summæ, quæst. 11, art. 11, cum sibi hanc quæstionem, utrum Deum effe fit demonstrabile, examinandam proposuisset, respondet quidem ad 3, ex effectibus Dei posse demonstrari, Deum effe, quod vero idem quoque a priori & ex ipfa natura notum fit, non videtur agnoscere, unde & non aliter, quam ex motu, ratio ne causse efficientis, possibili & necessario, denique rerum gradibus & gubernatione, idastruit, quæ probationes omnes sunt a posteriori. Et hanc sententiam plerique omnes, quasi conspiratione facta, hodie tuentur, nisi, ubi Scotus, pro more suo, ab iis dissentit. Et Thomam quidem sequentur Richardus 1, dist. 111, art. 11, quælt. 11, Hervæus, ead. dift. 111, quæft. 11, Durand. dilt. 111, quælt. 111, Capreol. dilt. 11, quælt. 11, art. 11, Ferrar. 1, contra gentes cap. x, & x1, Greg. de Valent. quæst. 11, punst. 1, Ludov. Molina, art. 11, Suarez T. 11, Metaph. Difp. xxix, fea.

Ato-

rm.

mas

bon

ß er

unal

ttli= Wir

oft:

der

bon opf.

fich hat.

n ist/

Ber.

ehen

crs=

Oto

ben.

nige

nter

Ott

ches

wet

, uti ho-

oro-

rius

cu-

fest. 111, Vasquez Disp. xix. Cajetan. Bannes, Tannerus, Pesantius, & omnes Thomistæ hic

por

que

COL

pol

per

inc

per

qu

diff

tes

Di

Ta

tio

qu

ho

fe 1

ho

be

qu

jar

pe

ur

vi

pi

n

A

n

ju

quæft. 11, art. 11.

IX. Idem Thomas, cum art. 1, multis differuisser, Utrum, Deum esse, sit per senotum? ita ad quæstionem tandem respondet, ut dicat, propositionemillam, Deus est, per se notam esse abfolute, non per se notam nobis. Subjungit autem propositionem, per se notam esse eam, ubi pradicatum includitur in ratione subjecti, ut, bomo est animal; nam animal esse de ratione hominis. In qua definitione Scotus id reprehendit, quod multæfint propositiones per se notæ, ut, nix est alba, homo non est leo, calor non est frigidus, in quibus prædicatum non sit de intrinseca ratione seu, essentia subjecti. Ad hæc interpretes, ut magistrum tueantur, varie solent respon-Nonnulli igitur, illud, includi in ratione subjecti, seu, esse de essentia subjecti, aliquando notare prædicarum effentiale, dicunt, ficutanimal est de essentia hominis; aliquando id, quod fluit ab effentia subjecti, ut sunt proprietates & passiones, que immediate ab ea derivantur, ideoque & de primo, & adæquato fuo fubjecto per se prædicantur: Thomamitaque utramque fignificationem complecti. Sed Gregorius de Valentia, ubi fupra, non tradidiffe ibi definitionem propolitionis per se notæ D. Thomam. afferit, nec dixiffe unquam, aut fentire, folam talem effe per se noram, sed voluisse saltem proponere

ponere exemplum propolitionis per se notæ, quod effer maxime ad illius institutum, alias concedere fe, eam latius patere, cum & eæ propolitiones, quæ experientia innotescunt, sint per se notæ: omnem quidem propositionem, in qua prædicatum est de ratione subjecti, este per se notam, sed non contra. Et hoc modo quoque S. Thomæ sententiam a Capreolo in 1, dift. 11, quæst. 11, art. 11. Ferrar. 1.1, contra gentes, capp. x, & xi. Cajet. quælt. 11, art. 1, Vasq. Disp. 1x, n. o, aliisque recentioribus, explicari, Tannerus ait, qui iple tamen aliam ejus explicationem ex Hervæo, dist. 111, quæst. 11, Durand. quæst. 111, n. 4, Capreolo, art. 11, & Suarez, affert, hoc enim non sufficere ad propositionem per se notam, sed requiri, ut sit prima & immediata, hoc est, ut alia demonstratione opus non habeat, nec ex aliis, fed fuis terminis innotescat. Si quæ enim per aliud medium demonstrabilis sit, jam eo ipso non esse primam, immediatam, & per le notam, sed per medium demonstrationis, unde & in alias, se priores, propositiones resolvi possit. Atque ita explicatam per se notam propolitionem eandem esfe, quam Aristoteles, lib. 1, post. anal. cap. 11, dicit immediatam, qua non est alia prior, eamque huic conformem Ant. Ruvio, in lib. 1, post. anal. cap. 11, quæst. 11, n. 17, ostendit. Eam enim propositionem, cujus prædicatum includitur in ratione intrinfeca subjecti, non habere medium, per quod poffic

ies,

hic

Me-

ad

ro-

ab-

au-

ubè

omo

nis.

por

eft

lus,

ra-

re-

on-

one

ndo

mi-

od

s &

id-

Eto

que

de

10-

m.

am

ro-

ere

possit demonstrari.

X. Hanc propolitionem vero, per se notam & immediatam, eo modo traditam, rursus Thomas dividit in eam, quæ talis est secundum se, non quoad nos; &aliam, quæest secundum se, & quoad nos. Si notum fit omnibus de pradicato & de subjecto, quid sit, Propositio illa erit omnibus per se nota, sicut patet in primis demonstrationum principiu, quorum termini sunt quadam communia, que nullus ignorat, ut ens & non ens, totum & pars, & similia. Si autem apud aliquos notum non sit de pradicato & subjecto, quid sit, propositio quidem, quantum in se est, erit per se nota, non tamen apudillos, qui pradicatum & subjectum propositionis ignorant, inquit Thomas, ubi supra. Hoc vult dicere, propositionem per se notam quoad nos esse, cum de terminis, per quos solos ea innotescit, omnibus constat, quales isti, totum & pars, ens & non ens, quorum notitiam effugere nemo queat; per se notam vero absolute, quæ etsi ex se sine ullo alio medio cognosci possit, nos tamen terminos ejus ignoramus. Unde Disputationemillam ita claudit, ut dicat, eam propolitionem, Dew est, quantum in se est, per se notamesse, quod pradicatumidem sit cum subjecto, Deus enim eft fuum effe, fed quia nos non fcimus de Deo, quid est, non est nobis per se nota, sed indiget demonstrari per ea, que sunt magis not a que. ad nos, & minus nota quoad naturam, scilicet per effectus.

XI. Contrarium docent Scotistæ. Ipse Scotus

in

in

fun

qui

1, d

que

no

tri

Th

def

exi

ejiu

qui

evi

ma

dit

**fpi** 

1215

min

eft

nec

pol

fe,

pol

fit

die

fi r

que

clu

nul

ftri

ea,

no

in 1, dift. 11, quæst. 11, itemque Henr. Gandav. in fumm. art. 111, quæst. 11, Occam in 1, dist. 111, quælt. 111, Gabr. ib. quælt. 1v, Greg. Arimin. in i, dift. ii, quæst. i, art. ii, quibus primo displicet, quod Thomas dixerat, propositionem per se notam esse, cujus prædicatum includitur in intrinseca ratione subjecti. Unde & aliter, quam Thomas fecerat propolitionem per se notam definiunt. Scotus: Propositio per se nota est, que ex terminis propriis, qui sunt aliquid ejus, ut sunt ejus, babet veritatem evidentem, & non propter aliquid aliud, quod sit extraterminos proprios, babet evidentiam, sed ex se tantum, ut omne totum est maius sua parte. In qua definitione vere se pandit to onot @, quamvis raro admodum fit perfpicuus. Occamus, ubi fupra, talem vocat, ad cujus notitiam caussandam sufficit notitia suorum terminorum. Et Gabr. ibid. propositio per se nota est propositio necessaria, non dubitabilis. Deinde nec id in sententia Thomæ probant, quod propositionem per se notam dicat aliam secundum fe, & aliam quoad nos: nec enim posse esse propositionem per se notam secundum se, quæ non fit per se nota nobis, cum omnis propositio nota dicatur, in respectuad nostrum intellectum, qui fi nullam propositionem cognosceret, nullam quoque propositionem notam esse. Unde concludunt denique, hanc propositionem. Deus eft, nullo modo esse per se notam, nec respectu noftri, cum negari possir. nec in se & absolute, cum ea, quæ respectu nostri non est, in se nota esse XII. non possie.

tam

ho-

le.

le.

cato

ibus

num

nias

25

tum

0/2-

2013

700-

pra.

tam

olos

to-

iam

ofo-

110-

nus.

cat,

eft

(ub-

fci-

fed

140.

per

tus

10

fac

cuj

ni

ra

fia

in

ta

do

tiu

ac

ce

ve

de

E

8

T

na

ce

Sy

(C)

de

pr.

94

XII. Quod igitur tanto molimine exstruxerat Thomas, id eodem & majori, quantum in ipfoelt, oppugnat Scotus, &, quod hic probat, id alteri rurlus displicer, ut plane nesciant, quid dicant, & lufum potius ingenio præbere, quam ferio rem agere, videri, queant. De quo ut universo orbi constaret, Johannes de Rada, Aragonius, Pactenfis Ecclefiæ Archiepifcopus, ex ordine minorum Reg. observant, assumptus, ingenti volumine, quod de controversiis inter S. Thomam & Scotum conferiplit, ad perpetuam rei memoriam extare voluit. Nec id inter vetustiores tantum, sed & recentiores quoque, ipfosque adeo Jefuitarum coryphæos, Suarefium ac Vasquesium, Hispanos, non sine singulari quodam providentiæ divinæ nutu, ut Tannerus autumat, usu venit, de concursu gratiæ & lib. arbitrii, de prædeterminationibus divinis, operatione & efficacia Sacramentorum, & fimilibus quæstionibus aliis, qua de re quoque Ludov. Vives, comm. in lib. xvm, Augustini de Civ. Dei, cap.xvIII, conquestus est: Disputant Theologi, inquit, an potentia creandi possit communicaricreatura, de quo multa Thomas, cujus argumensanititur infirmare Scotus, ut sua confirmet : que labefactare conatur Occam, ut sun figat, at ifta quoque Petrus Aliacensis luxat: us que adeo vel ludunt in re seria, vel affectibus & factionibus suis cogunt rem cælestem subservire: qui mores possunt emendari, qui sédari, & tolli pravi affectus, qui sie-

ri divini ex doctrina dissidiis agitata, & tracta verfaque sursum pro libito affe auum bumanorum, concussa machinis tam pertinaciter litigantium? Itaenim fieri folet, cum, fubrilitate magis, quam vera ac solida eruditione, instructi, ad controversias pertractandas accedunt, ut plerique aliorum inventa interpolare, iisque nova quædam placita substituere, malint, quam recte inventis uti, donec tandem contentione fectarum discordantium multa intricentur magis, quam evolvantur, accuriofa nimiaque fubtilitate pleraque fuffocentur. Cujus rei qui longam querelam legere velit, adeat eundem Vivem, in lib. x1, August. de Civ. Dei, cap. xi, & Melchiorem Canum, Episcopum Canariensem, lib. viii, Loc. cap. 1, & lib. 1x, cap. 1, & ex nostris D. Lutherum, Tom. 1 Lat. Jenensi.

XIII. Etsi autem hæc illi ita inter se disputent, reperiuntur tamen & alii, qui & ipsi bonam partem in sententiam Thomistarum concedunt. Equidem Ludov, Crocius, lib. in Syntagm. Theol. cap. 11, pag. 412, diserte scribit: Deum esse, sive actu existere, est quidem per se notum secundum naturam, quia pradicatum ejus absque medio etiam secundum rationem subjecto inest, adeo, ut, qui treminos ejus perfecte intelligit, non possit de veritate illius dubitare, non tamen secundum nos, quorum notitia a sensibus incipit, quia subjecti

uxe-

n in

bar,

quid

uam

at u-

Ara-

, ex

5,10-

er S.

tuam

rve-

que,

refi-

gulari

nne-

& lib.

opeilibus

idov.

Civ.

heo-

mica-

men-

: que

et ista

vellu-

1 is co -

offunt

ui fie-

eni

am

ine

sive edi

voo

ciu

fial

ab

par

libi

me

gus .

rep

alia

dur

bus

juff

Ce

fibi

nec

dic

III,

qua

jesti rationobis, ad Dei cognicionem aspirantibus, adbuc est incognita, imo nunquam in hac quidem viza perfecte innotescit, ideoque nonnisi pravio aliquo discursu buic propositioni assentimur. Ita enim Deus nobis nunc ignotus est, sicut nos vermibus, qui intra ventrem nostrum gignuntur, qui ob suam par. vitatem & nostram magnitudinem, quod nos simus animalia rationalia, non percipiunt, sed pungunt intestina, & innobis vivunt, quasi intra corpus exsensum habitantes. Quibus gemina ferme habet Wendelinus lib. 1, Chrift. Theol. cap. 1, thef. 11, n. u. Effe Deum, cum, natura notum effe, dicimus, boc volumus, bominem ratione sua, que post lapsum ei reliqua est, etiam absque speciali revelatione, ex tot creaturarum consideratione posse scire, & scire, Deum effe. Et mox in respons, ad i, argumentum Socinianorum: Natura insitam esse bomini notitiam Dei, cum dicimus, boc volumus: -Hominem rationis usu pollentem, duce ratione sua, absque speciali patefactione, per solam rerum oculis obviarum considerationem, posse cognoscere, Deum esse, & hoc etiam cognoscere, quicunque rationem & sensus suos exercent. Idem jam ante quoque Timplerus lib. 111, Metaph cap. 1, quæst. 1x, docuerat: cum enim quæsivisset, An ullius principii cognitio sit homini innata? Statuitur thesis negativa, respondet. Et lib. IV, cap II, quæst. II. Si quaftio, an homini naturaliter sit notum, Deum esse, in secundo sensu intelligatur, quod sit homini innata, thefis illius negativa est vera. Id enim

ANOKES

enim proprie dicitur actuinnatum effe bomini, quod simul, ae homo in utero matris est genitus, cepti ipsi inesse. Jam autem tantum abest, ut bomo infans, sive in utero matris adbuc conclusus, sive in lucem editus, statim actu cognoscat, Deum effe, ut neque vocabulum ipsum, quo Deus in sua lingua materna pominatur, ob rationis infirmitatem intelligat, dofimus nec, progressu etatis, usus rationis per naturamipsi gunt concedatur. Nec diffentit ab his Matthias Flaus excius Illyricus, vir cæteroqui longe dociislimus, nabet frabsque uno autaltero dogmate, imprudenter ef. II. ab eo excogitato, & paulo vehementius, quam dicipar erat, propugnato, fuillet. Is igitur, cum aa post libi, tum præcipue in Clavi Scripturæ, voce levela. gia, f. 503, dicie, notitiam Dei naturalem magis Scire, intelligendam esse de potentia, quam aclu, seu, ma-I. ar gus de ipsa rei scienda perspicuitate, aut obvia evim elle dentia, quam de bominis perspicuit ate, aut ettam veumus: re percepta notitia, sicut docti distinguere solent, e sua, alia esfe, per se, suave natura, alianobis nota. ocules XIV. Arminiani in Belgio quid sentiant, non-Deum ionem loque

dum certo constat. Cum enim a Profesioribus Leydenfibus in censura ad confessionem justi estent sententiam suam eloqui in Examine Cenfuræ cap. 1, p. 25, adhuc claudicant, &, tum fibi non propositum esse, id declarare, tum non necessarium & superfluum esse, ut declaretur, dicunt. Cæterum Simon. Episcopius, Disput. in, privata de cognitione Dei, Corollario 1; quærit, An cognitio Dei fit naturalis & respondet,

Distin-

x, do-

rinci-

thefis

æst. 11.

otum,

rod fit

. Id

enim

ibus,

m Di-

liquo

enim

s, qui

npar.

Distinguendum esse. Vorstius quoque, in notis ad Difp. 1 de Deo, p. 128, scribit: Non existimamus, innatam effenobis aliquam Deinotitiam : cum, proprie loquendo, nullius rei cognitio bomini videatur innasci? sed universa, suo demum tempore per sensum & intellectus operationem acquiri. Hactenus tamen ita vocari potest, quatenus ope & prasidio solius natura, b. e. rationis naturalis, & binc extructe philosophia, homines huc usque pervenire possunt, ut saltem, Deum aliquem esse, suspicentur, quippe quod naturali rationi valde consentaneum est. Hanc sententiam defendir postea in Apolog. cap. 1, p. 1, eaque nibil verius dici posse, aic, cognitionem enim Dei paulatim per senfum & rationis usum acquiri, itaque, proprie loquendo, innatam dici non posse, sed secure asserendum, nec actualem, nec babitualem Dei notitiam nobis innatam Et, pag. 3, rationes nonnullas affert, quod naturalia simpliciter necessaria sint, & in omnibus specierum individuis aqualiter infint, utraque vero bæc Dei notitia neque reipsa omnibus bominibus infit, neque, quibus inest, equaliter bis omnibus insit, siquidem multos olim repertos, atque adbuc reperiri, qui, Deum effe, negarint, multos, qui de eo dubitarint. Et, p. 4, addit, naturalem Dei cognitionem non nisi eatenus admitti posse, quatenus ipsa cognoscendi facultas nobis innata est, qua deinde ex principiis naturalibus colligat, Deum effe.

XV. Sed ad inftitutum & Scholafticorum disputationes revertamur. Notetur autem pri-

mo,

m

no

tic

bit

tis

gr

la

di

re

mi

du

ira

CI

he

de

tio

ea

qu

ve

De

fe i

tan

ab

fci

ve

tui

lio

fur

De

no

mo, quæstionem hanc, de propositione per le nota, duobus modis intelligi posse: 1, de cognitione habituali, quæ homini insit per modum habitus naturaliter impressi, fine operatione mentis. 2, de cognitione actuali, quæ a nobis progressu temporisacquiritur, & tum quæri, an sola natura, fine inflitutione, aut alio externo medio demonstrandi, ad Dei cognitionem acquirendam sufficiat. Et de priori quidem potissimum nobis quæstio est. Deinde & id noran. dum, propositionem per se notam, seu primam, ira dici, non, prout nobis primo omnium occarrie, fic enim alia force a nobis prius apprehenduntur; fed ratione cognitionis nostræ, unde & per quod medium nobis innotescat? Tertio oblervetur, per se notam dici, in respectuad eam, quæ alio medio extra se opus habet, per quod demonstretur, ipsa vero ex nullo alio, sed vel ex natura, vel propriis terminis, innotescat, Denique addendum & hoc, propositionem per fe noram fecundum fe dici, quæ haber immediatam adeoque per fe notam connexionem, ut, fi absolute spectetur, sine alia probatione cognoscibilis sit, etsi, ut objicitur nostro intellectui, ejus veritas nos lateat, quemadmodum multa fua natura perspicua simt, ad quæ nos, sicut verspertiliones ad claram lucem, cæcutimus. suppositis, dicimus, propositionem eam, Deur eft, & secundum se, & quoad nos, per se notam esse. Et quidem, si de cognitione habi-

tis

14-

1119

a-

der de-

e [i-

ire

ur,

um

0-

00=

10-

na-

am

od

ero

in-

fit,

pe-

ni-

pla

ex

m

TI-

10,

di

re

91

tu

fc

24

habituali quæstio sit, esse eam una cum reliquis principiis naturalibus mentibus hominum inscriptam, si vero de actuali, ex se & suis terminis apprehendi, & Deum tam notum effe. quam notum est, idem non posse simul esse, & non esse. Et hæc tam manifesta funt, ut a nonnullis Scholasticis Doctoribus agnoscantur, Alberto in Summ. trast m, quæst. Lvn, Bonavent. in i, dist. m, quæst. n, Argentina, dist. m, quæst. r, art. m, Abulenfi, in Exod. v, quæst. 11, Lyran ib. & ex recentioribus Michaele de Palatio, quæst. v, prolog, nec negare id Greg. de Valent. Tannerus, Pefantius, ac Suarez, possunt, quin iis infuper Anshelmum in prolog. Altisiodorensem, 1.1, Summ. c. 1, Alensem, 1, p. q. 111, m. 11, & 111, Aureolum, in 1, dist. 11, part. 11, quæst. 1, art. vi, adjungunt, qui existimarunt, Deum esse non solum per se notum, sed & quoad nos. Esse enim nobis divinitatis quandam opinionem a natura insitam,ut non possit concipi, Deum nonesse. Hæcisti Doctores, non minoris plerique doctrinæ & su-Storitatis, certe vel paris vel majoris, quam Valentia, Tannerus, aut Pefantius. fuerunt. Quæ uti manifesto cum sententia nostra conveniunt, ita longe ab iis discrepant, quæ reliqui adversarii hac de re docueruut, uti vidimus. Quin ipfe Thomas interdum non obscure in nostram sententiam concedere videtur. Præterquam enim, quod 1, 11, quæft.L1, art.1, habitum principiorum naturalem concedit, ipfe quoque p. 1, quæst. 11, cum, art. 1, sibi objecisset, omnibus cognitionem exi-Bendi stendi Deu naturaliter effe insertam,ut Damascenus dicat, id autem quod tale eft, nobis effe per se notum, responder ad 1, quod, cognoscere Deum esse, in aliquo communi, sub quadam confusione, sit nobis naturaliter infertum, id quod nobis nunc sufficit, neque enim persectam & omnibus numeris abfoluram Dei cognitionem hic propugnamus. Nec Surrez Difp. XXIX, Metaph. feet. III, num. XXXIV, rei evidentia convictus, id negare porest: Addiderim, inquit, quamvis in rigore non fit no. tum, nobis, Deum effe, tanquam omnino evidens, effe tamen veritatem hanc adeo confentaneam naturali lumini, & omnium bominum confensioni, ut vix possit ab aliquo ignorari. Quo loco etiam Augustini, Tertulliani, Cypriani, & Ciceronis testimonia adducit. Sed nunc, quibus argumentis lententiam suam stabiliant, breviter considerabimus.

XVI. Quatuor autem præcipue generum probation bus Thomæ interpretes utuntur, ad oftendendum, eam propolitionem non esse per se notam nobis. Et primo quidem id inculcant, quod ea per alia notiora demonstranda sit; ac deinde, quod multi etiam, supposita terminorum cognitione eandem nega verint; propositio autem per se nota quoad nos nec demonstratione opus habeat, nec negari a quoquam, ossit. Quod autem negetur hodie, negataque jam olim a quamplurimis sit, id exemplo Protagoræ, Diagoræ, Theodori Cyrenaici, aliorumque, manifestum

uis

111-

nis

10-

ffe.

10-

in

list.

III,

ex

. V,

пе-

ılu-

em,

CHI,

. VI,

2 so-

in/2-

cisti

cau-

Va-

Ouæ

unt,

eria-

riple

fen-

mim,

rum

eft. II,

n exisendi festum esfe, dicunt, Et de Protagora quidem id prodidit Cicero, lib I de Nat. Deorum, & Theo. dorer. lib. 11 & VI Græcan, affect, testaturque Laercius in ipfius vica, eum librum confcripfille, cujus initium fuerit, περί μεν θεων εκ έχω είδεναι, Eid' wg eiow, eid' wg su eiolv. De din quidem, neque utrum sint, neque an non sint, possum dicere. De Diagora idem testantur Cicero ib. Plutarch. lib. I de placit. Philof. cap, VII, Lactant lib. I, cap. II, & Suidas. De Theodoro quoque Cicero, & Lacrtius in Aristippo. Quibus addunt populos Americanos, qui nullum penicus sensum aux suspicionem divinitatis alicujus habeant, idque historiam Indiæ attestari, ajunt. Tertio & id notant, quemadmodum omnia Dei nomina non absoluta sint, sed respectiva, ut ea, quæ caussam, Deum, Dominum, creatorem, judicem & fimilia notant, ita nec nos cognoscere Deum ut Ens absolutum, sed in respectuad creaturas, quarum fit cauffa, Deus, Dominus, ereator, ac judex. A creaturis itaque incipere nostram cognitionem, per quas postea, subita quadam ratiocinatione & discurso, in DEi notitiam provehamur, adeoque huic propositioni non per se, sed per alia, assentiri. Quarto denique & inde sententiæ fuæ præfidium arcelfunt, quod omnis nostra cognitio primum a fenfu & experientia oriatur, uti & Aristoteles docer , Intellectum enim infantis quando primum editur, nudætabulæinstar habere, hocest, potentia tantum, nonactu, aliquid

aliquid continere, oportere autem prius sensualiquid percipi, antequam intellectuapprehendatur, cum, sensu mediante, species intelligibiles formentur, sine quibus intellectus fieri non potest, imo, intelligere, nihil aliud esse, quam species intelligibiles suscipere, uti, sentire, species sensiles. Unde & vulgatum illud afferunt, nihil esse intellectu, quin prius suerit in sensu. Ita isti, propositionem eam ex parte nostra per se notam non esse, probant.

XVII. Verum ad hæc argumenta facile respondetur. Namad primum dicitur, 1, falsum effe, propositionem per le notam nobis non debere probari, nam & principia omnium prima aliunde & a posteriori cognosci nihil vetar, præcipue cum nobis cum hominibus pertinacibus res fit, nec ideo illa indemonstrabilia, & immediata, aut per se nota, etiam secundum se & absolute, esse definunt, quomodo Aristoteles contra Heraclitum & alios ipfum omnium principiorum primum, idem non potest simul esse, & non effe, negantes, lib. IV Metaph. fibi difputandum, existimavit, 2, observandum, cum per senfum aut inductionem ea principia probantur, nonideo id fieri, quod eo rum veritas per le & naturaliter oculos nostres non perstringat, sed, ut oftendatur contra negantes, eosnonrationem tantum, fed ipfum etiam fenfum communem, exuisse, & cum infanissumis obbrutuisse. Unde

id

eo-

lue

Me.

vous

18e -

De

ib.

, &

er-A-

pi-

to-

nt,

10.

)e-

ilia Ens

um

10-

na-

UI,

per

tiæ

ur,

m-

in-

du,

uid

Unde &, is nopavas merito ablegandos, nec

ita

ten

fua

mo

in

fiff

ma

ulo

rai

nu

V

Se

fee

no

T

te

tia

fit

da

VO

qu

no

ne

te

ac

qu

ip

CC

no

contra eos disoutandum, aiunt.

XVIII. Eodem modo & ad alteram rationem respondendum est: nihil enim ab omni parte tam firmum & certum est, quin semper reperiantur alii, qui, ex destinata malicia & petulantia quadam, omnia cum Heraclito dubia & obscura reddant. Unde & peculiare olim fed abortivum philosophorum genus excitic, qui id cantum agebant, ut nihil prorfus crederent, &, ne id quidem verum videri, quod nihil verum videatur, adeo, ut, cum in foro vapulaffent, domum reverli, an vapulassent ipsi dubitarent. Quorum etiam meminic Seneca, Epill LXXXIIX, Audi, ait, quantummali faciat nimia subtilitas, & quam infesta veritati sit. Protagoras ait, de omnire in utramque partem disputari posse ex equo, & de bac ipfa, anomnia res in utramque parcem disputabilis sit. Nausiphanes ait, ex bis que videntur esse, nihil magia esse, quam non esse. Parmenides ait , ex bis que videntur, nibil esse in universum. Zenon Eleates omnia negotia de negotio dejecit, ait, nibil effe. Circa eadem fere Pyrrhonii verfantur, & Megarici, & Eretrici, & Academici, qui novam induxerunt scientiam, nibil scire. Itanono. mnino impossibile est, eo stulcicie homines prolabi, ut nullum Deum credant. Sicutenim omnes a natura homines fumus, & tamen nonnulli omnem humanitatem deponunt, ita & Dei notitia in quibusdam, etiam in ipfa Ecclefia, ita

ita extingui potest, ut sint athei speculative & ad tempus, hoc est, ut in intellectu certo sibi persuadeant, nullum esse Deum, qui curam gerat mortalium, ut Apostolus quoque docet, Deum in reprobum fenfum ethnicos dediffe, ac permifisse, ut mentis hoc magis expertes fierent, quo magisipli fanam mentem & notitiam honestatis ultro ante contempferant, & nefarie decoxerant, de quo prolixe videantur Samuel Næranus, in Gymnafio Ultrajectino, & Gisbertus Voctius, in Disput. Augurali. quam habuit d. III, Sept.M DC XXXIV, auspicium facturus profestionis Theologicæ in Gymnalio Ultrajectino, de præjudiciis veræ religionis, in corollariis Theologiz naturalis, paradoxo II, & in Thersite Heautontimorumeno. 2, Aliudest ignorantia pura, aliud, malitiofa negatio, feu prava dispofitio, cujus caussa proxima non ignorantia quædam, sed affectata malitia est, cum id scire non volunt, quod alias, si vellent, possent. 3, Bene est; quod non Thaletem, Socratem, Platonem, Xenophontem, Xenocratem, Speulippum, Zenonem,& reliquos, qui post homines natos extiterunt, masculæsapientiæ veritatisque vindices ac custodes adducunt, sed eorum loco novos quosdam, & omnibus retro feculis ab ethnicis iplis oppugnatos, novæ prorsus & prodigiosæ ignorantiæ magistros, eosque admodum paucos, & vix duos aut tres fabilituunt, cum nobis non unuss & alter, fed universa philosophorum Scho-

ec

o-

e-

ia

ra

ti-

n-id

a-

m

di,

m

in

lis

1-

ex

e-

ita

12-

0-

0-

)-

0-

11-

8

ia.

ta

pla

De

du Be

næ

vai

ger

ne ho

bo

ulc

ma

vit

fet

pa

ph

atl

&

fer

Añ

de

le

pe

les

for

Schola, ast pulerur, ur & Lastant. lib. I de falsa relig cap.II,attestatur. Quemadmodum vero facultas generandi aut ridendi ideo naturalis & omnibus exæquo communis effe non definit, quod nonnulli, ejurata sponte seminarum consuerudine, non generent, aut ex morositate quadam non rideant, ita nec Dei notitia naturalis, fi in quibusdam petulanter suffocetur. Unde & in hac ipfa cauffa Chryfoft Javellus, lib. II Metaph. quæst I, recte ait: Etiamsi invenirentur aliqui, qui negarent principia primo prima, propter boc non seguitur, quin sint naturaliter cognita. Nam, quod est naturaliter cognitum, non est necesse, quod verificetur pro quolibet individuo. 4, Sed nec de atheis, quos producunt, resusque adeo liquida est, nec caussa ulla est, cur, eos omnem de Deo cogitationem depoluisse, credamus, imo, caussa est, cur id non credamus. Certe Socrates, etsi & ipse ab Anyto, Melito, & Lycone, oratore, impietatis accufatus, ac postea ab Atheniensibus ducentis & octoginta sententiis pluribus, quam absolveretur, condemnatus sit, uti id Cic.i de Orat. & Laertius, in ejus vita, docent, fallum tamen fuit, & ab accufatoribus ejus confictumerimen, qui optimum senem circumventum vole-Atque hic præceptoris casus sine dubio itaturbavit Platonem, ut, quod intus de vero Deo sentiret, eloqui non auderet, unde ad Dionyfium, Epist XIII, scribit : Hinc disces tu scribam ogo ferio, nec ne. Cumferio, ordior epiftolam ab uno

Deo; cum secus, a pluribus. Unde non dicit, fi Diu placuerit, si Dii affuerint, sed quod Deo placuerit, Deo juvante, Deus novit, Deus fecit, quemadmodum Theodorer.lib.II de curand. Græc affect. Bellarm.lib. IV de grat. & lib.arbitr. cap. II, Mornæus,cap. HI de Veritate Christ. Relig. observant. Et fane multitudo & absurditas Deorum gentilium non rifu tantum, sed omni detestatione, digna erant. Ecquid enim abfurdius, quam, homines pro Diis colere, eosque non tantum bonos, ac bene meritos, sed pessimos etiam, adulteros, fures, homicidas, ipfa etiam bruta animantia, fidera denique, lapides, & ligna? Nec abfurdiora unquam excogitari poterant, nifi etiam vitia animi & morbos corporisadoraffent: nam. febri Romætemplum exstructum, legimus, & Lavernæ furum deæ. Hæc funt illa facra & Dii paganorum, quos cum amplecti nollent philosophi, quicunque paullo cordatiores erant, pro atheis & Numinis contemptoribus habiti funt, & ad cicutam damnati. Sic de Theodoro refert Epiphan. in hæref. Massilian. quod dixerit, Anpon civas TBG TERI DER LUYBG, nugas effe, quas de Diis suis ethnici fabulantur, unde & Herculem ligneum, cum alia ligna deessent, exurebat, per ludibrium fubinde ingeminans, Age, Hercules, decimum tertium laborem subiturus, adesto, obfonium nobie cocturus. De Diagora quoque Suidas do-

e-9

fa-

0-

ilt.

n-

la-

in in

oh.

que

2012

iod ri-

aida

eo

i &

m-

ous

de

ta-

ori-

lebio

ero

io-

am

eno

docet, ideo eum urbe ejectum, quod Inicia, Atheniensium sacra, narrarer omnibus ac evulgaret, aliosque, si qui iniciari vellent, dehortaretur.
Eundem quoque poema suum ita ordiri: Quod
« Numine summo reguntur omnia, Morn. cap. 1, de
verit. Christ. relig. pag 13, testatur. Neuter ergo
verum Deum, sed ethnicorum potius Deastros,
ridebat. De Americanis illarum gentium Scriptores, Benzo, Lerius, Mercator, Josephus Acosta, & reliqui, expresse scribunt, eos multos quidem Deos; in iis tamen unum aliquem summum,
adorare, quem Peruviani Viracocha, item, Pachacamac, & Pachaiachacic, Mexicani Hoizoli

Pochtli, vocant.

XIX. Ad tertium respondetur, 1, non semper Deum confiderari ut ens relativum, sed sepe, ut ens absolutum, fine respectuad creaturas. Sane, cum cognoscitur ut ens verum, imo, veritas ipla, quæ elt omnium primum & maxime proprium intellectus objectum, item, ut ens summe bonum, sapiens, perfectum, non relative, sed abfolute, consideratur. 2, non sequi, nos huic propositioni per alia assentiri, si consideretur Deus cum creaturis, nec enim unquam aut Aristoteles, aut Thomas, illam confiderationem terminorum excluserunt, sed propositionem per se notam nobiseffe, dicunt, quæ alio medio non constat, sed ex ipsis rerminis innotescit, quomo. docunque tandem in corum notitiam penetre-Secus enim nulla foret propositio per se no

fua

effe

ten

gn

he

fal

titi

ut,

ter

tu

ne

Pr

fit

tu

au

fp id

in

tu

ha

te

m

qi

te

PI

nota, ne quidem illa notissima, totum est majus sua parte, termini sunt relativi, nec enim potest esse totum, quod non habeat respectum ad partem.

XX. Quod ultimo objiciebatur, omnem cognitionem effe a fenfu, nec quicquam deprehendi in intellectu, quin prius fuerit in fenfu, arque hoc ipsum Aristotelem dicere, id partim falfum est, partim nihil ad rem facit. Etsi enim notitia naturalis non parum illustretur per sensum, ut, si infanti totum pomum & aliquam ejus partem monstraveris, fine dubio principium innatum, Totum est majus sua parte, longe clarius ipfi feceris; falfum tamen eft, omnem cognitionem per sensum primo invehi in intellectum. Primo enim nec de Dei, nec Angelorum cognitione id dici potest: Dei enim scientia non fit per discursum, aut transitum de noto ad ignotum, sed simplici rerum notitia constat: Angeli autem cum feipfos cognoscunt, id non fit per species intelligibiles sensibus abstractas; hæ enim ideo fabricantur, ut objectum materiatum cum intellectu uniant, ipfi autem dum nonmateriatum, fed immateriatum objectum fint, opus non habent, ut per species intelligibiles sibi & suo intellectui reprælententur, quemadmodum Thomas, p. 1, q. Lvi, art. 1, & Scotus in 11, dift. 111, quæst. viii, Joh. de Rada, part. ii, controvers. inter Thomam & Scotum, controvers. viii, art. 1, Cum vero femutuo cognoscunt, id probant. qui-

A-

ga-

ur.

de

go

OS,

cri-

-05

ui-

ım,

Pa-

zoli

per

,ut

ne,

itas

ro-

me

ab-

ro-

eus

ote-

mi-

r se

on

no-

re-

rfe

no-

&,h

tral

tiar

ing

tapl

cor

eft

tis (

eft

fcie

terr

pat

cut

aSt

tele

CLUE

mai

tell

exi

in

&1

nin

ftra

feu

de

tan

gn

pto

fib

he

quidem fit per species intelligibiles, non quidem ex objectis, aut per sensus, acquisitas, sed naturæ ipforum concreatas, ut recle iterum Thomas i p. q. Lv, art. 11, concludit. Sed nec de omni nostra cognitione id verum est, certe intellectus noster Deum & angelos, semetipsum & animam, itemque res immateriales ac universales, cognoscit, quæ sub sensum directe & per se non cadunt. Ut jam non dicam, quod vatum ac prophetarum cognitio non femper fit corporalis, hoc est, fiat per imagines ac species sensibus corporeis objectas, fed vel prorfus fine speciebus intellectualibus, vel per impressionem novarum specierum, ut si cæco nato inderentur species colorum, quomodo Apostoli olim omnium linguarum notitiam adipiscebantur. Unde & Scaliger, Exerc. ccevii, fect xxi, recte contra Cardanum disputat; non omnem speciem immitti aut invehi a sensibilibus, sed quosdam connafei cum animalibus, ut, mellificationem apibus, milvi speciem pullo. Et mox: Afflationem quoque pii Philosophi ignovere, unde fiunt vates & Sibylle. Et feel. leq. xxII, Haud aliaratione pullus milvum metuit nec metuit ardeam, nisi, quia connatam secum babet milvi speciem universalem, qua singulares milviomnes referuntur. Nihil quoque ad rem facit: nam , Aristoteles non loquitur de cognitione principiorum communissimorum, quæ ex habitu innato est, sed de ea, qua aliaminus communia & iplæ scientiæ nobis innotescunt, &,

&,hæc a nobis fenfu & experientia acquiri,contra Platonem recle disputat, qui, omnium scientiarum ac disciplinarum intelligentiam homini ingenitam esse, asserebat. 2, Soncinas, lib. vu Metaph. cap. xi, iterum duplicem rei cognitionem constituit, & aliam esse dicit habitualem, quæ inest per modum habitus impressi, etiam sine mentis opera, seu, ut ipse loquitur, quando species est in mente, nec tamen intelligitur, ut, cum quis scientiam rei possidet, quamvis actu non contempletur, fed vel domi, vel alias animum occupatum habet: aliam vero cognitionem actualem, cum astu ipfo confiderat, feu cum intellestus astu per speciem intelligit, de qua reste Aristoteles, lib. 111 de an. cap. vii, dicit, εδέποτε γοθ ανευ Φαντάσματ G ή ψυχή. anima fine phantafmate non intelligit. Etsi a. Zabarella, de ordine intell. cap. x1, priorem rectius potentialem dici, existimet, posteriorem tamen iterum distinguit in originalem, quæ sit sine præcedenti habitu; & Habitualem cujus caussa est habitus jam in anima præexistens: unde reseodem redit. Nostra vero quæstio non de posteriori, sed priori, feu habituali, intelligenda est. Sed esto tandem, fuerit in hac fententia Aristoteles, in eo tamen non minus ille quam Plato, quem oppugnat, hallucinatur, &, cum ipfe, libere a præceptoris opinione recedere, arq; aliam fublticuere fibi licere, existimarer, certe nec in nobis reprehendendū fuerit, fi eum hac in parte linquamus, nec

ui-

fed

um

nec

erte

um

r fe

um

po-

bus

no-

itur

Un-

on-

2m-

inanilvi

Phi-

Ec

me-

mil-

fa-

gni-

luæ

nus

ant,

nec id fine præstantissimorum virorum exemplo. Ucenim alios mittamus, certe David Rungius in Disp. super caput 1. ad Rom. part. 1v, expresse scribit: Etsi quidam philosophorum affirment, mentem hominis similam esse tabula, in qua nibil se scriptum, possint autem inscribi omnia; tamen doctrina Ecclesia & experientiaipsa contra docent, superesse aliquas in mentibus bumanis notitias, exipsanatura baustas, ac proinde omnibus hominibus notas. Eodem modo Leonh. Hutterus. in Loc. de Lege: In defectu peccant, qui, notitiu naturalibus simpliciter negatis, naturam bumanam rafe tabule comparant, cui nibil sit inscriptum, omnia tamen inscribi possint, i. e. qui omnis de Deo, rebusque divinis noticie sit expers. Quibus denique addimus Cl. Sperlingium, quem, ut magiltrum ac præceptorem hac in parte, merito ve-Isigitur, cum, cap. 111 Anthrop. qq. neramur. viu & ix, multis demonstrasset, non omnem cognitionem a fensibusesse, sed aliquam a natura, addidiffer eriam, illud πολυθεύλλητον de notitiis acquisitis, non innatis, loqui, subjungit tandem: Aristotelem bominem, eundemque etbnicum, fuisse, ac multis errandi occasionem prabuisse, nonigitur, contempta natura, ad eum, ceu normam aliquam, confugiendum ese.

XXI. Sed paullo pluribus fententiam Scholasticorum & aliorum hucusque exposuimus, tum, ut ostenderemus, quid illi hac de re doceant, tum etiam, ut eo restius & facilius vera sen-

tentia

ten

nu

Ar

dic

pti

rib

eft

far

cia

ter

u

du

m

tu

qu

bi

tic

ro

po

ru

gr

C

ri

fi

C

m

tentia intelligeretur, & cognosceretur: restat nunc, ut hujus veritatem porro quoque demonstremus, & abadversariorum objectionibus vindicemus. Etfi autemmultærationes in promptu fint, quibus, tam a veteribus, quam recentioribus, illa optime afferta fuit, opus tamen non est, multa argumenta hic congerere, & adverfariis non modio fed toto horreo admetiri: lufhciat nobis, si uno autaltero legitime ae sufficien-

ter fuerit probata.

XXII. Ut vero eo reclius omnia intelligantur, tria adhuc notanda funt. Unum est, quod duplex sit notitia Dei naturalis, quoad modum inessendi, una Innata, quæ & ¿µ Φυτ @ appellatur, & altera acquifita, feu, en interne . Illa eft, quæ non per difcurfum, aut magno labore, a nobisacquiritur, sed ipsi naturæ ac mentibus nostris in ipso ortu impressa est. etiam tum, cum ratio sele nondum exerere potest. Acquisita vero, juxta Gabr. dift. xiv, q. un art. u, est, cum potentia cognitiva, ex accurata rerum creatarum contemplatione, vi discursus naturalis, cognoscit, tum Deum esse, tum alia etiam, quæ, duchu naturæ, vel de Deo, vel aliis rebus, naturaliter investigari possunt. Deinde utraque hæc cognitio, tam Innata, quam acquifita, iterum duplex est; Alia confusa, cum confuse cognoscimus rem, etsi ejus conditiones, causs, naturam, ac definitionem, ignoremus; Alia distincta, cum non tantum scimus, rem effe, C 3

m-

111-

ex-

ffir -

qua

14-

do-

ias.

ini-. in

na-

nam

1,0-

Deo.

de-

ma-

ve-

. qq.

CO-

tura,

titiis

lem:

uisse,

itur,

uam,

cho-

mus,

oce-

fen-

entia

del

du

A

XX

CO

de

gu

pra

int

da

pin

Ci

ce

tia

ne

fue

pr

de

tar

to

he

fti

id

VI

fai

ne

ba

E

Se

esse, sed & ejus naturam & caussas penetramus, vel, ut Thomas, i p. q. Lxxxv, art. iii, definit, cognitio Distincta est, per quam distincte & determinate res cognoscuntur, hoc est, secundum omnes suas essentiales partes: Confusa vero & imperfecta scientia, per quam sciuntur res indistincte sub quadam confusione. Fatemur autem ultro ac perlibenter, omnem noftram cognitionem, quæ nobis in hac vita naturaliter de Deo competit, oppido imperfectam esse, & vix umbram aliquam Dei continere. Intellectus enim noster, qui valde imperfectus, objecto infinito perfecte non adæquatur, nec concipit illud, ficut in le est, sed tanquam in speculo ac anigmate, ubi nimium quantum deficit! Accedit, quod alias quoque præceps in lapfum, & infinitis erroribus, uti nune tempora funt, obrutusfit, quemadmodum non tantum experientia testatur, sed & ipsi ethnici non raro observarunt. Aristoteles certe, itacæcutire mentis nostræ aciemad res divinas, uti oculi nocluarum ad clarum lumen solis, non uno loco agnoscit, & S. Thomas veritatem de Deo, per rationem investigatam apaucis, & per longum tempus, & cum admistione multorum errorum bomini provenire, absque revelacione divina si fuerit, part. 1 quæst. 1, art. 1, afferit. Concedimus & hoc, cognitionis nofirz certos esfe gradus, ita quidem, ut principia illa innata longe clariora & distinctiora sint in adultis, quam in infantibus, qui cum rationis ufu destituantur, actum fecundum exercere nondum possunt. Tertio denique cognitio alia est Actualis,& alia Habitualis,de qua paullo ante, N.

xx, egimus.

nus,

mit,

ter=

0-

0 &

ndi-

tem

itio-

Deo

um-

enim

inito

, fic-

nate,

luod

ser-

us fit,

elta-

runt.

ræ a-

d cla-

, & S.

stiga-

admi-

bsque

art. I,

is no-

ncipia

in ad.

is ufu

desti-

XXIII. His ita explicatis, utramque Dei cognitionem, tam Innatam, quam Acquilitam, demonstrabimus, & Innatam quidem tribus argumentorum generibus: primo ex principiis practicis, omnium confensu hominum cordibus inscriptis. Inprimis certum est, naturalia quædam principia de discrimine honestorum & turpium hodieque superesse, quorum duca ethnici non tantum noverunt, sed & quadantenus fecerunt, quod legi Dei consentaneum erat, & vitia contra, fornicationem, avaritiam, perjurium, nequitiam, & fimilia, illicita & morte digna cenfuerunt, quemadmodum id ex fingulis Decalogi præceptis Philipp Melanchthon, in Locis, titde Lege Naturæ, prolixe demonstravit. Unde tam præclare quoque Pythagoras, Socrates, Plato, Aristoteles, Seneca, Epistetus, de virtute, ac honestate, aliique, quæ ad vitam recte ac ordine instituendam faciunt, disputant, ut multis Christianis ea in re palmam præripiant. Nec tantum id agnoverunt, vivere flagitiofe ac pessime, in vitio esse, sed & cupere es, quæ honestati adverfantur. Latro est, etiam antequam manus inquinet, quia ad occidendum jam armatus est, 5 babet spoliandi atque interficiendi voluntatem. Exercetur & aperitur opere nequitia, non incipit, Seneca dicit, lib. v de Benef. cap. xiv, Et apud Cic. C 4

fi

d

e

40

Cic. ib. in de Finib. M. Cato: Ut peccatum eft, patriam prodere, parentes violare, fana depeculari, que sunt in effectu; sic timere, marere, in libidine effe, peccarumeft, fine effectu. Prorsus ut B.Ambrofius, Serm. i in Pfalm. cxviii, libidinofum compellat: An putas, tune primum te intrare mericorium, cum fornicem meretricu ingrederu? Intrasti jam, quando cogitationes tuas meretrix intravir. Inerasti jam, quando ad potiendam prostibuli cupiditatem gressu mentis intrasti. Pulfasti lupanarus fores, quando ad mulierus concupiscenda decorem oculos mentus aperuisti. Idem Seneca, Epitt. x, ea tantum, quæ honesta licitaque sunt, a Deo petenda este, ex Athenodoro docet: Tunc scito, inquit, te omnibus cupiditatibus solutum, cum eo perveneria, ut nibil Deum roges, visi quod rogare possis palam. Nunc enim quanta dementia est hominum? Turpissima vota Diis insusurrant: si quis admoverit aurem, conticescunt, &, quod scire hominem nolunt, Deo narrant. Qui & totam epistolam egregia sententia, & digna prorfus, ut omnium cordibus inferibatur, concludit: Sic vive cum hominibus, tanquam Deus videat : Sic loquere cum Deo, tanquam bomines audiant. Non hauserunt autem ista vel ex revelatione prophetis & apostolis facta, quæ paucis eo tempore nota fuit, nec ex institutione ac traditione majorum, qui non raro pejores, quam posteri, fuerunt, sed ex ipso naturæ lumine deprompferunt, quam ob caussam Aristoteles dixasor Φυσικόν, jus naturale, & δίκακον τη Φύσει, jus natura natura constitutum, docet. Ex quibus ita argumentor: Qui natura ea, quæ legi consentanea funt, facit, ille actionis fuæ principium, fecundum quod illa instituenda est, seu, legem ipsam connatam, habet: nam legis observatio supponit ejusdem cognitionem: Sed ethnici: E. Porro: Qui principia practica connata habet, ille principia theoretica non potest prorsus ignorare, sunt enim conjuncta. Sed Ethnici. E. Item; Qui legem Dei Natura inscriptam habet & novit,ille & legis auctorem, qui Deus est, cognitum haber. Sed Ethnici legem Dei natura infcriptam habent, uti oftenfum. E. Et certe non minus egregie de Deo ejusque cultu loqvuntur, quam, cum lupra de viçæ honestate disputabant. Socrates fane/cicutam bibere maluit, quam abfurdain illam & execrandam gentilium theologiam non ridere, ac detestari. Epistetus quoque, in Enchiridio, cap XXXIIX, religionis illud præcipuum este, aic, restas de Diis babere opiniones , ut fentiamus, & effe eos, & bene justeque administrare universa. Et Seneca, lib. VII Natur. quæst. cap. XXX, ex Aristotele docet, nunquam nos verecundiores esse debere, quam, cum de Diis agitur. Si intramus templa compositi, si ad facrificium acceffuri vultum submittimus, togam adducimus, fi in omne argumentum mode-Ria fingimur, quanto hoc magis facere debemus, cum de sideribus, de stellis, de Deorum natura, di-Quiamus, ne quid temere, ne quid imputenter, aut igna

efts

lari,

dine

Im-

lum

1228-

I18-

ofti-

tilu-

enda

eca,

unt,

cet:

, wife

z de-

ufur-

, &,

rorudit:

: Sic

Non ohe-

pore

ione

fteri,

om-

, jus

acura

iter

per

ard

gita

tun

fec

per

tes

inf

tia,

Ty

200

be

to

&

illi

ru

die

ral

fei

ne

ci

illi

rei

qu

(c

m

h

po

ignorantes, affirmemus, aut scientes mentiamur? Hæcille, quibus vix præclarius quid afferri ea in re ab homine ethnico poterat, nisi Plato uberius adhuc ea persecutus suisset, qui, lib. Il de Legibus, Deum malorum caussam esse, neque dicendum omnino in sua civitate, nec permittendum, dicit, ut a quoquam audiatur, sive ille junior, sive senior sit, sive carminibus bac inferantur, sive soluta oratione narrentur, tanquam, qua neque distu san-sta sint, neque nobis utilia, neque inter se consona. Reliquæ non minus insignes ac prorsus Christianæ deis sian, quia prolixiores sunt, apud eum potius legantur. Atque hoc prius argumentum est.

XXIV. Alterum ex Conscientiz testimonio desumitur. Hæcest quasi præco quidam legis næturæ, ostendens homini, quid illi consentaneum aut dissentaneum sit, quid item amplestendum, aut sugiendum, judicans de bene aut male gestis, quorum homines sibi conscii sunt, omnes denique asus nostros ad legem Dei, ceu ad amussim, exigens. Et quidem reste sasta tacite secumapprobat, & laudat, scelera accusat, reprehendit, & tanquam pæna quædam perpetuo

oculis hominum obverfatur,

-- - multo savior illia,

Quas aut Ceditius gravis invenit, aut Rhadamantus,

Notte dieque suum gestare in pettore testem, ut Poeta canit. Hæc accusator ac testis, judex item itemac carnifex est, hæc hominem non aliter persequitur, ac si furiarum verberibus, tædisque ardentibus, interdiu ac noctu, domi forisqueagitaretur. Neque vero dosti aut sapientes tantum ista deprehendunt, sed & abjectissimi & de fece vulgi, qui, omnis cultus ac disciplinarum expertes, in filvis, instar belluarum degunt, potentes, impotentes, docti, indocti, fummi denique, infimi, & medioxumi, uti non tantum experientia, sed etiam exemplis Judæ, Neronis, Dionysii Tyranni, Caligulæ, & aliorum, constat. His No-Yiouis vero, feu, rationis judicium, approbans bene facta, & acculans improbitatem, argumento est, homines & legem nosse, quam violarunt, & judicem, qui punire possit, si velit, quemque illi propterea tantopere extimescunt. Unde iterum argumentur: Qui naturale diclamen ac judicium habent de bene aut male factis, illi naturaliter quoque habens legis alicujus & judicis, leu Dei punientis aut approbantis, cognitionem. Sed omnes homines, ipsi quoque Ethnici id habent. E. Major probatur, nam terrores illi conscientiæ vel ab ipso homine, vitia sua detestante, sunt, velabaliis, vela Deo. Non illud, quia homo naturaliter alias vitia fua excufat. Nonistud, nam & tum sæpe sentiuntur, cum scelera occulta funt, vel potentia adversus humana fupplicia nocentem munit. Quid? quod humana fupplicia, ultro ac sponte non raro exposcant, aut fibimetipfis fæpe manus violentas infe-

ea

e-

e.

n-|i-

Ce-

ta n-

ao

ri-

m-

io

13

2-

nle

es

ate

e-

10

12.

ex

m

inferant, majus certe aliquid humana ira ac supplicio extimescentes. Ergo hoc. Recte igitur Poeta: Primus in orbe Deos fecit timor. Et Menander: Beoroic amany i oursidnous 900c. Cunstis hominibus conscientia est Deus. Si quis dicat, homines non Deum duntaxat, sed quamlibet vim superiorem ac fortiorem, imo ipsum Diabolum, ne noceat, formidare: id nihilad nostram Andromachen: nec enim de quolibet metu, sed eo, qui conscientiam afiligit, quæstio est, certe vis illa superior, cui de male admissis ratio est reddenda, nec homo nec Diabolus est, sed unus & solus Deus.

XXV. Accedat denique communis omnium Gentium Consensus: adeo enim omnibus, quorum memoria extar, seculis in eo consensere terrarum populi, ut crederent aliquod Numen extere, quod effer colendum, ur plerique eorum maluerint homines, belluas, aftra, plantas, & lapides, pro Diis colere, quam nullam prorfus religionem habere, certe negantes, non tantum fanæ mentis non effe, fed & fenfu ac ratione carere, dicant. Et hac in re Gracum cum barbaro, mediterraneum cum infulano, sapientem cum fulto confentire, Maximus Tyrius, differenti, ait: Cicero quoque, lib.1 de Nat. Deor. nullam gentem aut genus bominum esse, existimet, quod non υπίληψιν, feu, ut Epicurus vocat, προληψιν, anticipationem quandam de Deo babeat, &, lib. II, porroid tam perspicuum esse, ait, ut, id qui negat, VIX

vix ( tant cung Julia fed in blic mat fum affer & 11 inc infti pren dan dun agn plan can Etfi 940 tius Lo de legi opu edv

vix sanæmentis esse, dicar. Et Avicenna, non tantum ratione, sed & sensu, carere, fatetur, quicunque Deum aut Numen aliquod non agnoscunt. Julianus autem, apud Cyrill, lib. II, ait, non bauriri, sed innasti nobis, notionem Dei, quod ipsum samblichus quoque, in primo de mylt. Ægypt.affirmat, illam Deorum notionem etiam ante omnem u: sum rationis naturaliter insitamesse, videturque afferere Damascenus, lib. 1 de Orthod fide, cap. 1 & III, Ipfe quoque B Lutherus noster, comm, in cap.xvii Genef. Hunc fenfum, inquit, naturali instinctu etiam gentes babent, quod sit aliquod supremum Numen, quod colendum, invocandum, laudandum, ad quod in omnibus periculis confugiendum fit , ficut Paullus dicit Rom. I, v.20, 20, gentes agnovisse Deum natura. Hac enim notitia divinitus plantata est in omnium bominum animis, quod vocant Deum auxiliantem, beneficum, placabilems Etsi in eo postea errarunt, quisnamille Deus sit, & quomodo velit coli. Tandem Martines Chemnitius, doctiffimus fine dubio Theologus, tumin Locis Theologicis passim, tum vero in judicio de controversiis quibusdam, controv. IV, Tribuit Apostolus gentibus non renatis justitias legis, quas nascentes secum afferant, cuminquit: opus legis scriptum esse in cordibus eorum, &, quod de DEO cognosci potest, Oavegov 651v 60 autois. 2, rationem Syllogificam, que ex operibus creationis aliquo modo potest collis

Ir

e-

n-

it.

et

0-

m

ed

te

est

us

ni-

us,

le-

II-

ue

as,

or-

an-

ba-

21772

nt:

en-

202

nti-

or-

gat,

VIX

non

fica

cont

giun

eft, u

nim.

que

falfis

prot

non

cap.

mot

Aray

men

gnan

verb

firm

cere

quæ

ris,p

addi

men

mus

mot

ad ca

ferri

pert

mot

non

**fupp** 

colligere invifibilia Dei, 3, quod natura possunt facere operalegis. Hec funt manifesta, &, sicut Augustinus inquit, aliquid, adseipsum persuadendum, fine prolixis argumentationibus valere debet ipfa evidentia. Mera igitur petulantia est, concludit, usitatam sententiam de principiis & notitiis naturalibus convellere. Hinc iterum argumentor: Omnis effectus communis haber etiam cauffam communem. Sed notitiailla de Deo est talis effectus, Ergo communem caussam, qualisipsa natura hominum est, habeat, necessium est. Audiamus iterum Senecam, Epift CXVII, præclare prorsus de hoc ipso argumento disserentem, Multum, inquit, dare solemus prasumptioni omnium bominum. Apud nos veritatis argumentum el, aliquid omnibus videri: tanquam, Deos esse, inter alia sic colligimus, quod omnibus de Diis opinio insita est, nec ulla gens usquam est adeo extra leges moresque projecta,ut non aliquos Deos credat. Cicerouis quoque voxest, in 1. Tusc. quod omnium gentium confensus sit instar legis natura putandus.

XXVI. Atque hæc hactenus de Notitia Dei Innata sufficiant, de qua prolixius paullo ac uberius disoutavimus, tum, quia hæc maxime controveria hodie est, tum etiam, quod exeius accurata explicatione notitia acquisita maximam partem dependet, adeo quidem, ut, illa asserta de hac litigari amplius vix queat, nisi, quod in eligendis rationibus, quibus eam probare solent, non-

î

nonnihil discrepantiæ sit, dum alii quidem phyfica argumenta præ metaphyficis laudant, alii contra rejectis physicis ad metaphysica confugiunt. Quæ controversia tamen ita comparata est, ut, quod caput reiest, non evertat : sufficit enim, li recte ac legitime ea astruatur; quibuscunque tandem argumentis id fiat: sæpe enim ex falsis quoque verum efficitur, non quidem, ut probetur, cur res sit, sed tantum, quod sit, sicut non tantum docet Aristoteles, lib. II prior. Anal. cap.II; fed & ipfe, lib.VIII Phyfic. cap.VI, ex motu orbium cœlestium, angelos esse, demonstravit. Negariautem non potest, ea sæpe argumenta allata ab austoribus effe, quæ, ficut magnam probabilitatem habent, cum ad populum verba fiunt, autalias id, de quo quæstio est, aliis firmioribus rationibus est demonstratum, ita cerebrolo adversario vix satisfecerint, uti sunt, quæ Scholastici ex ordine prioris & posterioris, perfecto & imperfecto, possibili & similibus, adducunt. Nonigitur, omissisilis, duoargumenta in hac caussa ex ipso Aristotele proferemus & urgebamus, unum Physicum, a motuad motorem, & alterum Metaphylicum, ab effectu ad cauffam, quibus vix meliora & efficaciora afferriea in repoterunt : nihil enim est, quod apertius & efficacius de caussa sua testetur, quam motus, qui cum fit ens fucceffivum, a feipfo effe non potest, sed semper caussam a se distinctam supponit. Unde & a S. Thoma, I p.q. II, art. III, mani-

1=

160

229

(a

ic,

16-

r:

m

f-

la

u-

re

n,

ni-

e,

er

/2-

10-

e-

im

16 -

)ei

e-

n-

C-

m

de

eli-

nt,

n-

manifestior via dicitur, & primo loco collo-

XXVII. Primum igitur argumentum ex Motu defumitur, ex quo Philosophus, lib. VIII Phyfic & lib.XII Metaph. unum aliquod inter omia mobilia & moventia primum, quodque a nullo alio moveatur, deducit. Id ut faciat, duas ante-omnia hypotheses (tertiam enim, de motus æternitate, nunc non attingemus) supponit. Prima est, Quicquid movetur, id ab alio aliquo moveri, nihila seipso, quam quidem Aristoteles, lib. VII Phylic. cap.1, & lib. VIII, cap. IV, fatis demonstravit. Ratio triplex afferri potest, prima, quod quicquid movetur, id eatenus, quatenus movetur, potentia sit, & quicquid movet, aclu-Quemadmodum autem nihil actu & potentia fimul esse respectu ejusdem potest, ita nec idem simulmovere &, moveri. Altera ratio est, quod, iuxta ordinem aDeo constitutum, moventia particularia ita dependeant ab univerfali, ut, ficut no habent effeafe, fed a cauffa univerfali, ita nec virtutem movendi a fe habeant, fed ab alio superio-Tandem, quod etiam in moventibus particularibus unum ab alio, eoque primo in isto ordine, ita dependeat, utinferius fine superioriesfe & moveri non possit, uti, cum pueri trochum flagello circumagunt, trochus movetur a flagello, fligellum amano, manusiterum ab homine, & hic denique ab infita virtute locomotiva, quæ est primain hoc genere caustarum. Secunda hy-

po-

pot

tiur

nin

re,

om

mo Qu

fub

mn

que

dia

niti

pol

Ph

mo

Mc

vet

tur

mo

bili

ver

po

ve

fet

gel

ali

ve

pothesis Aristotelis est, quod series illa moventium in infinitum procedere nequeat: Hæc enim non movent, nisi moveantur a primo, quare, si id, quod movet, simul quoque movetur, omnia entia erunt mobilia, nullum primum immobile, ac proinde nullus quoque motus. Quemadmodum, si in causis per se essentialiter subordinatis non daretur aliqua prima, sed omnes essent mediæac instrumentales nulla quoque essentialite. Nam caussa inferior vim agendia superiori habet, quæ, si nulla est, aut in insinitum abit, vim suam aliis communicare non potest, cum infinitum pertransiri nequeat.

XXVIII. His suppositis, tandem concludit Philosophus, esse aliquod primum movens immobile, quodque a nullo alio moveatur, hoc modo: Quicquid movetur, ab alio movetur. Atqui cælum movetur. E.Illud vero, a quo movetur cœlum, aut mobile est, quod ab alio movetur, aut immobile. Si hoc, datur ergo primum movens immobile. Si vero mobile est, iterum ab alio movetur, eoque vel mobili, vel immo-Si ab immobili, iterum illud primum movens concluditur. Si autem moveri & hoc posset, five totum, five secundum partem, moveretur iterum ab alio, & ita ipfum nondum esfer primum movens. Arque hoc modo pergendum est, usque dum deveniamus ad unum aliquem primum motorem immobilem, nisi vel in circulo commeare, vel in infinitum abire, veli-

10-

10-

hy-

-0

e a

luas

otus

nit.

quo

eles.

de-

ma,

nus

elu-

a si-

n fi-

iod.

par-

enő

vir-

rio-

arti-

or-

ies-

num

igel-

nine,

quæ

hy-

po-

velimus, quod utrumque absurdum est.

XXIX. Alterum argumentum non nostris, sed D. Thomæ, verbis proponemus. Secunda via, inquit, est ex ratione causse efficientis. Invenimus enim, in istis sensibilibus esse ordinem oaussarum efficientium; nec tamen invenitur, nec est possibile quod aliquid sit caussa efficiens sui ipsius, quia ficeffet prius scipso, quod est impossibile. Non ausem est possibile, quod in caussis efficientibus procedasur in infinitum: quia in omnibus caussis efficientibus prdinatis primum est caussa medii, & medium est caussa ultimi, sive media sint plura, sive unum cantum: remota autem caussa, removetur effectus: ergo, si non fuerit primum in caussis efficientibus, non erit ultimum, nec medium. Sed, si procedatur in infinitumin caussis efficientibus, non erit prima caus. Saefficiens, & sic non erit nec effectus ultimus, nec causse efficiences media, quod patet esse falsum. Ergo est necesse ponere aliquam caussam efficientem primam, quam omnes Deum nominant. Argumentatur Thomasita: Omne ens, quod est in mundo, aut est a se & a nullo alio productum, aut est ab alio: alterutrum enim illorum, cum contradictoria fint, omni enti convenire, necessum est. A se esse non potest, alias enim esfer caussa efficiens sui ipsius, esset seipso prius & posterius, esset, & non esset, quod æque absurdum est ac, si quis diceret, asinos seipsos generare posse. Si vero abalio productum est, tum denuo argumentor: Illud, a quo reliqua entia pro-

D

6

fe

tr

q

0/

producta funt, vel a seipso, seu a nullo, est, vel ab alio: Si hoc, iterum pergo quærere, num & illud ens a seipso vel ab alio sit, donec vel in infinitum absurde siat progressius, vel deveniatur tandem in investigatione caussarum efficientium ad caussam aliquam primam, a qua reliqua entia omnia sint producta, ipsa vero a nulla alia, sed a se, se independente.

sic, & independens.

XXX. Arque hoc modo Deus ipse nos argumentari jubet, dum, ex effectu caussam, ex crea? turis creatorem, agnosci posse, ait. Interroga, queso, jumenta, & docebit te illorum quodque, aut volucrem cali, & indicabit tibi, aut confabulare cum terra, & docebit te, etiam pisces maris enarrabunt tibi. Quis non cognovit ex omnibus iftis, ma . num Jebove facere illud? inquit Job. XII, 7, 8, 9. Apostoli quoque Iconienses ad unum & verum Deum ablegabant, qui fecit calum & terram, & mare & omnia, que in eis sunt, quique non passus sit, se esse expertem testimonii, bona tribuendo, dans cœlitus pluvias ac prastituta tempora fructibus perferendis, replens cibo ac delectatione corda bominum Act. xiv,15, 17. Unde & Sancti Patres, cum contra πολυ θεότητα ethnicorum disputant, imo ipsi quoq; ethnici, hoc argumentum magnifaciunt. Ambrofius, comm. in cap. 1 ad Rom. Deus, qui na. surainvisibilis est, ut a visibilibus posset sciri, opus fecit, quod opificem sui visibiliter manifestaret:ut per certum incertum sciretur, & ille Deus omnium effe crederetur, qui boc fecit, quod ab bomine impossibile est fieri. Potuerunt ergo cognoscere, sive cognoverunt ulera

S

la

1-

1-

5-

ia u-

ati-

m

m

8 :

150

in

ec

m.

m

u-

In

m,

m

e-

S-

8

ar-

e-

m

tia

0-

ultra omnem creatur am esse illum, qui ea fecit, qua nulla creatura facere vel destruere valet. Augustinus Serm. Lv de verbis Domini: Viderunt bujus seculi philosophi, quantum ab homine videri potest: creatorem per creaturam, factorem per facturam, fabricatorem mundi per mundum. Irenæus quoque, lib. 11 contra hærefes, cap. 1x, Eth. nici didicerunt, esse Deum ab ipsa conditione rerum. Ipfa enim conditio oftendit eum, qui condidit eam, & ipfafattura suggerit eum, qui eam fecit, & mundus manifestat eum, qui se disposuit. Quibus similia, adeoque gemella istis, apud Clement. Alexandr. in Protreptico, Tertull. cap. xvii Apolog, Lactant. lib. 1 Institut, divin. cap. 11, & 111, Athanas. Orat. contra idola, Augustin. lib. vin de Civir. Dei, cap. vi, Damasc. lib. 1 de Orth. fide, cap. 1, Platonem, Aristotelem, Senecam, Ciceronem, aliosque, leguntur. Sic'ergo Notitia Dei Naturalis ex Creaturis, & ipsis quoque Ethnicis, oftenditur.

XXXI. Tam firma autem & clara hæc argumenta funt, ut non nisi illis obscura esse possint, qui, noctuarum instar, a Sole ad caliginem oculos convertunt. Reperiuntur nihilominus nonnulli, qui ipfi, etfi notitiam Dei naturalem ex creaturis agnosci posse concedant, negant tamen, id his aut fimilibus argumentis confici posse. Quidam enim argumentum Metaphysicum fatis efficax dicunt, quo propofita quæltio demonstretur, alii, isto rejecto, Physicum am-

ple,

tu

XX

fil

de

Sy

gil

94

pri

que

20%

ZUY.

qui

con

mu qui

ind

fet 1

946

1101

piu

que

nec

cor

exc

que

plectuntur. Et Physicum quidem argumentum, ex motu depromptum, Suarefius, Disp. xxix Metaph. fect. i, n. xi, ideo rejicit, quod unus primus motor inde non concludatur, cum fingere liceat duos motores fibi invicem fuccedentes. Paullo aliter Ludov. Crocius, lib. 111 Syntagm. cap. 11, pag. 421, Qui cum Aristotele ex boc probant, effe Deum, ii gemino laborant paralogifmo. Primo, quia affumunt, omne, quod movetur, ab alio distincto separatoque moveri motore, quod non est verum, nisi in violenter & arte motis. Que enim a natura moventur, internum motus sui principium babent. Secundo, quia probant ex eo, quod motus aternus fit, Deumesse, quo negato, Deus non erit. Negatur autem tum in Schola Christi, tum amultis philosophis. Tandem & alii, etfi, inquiune, concedatur id, quod immediate intendit conclusio, dari aliquam caussam primam, ac summum motorem, non segui tamen, bunc esse Deum, qui sit unus, aternus, infinitus, incorporeus, sed vel individuum aliquod vagum ac incerium, quod posfit effe colum, aut aliud corpus, vel & ipfam quoque fortunam.

XXXII. Ita illi ad nostra argumenta, quibus notitiam Dei acquisitam confirmavimus, excipiunt. Ad quæ in genere dicimus, etsi unumquodque illorum per se sufficienter evincere id nequeat, sufficere tamen posse, si utrumque conjungatur. Deinde & in specie ad Suaresii exceptionem respondemus, 1, recte eum dicere, quod duo motores singantur: nec enim ullum

D 3 funda-

uæ

u-

11=

ri

er

e-

·b-

m.

ma

n-

si-

le-

0 -

A-

de

le,

e-

h-

u-

ıt, u-

n-

ex

a-

fi-

io

n-

e,

V

m

tu

til

p

tu

tic

q

CL

lu

na

fa

de

fi

m

8

id

in

au

no

in

po

fundamentum afferre licet, unde, duos motores certo statuendos esfe, evincatur. 2, ne quidem duos fingere licet, cum motus ille ram continuus & regularis sic, qui non nisi unum motorem admittit, ut recle Aristoteles, lib. vin Physic. oftendit. Et sine qui summus motor est, nequit esse, nisi unus, cum plura summa esse non possint. 3 tandem, si sunt duo motores æque primi (demus enim tantisper) erunt quoque plures, iique infiniti: quæ enim in duobus individuis multiplicantur, ea in infinitum quoque extendi possunt. Quæsi restius cogitasset Suarefius, argumentum hoc tam imprudenter non rejeciflet. Cæterum Crocii exceptio plane levis est,& exigui momenti. Nam 1, quædam moventia funt particularia, quorum unumquodque mover, cum dependentia ab alio, usque ad primum in eo genere ac ordine caustarum; quoddam vero est universale, a quo reliqua omnia, ipfum vero a nullo alio movetur. 2, quædam moventur per fe, quædam per accidens : hæcfunt, quæ, etfi, per fe fumpta, non moveantur, cum aliis tamen mobilibus conjuncta, ipfa fimul moveantur, ut cum eo motu, quo formæ animatum movent, ex accidenti & ipíæ cum animato moventur. 3, denique, motus alius est physicus & proprie fic dictus, alius autem metaphylicus, & improprie talis, qualis in refultanțiis naturalibus & actionibus immanentibus est, utifunt, actio intellectus, voluntatis, & fimiles. Etfi autem moventia

ventia particularia in eo genere caussarum, itemque ea, quæ per accidens moventur, & a-Etiones immanentes, distinctum & separatum motorem non semper exigant, id tamen in motu physico, & illis rebus, quæ per se moventur, semper ac ubique locum habet. Tandem ad ultimam exceptionem respondemus, i, aliud esse, probare, Deum esse, & aliud, eum esse infinitum, æternum, incorporeum. Hoc pertinet ad Qualtionem, Quid fit, de qua non agimus; ad Ouæstionem vero, An sit, sitis est, si proberur, istos conceptus, quos imperfecte & confuse de Deo formamus, non esle falsos, & commentitios, sed revera aliquod ensesse in rerum natura, quod illis respondear. 2, non admodum difficulter quoque probari potest, caussam illam fummam ac primam, Deum esse, itemque æternam, independentem, infinitam. Velenim cauffailla Deus est, vel aliquid infraaut supra eundem. Si infra Deum est, non est caussa summa; fi supra Deum est, tum Deus non recle vocatur Deus, qui aliquid se prius ac superius habet. Similiter probamus, æternam effe, quia fumma eft, & a nullo alio: quod enim est, & a nullo alio est, id nunquam coepisse oportet. Eade ratio est de infinitate: fi enin fumma est, tum erit aut finita, aut infinita, fi finita, erit abalio producta, & fic non erit fumma. Tandem, fi est fumma causta, erit independens, cũ id, quod depender ab alio, non possit este summum. Et hanc demonstrationem,

es

m

U-

m

ic.

e-

on

ue

ue

di-

ue

12-

on

vis

en-

que

TI-

od-

nia,

no-

unt,

um

no-

um

mo-

5 80

s, &

ibus

oin-

mo-

ntia

a Philosophis ipsis factam, Augustinus, lib. vui de Civ. Dei, cap. vi, indicat, quod & a Lombardo, lib. 1 dist. m, adducitur. Viderunt, in-Quit, Philosophi, quos cateris non immerico fama asque gloria praclaros videmus, nullum corpus effe Deum, & ideo cunsta corpora transcenderunt, querentes Deum: viderunt, quicquid mutabile est, non esse summum Deum, & ideo omnem animam mutabiles que spiritus transcenderunt, quarentes summum Deum. Deinde viderunt, omnem (peciem in quacunque mutabili, qua est, quicquid illud est, quoquomodo & qualiscunque natura est, non esse posse, nisi ab illo, qui vere est, quia & incommutabiliter eft. Quæ cum prolixe persecutus esset, tandem circa finem capitis concludit: Cum igitur in eorum conspectu & corpus, & animus, magis minus que speciosa essent, &, si omni specie carere possent, omnino nulla essent, viderunt, esse aliquid, ubi prima esset incommutabilis species, & ideo nec comparabilis, atque, ibi effe rerum principium, rectis sime crediderunt, quod factum non effet, & ex quo factacuncta ellent.

XXXII. Denique, quod de fortuna subjiciebatur, id minime omnium sequitur. Nam 1, ipsi philosophi fatentur, omnem caussam per accidens, quales funt fortuna & casus, reducendam esse ad caussam aliquam per se, qua ratione & hic ad caussam primam deveniendum est. Certe Aristoteles, cum probe sciret, nullum effectum fine caussa esse, lib. 11 Physic. fortunam ad con-

fluxum

flu

qu

tui

ral

fee

rai

ali

fo

un

क्षा

te

m

ip

fo

49

MI

tu

de

816

m

ca

de

ex

fil

h

fluxum caussarum nobis occultarum reducit, quas ramena primo motore dirigi, non inficiatur. Unde male Picolomin. grad. viii Phil. Moral. cap. xLiv, Aristotelem fortunæ Deum præfecille, negat. Ethenim, respectu nostræignorantiæ & caussarum determinatarum, dicatur aliquid fieri fortuito, Dei tamen respectu nihil fortuito evenire potest. 2, si ex qualitate effectuum cognoscitur indoles caussarum, si item esseclus toto genere non est deterior sua caussa, certe non potest tam præstans & pulcherrimum omnium fine dubio opus fortuito existere. Quo ipfo argumento Plutarch, lib. de placit. Philofoph. nonnullos oppugnat: εθέν των καλων έική, και, ως έτυχε, γίνεται, αλλά μετά τινός τέχνης δημικεγέσης, nibil pulchri temere ac fortuito nascitur, sed ab arte aliqua productiur. Et Cic. lib. 11 de Divinat. Esse prastantem aliquam aternamque naturam, & eam suspiciendam adorandamque bominum generi, pulcbritudo mundi ordoque rerum calestium cogit consiteri. Quo provocat etiam Ludov. Vives comment. in lib. XI August. de Civir. Dei, cap. Iv, ubi, cum Augustinus dixisset, exceptis propheticis vocibus, mundus ipfe ordinatissima sua mutabilitate & mobilitate, & visibilium omnium pulcherrima specie quodammodo tacitus & factum se esse, & nonnisi a Deo ineffabiliter atque invisibiliter magno, & ineffabiliter atque invisibiliter pulchro sieri se potuisse proclamat: ipsead hæc notat: Cafu aut fortuito, credibile non eft, factam

TILL

m-

in-

ma

esse

ue-

non

ta-

1972 -

nin

Me.

ter

ein

20-

que

nni-Net

ilis.

ide-

nEta

CIE-

ipfi

CCI-

dam hic

erte

tum

on-

kum

fit

qu

qu

de

fia

ha

he

ip

111

ef

qu

C

TU

ju

ti b

q

il

factam effe rem maximi ordinis & rationu, nec alium, quam summum, potuise summi operis, aut alium, quam pulchrum, pulcherrimi parentem effe. Omnes philosophorum schole, que divinius aliquid sapuerunt, nibil effe, quod cam arguat, & factum efse a Deo mundum, & ejus cura administrari, consensu unico affirmant, quam aspectum ipsum mundi totius, considerationemque decoris ejus atque ordinis, Plato, Stoici, Cicero, Plutarchus, & Aristotelis bac de re argumentum refertur a Cicerone, 2 de Natura Deorum. Profecto, si quis istorum omnium, quæ in cœlo, aëre, terra, mari, ac universo orbe, sunt, nullum agnoscit auctorem, jure, eum perinde infanire, dicemus, ac si, proje-Elis in medium infinitis liberis, existere poste, putet, integros, ut ille dicebat, Ennii annales.

## QVÆST. II DE COGNITIONE DEI NATVRALI.

Ostquam satis hastenus de Prima Quæltione a nobis actum est, ostensum que, dari
utique aliquam Dei Notitiam Naturalem,
eamque tam Instram, quam Acquisitam, simuletiam breviter ad argumenta, quæ contra
afferri solent, responsum, restat nunc, utad reliquas etiam accedamus, &, Quid ac Qualu illa
Dei ac reliquorum principiorum naturalium notitia

st, porro quoque consideremus. Et primo quidem de priori agemus, post ad alteram, cam-

que ultimam tandem, deveniemus.

II. Quemadmodum vero de Quæstione, An detur Notitia Dei Naturala? magna controversia jam olim extitit; ita major adhuc est de ejusdem Notilia Essentia & Quidditate, imo, illa ex hac potiffimum exorts eft. Dum enim tam yehementer inter se digladiantur, & aliq quidem, iplam hominis facultatem neitinto, ali species intellectuales, alii, aliud quid effe, dicunt; factum est, ut reliqui eandem plane negare maluerint, quam in totac tantas difficultates fefe induere. Unde & hodie adhuc naturalis & innata Dei cognitio vel aperta vi impetitur, vel variis corruptelis interpolatur, vel faltem maximam partem in dubium vocatur, uti hactenus vidimus. Non pigebit ergo, in Naturam & Essentiam ejusdem paullo accuratius inquirere. Et vero, hæc recte explicare, longe plus difficultatis continet, quam, aliquam Dei notitiam, ex naturalibus argumentis, & ipfo plane fenfu, probare. Ut enim longe facilius est cœlum, stellas & similia, quod fint, quam, quid fint, demonstrare, ita quoque minus difficultatis habet, oftendere, posse Deum naturaliter cognosci, quam, Quid illa Notitia sit? explicare. Quanto vero major est difficultas, tanto etiam infignior utilitas & jucunditas est.

Duæ

ali-

effe.

quid mes-

con-

undi

ordi-

telis 2 de

0-

uni-

, 111-

oje-

offe,

LI.

uæ-

dari

lem,

, 11-

ntra

reli-

illa

fit,

S.

III. Duæ autem funt præcipuæ Philosophorumea de re fententiæ, dum alii, ipfum intelle-Etum, seu facultatem upitinto, intellectui essentialem & propriam, alii autem diversum quid ah ea, esse dicunt. Primum expresse docuerunt, quos Thomas, i p. q. xiv, art. xv, ad 3, alia quidem in re Nominales vocat, quorum princeps fuit Guilielmus Occam, Anglus, Scoti discipulus. Hic, cum universalia & naturas communes plane negaret,&, omnem nostram scientiam de nominibus tantum effe, affereret, peculiarem fecham condidit, quæ etiamnum hodie eam ob caussam Nominalium vocatur. His Conimbricenfes, in Comm. in 1 post. Anal. cap. 1, quæst. 1, art. 1v, Durandum, in 111, dift. xxx111, quælt. 1, ad 2, Dominic. Soto, lib. 1 de just. & jur. quæit, vi. art. 1, & Barthol. Medin. in 1, 11, quæst. L1, art. 1, jungunt. Idem hodie expressius adhuc docent Clemens Timpler. lib. 111 Metaph. cap. 1, quælt. 1x, & iterum lib. 1v, cap. n, quæst. n, Keckerm. Disput xxiii Cursus Philos. quæst xiii, Wendelin. in Polit. quo & Vasquez in 1, 11, Disp. cL, cap. 11, inclinare videtur, statuentes, esse ipsam naturam rationalem facultate upiting præditam. Hanc enim ex natura fua, etiam fine habitu, fufficienter proclivem ac propensam esse ad assentiendum principiis primis, idque tam prompte facere, ut promptius non possit, adeoque nec realiter, nec ex natura rei, sed sola ratione, a facultate intelligendi distingui. Quemadmodum enim

enin eft, cult pen itar dur effe nati feu qui

fide telle opi Cre idea tem

& a qui ver om ject cui tur. (nil

nec

enim voluntas non indiget habitu ad ample-Etenda eabona, quæ per se primo appetibilia funt, sed per suam entitatem prompta & facilis est, aut, sicut sensus externi per intrinsecam facultatem, non, habitum aliquem innatum, propenfi funtad eliciendos actus fibi convenientes; ita nec intellectum habitu indigere ad affentiendum principiis illis primis, quorum unum sit, esse Deum. Photiniani quoque nonnulli, qui naturalem Dei notitiam non prorfus negant, ad remotam quandam potentiam & aptitudinem, feu naturalem potius instinctum, confugiunt, qui per discursum postea ex creaturarum consideratione haustum, sese exerat nam, sine intellectu, vel rationis usu, nullam esse de Numine opinionem, nullumque religionis sensum, ut Crellius, lib. de Deo & attrib. div. cap. v, loquitur. ideoque non habitum quendam, fed proclivitatem faltem ad habitum naturalem, concedunt.

IV. Verum, hæc sententia sine dubio salsa est, & a plerisque Philosophis jamdudum resutata, qui recte ostenderunt, omnino notitias istas diversum quid esse ab intellectu, & ab hoc ante omnem cogitationem nostram disserre, ut subjectum inhæsionis a forma inhærente, seu, ut id, cui aliquid inscriptum est, ab eo, quod inscribitur. Quemadmodum autemid, cui inscribitur (nihil enim sibiipsi inscribi proprie potest) ita nec facultas upitium ipsa naturalis notitia principio-

sho-

elle-

Ten-

d ah

unt,

qui-

ceps

ipu-

unes

n de

n fe-

ob

bri-

£ 1,

1,ad

t, VI.

It. I,

cent

æst.

en-

.CL,

fam

tam.

fuf-

Ten-

apte

nec

afa-

lum

nim

neq

diff

tase

hoc

elig

mei

nen

vel

tem

Clur

maj

tur

fius fior

plic

ratio

que

gur le&

dift

vol

ram

arb

del

dur

rez.

xil.

piorum fuerit. Ratio hæc est, quod intellectus noster, ut reliquæ facultates, a dactus suos exercendos fit potentia indetermi nata, & interdum ad utrumque oppositorum æqualiter se habeat, nec magis ad unam, quam alteram partem concradictionis moveatur, ut, cum vel nullæ prorfus, vel æquales in utramque partem rationes suppetunt, vel res alias fatis nota non est; interdum ad unam partem magis, quam alteram, propendeat, idque ita, ut unam quidem veram statuat, fed cui tamen faifum subesse possir, uti fit, cum humana fide, feu propter auctoritatem humanam, tantum aliquid credimus, quæ cum infallibilis non fit, nec fidem divinam, fed humanam duntaxat, nec tantam certitudinem, quanta est in fide divina, cui falsum subesse nullo modo potest, generat, hæc enim Dei dicentis auctoritati innititur, qui mentiri & fallere non potest.

V. Dico, Intellectum esse facultatem indeterminatam. Etsi enim determinatus ille sit, non tantum quoad exercitium actuum, ut posito objecto & necessariis requisitis non possit non apprehendere, sicut potentia visiva, positis omnibus ad videndum requisitis, non potest visionem suspendere, sed etiam quoad specificationem, verum & falsum, ut non possit cuilibet assensum aut dissensum præbere, prout libet, sed necessario ad alterutrum determinetur, neque possit non assensum et exects fuerit propositum, neque

1

neque iterum falsum approbare, aut ab eo non dissentire, si fuerit recle cognitum, sicut voluntas ex le & lua natura est indeterminata, ut possit hoc appetere & non appetere, hoc objectum eligere & repudiare pro lubitu; nihilominus tamen quædam indifferentia est in ferendo judicio de iis rebus, quarum evidentem cognitionem non assequitur, in quibus potest judicare, vel non iudicare, hoc vel illo modo, hoc autillo tempore, affirmative & negative, propter objeclum magis vel minus clare propositum, vel ob majorem aut minorem advertentiam, vel ob aliud aliquod impedimentum. Neque enim totum constum semper applicat, sed nunc intenfius, nunc remissius agit, pro ratione apprehenfionis & dispositionis, præcipue, cum non simpliciter excitetur ab objecto, sed propter aliam rationem cognitam in objecto. Ut ergo indeterminacio illa auferatur vel minuatur, id ab alio eoque distincto fieri debet. Et hoc concedere coguntur omnesii, qui radicem libertatis in intellectu collocant, Durando a S. Portiano, in 11 fent. distinct xxiv,qu.111,qui, tam intellectum, quam voluntatem, & hanc quidem magis præillo, liberam esfe, dicit, Rob. Bellarm. lib. 111 de grat. & lib. arbitr.cap.viii, Franc. Cumel, Ordinis B.Mariæ de Mercede, Prof. Salmanticensis, in Dispp. Lugduni editis, Tomas, Difc.tv, fect.v, Didac. Alvarez, Archiepiscopus Tranensis, in summa de auxil. grat.Lugd.m DC xix, Difput.viii, num.xxiii, Difp.

\*

ectus

exer-

dum

beat,

con-

ror-

ones

nter-

pro-

ti fit,

hu-

nin-

ıma-

ianta

odo dori-

eter-

non

o ob-

mni-

nem

nem,

сена-

offic

tum,

At.

Itia

err

alia

qua

age

fac

fac

eni

ute

ren

Co

art

eni

Rai

8,4

nal

Etic

pro

800

del

elle

qu

ter

pia

Disput.xxvi,num.xii, Disput.cxv, num.cxvi, Guil. Esthius, Professor Duacenus, in 11 sent. dift.xxiv, S,3, Petrus de Ledefma, Professor Salmanticensis, in libro de divin grat. auxil edito Salmanticæ, apud Antonium Ramirez, Anno MDC XI, art.x, Martin. Becanus, part, 11 Tom. I Theol. Scholast.cap. 11, quæst. 1v, qui & ipse, id probabile effe, afferit, etfi, oppofitam fententiam probabiliorem, dicar. Ex Calvinistis Andr. Riverus, in Comm. in Gen. passim, præcipue Exercitat.xxxui, in cap.iii, & Tract.iv, Cathol. Orth.quæst.u, num.u. Si enim intellectus radicaliter est liber & indifferens, necessium est, eum libere affentire, & ab alia re distincta deter-Per babitum connaturalem necessitatur intellectus, & quoad specificationem, & quoad exercittum, ad assentiendum primo principio, & aliis propositionibus notis ex terminis, qua dicuntur etiam principia, sic, quod, stante apprebensione illorum, non potest non affentire, neque cessare ab actu, neque oppositis affentire, ait Joh. Viguerius, Granatenfis, Instit. Theol. cap. 111, S. viii, vers. v.

VI. Posito autem, quod intellectus naturaliter ex parte objectorum sit determinatus ad unum in dijudicandis propositionibus, quando evidenter ostenditur earum veritas, ut non possit hic & nunc dissentire a vero, aut fassum approbare; tamen sæpemagnam difficultatem patitur in demonstranda veritate, & in agendo molessiam,

î

stiam, tum propter inadvertentiam, tum propter errorem conjunctum, tum denique propter alias cauffas, unde iterum alia re opus est, per quam determinetur, difficultatemque illam & in agendo molestiam superet, ut, quod ægre alias facit, & cum difficultate, id nunc prompte & facile, & cum aliqua voluptate, exequatur. Ideo enim habitus potentia naturali superadduntur, ut eam in agendo promptiorem & expeditiorem faciant. Ad tria babitibus indigemus, dicunt Conimbric. Disp. vii in Ethic. Aristot. quæst. 1, art. 1, Primum ad uniformitatem actionum: que enim ad agendum habituali propensione carent, in-Stabilia sunt, facileque mutantur. Secundo, ut actio in promptu sit, unde Aristoteles, 3 Ethic. cap. 8, ait, repentina esse ab babitu. Certe, nist rationalis potentia interventu babitus inclinetur ad unum, oportebit, oblata agendi occasione, de re facienda prius inquirere, cum tamen interdum negotia moram non ferant. Tertio, ut cum voluptate a-Etin perficiatur, quod prastat babitus. Nam, cum modum quendam nature obtineat, operationem fibi propriam quasi naturalem, atque adeo jucundam, reddit. Quare Aristoteles, 2 Etbic. c. 3, docuit, delectacionem in opere obeundo signum babicus elle.

VII. Tandem multa alia impedimenta funt, quæ hominibus, etiam peritiffimis, craffiffimas tenebras offundant, eosque in transversum rapiant, quam ob caussam & hic determinans

ent.

Sal-

dito

nno

om.

iam

ndr.

pue

hol.

ra-

eft,

ter-

atur

xer -

aliis

etillo-

Etu.

ira-

iter

um evi-

Mit

ro-

itur

am,

ta

In

m

CH

# 74

IX

tie

fe

ra

er

be

fu

50

di

St

te

mi

94

gu

HII

m

ne

id

quid requiritur. Inde est, quod ipsa Augustana Confessio, Artic. xvIII, & Apologia ejusdem, ad multarum veritatum naturalium, tam theoreticarum, quam practicarum, cognitionem, præter influxum Deigeneralem, superioris alicujus principii gubernationem requirat, absque qua si fuerit, intellectum nec semper affentiri dictis, nec intelligere fatis & capere ea ipfa posse, præcipue, cum Diabolus non cesser mentem hominis a veri cognitione divertere. Potest aliquo modo, ait Apol. p. 218, efficere justitiam civilem, seu justitiam operum, potest loqui de Deo, exhibere Deo certum cultum externo opere, obedire magistratibus, parentibus, in opere externo eligendo, potest continere manus a cade, ab adulterio, a furto. Cum reliqua sie in natura bomisis ratio & judicium de rebus sensui subjectis, reliquus est etiam delectus earum rerum, & libertas & facultas efficienda justitie civilis. &c. Quanquam tanta est vis concupiscentia, ut malis affectibus sapius obtemperent homines, quam recto judicio. Et Diabolus, qui est efficax in impiis, ut ait Paulus, non desint incitare banc imbecillem naturam ad varia delicta. Et hoc eft, quod Salomon dicit, hominem nihil viæ fuæ intelligere, fed greffus ejus a Deo dirigi, etiam in conversatione civili, Proverb. xx, 18, 24. ca item naturalia & physica de ventorum & metallorum generatione, incrementis, natura, & accidentibus, ab homine cognosci non posle, Job.xxxvII, 14, 15, 16, fegg. Ratiocinationes mor-EALIUMS

talium sunt timida, & instabiles cogitationes eorum. Infestum enim corruptioni corpus aggravat animam, & deprimit terrena babitatio mentem multis curis plenam. Vix conjicimus ea, que in terra funt, &, que ad manus funt, laboriofe invenimus, que autem in calis sunt, quis perveftigavit? Et consilium tuum quis noverit, nisi tu dederis sapientiam? Sapa 1x, 14, 15, 16. Ipfi quoque Scholastici ad cognitionem nonnullarum rerum naturalium, quæ ex fensibilibus deduci posfunt, præter lumen naturale, specialiorem Dei gratiam requirunt. Quod enim Thomas, 1, 11, quælt. cix. art. 1, in corp. libere a Deo nonnunquam, tanquam miraculofum, adhiberi, ait, fic igitur dicendum est, quod ad cognitionem cujuscunque veri bomo indiget auxilio divino, ut intellectus a Deo moveatur ad suuma-Etum, non autem indiget ad cognoscendam veritatem in omnibus nova illustratione superaddita naturaliillustrationi, sed in quibusdam, que excedunt naturalem cognitionem, & tamen Deus quandoque miraculose per suam gratiam aliquos instruit de bis, qua per naturalem rationem cognosci possunt: Id ejo interpretes, Greg. de Valent. qu., punct., Vafquez, Difp.cLxxxviii,n.viii, Pefant. Difp.i, concl. 111, necessario requiri contendunt, non posse hominem,nec per propriam industriam, nec per disciplinam ab alio acceptam, habere cognitionem omnium reru naturalium, neg; harum, quas cognoscit, posse habere cognitionem fine ullo errore, nifi aliquo divino auxilio speciali juvetur, idg; tum experientia, tum ex numero stellarum, E 2 pro-

Cta-

em,

re-

ræ-

lus

ia sī

nec

ue,

is a

ju-

Deo

ati-

rest

um

n de

ea-

ufli-

upi-

1988-

effi-

tare

100

**fuæ** 

nin

Jul-

ne-

, &

offe,

nor-

114 1978

proprietatibus cœli, & rebus mechanicis ac physicis, patere. Exempla similia de Bezaleele, Exod. xxx1, 3, 4, Hiramo, 1 Reg. v11, 13, 14, Salomone, sapientissime de plantis, jumentis, avibus, reptilibus & aliis rebus naturalibus disputante,

1 Reg. 1V, 31, 33, 34, adducunt.

VIII. Quibus ita positis, nunc argumentamur. Omne indisferens & indeterminatum determinatur ab aliquo contradistincto. Uti enim nihil seipsum producere, ita nec ad unum determinare, potest. Intellectus autem est indisferens, & indeterminatus, uti ostensum. Ergo ab alio, eoque distincto, est determinandus, non

a semetipso, aut facultate xerring.

IX. Et hoc tam certum est, ut ipsi etiam adversarii, &, qui alias habitum principiorum naturalem negant, aperte fateantur, idemque ex Aristotele probari posse, contendant. Audiatur nunc faltem Suarefius, Difp, 1 Metaph. fect. IV, num. XV, Aristoteles, inquit, utrumque posuit, scilicet, &, babitum principiorum esse virtutem diftinetam a sapientia, ut conftat ex 6 Ethic. c. 3, &, elle babitum, quem nostris astibus comparamus, ut ex eodem loco, & ex 2 post. sap. ult. facile sumi potest. Nam'in priori loco manifeste ponit illum inter babitus, seu virtutes intellectus : si autem non effet res distincta ab ipsa facultate intelligendi, impropriissime imo & falso diceretur, esse babitum intellectus. Hæc ille, qui tamen mox addit, Aristorelem apertius sentire, esse habitum non a natu

fu

FU

cu

Et

m

tat

pr

ter

ter

hal

pei

qu

1 2

lut

qui.

eft.

clin

clin

65 0

alis

clin

VO

fer

le &

&

Un

ind

tur

tura inditum, fed acquifitum, non per difcurfum, fed per fimplices actus, ex fola terminorum propositione & intelligentia, comparatum.

X. Eadem ferme ratio est circa voluntatem: Etsi enim hæc determinata sit ad bonum commune, nec opus habeat, ut inclinetur per qualitatem superadditam ad id, ad quod natura sua proclivisest, interim, quia boc bonum multipliciter diversificatur, necessarium est, ut ad aliquod determinatum bonum rationis voluntas per aliquem habitum inclinetur ad boc, quod sequatur promptior operatio, ut rece loquitur Thomas, 1, 11, quælt. L, art v, ad 3, qui & præmiserat in resp. ad 1 argum. ad ea, ad que sufficienter inclinatur voluntas per naturam ipsius potentia, non indigere aliqua qualitate inclinante. Sed quia necessarium est ad finem bumane vita, quod vis appetitiva inclinetur ad aliquod determinatum, ad quod non inelinatur ex natura potentie, que se babet ad multa & diversa, ideo necesse est, quod in voluntate, & in aliu viribus appetitivis, sint quedam qualitates inclinantes, qua dicuntur habitus. Accedit, quod voluntas formaliter & primo fit libera, & indifferens, ut, politis omnibus requilitis, tamen velle & non velle, oblatum bonum appetere æque & non appetere, eligere & repudiare, possit-Unde & hæcaliquo extra se opus habet, quo indifferentia illa ad certum aliquid determinetur.

E 3

XI.

s ac

ele.

30-

ous.

nte,

nta-

tum

Uti

um

t in-

rgo

non

ad-

n na-

eex

idia-

fect.

a di-

1, 5,

s, ut

lumi

non

, im-

min-

Ari-

na-

cura

U

ra

u

fu

la

fie

mi

N

911

eff

&

qu

pr ifti

na

cu

tu

ma

XI. Interim magna differentia est inter intellectum & tenfus exceriores: quodenim hi non indigeant habitu, & ex felonge promtius percipiant sua objecta, quam intellectus sua principia, id partim inde eft, quod indifferentes & indeterminati non fint, fed, speciebus sensibilibus legitime propositis & recte applicatis, non possint non exercere fuas functiones, neque aliter rem percipere, atque est; partim, quod alia fensus percipiant, quam intellectus, illi quidem res fingulares & materiæ immerfas, hic univerfales, & amateriæ conditionibus liberas atque abstractas; partim denique, quod in fensibus externis sit sola receptio specierum, non judicium, unde fit, ut de veritate aut falfitate actuum, tam fuorum, quam aliorum, nec cognoscere, an species illa in sensu hærens vera fit, & exacte repræfentet rem extra fe existentem, deniq; nec deprehendere possit, an erret ac decipiatur, sed tam firmiter movetur ad objectum apprehenfum, etiam per hallucinationem, ac si veram similitudinem rei haberet. Hoc munus igitur proprie intellectui competit, qui veritatem & falsitatem tum suam, tum sensuum, dijudicat & cognoscit. Cum enim visus vider, judicat ille, num visio sit vera, hoc est, an fpecies seu similitudo in oculo repræsentet rem extra oculum existentem. Mirum igitur non est, si illi non egeant qualitate, indifferentiam, quam non habent, determinante: Sicur enim ignis ligna appofita urit, aut lapis, remotis omnibus impedimentis, descendit, ut ignis non possit non urere,

urere, & lapis descendere; ita & sensus externi circa fua objecta fe habent. Quod enim fua natura determinatum est ad unum cantum, idque sufficienter, ut prompte functionem fuam exercere possit, illuda superveniente qualitate nec ad unum determinari, nec promptius reddi, potest. Ideo enim vires naturales non agunt operationes suas, mediantibus aliquibus babitibus, quia secundum seipsas sunt determinata ad unum, ait Thomas, 1, 11, quæft. xLix, art. IV, ad 2. Et Aristoteles, lib. 11 Ethic. cap. 1, Nibil corum, que necessario infunt, aliter arque natura eft, affuefieri poteft, ut, lapis, qui deorsum fertur natura, nulla ratione assuefieri poteft, ut furfum moveatur, ne quidem, fi decies millies quis eum sursum jaciens assuefacere conetur. Nequeignis unquam deorsum feretur, neque quicquam aliud corum, que aliter a natura comparate funt, aliter assuefieri poterit.

XII Rechus ergo cæteri sentiunt, qui asserunt, esse qualitatem aliquam intellecto superadditam, & ab eo realiter distinctam, idq; ex Thoma, i, ii, quæst Li, art.i, & Aristotele, vi Ethic. c. iii, & xiv, probant: nec tamen in definitione & quidditate issus qualitatis conveniunt. Nam Paulus Soncinas, v Metaph. quæst ix, & pauci alii Thomistæ, species intelligibiles simplicium vocum esse, dicunt, ex quibus principia illa prima componantur, ut hoc principium, Deus est, aut, totum est majus sua parte, nihilaliud esse, quam species collectas totius & partis, quam ipsam sententiam quoque Suaresius, Disput. xiv E 4

tel-

non

pia,

ter-

lint

rem

perula-

ma-

par-

a re-

m a-

xtra

etur

ima-

eret.

etit,

nfu-

IS VI-

t, an

rem

reft.

uam

us i-

sim-

non

rere,

Metaph. feet iv, num. 11, D. Thomæ tribuit, quæst. xxiv, de verit. art.iv, ad y, saltem de habitibus scientiarum. Verum enim vero, species illæ intelligibiles non tain funt cognitio intelle-Etus, quam id, quo objectum ab intellectu cognoscieur, utispecies visibiles non sunt id, quod videtur, color enim est objectum visus; ita quoque aliud est objectum, quod intelligitur, aliud vero species intelligibiles, quibus id intelligitur, seu, que objectum intellectui repræsentant. Quare species non tam ad intellectum ejusque cogntionem, quam ad objecti requifita, pertinent. Unde prærer eas aliudadhuc necessarium est, quod ipsam potentiam juvet ex parte ejus, & ad affentiendum ac judicandum promptumac facilem reddare nam & post acquisitas species objectorum difficultatem adhue patitur. Addo denique, quod species intelligibiles tantum repræsentent res simplices & incomplexas, ex quibus folis homo prudens aut fapiens non dicitur, fed ex facilitate & promptitudine utendi istis speciebus, & componendi ac judicandi de rebus repræfentatis per illas.

XIII. Thomas igitur, 1, 11, quæst. 11, art. 1, ejusque interpretes, Medina, Cajetan. Gregor. de Valent. hic, Durandus, in 111, dist. xxx11, quæst. 1, ad 2, Dominic. Bannes, in 11 p. q. 1, art. v1, Alex. Alensis part. 111 summæ, quæst. xxv11, m. 11, art. 1, Suarez. Disp. 1 Metaph. sect. 1v, num. xv, Viguer. Granar. cap. 111, Institut. Theol. s.

VIII

VII

qu

art

On

tai

&

tat

qu

qu

LX

in

car

tu

fit

pe

pa

an

in

de

re

ali

ato

tu

ec

q

fil

pe

Vin, vers. v, Conimbric, in in de an. cap. viii, quæst. 1, art. 111, ad 4, & in 1 post. cap. 1, quæst. 1, art. 1v, statuunt, cognitionem Dei naturalem, & omnium adeo principiorum primorum, non tantum qualitatem intellectui superadditam, sed & habitum quoque, esse, qui determinet facultatem intelligendi indifferentem. Addunt quoque Conimbricenses Capreolum, in m quæit, prolog, resp. ad 3, & Thomam, in . p. q. LXXXIII, art. II, item I, II, quæft. v, art. Iv, ad 3, & in un fent. dift. xxiii, quæft. i, art. ii, ad i. Qui camen in eo discrepant, quod alii, habitum innatum in primo generationis instanti, non acquifitum nostris actibus esle, contendunt, ali vero, per proprios cujusque actus eos paullatim comparari, afferant, dici vero naturalem, non, quod ante rationis usum homini ex natura actu primo insit, sed triplici alia de causa: 1, ut id intelligatur de notitia Dei in universali, quod omnes desiderent beatitudinem in communi, & noring effe aliquid, quod hominem felicem reddere queat. atque hoc Deum esle. 2, ideo sic dici, quod naturaliter possit comparari per discursum non adeo difficilem, & 3 denique, quod secundum quandam confuetudinem habeatur ab omnibus fine prælenti discursu, statim, ac audiunt Dei nomen. Ita Gregor. de Valent. T. 1 Comm. in Thom. Difp. 1, quæst. 11, punst. 1. Idem propemodum dicunt Conimbric. in m de an. cap. vin, quæst. 1, art. 111, ad 4, eatenus dici naturales,

it.

bi-

es e-

vi-

0-

ud

11,

ne.

ue ci-

ri-

e-

n-

Ir.

n-

as,

11-

di

. I,

or.

H13

IT.

111,

m.

IIIs

di

qu

94

in

fee

fer

an

fee

24%

pr

le

90

pe

fe

n

n

tl

C

quatenus ejusmodi principia per se ac vi suorum terminorum adeo conspicua sunt, ut eis necesfario quoad speciem actus affentiamur, neque mente inficiari ea possimus, atque huc respexisfe Thomam, in 1,11, quæst. 11, art. 1, & lib. 11 contra gentes, cap LxxvIII, cum docuit, habitum principiorum partim esse naturalem, partim acquisitum. Iidem Conimbricenses, in post. Anal. cap.1, art.1v, aliquot rationibus in medium allatis oftendunt, quare non fit habitus innatus, fed acquisitus. Si enim tota vis agendi ex parte potentia, & quoad substantiam actus, & quoad promptitudinem ac facilitatem, anatura tributretur, nulla effet ratio, cur ea vie distribuereturin potentiam & habitum, sed tota potentia conferenda esset, mullum quoque effet indicium, quo eos habitus depredendimus, nimirum major facilitas ex actuum frequentatione relicta: si namque principiorum ba. bitus ab ortu essent, aque semper in assentiendo faciles extitissemus. Subjungunt porro, species ad affenfum principiorum necessarias non esse innatas, fed acquifitas, ergo nec habitus ipfos. Quod autem species non sint innatæ, led acquifitæ,id lib.III dean. cap. VIII, quæst I, probant: nam sita effet, inquiunt, posset anima confestim iis uti: quod vero iis confestim non utamur manifestum est, alioqui ab ipso conceptu, antequam in lucem essemus editi, jam quique nostrum, praeunte rationis luce, libere ageret, & mereretur, ac demereretur, quod est erroneum. Deinde, idem ex eo suaderi, di-

dicunt, quia, fieffent nobis ingenita fecies, effent quoque ingeniti habitus scientiarum, cum in utrisque par sit ratio. At, non itarem babere, plane indicat, quod nemo ejusmodi babitus in se experitur, sed magnum potius laborem & difficultatem in disciplinis comparandis! Denique & hocaddunt, se anima intellectiva non acceperet species a sensibus, sed aliunde, nonesse, cur societatem corporis affectaret, ac materia uniretur. Nec enim dici poffe, uniri eam ipsius corporis gratia, cum forma non sit propter materiam; sed e converso materia propter formam: videri igitur maxime corpus anima intellectiva necessarium, ad propriam ejus functionem, que est intelligere: unumquodque enim proprie operationis gratia maxime effe. Hæcilli tam operofe, ut non tantum naturalem & connatam DEI notitiam, fed omnes in univerfum habitus connatos, theoreticos æque, ac practicos, destruerent, ac negarent.

XIV. Cæterum, his non obstantibus, eorum sententia nobis vero similior videtur, qui statuunt. Notitiam illam Dei & reliquorum principiorum habitum esse, aut saltem aliquid habitui ἀνάλογον, & eum quidem non acquisitum primitus per argumenta & rationes, sed a Deo, Naturæ auctore, tanquam lucem quandam, animis nostris inditam, qua mediante, ille ad principia ista prima apprehendenda & intelligenda inclinetur, seu, quo dirigatur circa speculabilia, boc est, circa veritatem vel falsitatem omnium compositionum & divisionum, sive propositionum, ad opera-

um

es-

que

KIS-

itra

inuisi-

nal.

atis

fed

po-

m-

ur

en-

Teta

de-

um

ba-

ad

111-

os.

ui-

nt:

115

ife-

ems

tio-

ur

erl.

di-

operationem non ordinatarum, quem sequendo errare non potest, neque salso assentire, aut dissentire vero: omnia enim speculabilia continentur in principiis, circa qua versatur bit babitus, qui dicitur intellectus principiorum, & in illo resolvuntur & ad eum reducuntur omnia, ideo per illud debite ordinatum & applicatum potest bomo pervenire in tognitionem omnium naturalium, uti Viguerius

vat

int

qu

cre

tur

ne

rea

ian

die

qu

ex

me

AU

pr B.

XI,

far

fit

ep

pr

ha &

CC

qu

qu

do

au

loquitur, ubi fupra,

XV. Id antequam oftendamus, quatuor primo omnium funt notanda. Et primo quidem, trium generum habitus in animo nostro esse posse, aliosque a natura inesse, alios acquiri actionibus & industria nostra, alios denique non nostris viribus, sed per influxum solius Dei, & gratiam divinam, nobis obtingere: etfi enim nonnunguam & illi habitus vocentur infufi. qui a nobis alias acquiri possunt, quia tarnen & hi aliquando line nostro labore ex sola Dei porentia obtinentur, uti, cognitio linguarum in Apostolis die Pentecoltes; recte cum infusisper se conjunguneur. Cum vero infusi habitus non perficiant hominem in ordine ad hanc, fed ad futuram, eamque supernaturalem, vitam, cum item ex natura nobis non constet, an & quid illi fint, quando & quibus mediis parentur, & quomodo ad finem supernaturalem tendant, sed, quicquid de illis cognoscimus, id ex sola scriptura facra & divina revelatione cognofcatur, ideo de illis hic non disputabimus. Restatergo deacquifitis & innaris quæftio. Deinde & id observandum

vandum est, cum dicimus habitus innatos, non intelligi habitus proprie & primario fic dictos, quales funt habitus scientiarum & artium, per crebras actiones comparati; fed fecundario tantum, quod non transeant cito, ut reliquæ actiones, sed naturæ constanter tenaciterque adhæreant, & a nobis per modum habitus concipiantur, unde &, avaloyo quid habitui habere, jamante diximus. Quemadmodum apud medicos febris hectica, feu habitualis, appellatur, quod non ita facile, ut xerini, feu ephemera, expelli ac fugari poffit, fed vel plane non, vel admodum difficulter curetur, opponiturque iuλύτω, feu ei, quæ facile tollitur, uti id præclare prorfus feculi nostri, dum viveret, Æsculapius, B. Sennertus, lib. 11 Instit. Medicar. part. 1, cap. xi, oftendit. Sic morbi hereditarii habituales dicuntur, quod cum ipfo parentum femine & fanguine materno in liberos deriventur: unde fit, ut, quemadmodum podagrici podagricos, epileptici epilepticos, calculofi calculofos, leprofi leprofos; ita quoque parentes, habituali Dei notitia præditi, liberos fibi, etiam quoad hanc partem, fimiles generare foleant. Tertio & id observandum, alia esse principia maxime communia, quæ supra se alia non habent, sed ex quibus reliqua dependent, ut, Deum esse, itemque justum ac veracem; alia vero quodammodo particularia, quæ ex illis deducuntur, nos autem hic de prioribus, non posterioribus agere.

ndo

P 378

lici-

EUX

bite

e in

rius

lor

uitro

uiri

on &

iin

qui ali-

ntia

to-

on-

er-

tu-

em

nt,

10-

IC-

fade

C-

ım

78

Tandem & id addendum eft, quod air Viguerius, ex babitibus innatis non inveniri in bomine nifi duo: unumin intellectu speculativo, qui dicatur babitus principiorum, & unum in intellectu pra-Elico, qui dicatur Synderesis, seu babitus inclinans bominem per intellectum practicum ad bene agendum & operandum, ac ad affentiendum principiis agibilium, qua debeant dirigere & regulare omnes operationes bumanas, Etiterum non de his, fed illis, hic institui quæstionem. Unde hæc controversia tandem emergir: Num cognitio principiorum communissimorum maximeque primorum, ex quibus unum est, Deum esse, sit qualitas quædam fua natura durabilis, & hominibus a nativitate actu primo inscripta, tamque constanter & habitualiter adhæreat, ut evelli non possit, subjectum item, in quo est, aprum reddat ad certas actiones edendas, adeoque habitus potius innatus, quam acquifitus, fit dicendus? Conimbricenses & plerique alii, qui cum iis sentiunt, negant, nos affirmamus.

XVI. Probatur id ita:1, Certumest, omne, quicquid intellectui constanter perpetuoque adhæret, vel actum aliquem, vel habitum, vel potentiam naturalem esse: quartum enim hic dari sine dubio nullum potest, sicut & ipse Aristoteles testatur: Ta is to to huxo probatua anima, assessua, potentia, babitus, lib II Ethic. Nicom.cap. V. Notitia vero ista, qua notumest, Deum esse, non est

actus,

act

8c

net

gno

pri

piu

ite

pro

lao

tol

rati

Stic

op

fec

cui

no

CUI

hat

tio

CO

du

tur

oft

per

len

fed

8

ipf

lup

qu

acto, seu, actio & operatio, hæ enim in fluxu sunt. & transeunt, notitia vero illa habitualis permanet, & adest nobisetiam tum, cum actu non cognoscimus: ut nihil dicam, quod cognitio illa principium actionis sit, id autem quod principium actionis est, actio ipsa este proprie no potest: item quod actio nec omni nec semper insit, sed, pro lubitu agentis, sit, vel non sit, notitia autem illa omnibo infit, nec magis a quoquam hominum tolli possit, quam ipsa natura humana, autanima rationalis. Nifi abulus fuerit vocabuli, & pera-Rionem seu actum intelligatur actus primus, qui opponitur potentiæ, semperque inest, etsi actu fecundo non semper sese exerat in subjectis, ut, cum homo quidem habitum possider, licet actu nonconfideret quicquam, quod fit in adultis, cum dormiunt, vel alia in reanimum occupatum habent. Sicut enimaliud est ratio, aliud vero ratiocinatio, ita fine dubio quoque aliud est Dei cognitio naturalis, aliud ejusdem actus fecundus, & exercitium. Sed nec est potentia naturalis, feu facultas neitinn, ut paullo ante ostensum est. Idque probatur porro, quia per hanc cognitionem non intelligimus qualemcunque notitiam primorum principiorum, fed eam qualitatem, fecundum quam prompte & facile iis principiis affentimur, quod non ipfa potentia naturalis facit, fedid, quodipfi superadditur. Unde ita argumentur: Quicquid animo hominis perpetuo inhæret, id est aut actus, aut potentia, aut habitus. Atqui

Vi-

mi-

ica-

ans

en-

nes fed

tro-

ICI-

priua-

bus

on-

dat

po-

-0-

en-

me,

que

dari

isi

tus

Jo.

eft

us,

Atqui cognitio illa Dei naturalis nec actus, feu affectus, nec potentia, est, relinquitur igitur,

de

D

cil

ite

bit

10

(p

en

fu

ma

be

PI

fu

qL

te

fii

ra

te

in

di

pr

re

pi

G

cl

cu

CC

quod fit habitus.

XVII. Huic alterum argumentum addimus, quod inftar multorum effe potest, ex natura& definitione habitus desumptum. Sive enim definiamus cum Suarefio, Difp. xLIV, fect., num. vi, quod sit qualitas quadam permanens, & de se stabilis in subjecto, per se primo ordinata ad operationem, non tribuens primam facultatem operandi, sed adjuvans & facilitans illam, vel, utalii volunt, quod sit qualitas rei superveniens, natura sua durabilis, seu difficulter mobilis, per quamres certo modo disponatur, ut bene vel male se babeat, ratione sua operationis; sive denique dicamus, quod fit qualitas quadam menti impressa, & potentia intelligenti in ipso ortu suo superaddita, ut eandem dirigat & perficiat; universa ista optimo modo habitibus innatis competunt. Nam & qualitates fua natura durabiles & permanentes funt, neque facile excuti & perdi ab homine pollunt, & in eo ab actibus distinguuntur, qui, cum fint transeuntes & in perpetuo fluxu, habitus esse non possunt. Deinde ordinati suntad operationem: neque enim vel male, vel bene disponunt subjectum ad esse, uti sanitas quandoque habitus dicitur, sed sunt propter operationem, unde & propterea a cæteris speciebus qualitatis reipla & essentia distinguuntur. interim constituunt ipsam facultatem, sed ab eadem

dem, tanquam forma quædam, distinguuntur-Denique & eandem juvant ac promovent ad saciliorem & promptiorem operationem. Hinc, iterum argumentor: Cui competit definitio habitus, eidem & definitum ipsum. Sed notitis

innacis competit definitio habitus. E.

XVIII. Denique ex natura Angelorum & speciebus ipsis inditis argumentantur: Divinam enim Sapientiam omnia ordine ita digesfisse, ut fupremum naturæ inferioris attingat infimum paturæ luperioris, inter habitus autem, quos habemus, supremum esse ipsum habitum principiorum: quod si ergo Angelis concreata sint fuæ cognitionis principia, fequi, hæc ipfa quoque hominibus indita esse a natura. Nec leviter hoc argumentum confirmari posse, dicunt, fiid addatur, quod Deus, uti non condidit naturam principio operandi desticutam, ita nec intellectum principiis intelligendi carentem, fed infeville quafi habitus principiorum, quibus mediantibus, intellectus & intelligere recte, & prompte facileque officio suo fungi queat.

XIX. Atque ita vera fententia probatur. Superest nunc ut argumenta quoque consideremus, quæ urgeri contra folent, & a nobis supra, Num. xiii, adducta sunt. Et primo quidem Greg. de Valentia rationes nihil prorsus concludunt, sed pleræque principium manifeste petunt: neque enim ullam rationem affert, qua conjecturas suas, vel probabiliter saltem, confir-

met-

, feu

cur,

ddi-

acu-

nim

um.

dese

era-

rans

VO-

tura

nres

beat,

nus.

5 po-

a, ut

imo

m&

ntes

nine

qui,

nabi-

ntad

bene

1do-

atio-

qua-

eque

ea-

dem

ra

8

fc

de

all

ne

ta

94

mi

pr

ril

vi

le

en

84

tio

En

pa

me

inc

per

ru

tio

illa

nei

mer. Cærerum per desiderium illud vel intelligit in genere omnem inclinationem, a Deo creaturis inditam, ad certum aliquem finem cuique convenientem, quomodo omnes res, etiam inanimatæ, ad finem fuum naturaliter tendunt, ignis sursum, & lapis deorsum; Vel specialiter instinctum quendam, nobis cum brutis communem, ut est vitæ defensio, conjunctio maris & feminæ, amor fœtus, desiderium libertatis, & similia, quo respectu Imperator, jus naturæ esse, dicit, quod natura omnia animalia docuit, princ. Instit. de jure nat. gentium & civili, & Ulpianus, 1. 1. ff. de just. & jure: Vel specialius desiderium de vero aut falso, honesto autinhonesto, licito autillicito, a natura inditum per modum justionis ac præcepti, ut, illud negligere, fit deforme & repugnans naturæ rationali: Vel denique intelligit desiderium & appetitum naturalem beatitudinis æternæ, tanquam finis hominis naturalis, quod quidem & ipfe, & Bellarm. lib. vi de grat. & lib. arbitr. cap. x, & Scholaftici communiter, in 11 11, tanquam certum & infallibile, supponunt, quo tamen nihil est falsius: cum enim hæc per naturam plane non cognoscatur,an & guid fit, certe nec naturaliter ab homine defiderari unquam potest. Prima & secunda significatio manifelto falla est: etsi enim negari non possic, quin sic in homine aliquid, quodipsi commune est cum brutis; non tamen idem est, cum utrique idem agunt, neque bruta julta ex ratione

ratione aut habitu, sed ex phantasiæ operatione, & naturali instinctu, faciunt, neque, cum a præferipto naturæ recedunt, puniri eam ob caussam merito possunt, quod quidem Socinus, lib. de statu primi hominis, cap. vi, contra Puccium afferit, bestias ita errare, ut culpa alicujus sint affines, & puniri mereantur. Non possunt, inquit, tam graviter, nec in iisdem plerisque rebus delinquere, in quibus bomo delinquit, sed delinquere tamen poffunt, id eft, a quadam via sibi naturaliter prascripta aberrare atque destettere, adeo, ut merito puniri debeant. Ethi enim aberrare bruta a via sua naturali possint, neque tamen, propterea, legem aliquam transgredi, dicendum est. Non enim brutorum astimatio, qua sibi ea, que sunt ipsorum appetitus, ut confentanea, proponit, nec eorum inclinationes dici possunt babere vim legis. Et ratio est: nam licet illa inclinationes & astimationes sint legis aterna participationes, sic tamen sunt ejus participationes, quid solum per legem aternam mensurantur, & regulantur, quia non ordinant G prascribunt aliquid propter finem. Nam inclinationes naturales omnium nibil de fine percipiunt, & bruta quoque ordinem mediorum ad finem, atque adeo rationem formalem finis, prorsus ignorant. Ad judicium rationis sic est legis aterna participatio, & ita per illam mensuratur, ut simul etiam babeat rationem regule, quoniam, cum sit rationis actus, di-Etat, & prascribit modum ad finem aliquem, inquit

tel-

)eo

cui-

iam

int,

iter

m-

58

x fi-

ffe.

nc.

lus,

um

Cito

10-

me

que

em

na-

). VI

om-

ile,

le-

an.

de-

fi-

gari

ipfi

eft,

ex

one

inquit recte Joh. de Rada, part. 11, Controvers xx inter Thomam & Scotum, art. 1, pag. 510. Si vero in tertia significatione 30 naturale accipit Valentia, per eam nostra sententia potius confirmatur. Reliquæ ejus rationes probant notitiam acquisitam, innatam vero non evertunt. Nam ea, quæ per discursum naturaliter comparantur, quæ item per samam ac traditionem, vel aliorum auctoritatem, sciuntur, ad acquisitam,

cip

2224

lio

ex.

Par

EUS

Sec

nat

lis

tot

tun qui

int

nus

fola

ind

fue

do

nati

pri

Elui

init

adi

LI, a

non innatam, notitiam pertinent. XX, Conimbricenfes, cum dicunt, eatenus esse habitum naturalem, quatenus principia acquisita vi suorum terminorum tam manifesta funt, ut nemo ea negare possit, idque Thomam docere; confundunt notitiam habitualem cum actuali: nam & quædam principia in intellectu funt absque præcedente sensuali cognitione, & fecundum ea rapitur quasi intellectus suo impetu ad cognoscendum Deum, interim sine terminorum cognitione non deducitur in actum secundum. Prior est quasi habitus imperfectus, seu, inchoatio quædam, uti Thomas vocat, qui deinde per habitum acquisitum consummeturac perficiatur, quo modo & Thomæ me ntem Scheiblerus lib. 11 Metaph. cap. viii, art. 11, num. 50, exponit. Thomæ autem verba ista funt : 11, quæst. Li, art. 1, in corp. Potest aliquid dici naturale dupliciter. Uno modo, quia totum est a natura. Alio modo, quia secundum aliquid est anatura, & secundum aliquid est ab exteriori prinsipio,

cipio, ficut, cum aliquis sanatur per seipsum, tota sanitas est anatura, cum autem aliquis sanatur auxilio medicina, Sanitas partim est anatura, partim ab exteriori principio. &c. Et paulo post: Sunt ergo in bominibus aliqui babicus naturales, tanquam partimanatura existentes, & partim ab exteriori principio. In apprebensivis potentiu potest esse babitus naturalis, secundum inchoationem, & secundum naturam speciei, & secundum naturam individui. Secundum quidem naturam speciei, ex parte ipsius anima, sicut intellectus principiorum dicitur esse naturalis. Exipfa enimnatura anima intelli Etualis convenit bomini, quod statim, cognito, quid est totum, & quid est pars, cognoscat, quod omne totum est majus sua parte. Sed, quid sit totum, & quid fit pars, cognoscere non potest, nist per species intelligibiles, a phantasmatibus acceptas. Hastenus Thomæ verba, quæ non possunt intelligi de fola potentia: fecus enim omnis habitus, etiam industria & labore nostro comparatus, naturalis fuerit.

do respondetur. Quod enim dicunt, si vis illa agendi una cum promptitudine & facilitate a natura tribuatur, nullam esse rationem, cur ibi principium agendi a potentia naturali distinctum ponatur, imo suturum esse, ut potentia ab initio tam facile actum exerceat, quam postea, ad id jamdudum respondit Thomas, 1, 11, quæstati, art. 1, ad 2, tamque accurate, ut nova respon-

fione fione

vers.

. Si

cipit

on-

no-

unt.

pa-

, vel

am,

nus

ac=

festa

nam

cum

eclu

e, &

pe-

rer-

um

rfe-

cat,

me-

en-

L. II.

ilta

quid

neft

dest

rin-

pies

pi

Ci

fe

to

bu

in

ru

lis

iar

eff

cie

CU

eff

fua

au

eff

tui

tia

cir

eft

fiat

cæ

ran

eft,

mu

fione non fit opus. Audiatur ergo, fi placet, Magister, discipulos suos hac in parte caltigans. Ad secundum, inquit, dicendum, quod aliquid etiam naturaliter potest superaddi potentia, quod tamen ad ipfam potentiam pertinere non potest : sicut in angelis non potest pertinere ad ipsam potentiam intellectivam, quod sit per se cognoscitiva omnium, quia oporteret, quod effet actus omnium, quod folius DEIeft. Id enim, quo aliquid cognoscitur, oportet esse actualem similitudinem ejus, quod cogno-Unde sequeretur, si potentia angeli per seipsam cognosceret omnia, quod esset similitudo & actus omnium. Unde oportet, quod superaddantur potentia intellectiva ip fius aliqua species intell gibiles, que sine similieudines rerumintelle Starum, quia per participationem divina sapientia, & non per essentiam propriam possunt intellectus corum esse actu ea, que intelligunt. Et sic patet, quod non omne id, quod pertinet ad babitum naturalem, potest ad potentiam pertinere. Quod igitur isti fieri non posse dicunt, & hic fieri debereasserit, & ita quidem, ut, nisi id esset, potentiam angelorum similitudinem & actum omnium effe, abfurde fecuturum, dicat. Neque dicere licet, omnes æque faciles esse in assentiendo principiis istis, si essenta natura, nam & ipfi Conimbr. paullo ante faffi funt, nullum effe adeo manifestum principium, cujus veritas occasione aliqua latere nequest, etiam communissima illa a quibus dam negata esse, contra quos Aristoteles, iv Metaph. disputet. AdAddunt & id, negari non posse, horum etiam principiorum terminos aliquando remisse, aut cum minori advertentia cognosci, unde multum juvare habitus ad facile assentiendum.

XXII. In altera ratione, ubi pergunt, si species non sunt innatæ, sed per sensus acquisitæ, sequi, nec habitus ipsos innatos esse, sed acquisitos, id vero dicimus, s, non sequi, negatis speciebus, negari habitum ipsum. Non sequitur id, inquam, de notitia habituali; absentia specierum arguit quidem absentiam cognitionis actualis, non vero habitualis desecum, nam hæc etiam sine speciebus & phantasmatibus inesse potest. Porro & 2, dubitari potest, an nullæ species nobis sint innatæ: nam & Scaliger satetur, cum anima nostra quasdam notitias connatas esse, easque a Philosopho ver dici, & bruta ipsa suæ actionis principia connata habent: non sunt autem homines brutis deteriores.

XXIII. Quod porro dicunt, si species essentinnatæ, fore, ut homo iis confessim utatur, cum velit; id de actuali non habituali notitia verumest, nam ad habitualem, si Paulo Soncinati, lib. vn Metaph, quæst. x1, credimus, satis est, si species sint in mente, esti intellectio non fiat. Quemadmodum enim intellectus, ratio, & cætera, quæ naturaliter insunt, non statim operantur, ita & ista cognitio homini inesse potest, ut ut illa non statim sese exerat, sed demum, ubi ætas provehitur, actuetur. Quare

cet,

211S.

tet-

ta-

ficut

tiann

um,

d 10-

r,0=

gno-

rie-

10 5

ntur

gibi-

quia

eres-

actu

omne

est ad

non

qui-

fimi-

cutu-

je fa-

fenta

: falfi

num,

it, et-

effe,

utet.

Ad-

negato actu secundo, non illico negandus est primus. Nec magis urget alterum, si sint ingenitæ species, esse quoque ingenitos ipsos habitus scientiarum. Nam ipse Thomas, ubi supra, ad 3, agnoscit, naturam non æqualiter se habere ad causandas omnes diversitates habituum, cum quidam possint caussari a natura, quidam non, & ideo non sequi, si aliqui sint naturales, omnes tales esse.

XXIV. Tandem, cum addunt, si anima intellectiva non acciperet species a sensibus, sed aliunde, non esse, cur societatem corporis esse-Clarer: nec enim dici posse, eam uniri ipsius corporis gratia, cum forma non fit propter materiam, uniri igitur propriæ operationis gratia: guod fi autem jam tum habeat species connatas, non uniri propter easdem, & operationem, idcoque non posse excusari, quin debeat dici ex parte operationis frustra este, id totum falsum est: nam & propter corpus unitur, & propter operationem animæ propriam. Propter corpus quidem, ut cum eo constituat totum compolitum, tanquam perfectius quid partibus feorfim fumptis; fimiliter & propter operationem: nam, eth quædam principia fint connata, multa tamen adhuc restant, quarum cognitionem per fensus haurimus. Atque, hæcita explicari posle, putamus, gratias habituri, si quis meliora attuleric.

QUÆST.

# QVÆST. III, DE

COGNITIONE DEL NATURALI

I.

Uæ de Cognitione Dei Naturali, ejusque Existentia ac Quidditate, dicenda sur fuerunt, ita fere absolvimus: reliquum est, ur, Qualia illa Noticia suerit, quid item ac quantum Ethnici naturæ ductu de vero Deo indagare potuerint, ac denique, an & quid ad sinem supernaturalem contulerit, nunc porro quoque ostendamus, & hic ultimus quasi

agon nobis adhuc restat.

II. Nunquam quidem defuerunt homines aulades, & superbi, qui eo usque infaniæ progreffi, ut dicerent, fefe Deum tam perfecte cognosoere, quam perfette ipse Deus se cognoscit, ex quibus unus fuir Aëtius hæresiarcha, Diaconus Antiochenus, qui, cum disciplinarum secularium prorfus rudis diu fuisset, tandem autem Alexandriæ Aristotelico cuidam Philosopho ac Sophistæ operam navasser, ab eoque Dialecticam didiciffet, în similia verba erupit, ut testis est Epiphan. Hær. Lxxvi, ubi, postquam quadraginta feptem capitula, quibus A etius perniciofissimam suam doctrinam de Filio Dei dissemina. re statuerat, recitaffet ac refutaffet, denique tanquam συντομήν, seu compendium, ac cumulum aliquem corum, όσα ετόλμησε το αυτέ τομα, κα

F 5

801

pri-

nitæ

fci-

ad 3, e ad

cum

non.

nnes

a in-

fed affe-

cor-

nate-

ratia:

n, id-

ci ex

pter

cor-

feor-

nem:

nper

pofle,

attu-

ÆST.

των υπ' αυτέ μεμαθητευμένων, και έν θράσει είς υψο άραιτήν διάνοιαν, και υπέρογκα βλασφηunoa, que impudens ipsius ac discipulorum ejus os impotenter ac blaspheme eructavit, hæc ejusdem verba fubjungit: อาเ ซาพ อเปล รอง 9 ธอง อิสสอ έμαυτον, και ε του ετον διδα έμαυτον, ώς τον θεόν. Ego sic novi Deum, tanquam me ipsum, & adeo quidem novi, ut ne me quidem magis noscam, quam Deum. Etiterum paullo post: von 9000 ordanes σα Φως, ποταπός έςὶ, καὶ πῶς έςὶ, καὶ ὁιός έςὶ, καὶ Tic isi, Deum clare novimus, quomodo, quis, ac qualu sit. Et hæc ipsa quidem non ex Salvatoris nostri, non Patris, aut Sancti Spiritus voce, non ex fide veteris aut novi instrumenti, non peculiari revelatione, Prophetis & Apostolicis facta, alla Duoe, nat eidnow, sed natura, secundum scientiam, sese habere, jaStavit, quemadmodum reliqua visibilia, lapides, ligna & similia sensuum ope cognofcuntur, ac manibus contrectantur, ficut ista Epiphan, in loco isto prolixe exequitur.

III. Eundem errorem S. Chryfostomus, Hom. III de Incomprehensibili Dei Nat. Tom. v oper-reliquis Anomæis tribuit, sic distis, quod cum Aëtio, ipsum Dei filium non tantum Patri dissimilem, sed & plane creaturam este, statuerent, ut Theodoret lib. IV de Fab. Hæret. seu, ut ipse vocat, digeting nanomusiae émitoun, baretisa pravitatu compendio, itemque lib. II Histor. Eccles, cap. xxvIII, testatur. Verba S. Patris hæc

hæc funt: Quod nemo unquam dicere ausus eft,ipsi Anomæi, seua Deum nosse, quemadmodum Deus seipse novit, asserunt. Hi quandoque Eunomiani & Exucontii appell ti funt, quod ex Theologia TEXNOADYiav facerent, seque nibil ex rebus divinis ignorare, sed ipsam etiam Dei effentiam exacte scire, & eandem de Deo notitiam habere, quam Deus de seusso babeat, jactarent, apud eundem Theodo retum lib. IV Hæretic. Fabularum. Tandem in Clementinis, Ad nostrum, De Hæreticis, art. iv & v, Beguardorum & Beguinarum mulierum in regno Alemaniæ errores, in Concilio Viennenfra Clemente v, P. P. rejectiac damnati, recententur, inter quos quartus est, quod bomo possie in finalem bearitudinem, secundum omnem gradum perfectionis, in presenti assegui, sicut eam in Quintus, quod qualibet invita obtine bit beata. tellectualis natura in seipsa naturaliter sit beata, quodque anima non indigeat lumine gloria, ipsam elevante ad Deum videndum, & eo beate fruen. dum,

IV. Hæc, & si alicubi his similia inveniuntur, tam absurda equidem sunt, ut monstri instar sit, homines tam infrunitos reperiri, nec sciam ferme, an ullus aliquis Philosophoru, etiam acutissimoru, ita insaniverit. Quod enim Psellus, ad xlu Nazianz. Oration quo: dim Platonicos illis præivisse, ait, id vero credibile non est, præcipue, cum non tantu Plato sateatur, pois se, quid Deus non sit, quam, quid sit, videre, Item, summu Deum nec scribi unquam,

1 816

On-

45 05

lem

75 80

809.

adeo

uam

LILEY

494

qua-

OTIS

non

ecu-

cta,

lum

um

um

tur,

ui-

us,

om.

od

atri

ue-

eu.

W79

Hi-

ris

æc

27

d

n

P

2

[u

te

П

C

unquam, nec dici posse, ut testatur Plotinus, Ennead vi, lib. ix, cap. iv, quod etiam repetit Apulej. de dogmar Platonicis, & lib. vi de Rep. Summum bonum a nobis, seu sensu, seu animo, perfecte cognosci, diserte neget; sed & Isidorus Clarius, Orac. v, Tom. i, ipfius Plotini vocem, quæ lib. viii Ennead. vi, cap. xxi, extat, commendet: Acute, inquit, & erudite Platonicus vir, Plotinus, ait: Tu, quoties Deum dices, vel cogitabis, reliqua auferes omnia, que cum abstuleris, & ipsum solum réliqueris, ne queras ultra, quid addas. sed potius, ne forte adbuc reliqueris aliquid, quod inde cogitatione tua nondum fatis abstuleris. San-Eli Patres vero usque adeo id proabfurdo habuerunt, ut ne ea quidem, quæ ante pedes sunt, perfecte ab homine cognosci posse, statuant, nedum res divinas, a quibus tamen illa tantum di-Stant, oron seavoces' and yains, ficut & Sap. ix, 16, i7, dicitur: Vix conjumus ea, que in terra funt, & que ad manus funt, laboriose invenimus, que autem in calis sunt, quis pervestigavit? Et consilium tuum quis noverit, nisitu dederis sapientiam, & miseris Sanctum Spiritum tuum e locis altiffimis? Unde ipse Chrysostomus, ubi supra, mox ad Anomæorum opinionem fubjicit: Hos audent dicere, boccine refelli debeat argumentis, &, tanquam res dubia, in controversiam cadere? Nonne satis bacipsa verborum serie efficieur, ut omnis eorum impietas late ostendatur? Nonne statim ex se ipsum eorum scelus explicatur, & deprebenditur furor? Id manifesta est infania, minime ignoscenda, novo impie-

impietatis modus, nemo unquam aliquid tale vel animo concipere, vel lingua referre, ausus est. Intellige, bomo infelix & mifer, quidnam fit, & quid queras atque explores. Homo cum sis, Deum scrutaris, & nosse omnibus modis contendis. Tua ipsa tantummodo nomina satis tue amentie possunt monstrare nimietatem. Homo es, terra, cinis, caro, sanguis. fænum, flosculus, berba, umbra, fumus, vanitas, & si quidiis exilius, vitius atque abjectius. Et paullo post idem Sanctus: Cœli, quod quotidie cernis, naturam reddere nequis, & invisibilis DEI substantiam scire indubie, profiteris. Quistam rudis & infensatus sit, quin bis, qui bac garrulant, non postremum insania irroger? Similiter & S. Epiphanius Aetium alloquitur: Ne dicas mibi, quod Deum noscas incomprebensibilem, qui per sidem a servis suis cognoscitur: dic ac retense mibi fundamentaterra, promptuaria aby fi, venas maris, inferni locum, aeris mensuram, coli formam & crassitudines, quod sit suma mum supernorum, quod extremum infernorum, quid in dextra, quid in finistris, creationem & formationem tui ipsius mibi edissere, & eorum, qua in terra sunt: inenarrabilia, numerum, ac mensuras. Gemina his apud Nazianz. Augustin. Ambros Basilium, aliosque Patres, & longe celeberrimos Ecclesia Doctores, nec uno tantum feculo, fed omnibus, aut plerisque, nec paucos, sed universos, aut certe longe plurimos, nec obscuros illos, sed maximos & illustrissimos, leguntur, quibus solide ac copiose Aerii sententiamrefutant, & ad obje-Etio-

En-

pu-

umoer-

em,

vir.

ita-

das.

uod

San-

ha-

int,

nedi-

IX,

rra

Et

en-

ora,

Hos

1012-

inis x se

fu-

000

oie-

## 94 QUÆST. III, QUALIS SIT COGNITIO

fci

pe

po

re

tu

m

fe.

ai

D

CO

pe

co

CO

lu

pr

no

20

eff

HQ.

sup fect

uni

eft.

264

Etiones, quæ pro eadem fieri folent, tam curiose respondent, ut, post illa tantorum Doctorum verba, plura de hac controversia tractare velle, sit vero, tanquam prælio jam depugnato, aciem instruere. Aut, si & hos rejicit Aëcius, saltem recius sentire potuisset, si ille ipsum potius Aristotelem ac Platonem, aut genuinum aliquem eorum discipulum, quam levissimum impostorem, nec tam argutias ac sophismata Dialecticorum, seu tan argutias præcepta, audire ac discere maluisset.

V. Nihilominus tamen, ut ex abundanți id demonstremus porro, &, ne quis habeat, quod tergiversetur illa in parteamplius, unicum atque alterum adhuc est addendum. Ante omnia vero distinguendum est inter Cognitionem DEI Quidditativam, & Quidditatis. Hæcest, ut P. Hurtad.de Mendoza, Disp x de Anim. sect. 11, \$. 17, definit, quæ quovis modo, confuse & incomplete, attingit rei essentiam, seu, qua unicus saltem quidditativus rei conceptus cognoscitur; Illa vero, qua clare & distincte cognoscitur conceptus rei proprius, & effentialis, seu, qua omnia prædicara effentialis, usque ad ultimam differentiam, cognoscuntur. Unde recte concludum Ægid. 11 Metaph quæst xv, Ferrariens. 111 contragentes,cap.v, Javell.u Meraph.quælt.iu, Cajeran.de Ente, quælt.i, et i p.q. LXXXVIII, art, ii, Fonseca, ii Metaph.cap.1,quæft.11.Suarez.Difp.111,Metaph, fect.

fect. x11, quædam prædicata quidditativa cognosci naturaliter posse, etsi tota quidditas non æque percipiatur. Deinde aliud est, Deum perfecte posse cognosci,& aliud, ipsum a nobis in hac vira, idque non ex lumine supernaturali, & peculiari revelatione, fed naturæ ductu, pervestigari poste, ficut aliud est, lineam ex se & sua natura in infinirum posse produci, seu Stellas in cœlo posse numerari, & aliud, id a nobis in hac vita præstari polfe.Illud|nudam non-repugnantiam dicit in obje-&o, non else absurdum, nec implicare contradictionem, hoc vero, perfectionem in intellectu, Deum perfecte cognoscente, quemadmodum contra, Deum a nobis cognosci non posse, imperfectionem aliquam involvit. Etsi igitur facile concedamus, cognosci Deum perfecte posse, si absolute loquamur, secus enim nec semeripsum cognoscere posser; id tamen a nobis in hac vita lumine naturæ fieri non potest. Caussa hujus præcipua est DEI ipsius majestas ac sublimitas, non tantum in iis, quæ pertinent ad o ixoropias feu mysterium Incarnationis, sed &, quæ ad 960λογίαν stricte distam, seu, doctrina de Deo ejusq; effentia, speciant. 9 sci, o, TI TOTE WHI ESI THE PUOTIS, κα) την βσίαν, βδέτις ευρεν αν ανθεώπων , ετε μή supp ait Nazianz. Orat. 11 de Theol. Quid Deus fit secundum suam naturam & essentiam, nemo bomina unquam invenit, nec inventurus quisquam borum eft. Er Tertullian. de Trin. Excedit bumanam mentem Dei potestas, ad quam sese insirmitas protendat,

0

riole

rum

le, sit

in-

nre-

Ito-

eo-

em,

um,

itur,

ma-

de-

ter-

que

ero

DEI

ItP.

11,5.

om-

tem

ve-

otus

edi-

iam,

gid.

en-

1.de

ca,II

iph,

insirma reddetur, dum boc ipsum, quod obtinet, amiteit. Nam quoad essentiam est υπιρέσιος, υπερεσιως εχων το υπερέσιον, ut Hierotheus loquitur apud Dionysium, lib. i, cap. i, de divinis nominibus: Quoad personas vero, seu Trinitatem, tam abstrusum continet mysterium, quod captum nostrum usque adeo excedit, ut nihil omnium de eo ex lumine naturæ vel suspicari quis possit, sed ex una & sola revelatione petenda ac cognoscenda sint. Quanta autem est Dei ipsius majestas, tanta etiam sine omni dubio mentis nostræ cæcitas ac hebetudo est, quæ in rebus naturalibus sæpe caligat non secus, ac vespertilionum oculi nistant ad clarum lumen solis, ut Aristot. lib. 11 Metaph cap. sait,

er

tia

re

C

fc

er

p

m

fin

D

na

fit

fa

III

fe.

20

Ci

236

18

VI. Quod autem Deus a nobis perfecte & quidditative, seu, secundum omnia prædicata essentialia, in hac vita cognosci nequeat, id sacile demonstratur. Certe primum ac proprium Dei conceptum, per quem primo omnium constituatur, acabaliis distinguatur, non cognoscimus in hac vita, multo minus reliqua, quæ ex hoc deducuntur. Etsi enim Mendoza, Disp. x Metaph. sect. 11, 5, 17 & 18. primum Dei conceptum existentiam eius actualem esse, dicat, quæ sit quassi fundamentum, unde & ex quo reliqua ipsius attributa emanent, & per quam tum a rebus aliis omnibus, tum a cæteris attributis & perfectionibus suis, distinguatur, nihilominus tamen illa nec primus ac differentialis Dei conceptus, nec cau-

fa est reliquorum attributorum, ab essentia DEI emanantium. Primus non est, cum per existentiam actualem, nec complete, nec incomplete, respondeaturad quæstionem Quid, sed tantum, An & Quomodo sit: Necest causta reliquorum conceptuum, infinitatis, omnipotentiæ, omniscientiæ, misericordiæ, justitiæ & similium. Cum enim quæritur, Quare Deus sit infinitus, omnipotens, omniscius? non respondetur sufficienter, ideo eum talem esse, quod necessario existat.

VII. Deinde vix unum & alterum attributum Dei essentiale naturaliter cognoscitur, reliqua omnia, ut, Deum esse simplissimum, immutabilem, omnipræsentem, omniscium, misericordem,& fimilia, arque hæc non este accidentia, sed ipsam Dei effentiam, nec inter sese aut ab essentia divina realiter distingui, vel plane non, vel admodum difficulter, iisque paucis, &, nonnifi suppofita revelatione scripturarum, & ita quidem, ut facile iterum totarum gentium mentibus elabantur, innotescunt, ut non fine caussa Plotinus. Platonicus philosophus, Ennead, vi, lib. ix, cap, III, afferat: Exactissime de Deo loquentem neque illud, neque boc dicere, fas est. Sed nos, velut extrinsecus circumvagantes, affectiones sive passiones ibi nostras, utcunque possumus, interpretari conabitur. Eodem modo & Anshelmus, in Profol. cap.xvi, Circumspicit anima mea, & non videt pulchritudinem tuam , auscultat, & non audit barmoniam tham,

mit-

itur

ini-

tam

tum

fit,

gno-

najestræ srali-

ftor.

le &

icata

muir

conofci-

hoc

Me-

tum

qua-

plius s aliis

ioni-

nec

cau-

Si

20

tr

ec

tuam, olfacit, & non percipit odorem tuum, guftat, & non cognoscit saporem tuum, palpat, & non sentit levitatem tuam. Habes enim bac, Domine Deus, in te modo ineffabili, cum ea dedisti rebus a te creatis suo sensibili modo, sed obriguerunt, sed obsupuerunt, sed obstructi sunt sensus anima mea vetufto languore peccari. Unde & Scholastici nonnulli, Gabriel Biel, ante hos ch annos in Academiæ Tubingensi Professor, itemque Guil.Occam.in 1, dift.u,quæst.x, apudGreg.de Valent. T.1 Disp.1, quæst.xi,punct.ii, excussis non suis & recentiorum tantum, sed antiquiorum etiam Scholasticorum, & ipforum ethnicorum, pluteis, nec unitatem quidem Dei naturali ratione probari posse, fed ex fola revelatione innotescere, afferuerunt. Imo hodie quoque, aut paullo ante hæc tempora, reperti & alii funt, qui, etfi revelationem divinam urcunque recipiant, & propterea Christianos se dicant, talesque haberi ab omnibus velint, ipfam tamen Dei unitatem una cum paganis evertunt, & plures Deos etiam veros faciunt. Smalzius in Examine centum errorum, a Smiglecio, Jesuita, sibi objectorum, errore, ut vocat, 1, Affirmamus, ait, non tantum Deum illum unum, qui Pater est Christi, sed alios etiam, in quorum medio Deus ille stetit, & qui ab illo Dii & filir altu simi sunt appellati, & inter bos suo modo Jesum Christum, esse veros Deos. Non sunt enim falsi Dii: Inter verum autem & falfum nullum est tertium, sed sunt contra-Gertusimum igitur est, non unum गांव वंपाठवः 1478 -

eantum Deum effe verum. Et iterum, errore vi, Sextum errorem facit Smiglecius: Homines & Angelos esfe veros Deos. Hic reveraidem est cum primo. Nam, si constet, non tantum unum Deum Patrem esse verum Deum, consequens est, alios etiam, quos scil. scriptum Deos appellat, nempe bomines & angelos, Deos ese veros. Similiter & Socino, cui cum a Wieko, Jesuita, obiectum esfet, eos more Ethnico dividere gradus in divinitate, atque inducere & adorare duos Deos, eosque valde inequales, & tantum non contrarios, ipsead hæc, cap. i contra Bellarm. & Wiek. pag. 24, & 25, ita respondet : Dico, nos in divinitate colendanullo pacto cum Ethnicis comparari posse, prasertim vero in eo, quod in ipsis culpandum est. Atque, eo omisso , quod Ethnici non duos tantum (ut nobis Wiekus objicit, & propter bocipfum nos cum Etbnicis comparat, &, eorum similes esse, dicit ) sed innumeros, colebant, affirmo, Ethnicorum errorem non in co fuise, quod non unum tantum Deum colerent, in eo pracipue, curam mundi, atque bujus universitatio, & ipsarum rerum bumanarum, in plures Deos distribuerent qui nequaquam ab uno solo Deo penderent, a quo videlicet curam istam sibi demandasam habuissent , cuique essent subordinati , adeo, ut eorum potestas, & gubernatio, & cultus, quo propeer illam afficiebantur, ad unum illum Deum totareferretur. Tametsi enim fovem maxima pars cateris omnibus Diis anteponebat, & mul-G 2 BOTHME

5

tit

in

tis

nto

10-

ia-

u-

I,

0.1,

0-

:0-

ta-

Te,

nt.

0-

vi-

tia-

ve-

nis

nt.

ni-

1,1,

qui

dio

unt

esse

um

ra-

um

378-

#### 100 QV.III, QUÆ ET QVALIS SIT COGN.

torum Deorum parentem & auctorem faciebat, non tamen, ex causa, Neptunum aut Plutonem divinum imperium, quod illis tribuebant, a fove fibi donatum fuiffe, dicebant, fed, utpote ejus germanos fratres, in mundi totius imperio inter se cum ipso dividendo, ilbud force obtinuisse, credebant. Errabant igitur turpiter, quod non solum ista sibi fingerent, sed ad unum principium omnia non referrent : quemadmodum, necesse sut fiat, scriptores Christiani, adversus eos disputantes, probant, atque demonstrant. Quæ omnia quam absurda & impia,imo ipsissimus paganismus, sint, & totam religionem Christianam evertant; nihil opus est nunc pluribus demonstrari: saltem id obiter notetur, falsum effe, gentiles ita plures Deos confinxisse, ut non uni fummo cæteros lubjecerint: certe pleriq; ex illis, qui paullo saniores erant, unum Jovem, qui omnia condidiffer, & animo fuo moderaretur, naturaliter agnoscebant, eumque patrem Deumque hominumque vocabant, cæteros pro minoribus Diis, & hujus summi ministris, habentes, uti ex ipsorum Poetis & Philosophis, Orpheo, Virgilio, Ovidio, Thalere, Chrysippo, Zenone, Aristotele, & similibus, Lactant. lib.1 de falsa relig cap.v, feqq. & lib.de Ira, cap.xi, Justinus Martyr, libro de DEI μοναρχία, Athenagoras, Apol. pro Christianis, Iren. lib. 11 adv. Hæreses, Tertull. m Apol.cap.xvii, Cyprian, tract.iv de Idolor.vanit. Arnob. lib. 11 adv. gentes, Clemens Alex. in exhort, ad gentes, Eufeb. lib. xi de præparat. Eyang.

21

16

d

fe

Eis

id

216

tu

Evang. cap. ix, Theodoret lib. ii de curand. Græc.affect. Morn.lib.de vera relig. cap.111, probant. De Socrate & Platone res usque adeo liquida est, ut Justinus Martyr, in Apologia sua ad Antoninum, Imperatorem, eos hac in parte Christianos dicat: propterea enimille ad cicutam damnabatur, quod multitudinem & abfurditatem Deorum gentilium detestaretur; hicautem regulam proposuit, unde, quæ ejus genuina ac vera sententia de epistolis serio a se scriptis esset, dignosci certo posset. Hinc disces tu, scribam ego serio, nec ne. Cum serio, ordior epistolam ab uno Deo, cum fecus, a pluribus, scribit Epistola xiii ad Dionyfium. Recte Paullus Orofius, lib. vi Histor. cap., dicit, communem fententiam Sapieneium esse, unum esse solum & verum Deum, cateros autem, qui dicuntur Dii, nibil esse, nisi unius illius fervos & ministros. Quare verum non est, Ethnicorum erroremin eo fitum fuiffe, quod illi curammundi atq; hujus universitatis, & ipsam rerum humanarum providentiam, in plures Deos distribuerent, nec ad unu principium omnia referrent. Quicquid autem hujus rei sit, certe paganismus est, sive hoc, sive illud, afferatur, hoc est, five plures uno Deos veros colas, qui univerfitatis hujus curam communem habeant, five unum aliquem fummum reliquis veris Diis præfeceris, idololatræ funt & Deum ignorant, qui serviunt iis, qui natura non funt Dii, uti A postolus loquitur ad Galat.1v, 8.

G 3

VIII:

1.

, 202

mum

atum

es, in

o,il-

ttur

edu-

lmo-

ver-

ant.

iffi-

ari-

bus

um

1011

;ex

qui

tur,

ım-

110-

tes,

eo,

ne,

re-

lar-

ool.

ull.

va-

·in

rat.

ng.

### 102 QU. III, QVÆ ET QVALIS SIT COGN.

VIII. Etsi igitur cognoverint, aut cognoscere potuerint, Ethnici, Deum esse unum, si oculorumaciem intendere voluissent, multa tamen alia restant, de quibus ipsi ne per somnium quidem cogitarunt, multa quoque alia Deo tribuerunt, quæ ipsi tribui non possunt, ut, Deum esse corporeum, præscientiam aur providentiam rerum non habere, omnia necessario agere, non omnium rerum auctorem esse, & si quæ similia. Etsi item omnipotentiam Dei ac providentiam utcunque cognoverint, eumq; facere posse, quæ possibilia sunt, an tamen hoc vel illud fieri ab eo possit, an item omnium, etiam vilissimarum & abjectifimarum rerum, curamgerat, non æque certo scire potuerunt. Ut nihil nunc dicam, quod Aristoteles Deum aliquoties (देवा केंग्नेक मध्ये apisor, sempiternum atque optimum, v. Topic. 1, & xii Metaph.cap.vii, appellat, vocabulo majestati divinæ non satis convenienti, quod ex Platonis schola hausir, qui & ipse Deum dicebat ζώου α θανατου, αυταρκές περς έυδαμονίαν, βσίαν aistor, the aya.98 Ourses dirtar, Animalimmortale, sibique ipsi ad beatituainem sufficiens, mentem eternam, & boni in natura caussam, ut Chemnic.noster, T., Loc. de Deo, cap.u, commemorat. Zwor autem, non (wor, apud Ariftotelem legunt plerique Scholastici, quibus vetus illa translatio, quæ inter Averrois opera extar, in usu fuit, idqve faretur ipse Thomas, cum,

cere culomen quibuen esse ntiam non milia. ntiam ,quæ abeo ım & æque cam, OF HOL opic. max Placebit Boian limciens, , ut comriltovetus xtar. cum,

Comment in XII. Metaph. cap. IIX, ait: Inde eft, quod in fama hominum dicitur, quod Deus eft ani= mal sempiternum & optimum, quicquid etiam dicant Albertus & Alensis, qui ipsi tamen fatentur, vulgari & improprio nomine eum usum, cum Philosophum deceat, ubicunque de Deo loquitur, ab his nominibus abstinere, quæ divinam excellentiam aliqua ex parte diminuere viden. tur. Hujusgeneristamen multæ aliæabfurdæ opiniones tum temporis inter Platonicos, de Deo & diverso in eo sexu, fuerunt, ut Plutarch. lib.i de Placit.Philos.cap.vii,Scalig.Exerc.cccLxv, Cafaub. contra Baronium, testantur. Unde Synesius, ο πλατωνικώτατο, in Hymno mide Deo: Σπέρμα το πάντων, ρίζα καλ ορπαξ, Φύσις iv vorpois, 9n Au na appro, semen tu omnium, radix & jaculum, natura in intelligibilibus, femina & mas. Contra quam impiam opinionem S. Patres multa scripferunt, præcipue Irenæus, lib. adv Hær. cap.x. o avervint @, yal averio, unte สัตร์มา, แกระ อ์ 9 กังบ, carens intelligentia, & fubitantia, neque mas neque femina, Alii veterum observarunt, quia nullus in Deo sexus, propterea Spiritum S. Ebraice feminino genere dici, Latine masculino, Græce neutro, cujus obfervationis etiam meminit fermo de Allumptione B.Mariæ, falso Hieronymo ascriptus. Quomodo nunc, Deumabsolute & simpliciter cognoscere, dicendus est, qui ei adimit aliquam proprietatem, fine qua Deus non eft,

Com.

# 104 QV. III, QVÆ ET QUALIS SIT COGN.

est, vel eam tribuit, quæ in Deum competere non potest Sane Apostolus gentes eo respectu sine Deo esse, Eph.II,12,& tenebras, cap. V, 8, & verum Deum ignorasse, Actor. XVII,23, diserte dicit.

V

fi

ia

-87

00

q

P

H

ti

D

-lil

Ir

ci

af

n

d

tr

lu

P

m

ta

a

fte

IX. Sed, antequam hinc abeamus, unicum adhuc considerandum est. Dicunt enim, multa reperiri in gentilium scriptis, quæ cum dostrina Ecclesiæ conveniunt, ipsos quoque Sanctos patres & Ecclesiæ Doctores, Justinum Martyrem ac Philosophum, Athenagoram, Tertullianum, Minutium Felicem, Arnobium, Laclantium, Athanasium, similesque, pleraque mysteria sidei nostræapudeos reperisse. Ita, mundi creationem Socrati ac Platoni innotuisse, Theodoret. Epit.Decret.Div.cap.V.afferit.Refurrectionem mortuorum Lactantius Firmianus, lib.vii, cap. xııı, ex Melio Chrysippo probat, cujus verba ex libris, quos de providentia conscripsit, ibidem refert: τ8τ8 δε 8 τως έχοντ Φ., δηλον, ώς 8δεν àδύνατον, μα πιεάς μετά το τελευτήσαι, πάλιν περιόδων τινών είλη μιένων χρόν ερές ο ευν έσμεν, άποκαπερήσεως χήμα. Augustinus quoque, lib. xxII de Civ. Dei, cap. xxvIII, quosdam Christia. norum dicere, air, Platonem simile aliquid de mortuorum resurrectione sensisse, idemque fecisse M. Varrorem in libris, quos conscripsit de gente populi Romani, cujus verba quoq; ibidem hæc refert: Genethliaci quidam scripferunt, inquit

etere peau 8.8 ferte nadnulta trina s parem um, n,Afidei atiooret. nem cap. aex dem va-2.750lib. istia. de de efet de dem quit

Varro, esse in renascendis bominibus, quam appellant makiyyeverlar Graci, banc, feripferunt, confici in annis numero quadrigentis quadraginta, ut idem corpus & eadem anima, que fuerant conjun-Sta in homine aliquando, eadem rursus redeant in conjunctionem. Et notus alias ejusdem locus est, quo dicit, se initium Evangelii Johannis apud Platonicos reperisse, qui ipse etiam plura de Trinitate ex Porphyrio, ejusque præceptore Plotino, utroque Platonis discipulo lib. x de Civ. Dei, cap. xxiii, adducit. Idem & Eusebius, in libris suis de Præparat. Evangel. cap. xii, facit. Imo reperti & alii funt, qui non tantum, Ethnicis pleraque mysteria fidei nostræ cognita fuisse, afferunt, fed &, universam doctrinam de SS. Trinit te ePhilosophia primum manasse, contendunt, ficut Johannes Sommerus adversus Petrum Carolium, præfat, lib. 1, scribit : Occasionem luculencam bis malis prabuit Philosophorum nimis Platonifantium curiofa subtilitas, qui Evangelistarum & Apostolorum scripta, neglecta Hebraici sermonis proprietate, ad Grace lingua usum interpretari superstitiose conati, ex Johanne Platonem, ex Paulo Philosophum fecerunt. Et iterum paullo post: Quid sit? consurgit orbis Christianus & adopprimendos nefarios (ita enim appellant) conatus se mutuo exbortatur, quasi ipse pietatis Christiane cardo in Platonis Timeo, unde nuge ille (ignoscat mihitalia referenti Salvator meus) de Triade & Henade manarunt, consistat. Credibilene

ar-

# 106 QU. III, QUÆ ET QUALIS SIT COGN.

lene est, tantam cuiquam vecordiam innatam esse, ut non tantum summa illa sidei mysteria negaret, sed &, nugas esse, atque ex Ethnicorum sibris primo omnium sluxisse, diceret? Quidquid autem hujus rei sit, certum est, apud Platonem, Aristotelem, Hermetem, aliosque, vestigia

fill

lui

ple

dy

im

he

VO

au

ba

bil

eo

do

Ifr

qu

do

m

(c)

in

Te

di

du

ve

ac

ho

bis

m

di

Trinitatis reperiri.

X Verum enim vero omnia hæc non ex naturali intellectus lumine & captu, sed, vel ex informatione & colloquio cum Christianis Judæisque, vel ex illuminatione verbi, & ipforum Prophetarum libris, vel denique ex fama ac traditione majorum hausta erant, quod apud Ethnicos futurum, Salomon, fapientisfimus Israelitarum res, non prædixit tantum, i Reg. viii, 42, Audient extranci, &, qui non e populo Ifraelitico, de nomine tuo magno. & manu tua robusta, ac brachio tuo extento, sed & ipse expertus paullo post est, cum, excita sedibus suis, Regina Sabæa propterea Hierofolymam veniret, i Reg. X, 1, feqq. Ita Naaman, Syrus, ex Colloquio, quod cum ancilla captiva habebat, ad terram liraelis ac unius veri Dei cognitionem adductus est, ii Reg. v, 2, seqq. Simile Colloquium Aristotelis cum Judæo Josephus lib. 1 contra Appionem Grammaticum, ex Clearcho, Aristotelis discipulo, descripsit, unde, nec ipsum religionis Christianæ prorfus expertem fuisse, Cœlius Rhodigin. lib. xvn, Antiq. Lection. cap. xxxvi, fuspicatur: Ipsum enim, cum extrema sibi ingruere præsenfiffet,

fiffer, dolore ac spe in lachrymas amplius profufum, primæ caussæ misericordiam intentius imploraffe. Quin & Homeri fententiam ex Odyssea vehementer approbasse, qua, non esse immortalibus Diis indecorum, pronunciatur, hominis naturam induere, quo ab erroribus fevocentur mortales. Additque Cœlius ibidem, augurarinonnullos viros, glorie ejus addictos, eum bac in re prasensisse Christi adventum. Ita credibile est, semper aliquos intergentes vixisse, qui eos, fingulari Dei beneficio, mysteria divina edocerent, ut, Daniel in Babylone, in Ægypto Ifraelitæ, & postea Jeremias Propheta, iple quoque Abraham & Lothus inter Cananæos & Sodomitas. Platonem certe ac Pythagoram Ægyptum adiisse, Augustinus testis est, lib. viii de Civ. Dei, cap. 1v, & x1, seque aliquando existimafle, eum Jeremiam Prophetam audivisse, aut scripturas propheticas in eadem peregrinatione legisfe, supputata nunc temporum ratione, intelligere sese, Platonem centum ferme annis Jeremia minorem esfe, itaque nec eundem vidiffe, nec easdem scripturas legisfe, quæ nondum fuerant in Gracam linguam translata, verisimile tamen esle, istas per interpretem ac colloquendo didicisse, cujus rei inter alia hoc indicium esfe, ait, quod iisdem fere verbis, quibus Moses librum Geneseos, ille Timæum, seu librum de Constitutione mundi, exorfus fuerit. Afferunt nihilominus **Justinus** 

tam

ne-

um

nid-

ato.

tigia

na-

in-

Ju-

rum

tra-

Eth-

aeli-

,42,

eliti-

a, ac

ullo

bæa

X, 1,

uod

is ac

Reg.

cum

am-

de-

anæ

. lib.

tur:

fen-

Met.

#### 108 QU. III, QUÆ ET QUALIS SIT COGN.

Justinus Martyr, Apol. 11 pro Christianis, & Parænesi ad gentes, Tertull-Apologet. cap XLIV, Eufeb. lib. 1x de Præpar. Evangel. cap. 111, Cyrill. lib. 1 & 11 contra Julianum, Clemens Alex. in Protrept. & Stromat. Theodoret. de Græc. affect, curand. Platonem pleraque fua ex Mofe mutuatum, quem, metu mortis, non aufus fuerit nominare, imo reliquos Platonicos ex Propherarum Scholis multa ad fuam Philosophiam transtulisse. Unde & Numenius, Philosophus, dicere folebar, nihil aliud esse Platonem, quam Mosen Attice loquentem: τίξι πλάτων, η μώυons arrenicor; uti Eusebius, lib. xi de Præpar. Evang. cap. vi, tradit. Tandem multa quoque per manus tradita ad posteros devenerunt, quæ, licet magnam partem fuerint depravata, umbræ tamen ac vestigia quædam permanserunt. Unde & ipse Plato pleraque sua his verbis confirmat, ut antiqui perbibent, ut in priscis oraculis babetur, sæpe quoque mentionem facit ve apxals λίγκ, vetulti, & verissimi sermonis, quem Justinus de vera traditione, ex Mose vel aliis san Sis viris in Ægypto hausta, interpretatur. Similia Sueton. in Vespasiano de vereri quadam ac constanti opinione pervulgata tradit, futurum, ut aliquis, ex Judæa oriundus, rerum potiretur: Percrebuerat, inquit, oriente toto vetus & constans opinio, esse in facis, ut eo sempore Judea profesti rerum potirentur. Ita & Tacitus, cum, toto fer-

me dæo facri mni rum cinii inqu temp reru dac. cris Fudo quoa impe Nor trans Phal erar, rar, illata ad In place gulto Velp Quai butis nove ne li

autra

me v Historiarum libro, multa de origine Judæorum, duce Mose, Hierosolymis, eorumque facris ac religione, commemoraffer, eaque omnia ad famam, memorias ac traditiones auctorum, retulisser, tandem, cap. xiii, ejusdem vaticinii mentionem facit: Pluribus persuasio fuerat, inquit, antiquis Sacerdotum literis contineri, eo ipfo tempore fore, ut valesceret oriens, profectique Judaa rerum potirentur. Et Josephus, lib.vi. de Bell. Judac. cap. xxxi, Ceterum anceps quadam, & in facris quoque literis fundata, pradictio cumprimis Judeos ad rebellandum incitavit, cujus sensus est, quodipsoillo tempore quidamex Judeorum finibus imperium & dominium mundi effet acqvisiturus. Non male pleraq;, nifi ad Vespasianii ac Titum transtulissent: necenim Vespasianus Judæa, sed Phalacrine, exiguo vico in Sabinis, oriundus fuerar, nec ibi regni sui sedem ac fundamenta jecerat, quorum utrumque oraculum accelebrata illa tantopere fama prædixerat. Aut, fiomnino ad Imperium Romanum istud oraculum referre placuisset, cur non de C. Julio Cæsare, aut Augusto, magnitudine gloriaque rerum gestarum Vespasiano longe illustioribus, interpretantur; Quare, quæcunque Ethnici de plerisque attributis divinis & aliis fidei nostræ mysteriis cognoverunt ac docuerunt, extraditione ac lectione librorum nostræ gentis, non ex natura, aut ratione, habuerunt.

XI.

N.

s, &

KEIV,

yrill.

x. in

ræc.

Mose

fue-

Pro-

iam

hus,

uam

- שושו

par.

que

juæ, bræ

Un-

ifir-

ba-

1018

Ai-

Stis

nilia

con-

, ut

tur:

fecti

fer-

me

#### 110 QU. III, QVÆ ET QUALIS SIT COGN.

XI. Cæterum, cum tam exigua, imo nulla propemodum, fint, quæ de DEO eiusque Natura, essentia, cultu ac voluntate, naturaliter cognoscuntur, non possunt sufficere ad supernaturalem & æternam beatitudinem consequen-Hæc enimita comparata est, ut naturæ hominis intelligenti ex naturali quadam convenientia nec debeatur per se, nec per naturæ vires, cognosci ullo modo, nec ab homine desiderari & appeti, multo minus acquiri, unquam possit. Dico, i, non deberi homini ex naturali quadam convenientia, quod jam olim Pelagiani afferebant, tribuentes infantibus non baptilatis vitam æternam, & naturalem quandam beatitudinem, fine ulla molestia aut dolore, extra regnum beatorum, & procul a carcere damnatorum, ficut Augustinus, lib.de Hæres. c.Lxxxviu, docet: Nam, etiamsi non baptisentur, promittunt eis, extra regnum quidem Dei, sed camen aternam & beatam quandam vitam fuam. Ita &, lib. 11, Imperfecti operis contra Iulian. Facitis duas aternas felicitates, unam, que sit in regno DEI, alteram, que sit extra regnum DEI. Quam ipsam quoque sententiam secutus fuit Ambrosius Catharinus, lib. de statu puerorum sine baptismo decedentium, & Albertus Pighius, in 1 Controver fia, quorum uterque, infantes fine baptismo morientes beatitudine quadam naturali, velut in paradilo terrestri perpetuo fruituros, docuit Quibus Bellarminus, lib. vi de amiss. grat & statu peccattle

cati triu ejus tio conv eft, i part eft co bum bum debe

nus num
num
nne
pedi
rius
imm
Bell

fuo fum den ab e S. T

los, nan falfi felio

cor

cati, c. 1, Hieronymum Savanorolam, in lib. de triumpho crucis, adjungit, & postea, cap. 111 ejusdem libri, Catharini argumenta refutat. Ratio quarta Catharini hæc erat: Quia non erat conveniens, ut quicquam fraudaretur suo fine, id eft, illo, qui ei secundum naturam competit, idiirco parvulos ea manebit felicitas, quam bomini dignum est competere, ut bomo est. Ergo istis pueris, qui bumanam naturam sine crimine babebunt, illa, que bumane nature convenit, & quodammodo ipfo jure debetur, felicitas, dabitur. Noscent ergo, quatenus naturalis cognitio se extendere poterit, Dominum DEUM substantias separatas longe super omnes Philosophos. Non enimullum babebunt impedimentum ex corpore, neque interius, neque exterius, &, in aternum viventes, proficient quasi in immensum. Hæc Catharinus, cui responder Bellarminus, falfum esse, nihil posse fraudari fuo fine. Quin porius conveniens elle, ut lummus omnium rerum provisor dirigat quidem omnia ad fuum finem, fed tamen aliqua ab eo fine excidere permittat, idque docere S. Thomam, in 1 p. q. xx11, art. 11, & quæst. xxiii, art. iii. Deinde addit, falfum effe, parvulos, fine Baptismo decedentes, naturam humanam habere fine crimine. Denique & id fallum esse, hanc esse naturalem hominis felicitatem, vivere in æternum, cum corpore penitus immortali, proficere nullum impedimentum in immenfum, ex

ulla

Va-

CO-

na-

en-

uræ

ive-

VI-

ide-

uam

ırali

iani

fatis

titu-

re-

VIII.

tune

nam

Im-

rnas

ram.

luo-

tha-

de.

ver-

mo-

n pa-

Qui-

pec-

cati

### 112 QU. III, QUÆ ET QUALIS SIT COGN.

ex corpore habere, intelligere DEUM & fub-Stantias separatas supra omnes Philosophos, idque fine labore, fine doctore, fine libris, aliisque discendi instrumentis. Nibil enim borum, inquit, natura bumana per se requirit, quin potius naturale est bomini, corpus babere mortale, cibo ac potu indigere, pendere a sensibus corporalibus, in scientiis acquirendis non sine magno labore ad inselligentiam, quamvis exiguam ac tenuem, rerum incorporalium pervenire. Verum opus non est, multa argumenta huic opinioni confutandæ convafare, cum S. Patres tam copiofe & prolixe id præstiterint, ut novisargumentis non sit opo, imo unus Augustinus totum negotium hoc confidere videri possir, qui tanto melius de Pelagianorum fententia judicare poterat, quanto reclius & intimius eorum fensa perspexerat, & diucius cum illis, non fine infigni Ecclefiæ Catholicæ, præcipue Africanæ, commodo ac emolumento, conflixerat, adeo quidem, ut validiffimus hæreticorum malleus propterea a S. Bernhardo, Serm. LXXX, in Cantic. vocaretur. Is igitur, lib. I de orig. animæ, cap. IX, Non baptisatis parvulis nemo promittat inter damnationem regnumque colorum quietis vel felicitatis cujuslibet at que ubilibet quasi medium locum, bæc enim eis beresis Pelagiana promisit. Et, lib. II, cap. XII, Novellos bereticos Pelagianos justissime Conciliorum Catholicorum & sedis Apostolica damnavit au-Moritas, co, quod aust fuerint non baptisatis parwulis

pulis regn bis / babe reno cælo exfli prin gnur gnur (enti pert Ger gno Locus grat fint. quo 984 HOL MUEL

beat por ralit fale Aug Cat

vulis dare quietis & salutis locum, etiam prater regnum calorum. Et iterum, Tom. x, de verbis Apostoli, serm. xiv, Quid de vita aterna? babebust, inquiunt. Quare babebunt? quia nullum peccatum babent, & ad damnationem pertinere non possunt. Ergo est aterna vita extra regnum calorum? primus bic error aversandus ab auribus, exstirpandus a mentibus, boc novum in Ecclesia, prius inauditum est, esse vitam aternam praterregnum calorum, esse salutem aternam prater regnum Dei. Prius vide, frater, ne forte binc consentire nobis debeas, quisquis ad regnum Dei non pertinet, cum ad damnationem sine dubio pertinere. Gemina his legere est apud scriptorem Hypognostici, lib. v, post medium : Finge, Pelagiane, locum ex officina dogmatis tui, ubi alieni a Christi gratia vitam requiei & glorie possidere parvuli posfint, Ipsum etiam Concilium Carthaginense, quod vulgo Milevitanum vocatur, cap. 11, avaθεματίζει της λέγοντας μέσον τύπον κολάσεως κα) παραδώσε, εις οι και τα αβάπτις α βεέΦη μετατιθέμενα ζην μακαρίως ut Photius, cap. Lu, mueroBiBas, aic.

XII. Deinde nec cognoscitur naturaliter beatitudo, ut est perpetua salus animæ ac corporis, ac visio Dei beatifica. Nam, etsi naturaliter omnes homines bonum aliquod universale appetant, & bene sibi esse omnes velint, uti Augustinus quoque, lib. de moribus Eccles. Cathol. cap, 111, ait: Beate certe omnes

Divere

0-

d-

ue

17-

ius

ac

in

n-

um

it.

dæ

xe

199

OC

e-

to

8

a-

e-

S.

ur.

otto

em

sli-

eis

XII,

lio-

au.

ar-

ulis

vivere volumus, neque quisquam est in hominum genere, qui non buic sententia, antequam plane emissa sit, consentiat: attamen, bonum illud particulare an & quid fit, nemo quisquam eorum scire potuit, adeo quidem, ut id bonum sæpe censuerint, quod nihil minus suit, quam tale, & aliud quidem Epicuræi, aliud Stoici, aliud iterum Peripaterici, aliud denique alii, amplecte. rentur, ut Augustinus ipse, unum M. Varronem, ducentas & octaginta opiniones recensuisse, alibi faceatur. Qua enim ex sola DEI voluntate propeniunt, supra omne debitum creature nobis innotescere non possunt, nisi quatenus in seriptura sacra traduntur, per quam divina voluntas nobis innotefeit, ut alia quidem in caussa loquitur S. Thomas. part. 111, q. 1, art. 111, Et Bellarm. lib, vi de grat. & lib. arbitt. cap. 1, Que supernaturalia sunt, nulli unquam mortalium venissent in mentem, nifi Deus apse illa manifestare voluisset.

Excellentis & fublimioris cujusdam naturæ est, ut perpetuo perduret, non ignobilem aliquem, sed similem perpetuum ac felicissimum finem, postquama corpore soluta est, ipsi deberi, cum sine perpetua duratione perfectio illa este non possit. Non sequiturid, inquam. Primo enim nemo Ethnicorum ita unquam argumentatus est, sed εματαιώθησαν εν τοις διαλογισμοίς αυτών, evanescunt in cogitationibus suis, & cum,

falfa

fal

die

qu

ter

int

pe

pre

cap

m

ras

rib

fed

ign

effe

80

qua

pu

Sun

ligi

neq

qui

inte

tur.

cum

fign

den

cedi

reli

divi

MIFE

falsa esse, sciant, quæ de animarum corruptione dicuntur, vera tamen invenire non possunt, quemadmodum Socrates alique Philosophicæterorum ethnicorum idololatriam deridebant. interim, quæ aut ubi vera religio effet, reperire per se non potuerunt. Quod argumentum prolixe exequitur Lactant. lib. 11, Div. Inflic. cap. ra, ethnicos quidem fallas opiniones reste impugnasse, non tamen ideo deprehendisse veras. Impugnat a funt ergo, inquit, a prudentioribus falsa religiones, quia sentiebant, esse falsas, sed non est inductavera, quia, qualis aut ubi effet, ignorabant. Itaque sic babuerunt, tanquam nulla effet omnino, quia veraninon poterant invenire, & so modo inciderunt in errorem multo majorem. quam illi, qui falsam tenebant. Quitandem caput & totam illam disputationem ita claudit: Summa rei bac eft: Imperiti & insipientes falfas religiones proveris babent, quia neque veram sciunt, neque falfam intelligunt. Prudentiores vero, quiaveramnesciunt, aut in iu, quas falsas esse inintelligunt, perseverant, ut aliquid tenere videantur, aut omnino nibil colunt, ne incidant in errorem, cum idipsum maximi sit erroris, vitam pecudum sub figura bominis imitari. Falsu vero intelligere, est qui. dem sapientia, sed bumana. Ultra bunc gradum procedi ab homine non potest. Itag, multi Philosophorum religiones (ut docui) sustulerant: Veru autem scire, divina est sapientia. Homo autemper seipsum pervemire ad bans scientiam no potest, nisi doceatur a Deo.

m

e-

ar-

m

pe

8

e-

le-

n,

ibi

0=

20-

TR

te-

as,

&

ulle

eus

m

eft,

m,

m,

III

nc

im

us

ใน-

m,

M

ef

ea

P

tu

fe

qu

te

re

pe

ad

E

di

tu

qu

Ca

in

pr

TIC

laf

Ec

de

ca

ter

ani

pe

ma

bis

Ita Philosophi, quod summum fuit humana sapientia, assecuti sunt, ut intelligerent, quid non sit; illud affequi nequiverunt, ut dicerent, quid sit. Nota Ciceronis vox est: Utinam tam facile vera invenire possem, quam falsa convincere! Atque hinc est, quod tam variæac discrepantes de statu animarum post mortem sententiæ apud eos reperiantur. Stoici certe pro fabulis habuerunt, que de Stygia palude, Cocyto, Phlegethonte, campis Elysiis commemorantur, unde Seneca unum argumentum ad consolandam Marciam super obitum filii sui desumit, cap. xix, Cogica, inquit, nullis defunctum malis affici. Illa, que nobis inferos faciunt terribiles, fabula est. Nullas scimus imminere mortuis tenebras, nec carcerem, nec flumina flagrantia igne, nec oblivionis amnem, nec tribunalia, nec reos utlos in illa libertate tam laxa, nullos iterum tyrannos. Luferunt ista poëte, & vanis nos agitavere terroribus. Mors omnium dolorum & solutio est & finis, ultra quam mala nostra non excunt, que nos in illam tranquillitatem, in qua, antequam nasceremur, jacuimus, reponit, -- Mors nec bonum, nec malum eft. Quibus gemina Epicterus apud Arrian. lib. 111, cap. xiii, scribit. Epicurus quoque, poëtarum figmentum id esse, putavit, & illas inferorum panas, qua ferantur, in bac effe vita, interpretatus eft. Alii de conjunctione nostra cum Deo disputant, & vel de præsenti vita loquuntur, vel de futura uccumque aliquid balbutiunt, ut apud Morn.

Morn. cap xix de Veritate Christ. Religividere est, an vero & quid easit, an & quibus mediis ad eam perveniri possit, nemo eorum certo scire potuit. Accedit deinde & hoc, quod perpetuitas non sit de essentia & formali ratione perfectionis, cum quælibet persectio eadem & æqualis esse possit in uno instanti, vel aliquo brevi tempore, quæ & quanta esse potest toto tempore, etsi perpetuo duret: æque enim persecta est persectio albedinis unius diei, sicut est unius anni.

XIV. Terrio, nec id adeo exploratum, & adhuc fub judice lis est, an immortalitas animæ Ethnicis certo cognita, infallibiliterque & apodictice ex natura demonstrari queat. Certe Scotus, in Iv sent, dist. xLui, quæst. II, Hervæus, quod lib.1, q. x1, Jandunus, 111 dean. q. v & xx1x, Cajeran. in Rom. IX, & Ecclef. III, fola fide eam innotescere, dicunt, naturales vero rationes probabiliter folummodo fuadere, non necessario demonstrare, quicquid etiam reliqui Scholastici, apud Conimbric. Ruvium, & Lorin. in Eccles. xII, ipsi etiam Conimbricenses, Disp. 1 de anim, separ, art. 111, Melch. Canus, lib. x11 Loc. cap. xv, contra disputent. Unde reperti quovis tempore, etiam in Ecclefix gremio, fuerunt, qui animas hominum immortales, & corpori superstites, pernegarent. Quotusquisque Romæ, Acropoli, ac specula totius Christiani orbis, Cardinalis est, quot Prælati, quot regulares H 3

ipi.

fit;

sit.

in-

que

sta-

eos

ue-

ge-

nde

am

XIX,

Illa,

eft.

car-

onis rta-

ifta

10rs

uam

wil-

nus,

)u1-

fig-

nas

eft.

pu-

efu-

pud orn.

De

Di

d)

E

un

Fib.

Era

ge

por

cæ

QI

ple

rui

671

nit

tel

cau

que

Na

Gon

adr

det

fifte

irregulares, quibus facilius ex Homero aut Virgilio fabulas persuaseris, quam resurrectionem mortuorum, animæque immortalitatem? Ipfe Pontifex Romanus, Ecclesiæ Christianæ caput, controversiarumque fidei, si Deo placet, certisfimus ac infallibilis judex, Dei in his terris vicarius, ac Petri, Apostolorum principis, indubitatus successor, non raro eo devenit, ut, quid sibi credendum, certo statuere nequiverit, sicut olimante duo fecula Johannes xxIII. P. P. fape & sapius coram diversis Pralacis & aliis honestis ac probis viris percinaciter, Diabolo suadente, dixit, afferuit, dogmatizavit, vitam aternam non effe, neque aliam post banc, quinimo dixit & pertinaciter credidit, animam bominis cum corpore extingui, & mori, instar brutorum animalium, ut ex Concilii Constantiensis sess. x1, discitur. Quapropter denuo in Concilio Lateranensi, sub Leone x. P. P. feff, viii, Anno MD XII, definitum fuit, animam hominum effe immortalem, quorum vefaniam irridens Lutherus noster, Tom. vii, Witteb. German. in affert. articulor. per bullam Pontificiam damnatorum, artic. xxvii, scribit: Ef ift neulich zu Rom fürmar meisterlich beschlof fen der heilige Artickel / daß die Geele des Menschen unsterblich sen/ denn es war vergeffen in den gemeinen Blauben/ da wir alle fagen/ Sch glaube ein ewiges Leben. Item, es ist auch beschlossen durch Bulffe Aristotelis, des groffen Lichts der Naturi daß die Seele sey eine wesentliche Form Des

1

des Leibes, und derfelben feiner Artickel vielmehr, die aufs allerzierliche mohl anstehen der Pabsili. den Kirchen/ auf daß fie Menschentraume und Teuffelslehre behalte / Dieweil sie Christus Lehre und den Glauben mit Fuffen tritt und verdifget. Quæ ipsa quoque Tom. 11 Ien. repetuntur: Permitto tamen, quod Papa condat articulos fidei fibi & fuis fidelibus, quales funt, panem & vinum transubstantiari in Sacramento, essentiam Dei net generari, animam effe formam substantialem corporis humani, se esse imperatorem mundi, & Regem cali, & Deum terrenum, animam effe immortalem. Quo decreto certe opus non fuisset, nisi omnia plena atheis tum fuissent. Una Luteua Parisiorum, teste Mersenno, comment. in Genes. f. 671, jam tum 50000 atheorum continebat Anno MD CXXIII, quo isti commentarii editi sunt. Ut nihil nunc de Photinianis dicam, quorum antelignanus Faultus Socinus, in Epistola v ad Vockelium, sic ait: Velim scias, me duplici de caussa, pracer eam, quamipse commemoras, ab ista quastione de anima immortalitate ibi abstinuisse. Nam & mihi res erat cum homine Puccio, qui me calumniandi inque omnium invidiam vocandi occasionem quarebat, necdum mibi, quid de ista quastione statuendum sit, plane exploratum erat, quemadmodum nec hodie eft. Tantum id mibi videtur flatui poffe, post banc vitam animam five animum bominie non ita per se subfistere, ut pramia ulla panasve sentiat, vel H 4

ir-

em

ple

ut,

tis-

ica-

ita-

fibi

-01

5

ac

xita

ne-

iter

,5

cilii

oter

ex.

ani-

efa-

Vit-

lam

bit:

10=

len.

den

ube

ffen

Der

orm

Des

### 120 QU. III, QUÆ ET QUALIS SIT COGN.

ear

Ni

gn

de

tiq

cu

Th

750

Di

mo

per

de

eji

ju

cil

gr

ar

22

C

ta

fe.

22

të

ic

Ei

N

vel etiamista sentiendi sit capax, que mea sirma opinio facile potest disputatione ista colligi, cum ex multis, que identidem dicuntur, tum vero ex ipfa, de qua pracipue agitur, sententia mea. Si igitur inter Christianos, revelationem divinam utcunque edoctos, reperiuntur tales, quid mirum, si Ethnici, qui revelatione divina destituti erant, nihil certihac de re cognoscere potuerunt? Socrates certe, omnium eruditorum teltimonio, totiusque Græciæ judicio, omnium sapientum facile princeps, cum multa antea de animæ nobilitate ac præstantia Deique cognitione disputasset, tandem tamen, cicutam bibiturus, amicis suis, Tempus est, aic, me jam binc abire, ut moriar, vos, ut vitam ayatis. Utrum autem sit melius, Dii immortales sciunt, bominem quidem scire, arbitror, neminem. Qui si certi quid nonnunquam statuere videtur, vel vitam longævam cum Zenone, vel cum Pythagora μετεμψύχωσιν animarum, ad hanc vitam in terris agendam, concludit. Similiter & Antonius apud Cicero. nem, lib. 1 Tuschul. quæst. se, lesto Platonis libro de anima, assentiri quidem, asserit, sed, posito libro, cum secum de immortalitate animarii cogitare incipiat, omnem illam affensionem dilabi. Idem de Cleombroro Ambraciora Cicero ibidem & Augustinus, lib. 1 de Civ. Dei, cap. XXII, testantur: Hunc, ferunt, lecto Platonis libro, ubi de immortalitate anima disputavit, se pracipitem dedisse de muro, atque ita ex bac vitamigrasse ad cam,

eam, quam credidit effe meliorem, aic Augustin. Nimirum dubitaverat hactenus, tandem, ut cognosceret, verane essent, quæ Plato disputarat, de muro se præcipitavit. Ita plerique alii, antiquissima illius Socratica sapientia traduces ac custodes, quorum compendium nobis reliquit Theodoretus, lib. v θεραπευτικής των Ε'λληνικών παθημάτων: Pythagoras, inquit, Anaxagoras, Diogenes, Plato, Empedocles, & Xenocrates, animam, dixerunt, incorruptibilem esse. Heracletus vero, animas hominum corporibus liberatas concedere, ait, admundi totius animam, urpote que sit ejusdem generis & substantia. Stoici vero, sejunctas a corporibus animas sibiipsis ad vicam suffisere, affirmarunt, eas tamen, que sint paullo imbecilliores, exiguo temporis spatio superesse que autem validiores, perdurare usque ad mundi conflagrationem. Democritus, Epicurus, & Aristoteles, animam corruptibilem effe, impudenter afferuerunt, Quæ de Stoicis addit, ea a Cicerone quoq; confirmantur: Stoici usuram nobis largiuntur, tanquam cornicibus, diu mansuros animos, ajunt, semper, negant. Et Diog. Laertius, in Zenone: Animam a morte permanere, attamen tandem corrumpi. Quicunque igitur animæ immortalitatem cognoverunt, ii vel ex traditione, a majoribus accepta, vel conjectura perifimilique ratione, suam explicarunt sententiam, ut Justinus Martyr loquitur, apud Melchiorem Canum, lib. xII, Loc. cap. xv. Ex natura ejus-

a 0-

2 ex

111-

un-

n, si

ant,

So-

nio,

cum obi-

spu-

ami-

mo-

ine-

un-

cum

ani-

con-

ero-

ofito i co.

ilabi.

idi o

XXII,

oitem

Te ad

cam,

ejusque principiis paucos admodum, idque ægre, præstitisse, Augustinus, lib. xiii de Trinit.
cap. ix, arbitratur. Quod si autem de animæ
statu, postquam corpore excessit, tam dubie, obscure, ac perplexe loquuntur, certe nec meliora
de beatitudine ac visione Deiæterna afferre potuerunt: itaque non ex natura, ejusque principiis, sed ex divina revelatione, peculiariter Prophetis & Apostolis sasta, unice erit cognoscenda, seu, ut Lastantius, lib. vii, cap. vii, ait, bec

mo

con

qui

con

U

tui

qu

tei

Ca

1,d

na

ve

po

pe

m

CO

ter

ler

in

tu

lu

10

al

tic

pe

qu

q

1,0

propria est in nostra religione doctrina.

XV. Quemadmodum vero beatitudo æterna cognosci naturaliter ab homine non potest, ita nec appeti, Talis est enim in unaquaque re modus appetendi, qualia cognoscendi: appetitio enim cognitionem sequitur, nes fieri potest, ut quis appetat rem incognitam, ait Bellarin. lib. 1v de grat. & lib. arbitr. cap. x, S, Quantum cognoscent, tantum di ligent, air alicubi Augustinus. Et iterum: Non amaremus beatitudinem, nisi nossemus, lib. x Confest cap. xx. Disputant Scholastici, Uerum omnis bomo appetat beatitudinem? Et Thomas quidem, 1 1:, quæst. v, artic.vm, in corp. reste respondet, quod beatitudo dupliciter possit considerari, uno modo, secundum communem rationem beatitudinis, & sic necesse esse, quod omnis bomo beatitudinem velit. Sie enim, appetere beatitudinem, nibil aliud esse, quam appetere, ut voluntas satietur, quod quilibet vult. Alio modo

modo nos loqui posse de beatitudine secundum specialem rationem, quantum adid, in quo beatitudo confiftit, & sic non omnes cognoscere beatitudinem, quia nesciunt, cui rei communis ratio beatitudinis conveniat, & per consequens non omnes eam velle. Unde &, amorem Dei imperfectum omni creaturæ, etiam Dæmonibus, inesse, concedit, part., quæft,Lx,art.v,ad 5, & 1 11,quæft.cix, art 111. Interpretes ejus, Cajetanus & Pefantius, hic, & Becanus, part. 11 Theol Scholast. T.1, tract 1, cap. 1, de Beat quæst x, distinguunt inter appetitum naturalem & liberum, &,illum quidem iterum vel innatum, vel elicitum esse, dicunt. Innatum porro nihil aliud esse, quam innatam illam propensionem seu inclinationem naturalem, per modum potentiæ & actus primi, circa quem conveniunt, non essein homine ullam capacitatem ad apperendam beatitudinem fupernaturalem, nifi, quod Joh. de Rada, part. iv, controv. xir inter Thomam & Scotum, art. 11, folum appetitum Naturalem & innatum approbet, atque, illum non esse aliquid superadditum voluntati, led ipfam potentiam voluntatis abfolutam, neque actum a voluntate elicitum, fed tantum inclinationem & propensionem voluntatis in suam perfectionem, dicat, & randem, cum Scoto, IV, dift. XLIX, quæft.IIX, & quæft.I, prol. Major. quæst..vi, Durand. quæst, 11x, & 1, dist. 1, quæst. 11,2d 1, Palud.quæst. v11, art. 1, concl. 1,& 11,Soto,quæst.11, art.1,& l,1 de Natur. & grat. cap.

æ-

-31C

næ

ob-

ora

0-

ci-

0-

n-

bec

na

118

lus

0-

tat

ib.

di-

a-

n-

nis

m,

et,

11-

t2-

di-

lio

do

cap.iv, Henrico, i part.fumm.quæst.v, Bassol.iv, dist.xLix, quæst.v, Bonavent.quæst.u, Anton. in part.tr.xxx,cap.1x,5.2, Ferrar.lib.iii contragentes, cap.xll, apud Pefantium, ubi fupra, concludat, eum necessario & summe ferriin beatitudinem, etiam in particulari, effeque independentem ab omni revelatione, ut ex eo folum, quod intellectus aliquos naturales effectus cognoscendo colligit, esse Deum, desideret boc ipso naturarationalis videre bunc Deum in fe & clare, prout est prima caussanaturalis omnium rerum. Quod si vero ista cognitio de Deo , ut prima caussa, obtineri naturaliter nequeat, id sieriper accidens, quia ista conjuncta sie visioni Dei secundum attributa supernaturalia. Nec Bellarm lib.vide grat. & lib.arb.cap.viii, adeoimprobat hanc opinionem, quin potius, multorum fententiam eam este, diserte addit, naturaliter inclinari mentem hominis ad videndum Deum, & hanc inclinationem manere in homine per modum astus primi, neque eam aliud esse, quam ipsam naturam propensamad bonum, etsi in actum fecundum prodire, propter naturæ corruptionem, fine auxilio gratiæ Dei, non possit-Verum quicquid sit de distinstione illa inter appetitum innatum & elicitum, certum est, non esse ullum talem in homine ad beatitudinem supernaturalem, aut videndum Deum. Primo enim talis virtus in potentia cognoscente requiritur, quæ objecto sit proportionata: quicquid enim recipitur ad modum recipientis recipitur, ideo

ide cor que De tura

nus am und tell cul fuso pel

vel fe d bea tio qu

tur

dia necapi cau pto bu

bu

ha

ideo noctua non intuetur folem, quia virtute conspiciendi solem est destituta, lapis non videt, quod talis potentiæ non fit capax. Visio autem Dei beatifica est supra debitum & ordinem naturæ, ut recle Becanus ait, ubi fupra: non, quod fit extra latitudinem objecti cognoscibilis, ficut sonus elt improportionatus visui, sed propter suam excellentiam, quæ est ordinis supernaturalis, unde & omnem virtutem receptivam nostri intellectus excedit, nifi superior quædam vis & facultas accedat, quæ illam reddat capacem hujus fusceptionis, quam Scholastici lumen gloriæ appellant. Deinde omnis potentia & inclinatio naturalis necessario dicit ordinemad principium activum, quod formam cum fubjecto uniat, & vel in ipfo fubjecto, vel in alio agente naturali, esse debet, neutrum autem datur respectu visionis bearificæ, ergo nec ipfa potentia naturalis. Tertio, si talis inclinatio naturalis ad finem illum affequendum inessent: Atqui non habet homo media illa naturalia, ut plerique concedunt, Ergo nec facultatem ipsam. Denique nec naturalis est appetitus ad Deum videndum, etiam, prout est caussa prima in ordine rerum naturalium, propter necessariam connexionem omnium attributorum inter sese. Qui enim Deum videt, attributa naturalia supernaturalibus non distinguit.

XVI. Si dicas: Unamquamque potentiam naturaliter appetere suam perfectionem, atque hanc non esse bonumaliquod creatum, in quo

appe.

IV,

III

en-

lu-

ıdi-

em

Etus

ese

ere

na-

o de

eat,

ioni Bel-

m-

um

in-

no-

am

i in

or-

Mit.

ap-

non

fu-

oe-

niri-

ide-

tur,

deo

### 126 QU. III, QVÆ ET QUALIS SIT COGN.

appetitus non satietur, sequi igitur, esse ipsum Deum clare visum; ad id respondetur, appetere quidem quambbet potentiam suam perfectionem, veruntamen sibi proportionatam: si enim illa est naturalis, tum naturalem, non supernaturalem desiderat, sicut & intellectus alias appetit omnem veritatem naturaliter cognoscibilem. Quod autem non in naturali, sed sola supernaturali, perfectione acquiescit & satiatur, id partim inde est, quod nemo adhuc omnia bona, quorum naturaliter capax est, consequi potuerit, partim, quia multa sepe bona judicantur, quæ talia non sunt, & proinde vera bona non adsunt, partim denique, quia sepe plurima mala bonis sunt admixta, quibus homo carere veller, si posset.

XVII. Non cognosci ergo nec appeti naturaliter ab homine supernaturalis illa beatitudo potest, minime omnium vero obtineri. Si enimsinis hominum ita comparatus est, ut nec cognosci, nec desiderari, naturaliter queat, sed prorsus
supernaturalis sit, necessum quoque est, ut mediis ipsi proportionatis paretur. Non potest autem homo ex se & suis viribus media supernaturalia præstare, igitur nec talem sinem consequi,
Et hoc est, quod Thomas dicit, 1 11, quæst. v,
art, v, in corp. Omnic cognitio, qua est secundum
modum substantia creata, desicit a vissone divina
essentia, qua in infinitum excedit omnem substantiam creatam. Unde nec homo, nec aliqua creatura,
potest consequi beasitudinem ultimam per sua na-

tura-

tur.

tion

ad

fufl

que

tur

vire

nui

nati

min

tiæ

atti

hor

mei

ræ

mece

lis,

per/

man

peno

rum

Cent

Deu

vide

quio

cepi

tiam

coft

turalia. Ponamus autem, esse aliquam cognitionem & inclinationem naturalem in homine ad finem supernaturalem, non tamen sequitur, sufficientes quoque vires esse adeum consequendum: nam & anima a corpore separata naturaliter propendet ad corpus, nec tamen eas vires haber, quibus jungi eidem rurfus queat. Idque concedit Bellarm. ubi supra, cum quærit, num dilectio Dei super omnia, tum utauctoris naturæ, tum ut largitoris gratiæ & gloriæ, fit homini naturalis, & præstari possit sine auxilio gratiæ supernaturalis? respondet autem, esse, quod attinetad inclinationem naturæ, quæ maneat in homine per modum actus primi, non posseramen in actum fecundum prodire, propter naturæ corruptionem, fine auxilio gratiæ Dei. Neque necesse est, addit, ut, ubicunque est inclinatio naturalis, sint etiam vires sufficientes per se ad actumillum perficiendum, ad quem natura propendet. Nam bumana anima a corpore separata naturaliter propendet ad corpus, nes tamen suis viribus potest iterum cum corpore copulari: &, juxtamultorum sententiam, naturaliter inclinatur mens bominis ad Deum videndum, nee tamen potest suis viribus Deum videre.

XVIII. Quare mirari subit imprudentiam, ne quid durius dicam, eorum, qui, D. Thomæ, Præceptoris sui, & aliorum Scholasticorum, sententiam impugnantes, ethnicis etiam sanioribus salutem ac beatificam Dei visionem hac in parte tribuerunt. Vix satis mirari possum, ait Josepho Acosta, lib. v de Procuranda Indorum salute, c. 111, quid

De-

ui-

m,

eft

em

em

iufe-

est,

u-

uia

nt.

ni-

ta,

ra-

-30

fi-

10-

fus

e-

U-

12-

W,

.Vo

4228

ne

18 =

r. 40

14-

60

quid Preceptoribus quibusdam Scholasticis, viris certe gravibus nostri seculi, in mentem venerit, ut, nunc quoque temporis, post tamdiu revelatum Christum, fine Christi notitia falutem cuiquam aternam contingere posse, confirment. Quorum opinio tam mibi semper visaest ac modo quoque videtur absurda,ut nullo modo dubitem, antiquos Patres, Augustinum prafertim , in bomine Christiano, nedum Theologo, moleste id accepturos fuisse, ac nescio sane, an etiam a severiore censura temperare potuissent, a qua tamen, propter auctorum & eruditionem,& pietatem, abstinendum nobis est, quorum vestigia potius solemus sequi. Sed illud & libere, & vere dicendumest, non dignam Theologo esse sententiam, qua nibil in sacris literis, nibil in sanctis Patribus, firmitudinis babeat, tantum bumana quadam suspicione introducta, propter infinitam eorum multitudinem, qui in boc novo orbe tam longa atate Evangelii luce caruerunt, quibus aditus in calumomnis pracludi videtur, si ad salutem fuerit Christi notitia necessaria. Hæc ille, quibus verbis sine dubio Cajetanum, Franciscum Victoriam, & similes, perstringir. Erasmus certe Ciceronem, Socratem, Virgilium ac Horatium manifeste in cœlo collocat. Unde in Collog. Conviv. religiof. Cum talia lego, inquit, vix mibi tempero, quin dicam, Sancte Socrates, ora pro nobis. Et paulo post: Ipse mibi sapenumero non tempero, quin bene ominer sancte anime Maronis & Flacci .Iterum, præf. Tusc. quæst. Ciceron de Ciceron e loquens: Me

culi age ida ven ner ean qua Na Do Co min poll ter min in co rius mo Ser gus, feg. vis I Lo Lac Do fus, pere di, 940 arbi

SHY

non admodum adversum babituri funt ferendis calculis, qui sperant illum apud superos quietam vitam agere. Quod tolerari fortein homine privato, idque timide afferente, posset, nisi in ipso Conventu Tridentino, qvi ad extirpandas omnis generis hæreses confluxerat, reperti fuissent, qui eandem opinationem coram toto mundo, tanquam certamac exploratam, propugnaffent. Nam, cum F. Ambrofius Catharinus, Senenfis. Dominicanus, nondum tunc Minorensis aut Complanus Episcopus, prolixe ostendister, bominem absque singulari Dei ope nullam actionem posse peragere, que vere bona dici possic, ne moraliter quidem, sed peccatum solummodo, itaque bocnemine Lutherum minime damnandum, & licet olim in contraria fuerit opinione, nunc tamen, re accuratius secum pensitata, veritatem attigisse, ut commemorat eruditiffimus fcriptor, Fr. Paullus Sarpius, Servitarum ordinis, & Venetæ Reip. Theologus, in Historia Concilii Tridentini, lib.11, p.215, feq. (cujus acta, ab eodem, fub nomine Petri Suavis Polani, conscripta, a M. Antonio de Dominis Londini in Anglia Italice primum edita, postea Latinitate donata, & iterum typis excusa sunt) Dominicus tamen Soto ibidem, omnibus adversus, acerrime tum impugnabat, exclamans barefin fa. pere, bominique detrabere libertatem bene operandi, & FINEM suum NATURALEM assequendi, quod non aliud fit, quam cum Lutheranis liberum arbitrium negare. Afferens simul, posse bominem nasura viribus omnia leg is mandato adimplere, quoad

16

uto

ri-

m

m

1 -

11=

im

ne,

nts

5

0-

li-

mo

115,

bi=

18-

D-

20-

isti

ne

fi-

m,

in

eli-

uin

oft:

mi-

æf.

Me

208

operis substantiam, licet non quoad finem, atque id sufficere ad peccatum evitandum. Quam sententiam repetit lib.11 de Nat. & grat. cap.x1, fed posteatandem, lib.iv, dist i, quæst ii, retractavit. Prolixe vero Concilii Interpretes, Andreas Vega, Hispanus, Franciscanus, lib. v. super Concil. Trid. cap.xvii & xx. Itemque Andradius Payva, Lufitanus, lib. un def. Concil. Trident. defenderunt. Quamvis ex Patribus quoque aliqui, & fuperiori leculo Zwinglius, Bullingerus, Lavaterus, Hardenbergius, Toffanus, Gualtherus & eorum asfeclæ, Herculem, Thefeum, Socratem, Ariftidem, Antigonum, Numam, Camillum, Catones, Scipiones, aliosque ejusdem generis, folius naruræ ductu beatitudinem æternam confecutos, imprudenter scripserint.

XIX. Ecquid fuerit tandem, quod Ethnicos ad fummum illud beatitudinis æternæ culmen evehat? Nec enim Deum recte coluerunt, nec amarunt, & qui cum colerent, quem ignorarunt? Et quamvis divinitatem ac potentiam ejus quadantenus nossent, ipsum tamen non ut Deum, sed ut creaturam, & corruptibilem hominem, imo ut reptile aliquod, coluerunt, ut Apostolus, Rom 1,21, seqq. testatur: Propterea, cum Deum norint, tamen ut Deum nongloriscaverunt, neque gratias ei egerunt, sed vanis facti sunt in ratiotinationibus suis, & obtenebratum est cor eorum intelligentia carens. Cum se dictitent sapientes, sulti sacti sunt. Mutarum enim gloriam incorruptibilis Dei in est sormatam imaginem corruptibilis bominis & volu-

crium,

crit

eft

equ

eal

tol

De

Liti

bru

acr

tur

crai

ftro

mei

Idq

VII,

divi

bun

KLI,

duca

eod

fed .

aux

verf

Airie

cœl

quo

Auc

recip

& bi

exar

& pr

erium, & quadrupedum, & reptilium. Quod si non est vericatem in mendacium commutare, nescio equidem, quid fir. Nisi veritatem dicere velimus, ea fentire, quæ lumini naturæaperte & indubitato refragantur, qualia funt, quæ de multitudine Deorum, a no 9 swoe eorundem, de Diis ipsis flagitiofiffinis hominum propudiisac monstris, brutis animalibus, lapidibus, animi denique vitiis ac morbis, loco Deorum habitis, commemorantur, quæ sine stupore nemo hominum legar. Socrates iple, cum, ob contemdos gentilium Deastros, ad cicutam damnaretur, moribundus tamen, Æsculapio gallum pro se immolari, voluit. Idque est, quod Augustin lib n de Civ. Dei, cap. VII,ait: Quidam eorum magna quadam, quantum divinitus adjuti sunt, invenerunt, quantum autem bumanitus impediti sunt, errarunt. Et, lib. xvIII, cap. KLI, Quo bumana se porrigit infelicitas, si divina non ducit auctoritas? Ita enim fieri solet, ut nunquam eodem loco ac statu naturalis cognitio subsistate fed, vel in melius accedente peculiari Numinis auxilio, & nova illustratione, vel in deterius perversitate hominum, veris falsa, ac religiosis superstitiosa, subinde admiscentium, transmutetur, si cœlestis doctrinæ subsidio destituatur, uti recle quoque air Theophilus Antiochenus, lib. 11 ad Autolycum: Quemadmodum mare, nift subinde reciperet fluminum fontiumg, facundum influxum, & binc aleretur, propter suam salsuginem dudum exaruisset; ita quoque mundus, nife haberet legem & prophetas scaturientes dulcedinem & misericor.

TANOXES EL

V.

ueid

ten-

oft-

Pro-

ega,

rid.

uli-

unt.

erio-

Har-

nas-

risti-

nes,

ma-

tos,

icos

nen

nec

qua-

em,

lus,

20-

174.

oni-

ntia

lu-

uma

### 132 QU. III, QVÆ ET QUALIS SIT COGN.

ci

94

ra

80

शि

pr

ra

[u]

84

di

A

po

De

fc

Cal

fui

Ut

bu

rei

Bo

fis

50

fori

tell

ritt

run

No

ran

mod

enin

cans

diam, & justitiam, & doctrinam Sanctorum Dei praceptorum, propter peccatum & maluiam, que in eo potenter & copiose regnant, dudum interiisset. Et, cum, de Deo colendo, ac vita secundum ejus voluntatem recte instituenda, multa egregie præcepissent, tamen, quæ est humanæ naturæ pravitas ac perversitas, necipsi secundum ea vivere, & alios potius falsis religionibus & suscepta publice idololarria circumvenire, quam in re-Clam vitam ducere, maluerunt, unde & peculiare Theologiæ genus, quod Civile vocant, excogitarunt, ut ex M. Varrone Augustinus docet, lib. vi de Civ. Dei, cap. v, seqq. eo, quod in urbibus, regnis ac imperiis gubernandis, populoque in officio continendo, esset occupatum, continebarque non verum Dei cultum, sed ad utilitatem Reip. & ad opiniones vulgi fictas religiones. Hac Pontifex nosse populos non vult, nam falfa effe, non putat. Expedire igitur, existimat, falli in religione civitates, inquit Augustinus, lib. 1v de Civ. Dei, cap. xxvii. Et iterum, cap. xxxi, Varronem dicere, air, multa effe vera, que non modo vulgo scire non sit utile, sed etiam, tametsi falsa sine, aliter existimare populum expediat. Quo loco addit: Hic certe totum consilium prodidit velut sapientium, per quos civitates & populi regerentur. Eadem quoque, cap. fequenti xxxii, repetit: Quodutique non aliam ob caussam factum videtur, nist, quia hominum velut prudentium & sapientium negotium fuit, populum in religionibus fallere. Ita, lib. vi, cap. x, L. Senecam loquentem introdu-CIE:

\*

cit: Omnem istam ignobilem Deorum turbam, quam longo avo longa superstitio congessit, sie adorabimus, ut meminerimus, cultum ejus magis ad morem, quam adrem, pertinere. Similia prodidit La-Chantius de Cicerone, lib. 11, cap. 111, qui, cum probe intelligeret, falsa esse, quæ homines adorarent, ait tamen, non effe illa vulgo disputanda, ne susceptas publice religiones disputatio talis extinguat. Plato etiam, cum quo folo tamen & ejus discipulis de vera religione disputandum elle, Augustinus air, lib. vin de Civ. Dei, cap. v, hypocrita fuit, qui, cum probe nosset, unum esse Deum, eamque notam epistolarum serio a se scriptarum faceret, si easa Deo, non Diis, auspicaretur, supplicio tamen Socratis, Præceptoris fui, deterrirus, id publice profiterinon audebat. Utinam autem hodie quoque nostris temporibus istæ Machiavellistarum artes non obtinerent! Cardinalis certe Cufanus, Epift. 11 & viz. ad Bohemos: Hoc te non moveat, inquit, quod diversis temporibus alius atque alius ritus sacrificiorum & etiam Sacramentorum, flante veritate, invenitur, scripturasque esse ad tempus adaptatas, & varie intelleclas, ita, ut uno tempore secundum currentem ritum universalem exponerentur, mutato ritu, iterum sententia mutaretur. Et iterum paullo post: Non mirum, si praxis Ecclesia uno tempore scripturam interpretatur uno modo, & alio tempore alio modo: namintellectus currit cum praxi, intellectus enim, qui cum praxi concurrit, est Spiritus vivisicans. Similiter & Melchior Canus, lib. xr Loc. cap.

FRANCKESEN

Des

que

Wet.

lum

egie

uræ

a vi-

epta

re-

ecu-

ex-

cet,

ur-

ulo-

um.

dad

reli-

nam

falli

v de

Var-

nodo

falfa

oco

elut

atur.

etit:

tur,

tium

. Ita,

du-

CIC:

cap. v, Sine ergo plebem probabilissimam opinionem, preservim, qua penicus insedit atque inveteravit, cum suis majoribus recinere. Et, cap. sequenti, agnoscit, multos fassis ac mendacibus scriptis mentes mortalium concitare voluisse ad Divorum cultum, itaque a Ludovico Vive, lib. v de trad. disciplin. prudenter ac graviter reprehensos, qui pietatis loco duxerint, mendacia pro religione singere. Egregiam vero Theologiam! ubi religio ad Remp. non hæcad illam, æstimatur, licetque Deos colere, quos placet. & Reip. expedire videtur, & rursus, si aliter obtineat, veteres dediscere, ac eorum loco novos quosdam & ascriptitios cudere, summa imis, sacra prophanis, omnes deniq; religiones ludos jocumq; habere.

87

01

B

P

21

di

78

el

36

P

XX. Quid? quod Ethnici idololatria & nequitia ita omnia obruerunt, ut, quod de Deo ac honestare vitæ supererat, ipsi ultro prorfuseverterint. Undetam foeda & turpia factu commilerunt, ut neminem, nisi Deum ipsum, vindicem & ultorem expectarent. Socrates cum magister morum & exemplar vitæ haberi ab omnibus vellet, lascivus & mulierosus fuit, iracundus porro adeo, ut, si quando effervesceret, conviciorum plaustra, nulla cujus quam reverentia, evomeret, ut Porphyrius testatur, apud Mornæum, cap. xxx111 de de Vera relig. Quem ipsum Laertius quoque inter alia ad cicutam damnatum scribit, quod contra fas & jus juvenes corrumperet. Ita Cimon, utut vir bonus, incestuosus tamen, & Aristides, vir justus, peculatus tamen & ambitus reus factus eft

est, & Catones, juventutis censores, sed adulter ille, hic quovis parricida nequior, fuit, ut idem Mornæus loquitur. Sed age, ex uno Diogene Laertio (quem multo severius vitas Philosophorum scripsisse, quam quosdam Christianos vitas fanctorum, Melchior Canus air, Lib. xi, cap. penult.) totum illorum cœtum, qui masculos approbaruntamores, ut Plut. de Educ. liberor. vocat, fingulorumque emblemata audiamus, eo quidem ordine, atque iis verbis, quibus Cornelius a Lapide, comment. in Epistolam Pauli ad Rom. 1, 26, usus est: Periander, Cratea, propria matre sua, abusus est. Socrates Alcibiadi in delitiis fuit. Theodorus ait, sapientem publice, absque pudore & suspicione, scortis congressurum. Phadon, captus ab bostibu, infami se questui addixit. Stilpo, preter uxorem, Micarete, pellice, utebatur. Menedemus notatur nimium familiaris fuiffe amafio Asclepiadis. Arisippus, lib. 4 de antiquis deliciis, ait, Platonem captum fuisse amore Stella, astrologi, & Dionis: Alii Phadrum addunt, alii etiam Alexim. Bion, Boryfthenites, Theodote & Phileta, fcortis, palam congrediebatur: item, duos adolescentes, Demetrium & Myrlaanum Leocharem, turpiter amavit. Unde & ab Aristone Chio corruptor juvenum dictus est. Idem adoptabat juvenes, ut eis abuteretur. Aristoteles Hermia concubinam amavit, eique sacrificavit. Demetrius Phalereus, que 360 statuis areis bonoratus est, a Cleone turpia est perpessus. Antisthenes dicebat, sapientem formusissimis quibusque mulieribus congressurum. Dio-I 4

em,

, a-

vode

en-

eliubi

ur,

ex-

n&

nis,

ere.

ne-

) ac

ver-

em

ster

bus

770

lau-

or-

ı de

III-

012-

ut-

des,

ctus

eft

## 136 QU.III, QUÆ ET QUALIS SIT COGN.

Diogenes dicebat, debere esse communes mulieres & filios. Zeno uxores communes in Rep. statuebat. Corysippus, in libro de Rep. congredi jubet matribus, sitiabus & filiis. Eudoxus fuit in de itiu Theomedonti, medico. Epicurus Leontiam & Themistiam, meretrices, & Pythoclem, formosum adolescentem, in deliciis habebat. Hæc ex Diogene Laertio Cornelius. Quid restat igitur, nisi, ut cum eodem nunc porro concludamus? Eant nunc Politici & Neutraliste nostri, Philosophos hose, ut piros probos, pradicent, eosque, ut sancios & beatos, canonizent, quos infanda Veneris mancipia

Asmodeus autoravit, orcoque addixit.

XXI. Etfi autem, ut diximus, valde imperfe-Eta notitia Dei naturalis sit, adeo quidem, ut cum Superiori illa ac revelata ne comparari quidem possit, & ad salutem æternam ac visionem Dei bestificani conlequendam non fufficiat, quo pauciora tamen ea funt, quæ de Deo naturaliter cognoscimus, co majori in pretio habere oporter, gratioraque longe esse debent, quam, si ea, quæ propenos funt, exacte cognoticere possemus: ώσπ ρτων έρωμένων μικρον μόριον κατιδέν ηδιόν έξίν, η πολλά έτερα και μιγάλα δι άκει-Beiag ineiv, ficut dilectarum puellarum exiguam partem videre jucundius est, quam alias multas & magnas accurate perluftraffe, ut Aristoteles ait, lib i de part an cap. v. Certe illam cognitionem vel prorfus fallam & mendacium effe, vel iis, que peculiariter a Deorevelara funt contrariari, non eft dicendum. Falfum enim ac mendacium non eft,

55 bar atribeanisticenaercum nunc e, ut beacipia erfecum dem Dei quo aliter porli ea, offe-TIDEN angiquam tas 5 s ait, mem s,qu2 non non eft,

est, quod ex principiis natura notis ac lumine naturæ reche & legitime deducitur, five id ab homine Ethnico, five Christiano, pio aut impio, fiat, veritas enim a reseu objecto, non a subje-Eto, dependet. Aque enim verum est, cum paganus aliquis, Socrates, Plato aut Ariftoteles, dicit, Deum esse, unum, justum, & veracem, quam, cum id afferit Lutherus, aut ahus quivis Christianus, ideo, quia, Deum talem esse, dicit, qualis revera est, unde vera est enunciatio propter ipfum objectum. Sicut & ista vera erant, quæ a puella de Paulo A postolo & comitibus dicebantur: Isti bomines servi sunt Dei altissimi, qui annunciant vobis viam falutis, Act. XVI, 17, utut a Diaboloac Pythone effent fuggesta. Unde Augustinus, Epist. xxviii, A quocunque verum dicieur, illo donante dicitur, qui est ipsa veritas. Et B. Lutherus Postilla Domest. Dom. van post Trinic. ABo es muglich were/ das der Teuffel felbft also predigtes wurde es nicht falsch noch erlogen fenn, wer daran gleubet, der wurde das haben, daß sie ihme verheissen. Quare non ideo aliquid verumant falsum est, quod hic aut ille ita statuit, fed quia ejus conceptus cum re ipfa congruit, aut ab eadem discrepat. Non propierea, quia nos putamus, te album effe, tu albus es, fed propterea, quod en albus es, nos, qui dicimus, verum dicimus, ut fcribit Aristoteles, lib. 1x Metaph, cap. x. Ita eriam, non, quia vir bonus & fidelis dicit, Deum etle iustum, ipsejustus est, sed quia ita est, ideo verum est, five bonus, five malus, Ethnicus aut ChriChristianus id dicat. Atque hinc Dei veritatem Apostolus vocat, Rom. 1,19, quod Deus ipse Ethnicis manifestarit, licet eam in fassitatem trans-

mutarint, & in injusticia decinuerint.

XXII Quanquam autem horum, & fimilium argumentorum, tanta vis ac efficacia fit, ut negari nullo colore possint, reperti tamen superiori seculo nonnulli fuerunt, qui affererent, paganos idolum tantum, poetarum Jovem, adulterum, puerorum ac puellarum raptorem, non verum Deum, agnovisse, imo hominem a natura nonnisi idololatricum conceptum de Deo formare posse; quibus tamen facile respondetur, si observetur, quæstiones illas, an, & qualis, a quæstione, quis? distinguendas esse, sæpe enim, an, & qualis res sit, notum est, dum quæltio, quis?adhuc ignoratur, ut, si quis regem videat, regem tamen esse, nesciat, sicut plerique Patres olim, AntiChristum venturum, & ingentia opera editurum, sciebant, quis tamen ille effer, ante revelationem nonæqueconstabat. Ita & Oedipus, se patrem habere, sciebat, eum tamen Lajum este, ignorabat. Eodem modo & gentes, verum aliquem Deum esse, sciebant, eumque colendum, & invocandum, etfi, quis ille effet, nescirent, idemque illis contigit, quod cæco, apud Johax, 36, feq. qui, cum filium Dei videret, nesciebattamen, hunc esle. Deinde, alia Dei cognitio est simplex, qua scitur, Deum esse, itemque sapientem, potentem, justi remuneratorem, & injustitiæ vindicem: Alia vero applicata ad certum subjectum. Etsi igitur

tur Ethnici quasdam, de vero Deo, notitias habuerint, illas tamen in mendacio & impietate detinuerunt, tribuentes, non vero, sed falso Numini, & poëtarum Jovi. Quod si autem, propter malam applicationem, ea, quæ vera sunt, falsa sieri possunt, jam nihil in tota rerum natura erit, quod non statim falsitatis reum peragetur, ut, si hoc principium, Deus est colendus, falsum sit, cum ab Ethnico applicatur Jovi, Marti, aut Mercurio, hoc est, cum cultus divinus creaturæ tribuitur, æque falsum & hoc suerit, ex nihilo nihil sit, cum & ex eodem ethnici omnium rerum, ex

nihilo, creationem impuguent.

XXIII. Sicut autem hoc certum est, ea, quæ ita naturaliter de Deo cognoscuntur, vera esfe, neque confundenda cum iis, quæ Poëtæ de Diis fuis fabulati funt, ita vicissim, nec id dubium habere debet, lumen illud naturæ, &, quæ ex eodem extructa est, naturalem Dei cognitionem veritati cœlesti, peculiariter a Deo revelatæ, aut hanc illi, per se non contrariari, verum enim vera consonat, & a falso statim discrepat, uti Aristoteles, lib. 1 Ethic. Nicom. cap. viii, docet. Ratio hæc est: tum, quod objectum utrobique non sit idem, tum, quod ex diversis principiis innotefcant, & diversum de diversis judicium sit ferendum. Quemadmodum enim unaquæque ars & disciplina peculiare suum objectum habet, quod in altera non docetur, sicut Ethica, quanta quanta etiam fit, non docet res mathematicas, nec mathefis moralia, neq; tamen una alteri adverfatur:

m

th:

1S-

ım

ari

e-

OS

m,

m

ni-

re

r-

1e,

alis

0-

Te,

ri-

m,

em

m

ra-

m

70-

il-

ul,

nc

ua

m,

A-

Ti-

ur

# 140 QU.III, QVÆ ET QUALIS SIT COGN.

Ita & ipfa Philofophia, seu notitia naturalis, utut Dei donum sit, & ab eodem æque, ac supernaturalis, profecta, peculiare tamen objectum haber, a mysteriis divinis distinctum, quæ non tantum naturaliter indagari non possunt, sed etiam, cum proponuntur, stulta & impossibilia videntur, nec magis tamen hæc sapientia naturalis supernaturali repugnat, quam Mathefis Ethicæ, aut hæc illi, cum longealiud fir, rem aliquam non affequi, vel non comprehendere, & aliudin iis, quæ non assequimur, reliquis evidenter contradicere. Non entia enim, nulla funt accidentia realia, & politiva. Unde error corum liquet, qui dicunt, duplicem esse veritatem: unam naturalem seu philosophicam; alteram supernaturalem & Theologicam, seu, quod idem est, non omnia in Philosophia vera, vera tamen esse in Theologia quod superiori seculo Fortunatus Crellius in Academia Heidelbergensi, teste Keckermanno, lib. vn System. Phys. p. 417, Hoffmannus, Schlichtingius, & eorum affeclæ publice magnis odis, majore vero contentione, ac fcandalo, afferuerunt, ac Philofophiam, non quidem in abulu, fed ulu vero, veriori ac veriffimo confideratam, Theologiæ ac disciplinæ supernaturali contrariari. Sane, qui hoc dicunt, ipli nec, quid Philosophia, nec, quis ejus usus sit, accurate unquam perspexerunt. Nam, quemadmodum naturalia ad res naturales cognoscendas principia, a Deo hominibus manifestata, & vera sunt; ita & ipfam Philosophiam, in sua sphæra, & circa Dro.

proprium objectum recte, & legitime ex veris principiis, deductam, divinæ manifestationi congruere necessium est. Quod si vero hæreticus aliquis, aut homo impius, & profanus, ad hærefin aut vitæ turpitudinem defendendam, inde quid depromat, id merus abulus est, & per le principium falfitatis, erroris, ac malitiæ effe non

potest.

utut

natu-

aber,

tum

cum

,nec

natu-

hæc

equi,

non

cere.

ia, &

cunt,

n leu

n &

mma

eolo-

ellius

man-

mus,

ma-

inda-

min

onfi-

curali

quid

cun-

n na-

cipia,

t; ita

circa DIO.

XXIV. Neque his adversantur, quæ B. Lutherus in thesibus suis, de dicto, verbum caro factum eft, Anno MD XXIX, die XI, Jan. Sorbonæ, Scholæ Parisiensi, oppositis disputat, T. n Lat. Witteb f. 413, ubi afferit, idem verum non esse in diversis professionibus, Theologia ac Philofophia, hoc pessime definivisse Sorbonam, eosque, qui contrarium docuerunt, impie damnasse. Verba Lutheri hæc sunt: 1, Etsi tenendum est. quod dicieur: Omne verum vero consonat, tamen idem won est verum in diversis Professionibus. 2, In Theologia verum est, Verbum essecarnem factum; in Philosophia simpliciter impossibile est, & absurdum. 3, Nec minus, imo magis, est disparata pradicatio, Deus est bomo, quam, si dicas, bomo est asinus. 4, Serbona, mater errorum, pessime definivit, idem esse verum in Philosophia, & Theologia. 5 Impieque damnavit eos, qui contrarium docuerunt. 6, Nam bac sententia abominabili docuit, captivare articulos fides sub judicium rationis bumana. 7, Hoc erat aliud nibil, quam cœlum & terram includere suo in centro, in grano milit, &, Cum contra Paulus doceat, captivandum effe omnem intellectum (band dubie

lo

hic Str

qu

ju

11

di

id

8

no

8C

hu

ni

po

pr

T

in

eff

ni

pl

ab

fur

du

far

201

781

& Philosophiam) in obsequium Christi. Nam 1, cum Lutherus hanc, propositionem, Idem est verum in Theologia, & Philosophia, reprehendit, non hoe vult, unum idemque objectum in una disciplina verum, in altera falsum esse, sed totam illam propositionem simpliciter negat: veluci, fi quis Pontificius affereret: Solus Pontifex Rom. est visibile caput Ecclesia, accederet vero Lutheranus aliquis, & contradiceret, non solus Pontifex Rom. est visibile caput Ecclesiæ, non hoc diceret, Pontificem Romanum esse quidem Ecclesiæ caput, at non solum, verum, præter hunc, aliud etiam caputalicubi reperiri: fed totam propolitionem, tanquam veritati minus consentaneam, rejiciendam dicit. Deinde vero, & 2, non sequitur, si idem non est verum in diversis Professionibus, ergo starim est falsum, cum hæc fibi immediate, & contradictiorie, non opponantur. Ita non fequitur, Christianus non est verus civis Turciæ, ergo est falsus. Item, Resp. Romana non est pura Monarchia, ergo est impura, Imago Cæfaris non est verus Cæfar, ergo falfus, hoc est, Cæsareæ dignitatis invasor, & tyrannus. 3, Hoc itaque dicit Lutherus, idem non effe verum in diversis Professionibus, tum, quando diversæ Professiones de eodem objecto nonajunt, quod exemplo fratim declarat. Hæc Propolitio, verbum caro factum est, fine dubio vera est in Theologia; in Philosophia vero nec vera, nec falfa est, quia in Philosophia prorsus de eadem non agirur. Philosophus enim, ut Phi-1010-

losophus, æque nescit hanc propositionem, quam Aristoteles, aut alius quivis e media gentilitate homo, superiori gratiæ lumine non instru-Etus: hie enim de iis, quæ naturaliter fiunt, & quæintra illas metas continentur, folummodo judicat, quæ autem extra eas funt, & ex fola Dei voluntate fiunt, ac peculiari revelatione nobis i motescunt, de iis, nec novit quicquam, nec judicat. Pelfime igitur omnino definivit Sorbona, idem esse verum in Theologia, & Philosophia, & nihil in Theologia verum esse, quod ratio non percipiat, ac dijudicet, hoc enim idem effet, ac captivare articulos fidei fub judicium rationis humanæ, cœlum terræ, & utrumque in grano milii, includere, uti Lutherus loquitur. Ubi enim non est idem ens, ibi nec eadem veritas este potest. 4, Tandem Lutherus ibi non dicit, eam propolitionem, verbum caro factum, quæ in Theologia vera est, in Philosophia esse falsam, fed abfurdam, & impossibilem. Multa autem abfurda rationi videntur, quæ non ideo falfa, imo, quo quid abfurdius, & magis impossibile, elt, eo magis sæpe verum esse solet. Potest enim fieri, ut aliquid potentia naturali, Philosophiæ cognita, impossibile sastu sit, quod tamen absolute falsum non est. Sic virginem parere, abfurdissimum est, non ideo tamen statim negandum. Quare mera calumnia est, quam adverfarii, cum ipsis Photinianis, B. viro & nobis omnibus impingunt: In magno & crasso errore versatur Franzius cum Luthero, qui credit, verum esse aliquid in Theologia, quod sit falsum 273

11-

in

fed

at:

TEI-

rec

on

1æ,

fle

m,

ri:

nı-

de

ım

m,

on

on

m.

eft

r-

&

em

mo

to

PC

10

ec

de

11-

0-

## 144 Q. III, QUÆ ET QUAL SIT COGN. ET C.

in Philosophia, boc est, rationi contrarium, ait Smalz. contra D. Franz. disp. v de Ministerio p. 165, & Goslavus contra Keckerm. Ad contraditionemillam, Deum esse unum, & non unum, adversaria non inveniet, quod respondeat, nisi ad Lutberanos transire, ao cuiu duas veritates, sibi contrarias, alteram scilicet Philosophicam, alteram vero Theo-

logicam, flatuere velit.

XXV. Et de his hactenus satis. Ut finem tandem faciamus, & totam nostram, de Cognitione Dei naturali, traclationem concludamus, constar, ita cognosci naturaliter posfe, nisi quis sponte oculos claudere, &, noctuarum instar, ad tenebras convertere, velit, & ab Ethnicis ipsis, ductu naturæ, deprehensum, esse aliquem Deum, vindicem peccatorum, & remuneratorem recle factorum, eumque colendum, ac venerandum, quæ noticia quidem ad æternam salutem non perducat, suos tamen fines, ac usus, habeat. Deo aterno ac immortali, qui hanc lucem mentibus nostris reliquit, & de essentia voluntateque sua, per filium suum longe clarius, & luculentius in verbo suo, nos informavit, gratias agimus, rogantes, ut, pro immensa illa paterna bonicate sua, radiis sapientiæ suæ porro quoque corda nostra illustrare, veritatem cœlestem edocere, erroresque, sane doctrinæ contrarios, evertere, ac tandem veram, ac falutarem sui cognitionem in nobis augere quo-

tidie magis ac magis, velit.

FINIS

