

## Franckesche Stiftungen zu Halle

# Abhandlungen über verschiedene Stellen der heiligen Schrifft

Krafft, Justus Christoph
Cassel, 1765

VD18 13199528

Sechste Abhandlung über Röm. IX. 6 - 23.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

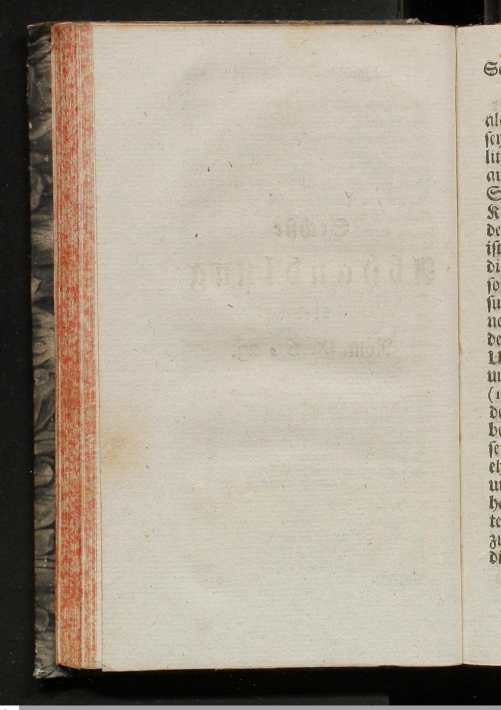
Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests an Inching in Inch

## Sedste Abhandlung

über

Môm. IX. 6 , 23.



Sechste Abh. über Rom. IX. 6:23. 109

23. 6. Ich sage solches nichte als ob Guttes Wort darum ans fen; denn es sind nicht alle Israe= liten, die von Frael sind; (7) ance nicht alle, die Abrahams Saamen find, find darum auch Kinder; sondern in Flage soll die der Saame aenenmetsenn. (8) Das ift, nicht find das GOttes Rinder, die nach dem Fleische Kinder sind, sondern die Kinder der Berheis funa werden für Saamen aereche net. (9) Denn diest ist ein Wort der Berbeissung, da er spricht: Um diese Zeit will ich kommen, und Sara foll einen Sohn baben. (10) Micht allein aber ists mit dem also; sondern auch, da Re= becca von dem einigen Flage, un= serem Bater schwanger ward, (11) ebe die Kinder gebohren waren, und weder autes noch boses gethan harten, auf daß der Borfats GOt= tes bestünde nach der Wahl, ward zu ihr gesagt, (12) nicht aus Verdienst der Wercke, sondern aus Gina=

Di

al

in

50

ei G

31

Do

Fi

gi

FC

ri

a

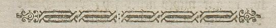
th

E

er

Anade des Berufers, also: Der Gröffeste foll dienfebar werden dem Rleinen. (13) Wie dann geschries ben stehet: Jacob habe ich gelie= bet, aber Giau habe ich gehasset. (14) Was wollen wir denn hie sagen? Ist denn GOtt ungerecht? Das sen ferne! (15) Denn er spricht zu Mose: Welchem ich gnadig bin, dem bin ich gnadig, und welches ich mich erbarme, des erbarme ich mich. (16) So liegt es nun nicht an jemands Wollen oder Laufen, sondern an GOttes Erbarmen. (17) Denn die Schrifft saat zu Obarao: Eben darum have ich dich erweckt, daß ich an dir meine Macht erzeige, auf daß mein Nahme verkündigt werde in allen Landen. (18) So erbarmet er sich nun, wessen er will, und ver= stocket, welchen er will. (19) So sagst du zu mir: Was schuldiget er denn uns! wer kan seinem Wil= Ien widerstehen? (20) Ja lieber Mensch, wer bist du denn, daß DU

du mit GOttrechten willt! Spricht auch ein Werckt zu seinem Meister, warum machst du mich also? (21) Hat nicht ein Töpfer Macht, aus einem Klumpen zu machen ein Gefäß zu Ehren, und das andere zu Unehren? (22) Derohalben, da GOtt wollte Jorn erzeigen und kund thun seine Macht, hat er mit grösser Gedult getragen, die Gestässe die da zugesrichtet sind zur Verdamnis (23) auf daß er kund thäte den Reichsthum seiner Herrlichkeit, an den Gefässen der Barmherhigkeit, die er bereitet hat zur Perrlichkeit.



J. I.

aulus hatte in dem vorhergehenden Theil dieses Briefs die Lehre sests gesetzt, daß man allem durch den Glauben an das Evangelium gezrecht, heilig und seelig werden könne. Run

I

( )

0

10

T

Nun will er weiter etwas portragen, bas mit Diefer Lehre verknupfft ift, und bas Den Juden febr unangenehm mufte gubo. Denn der Apostel rückt nicht ren fein. gleich damit bervor, was er eigentlich fagen wolle, lob er es schon durch den Wunfch: Sur feine Bruder von Chris fto verbannet zu feyn, 3. 3. einigers maffen und aleichsam von weitem it erkennen gibt) sondern er bezeuget zwors derft, daß das, was er noch ju sagen babe, feineswegs eine übele Gefinnung gegen die Ruden jum Grunde habe. 23. 1 : 5. Er raumet hierauf die vornehmften Ginwurffe aus dem Wege, Die et gegen das, was er vortragen wollte, von Den Guden vermuten fonte; und welche theils von ihrer Abstanunung, theils von ihren Wercken und vermeinten Berdienften bergenommen find. Er zeigt ihnen, wie es gar nichts neues fen, baß GOtt Nachkommen Abrahams verwerffe, und daß er die Erben von dem Geegen deffelben auf eine gant freie Urt, ohne eis nige Racksicht auf Wercke und Verdienfte, erwähle; 3.6 = 13. und wie er. da er gegenwärtig ein gleiches thur, fich gar feiner Ungerechtigfeit dadurch schuldig mache, und gar feine Vorwurffe darüber verdiene. 23. 14 : 23.

§. 2.

feni

Are

1110

DON

fehl

als

Oil

Ju

alt

bin

Der

Telzi Das

Sie

in aib

Tag

bet

ebe

ger

Mei

na

bes

rec

6. 2.

Welches mag also wohl der Sak fenn, worüber Paulus mit dem Juden Areitet? Wenn man aus dem Zusams menhang dieses Ravitels mit dem ganken porhergehenden Theil Diefes Briefe etwas fehlieffen fan, fo kan es kein anderer Gats als dieser fenn: daß nehmlich GOtt die Glaubige aus Leiden sowohl als aus Juden zu seinem Dolck erwehler und angenommen, die unglaubige Juden bingegen verworffen babe. Denn diefer Sat flieffet natürlicher Weife aus dem, mas der Apostel in dem vorhergehenden festge-Test hatte, daß nehmlich der Glaube an das Evangelium das einzige Mittel zur Seeligkeit fen. Man fan baran um fo viel weniger zweiffeln, da Paulus selbst in dem folgenden, wo er zu erkennen gibt, daß er nunmehr deutlich heraus fagen wolle, was er bifher im Sinne behalten habe, nichts anders fagt als gben diefes: Was wollen wir dann fas gen? (2.30.) Das wollen wir jas gen: Die Zeiden, die nicht haben nach der Gerechtigkeit gestanden, has ben dieselbe erlangt, nehmlich die Gerechtinkeit, die aus dem Glauben kome: Mrael aber, (2. 31.) da es dem

13

do

ht

as

en

61:

YE

1'=

rs

en

19

B.

115

29

m

he

ne

no

110

tt

de

ef=

ei:

ns

er.

ich

ul=

2.

dem Geseige der Gerecktigkeit, oder der Gerechtigkeit des Geseiges nachstunde, hat das Geseig der Gerechtigkeit, oder die rechte Art, gerecht zu werden, nicht erlangt. Es wird sich endlich auch in dem solgenden zeigen, daß uns die Einwürfe, die sich der Apostel macht, und die Antworten, die er darauf gibt, nicht im geringsten nötigen, an irgend eine andere Lehre und Controvers zu dens cken.

Pe

ho

Do

DI

ar al

50

SEE SE

n

37

a

00000

11

9

#### 5. 3.

Singegen nimt man an, ber Gaß, den Paulus gegen den Juden behauptet, fen diefer: Der Mensch konne zu seis ner Seeligkeit nicht das geringfte thun, Gott wirde den Glauben, in welchen er wolle, und er habe mit Recht den groften Theil der Juden in ihrem Unglauben konnen lies gen laffen; so siehet man gar nicht, wie der Apostel auf einmal auf diese Lehre fomt, wovon er doch im vorhergehenden nicht ein Wort hatte fahren laffen; benn wo hatte er wohl gesagt : daß WOtt den Glauben auf eine unwiderstehliche Weise wircke, daß er ihn schencke, wem er wolle! Noch weniger läßt sich begreiffen, 111

In was für einer Absicht Paulus diese Lehre gegen die Juden sollte behauptet haben, und was diese für Erbauung daraus haben schöpffen sollen!

#### S. 4.

Der Apostel handelt also zwar in dies fem Rap. eine Streitigkeit über die Inas Denwahl ab, aber eine Streitigfeit, Die zwischen Juden und Chriften, nicht aber zwischen Christen und Christen geführet wird. Was von dem Juden in diesem Rap, geleugnet, und von dem Alvostel gegen ihn behauptet wird, ift dieses; daß GOtt den glaubigen Leiden seelig machen, und den uns alaubigen Juden verdammen konne. Alle Christliche Partenen find hierinnen mit dem Apostel vollkommen einig, und niemand leugnet Diefes; folglich hatte man auch die Entscheidungen und Aussprüche des Apostels in dieser Sache, nicht in Die Streitigkeiten der Chriften über Die Gnade giehen follen; benn Diefe betreffen gant andere Fragen, wovon Paulus jest zu handlen gar keinen Unlag hatte, und deren Entscheidung man hier eben fo pergeblich als in dem Ausspruch Christi suchet: Wer glaubet, der wird sees 5) 2

der

den

iti

eni

ich ins

hto bto

eia

eno

afs 8

teta

fei=

ifte

ente

ibe Tu=

lies

wie

den

enn

den

Bei=

er fen,

111

lig werden, wer aber nicht glaubet, der wird verdamt werden; denn in der That wil Paulus in diesem Kapitel nichts mehr behaupten, als eben dieses, wie sich ben einer näheren und unpartenissichen Betrachtung desselben bald zeigen wird.

h

n

#### G. S:

2. 6 . 9. Sier hat Paulus den Ginmurf vor Mugen: Ob es nicht gegen Die Verheifs fungen Sottes ftreite, daß ber grofte Theil Des judischen Bolcks megen seines Unglaubens von ihm verworffen sen, da doch die Ruden der Saame Abrahams waren, dem GOtt so vielen Geegenver= heiffen habe! Der Apostel antwortet barauf: Den Geenen Abrahams erben nicht alle, Die dem Bleische nach von ihm abstammen, sondern nur die Rinder der Berheiffung. Ein folcher war Isaace er wurde durch Die Rrafft jener Verheif. fung gebohren, die Abraham burch den Glauben annahm: Um diese Zeit will ich wiederkommen, und Sara foll eis nen Sobn haben. Diefer, durch die Rrafft Der gottlichen Verheiffung, Dem Abraham gebohrne Cohn erbte allein Den Seegen, der feinem Saamen bers heif.

to

tel

30

nis

en

de

if

fte

68

Da

18

er:

eé

en m

er

ifo

en

ill

is

ie

m

in

£3

1/2

beiffen war; Esmael aber und feine übrige Kinder murden davon ausgefchloffen. Und nun fehet, ihr Juden, gegenwartig geschiehet eben das! Bir Chriften. wir mogen als Juden oder als Beiden gebohren fenn, wir werden durch die Berbeiffungen des Evangelii, Die wir burch den Gilauben annehmen, ju achten Rindern Des glaubigen Abrahams, wir find, wie Ifaac, Rinder der Berheiffung; ihr unglaubige Juden aber fend aus feis nem anderen Grunde feine Rinder, als weil ihr, wie Ismael und der Retura Rinder, dem Rleifche nach von ihm abflammet; fan es euch also befremben. wenn ich behaupte, daß wir allein den Seegen Abrahams ererben, ihr aber bas von ausgeschloffen fend! Dan vergleiche hiermit Die Lehre Pauli Rom. 4, 16 : 25.

#### 9. 6.

Die Worte V. 10, 28 evos, von einem V. 10:13 oder von dem einigen, sollen nach vies ser Ausseger Meinung dieses anzeigen: daß Esau und Jacob nicht nur eine Muts ter, sondern auch einen Vater gehabt hätten; allein wie unndtig ware eine sols che Erinnerung gewesen! Absurdum est, Hatch

schreibt Zaverkamp, den herr D. Seumann ben Diefer Stelle anführet. in tam casta conjuge, Rebecca, peregrinam opem cogitare. Undere alauben, der Avostel wolle mit Diesen Wor: ten zu erkennen geben, daß bende Rinder aus einem Bevschlaf waren erzeugt mor-Den; allein wie konte er feinem Lefer gumuten, ein folches Wort bingugudencken! Zudem, wenn eine Superfæcundation Statt findet, woher fonte Paulus mife fen, daß Racob und Cfau aus einem Benschlaf gezeugt senen? Eine besondere Offenbarung wird man doch wohl in Uns sehung Dieses Umstands nicht annehmen wollen! Der Zusaß aus einem Ebebett gefallt mir ebenfalls nicht, eines Theilse weil die Ellipsis diefes Worts gar ju hart, anderen Theils, weil die Sache felbst gar zu bekant mar, und ohnedem ein jeder daran dachte. Sch halte dafür, bak diese Worte aus dem vorbergebenben muffen erklart werden. Hier war Maac, mit Ausschlieffung feiner Bruber, als der einzige Saame, nehmlich als der einzige aeseegnete Saame Abras bams beschrieben worden; in ihm hatte sich also der Seegen Abrahams gleich= fam concentriret. Wurde nun Dieser Seegen durch die blosse Geburt fortges pflane pflanket, so hatte er nothwendig am allerersten auf bende Kinder Jsacs, als des einzigen Zestizers des ganken Sees gens, erben mussens und gleichwohl kam dersetbe nur auf den Jacob allein! Auf solche Weise zeigts sich, daß die Worte et evor, die ich aus V. 8. durch oneguaros erganke, nicht umsonft stehen, sondern zur Starcke des Beweises gehören, den Paulus führet.

Die Morters de movor sc. 1870 3. 10. Aber das nicht allein, geben zu erfennen, daß das folgende Exempel noch mehr beweise, als das vorhergehende, und so ift es auch. Un Maac und seinen Beudern fonte man feben, daß Gott ben der Austheilung feines Seegens nicht auf Die Geburt achte; allein Jacobs und Cfaus Exempel beweifet nicht nur eben das auf eine noch unwidersprechlichere Weise, indem bende auch von einer Mutter und so gar Zwillinge waren s sondern es zeigt auch noch überdas, daß Gott ben Der Wahl der Erben von Abrahams Seegen auf feine Wercke fiehet.

Paulus hat nehmlich hier einen neuen Einwurf vor Augen; ein Jude konte fagen:

te

1=

T

rs

n

11

re

12

17

tt

BR

u )e

111

re

ns

ar

rp.

18

a= te

h= cr

ns Ra

gen: Unfere Geburt ift es nicht allein. worauf wir die Gunft Sottes gegen unfer Polck grunden; wir bringen billig auch das in Anschlag, daß wir GOtt nach feinem Gefet gedienet, und in feis nem Dienste Des Tages Laft und Sike getragen haben. Golite uns nun GOtt permerfen, und Die Beiden, Die nichts von auten Wercken aufzuzeigen haben, zu feinem Bolcke annehmen? Wie ungereimt mare das! Baulus antwortet: Gilt fiebet ben ber Austheilung eines Geegens eben so wenig auf Wercke, (nehmlich auf verdienftliche Mercte, Ders gleichen die Guben zu haben fich rubmten) als auf Die Geburt. Dief erkennet man aus dem Rathschluß, den er der Rebecca in Unsehung der benden Rinder befant machte, die fie noch in ihrem Leis be trua; und den er ihr eben bestwagen fo frühzeitig bekant machte, damit man Defto deutlicher feben mogte, daß fich fein Rathichluß, in Bestimmung der Erben von Abrahams Geegen, auf eine gang freie Wabl, und nicht auf Wercke, fondern allein auf den Willen desjenis gen grunde, der diese Erben beruffes und ernennet.

9. 7

B

n

5. 70

Man mercke also wohl, das Vaulus Die Mabl Gottes und den freien Wile len Des Beruffers, nicht dem Glauben, fondern den Wercken derjenigen, welche gewählt werben, entgegen fete. Denn wenn auch schon GiOtt ben seiner Wahl auf den Glauben fabe, so bliebe es doch immer eine Wahl aus Gnaden, f. Rom. XI. 5. 6. weil der Glaube dem Menschen fein Berdienst und feine Würdigkeit aibt, um deren willen GOtt schuldig ware, ihm feine Wohlthaten mitzutheis Man hat also hier gar nicht die Entscheidung der Krage zu suchen, ob GiOtt den Menschen, wenn er ihn jum Erben Des Seegens Abrahams ermablet, als einen solchen betrachtet, ber den Glaus ben hat, oder als einen solchen, dem er ibn schencken muffe; benn Paulus redet bier gar nicht vom Glauben, sondern von Wercken, Die er anderwarts dem Glauben ausdrigelich entgegen fetets f. Rom. III. 27. 28. IV. r. aufferdem jo fieher man auch aus der Absicht des Apostels, daß man hier die Beantwortung diefer Frage nicht zu suchen habe; benn mas bat doch wohl diese Rrage mit derjenigen zu thun, worüber Paulus mit Dem Juden streitet, und welche bloß dars unen

in

ien

lia

ltt

ise

)tt

ts

ne

125

t:

es.

Ta

113

173

RE

er

eis

022

312

112

en

113

ep.

185

es

innen bestunde, ob GOtt ben unglaubis gen Juden, ohngeachtet feiner Wercke, verwerfen konne?

Fe id

De

fd fd

De

di

De

6. 8.

Allein, mogte man fagen, gefest auche es ware der nachste Zweck bes Upostels nicht gewesen, ju fagen, baf Gott ben feiner Wahl auch nicht auf den Glauben febe; so folget es doch aus dem, was er fagt. Denn Efaus und Tacobs Exempel beweiset eben so aut, daß & Ott nicht auf den Glauben, als daß er nicht auf Die Wercke siehet. Dierauf Dienet zur Untwort: Paulus redet nur, wie man aus feiner Absicht deutlich mercken fang von Berdiensten der Menschen, Die in der Wahl GOttes in Betrachtung kommen konnen, bergleichen die Juden fich aufchrieben; nicht aber von einer folchen Beschaffenheit Des Menschen, Die ihm fein Verdienst und feine Wurdigkeit gibt, dergleichen der Glaube ift. Will man aber damit nicht zufrieden fenn, will man darauf bestehen, das Exempel Jacobs und Cfaus beweise bendes, daß Gott ben seiner Wahl weder auf eine verdienstliche noch auf eine unverdienstliche Beschaffenheit sehe, indem ben Embryonen feine

hatte.

Leine von benden Statt finde, fo antworte bis ich, daß man das Gleichniß zu weit ausfe, behnet, und mehr aus ienem Gremvel schlieffet, als der Avostel Daraus will ge-Schoffen haben. Nehmlich mas dorten 63Ott ben Jacob und Cfau that, das pergleichet Paulus zwar allerdings mit die bem, mas er jest in Unsehung ber glauels bigen Beiden und der unglaubigen Ruen Allein zwischen den Werheis= den that. en fungen des Evangelii, und jenen, welche as der Rebecca gegeben wurden, befindet ms fich der groffe Unterscheid, daß jenes tht geiftliche Verheiffungen, Dieses aber irre luf Dische waren. Dun fan man irrdischer ur Verheiffungen auch ohne eigenen Glaus an ben, und durch den Glauben seiner Borg me fahren theilhafftig werden, so wurde in Mage Der geseegnete Sagmen Abrahams m: burch ben Glauben feines Baters, Racob ich Durch den Glauben feiner Mutter Der Die en Berheiffung in Unsehung feiner geschahes m denn daß sie dieselbe fest geglaubet haben bto Das zeigte fich in bem Betrug, ben fie an bernach spielte. Auf eben Die Beife gean noß auch mancher unglaubige Jude in bs bem irrdischen solche Wohlthaten, Die tt nicht wurden ju Theil geworden It= fenn. wenn er nicht den unglaubigen Abraje. bam ju feinem Stamm , Vater gehabt un

ne

hatte. Einem Tacob konte also ber irrdifche Seegen Abrahams, ohne Absicht auf seinen eigenen Glauben, ju Theif werben, ohne Daß man baraus Den Schluß machen fan, daß GOtt ben Menschen ohne Absicht auf den Glauben jum ewigen Leben ermable, weil niemand, als derieniae, welcher felbst alaus bet, deffelben theilhafttig werden fan.

9

11

101

fe F ei

fo

fi

111

00

111

DO

m

in

te

10

fi

n

be

Tt.

6. 9.

Bill man nun noch weiter einwenden. der Jude batte eben Diefes in Abficht auf Die Wercke behaupten, und fagen konnen: dem Racob sen gwar der irrdische Seegen ohne Absicht auf feine Wercke zugesprochen, und Esau ohne Absicht auf Geburt und Wercke davon ausgeschlossen worden, allein in Unfehung der Geeligfeit konne (3Ott nicht fo verfahren; fo antworte ich, daß der Apostel einen sols chen Einwurf von dem Juden nicht erwarten konte, weil Diefer alsdann gegen feine eigene Grundfaße wurde gesprochen Der Jude hielt fich um feiner haben. Geburt und Wercke willen eben so mohl gum irrbischen Gergen berechtiget, als er das ewige Leben aus diefem Grunde erwartete: das Evempel Jacobs und Cfaus war ihm allemal niwieder.

G. Ie.

Paulus hatte biffer gezeigt, baf GOttB. 14. degenwartig nichts neues thue, da er Die Beiden zu feinem Botet annehme, ob fie gleich keine IB refe aufzuzeigen haben, und hingegen Die Ruden verwerfe, ohne auf ihre Geburt und auf ihre Wercke gu feben; aus Maace und Macobs Exempel konte man schen, daß dieses nichts Une erbortes fen. Der Upoftel aber macht fich einen neuen Gimmurf, ob Gott auf folde Urt nicht unwerecht handele? Freis lich, wenn man das Berfahren (9Ottes mit Christlichen Alugen betrachtet, so fins Det man nichts ungerechtes Darinnen, und man verwundert sich wohl darüber daß sich der Apostel einen solchen Eins wurf gemacht babe; allein man sete sich in Die Stelle eines Juden, und betrach: te nach feiner Denckungs Urt die Sache, fo wird man Die Starcte Diefes Einwurfs fühlen, und sich gar nicht daruber vers wunderen, daß ihn Paulus anführer und beantwortet.

## §. II.

Die Antwort nehmlich nimt ber Apos V. 15,1 Nel aus 2 Mos. 33, 19. her. SOtt wollte

YYS

cht

119

en

en

100

1112

1172

ufun

he

fe

uf

en

Q=

10

ils r:

en

er

er

re

00

wollte dem Mofes auf feine Sitte eine groffe Gnade erweisen, er faat ihm aber zu aleicher Zeit: Wem ich anadia bin, dem bin ich anadia u. f. w. Das ift. wenn ich einem Menschen Wohlthaten erzeige, so muß der Mensch niemals den Grund davon in feinen Berbienften ober in einer vorzualichen Wurdigkeit, sons dern einkig und allein in meiner Gnade Dieg fagte GOtt zu Mofe, feinem treuen Rnechte, und zwar zu eis ner Zeit, da sich das gante Ifrael durch Albaotteren auf das grobste verstündiget, Moses so nahe ber einkige war, der sich von dieser Sunde rein ere halten hatte. War nun jemals ein Mensch einer gottlichen Wohlthat wurdia, so war es gewiß Moses, zumalen in diesen Umftanden; nach der Dens chungs-Alrt der Juden hatte man barum auch billig erwartet, daß ihm GOtt ben Diefer Gelegenheit ein Compliment aes macht, und seine Frommigkeit als die Ursach angeführt hätte, warum er ihn feine Berrlichkeit wolle feben laffen. 211= lein es geschahe gerade das Gegentheil, eben ben Diefer Gelegenheit sprach &Ott zu ihm: Wem ich anadia bin 2c. und gab ihm damit ju erfennen, daß er auch ihm diese Quade ohne alle Absicht auf Ber.

6

11

Berdienst und Würdigkeit wiederfahren liesse. Seißt das also, GOtt zu einem ungerechten GOtt machen, wenn man ihm das zuschreibet, was er selbst von sich gesagt hat? Oder konten es die Juden Paulo übel nehmen, wenn er ihnen eben das absprach, was GOtt dem Mosses selbst abgesprochen hatte! Diesen Schlut macht der Apostel selbst in dem folgenden Vers.

#### §. 12:

So lieut es nun nicht an jemands I. 16: Wollen oder Laufen, sondern an Gottes Erbatmen. Diese Worte lauten anfanglich sehr hart, inzwischen muffen auch diejenige, welche eine unbe-Dinate Gnadenwahl behaupten, gesteben, daß sie mit einer gewissen Ginschränckung muffen verstanden werden. Denn wenn ein Mensch auf dem rechten Wege, Den uns das Evangelium anweiset, mit große fem Gifer, mit Ehranen und Riehen GDt= tes Gnade suchet, so wird gank gewiß der strengste Vertheidiger der Pradestis nation auf einen folchen Rall die Worte des Apostels nicht anwenden; sondern vielmehr fagen, daß dieses Wollen und Laufen eine Wirckung der Gnade fen, Die

ine

her

in

ift,

teri

den

ber

one

abe

ofep eis

rch)

ige

ere

ein

ins

len

e113

uin

ben

aes

Die

ihn

211=

eilo

Itt

ind

uch

auf

ers

Die ihr Werck nicht unvollendet laffen werbe. Man ist also durchgebends dars innen einia. daß bier nur von einer aes wiffen Ure des Wollens und Laufens Die Mede fen. Rragt man nun, was Diefes für ein Wollen und Laufen sen, so ers bellet Dieses nicht nur aus dem Smeck der gangen Vorstellung, als welcher gegen Die Wercke und vermeinten Verdienste der Ruden gerichtet ift, sondern der Apo: stel felbst erklaret es auch, wenn er in dem folgenden von den Juden fagt: daß sie dem Gesetz der Gerechtigkeit nachs stunden, und die Gerechtigkeit als aus den Merchen des Gefenes fuche tens 3. 31. 32. daß fie um GOtt mit Unverstand eiferten, und ihre eigene Gerechtigkeit aufzurichten trachteten. Rap. X. 23. Wenn es also heißt: Lo liegt nicht an jemands Wollen oder Laufen, sondern an Gottes Erbars men , so will Paulus damit nichts ans ders fagen, als, daß es vergebens fey, die Seelinkeit als eine Belohnung durch Wercke verdienen zu wollen, fie muffe als eine bloffe Gnade, als ein bloffes Erbarmen in Demuth qesuche werden; und ist dieses nicht volls kommen eben das, was der Apostel im dritten Rapitel, und in seinem gangen bibbe:

bifherigen Vortrag mit anderen Worten gelehret hatte: Wir werden ohne Derdienst gerecht aus seiner Gnade; Wir halten dafür, daß der Mensch terecht werde, ohne des Gesetzes Werck, durch den Glauben! Rein Wunder alfo, daß die Ruden, welche Die Gerechtigkeit vor GOtt nicht auf bem rechten Wege, sondern durch ihre ver-Dienstliche Wercke suchten, berfelben nicht theilhaftig wurden; ihnen geschah kein Unrecht, daß fie GOtt, aller vermeinten Berdienste ohnaeachtet, verwarf, sie konten von sich selbst aus Dose wiffen, baf GOtt auf gar feine Berdienfte ben ben Menschen siehet. Gedoch damit ift der Apostel noch nicht zufrieden, daß er bewiesen hatte, GOtt habe Die Ruden mit Recht verwerfen konnen, er will auch beweisen, er habe sie mit Recht verfto= chen konnen, dief thut er in den beiden folgenden Berfen.

### §. 13.

Die Stelle 2 Mos. 9, 16. die hier B. 17.184 Paulus anführet, ist in dem Hebraischen etwas zwendeutig. Man kan überseigen: Darum habe ich dich aufgestelle, oder auftretten lassen, (constitui te:) es kan

en

113

ges

nie

fes

ers

390

en

ne

0:

ni

Te

力言

Is

bs

ic

18

n.

40

er

re

no Vo

IS III

13

24

Us

111

217

2:

fan aber auch heiffen? Darum habe ich dich fteben laffen, oder erhalten. Mofes fcheinet mit Kleiß einen folden fornigien Quedruck zu gebrauchen, um beides zu fagen: Eben darum babe ich einen folchen unglaubigen und halbstarrigen Bofewicht. als du bist, auf dem Schauplas Diefer Begebenheiten auftretten, und dich deine abscheuliche Rolle so lange svielen laffen, weil ich dadurch Gelegenheit bekommen habe, meine Macht zu zeigen, und metnen Nahmen in allen ganden zu verherr: lichen. Die 70 Dollmetscher haben auf die lettere Bedeutung des Worts מפרתיך aefeben, indem fie überfeken! evener Ture diernen 9115. Paulus gehet von ihnen ab, und fiehet mehr auf die erfte Dedeutung, er übersett: Bis auto Tura EZNESIDO DE

Aus dem folgenden Vers siehet man, daß Paulus diese Stelle Mosis in der Albsicht anführet, um zu beweisen, daß Gott das Recht habe, die unglaubige Juden zu verstocken. Zum Verstand dieser Verse muß also vor allen Dingen ausgemacht werden, was Paulus hier durch die Verstockung verstehe, in so serve sie Gott zugeschrieben wird.

§. 14.

V. 148

Ueberhaupt ist man mehrentheils darinnen einig, baß GOtt ben der Boffheis und Berhartung des Sunders weder une mittelbar auf fein Bert wirde, noch auch De Telben mit der Absicht in Versur thungen kommen laffe, daß er badurch gur Gunde verführt, oder in feiner Bogs heit gestärckt werden folle. Sac. I. 19. In Unsehung der Sunde selbft, thut GOtt weiter nichts, als daß er sie zur Indessen siehet man doch auch Tant. leicht ein, daß eine bloffe Zulaffung der Sunde feine Berfockung genennt werden konne. Wie komt es also, daß die heis lige Schrifft Gott eine Verstockung des Sunders zuschreibet ? Diefes zu erflaten, muß man bemerchen, daß man in Spras ichen viele Ausdrücke hat, die nicht so sehr anzeigen, mas eine Sache ift, als mas fie zu fein scheinet. Diejenige g. E. wels che den Umlauf der Erde um die Sonne behaupten, reden dennoch mit dem Uds bel, und sagen eben so wohl als dieser: Die Sonne gebet auf; und gehet unters ja, wenn gleich die gange Welt philos sophirte, und das Copernicanische Si= stem annähme, so wurde man dennoch Diese Art zu reben benbehalten, weilman 117

ich

fes

318

ht.

fer

ine

ens

eri

et:

rr:

uf

cts

111 3

on

TO

in,

ab

98

ics

en

ier ere

4.

De

90

HI

DO

0

al

a

in Worten feine philosophische Genauiae feit suchet, sondern damit zufrieden ift, wenn Dieselbe Die Sachen so ausdrucken, wie sie und dem aufferen Unfeben nach porkommen. Auf gleiche Weise fagt die beilige Schrifft von GOtt: Daß er Ber-Ben und Mieren prufe, daß er gurne, Mache ausübe, daß er verfohnet werde, daß ihn feine Sandlungen ober feine Drobungen gereuen u. f. w. Chen Diefe Beschaffenheit hat ce nun auch mit Der Redenkart verstocken, wenn sie von GOtt gebrauchet wird. Eigentlich gures den verstocket Gott niemand, es wird aber doch von ihm gesagt, nehmlich, wenn es fo scheinet, wenn es das Unsehen hat, als ob er den Sunder verstockt habe. Dieß geschiehet vornehmlich in zweien Sallen:

#### §. 15.

Erstlich, wenn GOtt aus weisen und heiligen Absichten etwas thut, davon der Sunder Anlaß nimt, sich zu verharten und zu verstocken. Dieß geschahe ben dem Pharao, den die Betrügereien der Zauberer, die ihnen nicht von ohngefahr so gut von statten gingen, die Lufft, die GOtt diesen König zwischen den verschiesdene

benen Plagen schöpffen lief, bas alles aab ihm Unlaft, fich in feinem Unglauben und in feiner Boffbeit zu verharten. Gben Das geschahe ben den Juden; denn daß Gott feinen Sohn in niedriger Geffalt auf Erden erscheinen, und endlich gar am Rreuse fferben lief, bas machte Deit Guden bas Evangelium zum Mergerniß, das war vornehmlich schuld daran, daß fie JEfum verwarffen. Weil alfo & Ott ben dem Pharao sowohl als ben den Studen verschiedenes that und geschehen ließ, wovon dieselbe Unlag nahmen, sich ju verharten, fo hatte es bas Unfehen, als ob GOtt ihren Unglauben und ihre Berhartung verurfacht hatte; in Diefer Absicht konte man also sagen, daß er den Pharao und die Juden verstockt habe.

Allein ob gleich die Redensart in dies fem Berftande gebraucht werben fan. und auch in der heiligen Schrifft fo gebrauchet wird, fo fan doch diefer Bers ftand hier nicht wohl Plat finden. Denn 1) so siehet man gar nicht, in was für einer Absicht der Apostel in diesem Berftand die Berftockung ber Juden follte behauptet haben; wogu Diente hier Diefe Wahrheit, und wie fomt Paulus dars auf! 2) Wenn darinnen allein die Were Stockung 9 3

fte

no

ch

lie

120

190

ne

efe

res

on

29

td

Tio

fe=

cft

in

on

ITS

en

rec

hr

oie

ies

eva

stockung des Sünders bestehet, wars um berufft er sich nicht auf eine von den Stellen Moss, wo ausdrücklich gesagt wird, das Gott das Zerz des Phaz rao verstocket habe? Warum berufft er sich auf z Mos. 9, 16., welche Stelle sich doch zu diesem Vegriff von der Versstockung, welchen die meisten Ausleger annehmen, gar nicht schicket, indem darzinnen gar nicht gesagt wird, das Gott die Verstockung des Pharao verantasset, sondern daß er sie zu seinen Absichten gebraucht habe! 3) Paulus selbst gibt uns V. 23. einen Winck, daß er eine andere Verstockung vor Augen habe.

#### 6. 16.

Rehmlich die andere Art der Verstosstung bestehet darinnen, wenn GOtt den Unglauben und die Verhärtung eines Sunders mit gewissen Absichten zuläßt, und sie zu Erreichung dieser Absichten gesbrauchet. Denn indem man siehet, wie die Verstockung des Sunders dazu dies nen muß, GOtt zu verherrlichen, und seine grosse Absichten auf die vortressichste Weise zu beförderen; so scheinet es fast, als ob GOtt selbst den Sunder verstosstet habe, weil ordentlicher Weise die

Mittel von eben demienigen berkommen. ber fie gebraucher, und feine Abfichten Das durch befordert. Dekwegen fagt alfo ber Sebraer: GOtt babe ben Gunder verstockt. In Diesem Verstande schreibt Die beilige Schrifft GiOtt verschiedene Sunden ju; David fant bort: Gore habe es dem Simei gebeiffen, daß er ibm fluchen solle, denn er erfante mobl, baß Gott Diefes in der Absicht geschehen lieffe, um ihn wegen feiner Gunden gu suchtigen. Go heißt es auch 2 Gam. 24. Gott babe den David gereint, das Volek zählen zu lassen, weil es Si Stt nicht ohne Absichten geschehen ließe daft er diese Thorheit beging. Go vers stockte nun auch GOtt den Pharao, indem er es nicht ohne Absichten geschehen ließ, daß sich derselbe in seinem Unglaus ben bei hartete. Was Dieses für Absichs ten gewesen find, gibt die Stelle 2 Dof. 9, 16. Deutlich genug zu erkennen, deren Anführung zugleich zu einem augenscheinlichen Beweiß dienet, daß Paulus in Diesem tekteren Verstande von der Verstos chung, und insbesondere von der Verfto. chung der Juden redet. Rehmlich Gi Ott verfoctte die fuden auch in foferne, daß er ihren Unglauben in der Absicht und aus der Urfa= che zuließ, weil derfelbe dazu diente, das Evan.

12 65 0

.

r.

14

14

18.

B

)

Evangesium oder seine Barmherkigkeit gegen die Menschen in Thu Christo, in allen Landen zu verkündigen, und solschergestalt den Glauben und die Bekehrung der Heiden zu beförderen. Dieß lehret der Apostel selbst V. 23, und noch deutlicher in dem Alten Kapitel; hier heißt es ausdrücklich: Durch den Sall der Judenist den Seiden Zeil wieders fahren, der Juden Sall und Verlust ist der Zeiden Reichthum, ihr Verslust ist die Verschnung der Welt, die Juden sind abgebrochen, damit die Seiden eingepfropsst würden.

#### S. 17.

Ven diesem letteren Begriff von der Berstockung, den wir hier annehmen, läßt sich auch erklären, warum hier Pauslus von der Verstockung der Juden redet. Rehmlich es war den Juden anstößig, wenn Paulus lehrte, daß Gott den grösten Theil ihres Volcks um seines Unglaubens willen verworffen habe, aber noch anstößiger war es ihnen, wenn er so gar behauptete: Gott habe die Jusden gewissermassen zum Verschnopffer für die Beiden gemacht, indem ihr Unglaube zur Verufung und zur Seeligkeit

ber Beiden habe dienen muffen. Die Siu: -ben unterlieffen barum auch nicht, ben Apostel ben aller Gelegenheit über Diese Lebre anzugapffen, und allerlen ungereimte Rolgen barque herzuleiten. Dan febe eine folche Jubifche Folgerung Rom. 3, Paulus ergreifet alfo die gegens 5.7. wartige Belegenheit, (Da boch von den Rechten Gottes in Unsehung ber Ruben Die Rede war) sich dieser Lehre wegen zu vertheidigen. Es ist mahr, will er fagen, ich behaupte nicht nur, daß Gott die unglaubigen Juden verworffen, sondern auch, daß er ihren Unglauben gum Beften der Beiden, und gur Verherrlichung feiner Barmberkigkeit an vielen anderen Bolckern dienen laffe. Allein behaupte ich wohl damit etwas neues? Ift &Ott nicht von je ber mit den Unglaubigen also umgegangen, daß er ihren Unglauben Dazu gebraucht bat, seinen Nahmen in allen Landen ju verherrlichen? Sagt nicht Die Schrifft Diefes ausdrücklich von dem Pharao! Warum follten wir also nicht behaupten, daß GOte ben Unglauben der Ruden, der eben so boghafft, eben so bartnackig ift, in gleicher Wosicht juges laffen, und gleichen Gebrauch bavon gemacht habe!

JI

S. 18.

6. 18.

6

Í

(

n

n

@

5

er

fi

11

ei

et

86

11

fe

-fi

fd

ir ir

M

DI

Te.

23. 18.

So erbarmet er fich nun, weffen er will, und verstockt, welchen er will. Aus diefem Schluß, welchen Paulus aus ben vorhergehenden 3. Verfen macht. fiehet man, daß es ungereimt fen, wenn man leugnen will, daß er ein Decretum absolutum, oder einen unbedingten Rathschluß lehre, denn eben in diesem 18 3. stehet es so deutlich als es moglich ift; und wenn man fagen foll, was man burch ein absolutum Decretum verstebe, fo fan man sonder Zweifel eben Diese Worte Vauli als eine Erklarung bavon brauchen. Allein was für ein absolutum Decretum ift es, welches Paulus hier behauptet? Das ift eine andere Frage, ben welcher wohl zu bemercken ift, was Awar ein jeder weiß, aber von vielen, wie es scheinet, nicht bedacht wird, daß nehmlich hier der Apostel nicht gegen Pes lagianer, Urminianer, oder gegen die Rreunde der allgemeinen Gnade, sondern aegen Die Juden streitet. Und was behaupteten Diefe? Dehmlich das behauptes ten sie, GOtt konne sie, ob sie gleich an das Evangelium nicht glaubten, den= noch wegen ihrer Verdienste und guten Wercke unmöglich verwerffen, und von BUE

ber Geeliakeit ausschlieffen. Dagegen behauptet nun Paulus, Die Mercke bate ren gar keinen Ginfluß in ben Millen GOttes, aus ben Wercken laffe fich gar nicht erflaren, warum Gott ben einen Menschen ermable und ben anderen pers werffe, in Dieser Absicht muffe man viels mehr fagen : GOtt erbarme fich, weffen er wolle. Eben so habe auch Gott die Macht, mit dem einen unglaubigen Guns ber so umzugehen, als mit dem anderen, er konne ben Unglauben bes Juben eben fo jum Bortheil anderer, und ju feiner Werherrlichung gebrauchen, als er ehes mals ben Unglauben und die Berhartung eines Pharao basu babe Dienen laffen. er verstocke, welchen er wolle. Goll: ten wohl nicht alle Christliche Partenen mit diesem absoluto Decreto sufrieden fenn? Wer wird etwas bagegen ju fas gen haben , daß Paulus die stolken Suben bemutiget, und ihnen zeiget, baß GDtt eben Die Rechte über fie habe, Die -fie ihm felbst über alle andere Wolcker zus schreiben! Oder mer fan etwas bartes in den Worten finden, Gott erbarmes sich ze. und verstocket, welchen er will, wenn man nur bemercket, baff durch diese hochste Freiheit Gottes in feinem Erbarmen, kein einziger Mensch non

von seiner Gnade ausgeschlossen werde, sondern nur allein das Verdienst der Wercke, und daß sich auf der andern Seite die Freiheit GOttes im Verstoschen, nicht auf alle Menschen, auf alle Sünder überhaupt, sondern bloß auf muthwillig- und harrnackig unglaubige Sünder beziehe, dergleichen Pharao und die unglaubige Juden waren.

tl

n

fi

fe

5

11

a

defi

ir

( OCO

6. 19.

Der Schluf Dauli 3. 18. fonte ben D. 19. Juden zu einem neuen Ginmurf Gelegen. heit geben, welches zugleich der lette ift, den der Apostel anführet und beantwortet. So saast du zu mir, was schuldinet er uns dann? wer tan feinem Mil-Ien widersteben? Der Berstand bavon ift Diefer: Wenn GOtt ben Der Mustheilung feiner Wohlthaten gar nicht darauf achten will, daß ich nach seinem Gesets gelebt, daß ich so viele aute Wercke gethan, so viel gefastet, so viele Zehnden und Almosen gegeben, und in seinem Dienste mich abgearbeitet und meine Rrafte verzehret habe; wenn er mir aus bloffem Willführ einen nichtswürdigen Beiden vorziehen will, der es sich einfallen laft, den Glauben der Christen anzunehmen;

men; fo bin ich bann auch an meiner Mers damnif nicht schuld, ich habe alles aes than, was ich gefont habe, und das Ge fet so sorafaltia beobachtet, als es mir moglich gewesen; wie kan also Gott über mich gurnen? was für Recht bat er, fich über mich zu beklagen? wer fan denn feinem Willen widerstehen? ich kan ihm Die Seeliafeit nicht abzwingen! will er Diefelbe ohne alle Rucksicht auf Verdienste austheilen, wohlan, so mag er es thun, ich muß es mir gefallen laffen! aber man verschone mich wenigstens als= Dann mit Normurfen; was kan ich dagu. Daß GiDit nach euerer Lehre, ihr Chris ften, ein fo ungerechter GOtt ift!

### ĝ. 20.

Dieser Einwurf siehet einem Juden so ahnlich, daß es sehr wahrscheinlich ist, daß Paulus denselben den Juden aus dem Munde genommen hat. Es ist wahr, in den Augen eines Christen heißt er nichts, allein in den Augen eines Juden hatte er seine Stärcke. Denn wenn von der Seeligkeit die Nede war, so war der Jude von Kindesbeinen an gewöhnt, an Wercke zu dencken, durch welche er dieselbe verdienen musse; hingegen der Begriff vom

le

Len

211

er

feir

Der

feir

mi

eir

jer

bes

Rei

an

D.

RI

ter

(3)

10

m

301

ner

23

du

Da

vom Glauben, wodurch man die Sees ligkeit als eine lautere Gnade und als ein freies Geschenck aus der Hand Wortes annimt, dieser Begriff paste gar nicht in seinen Ropf, welcher zu einer ganz ansderen Denckungsart über diesen Artickel gewöhnt war. Wo von Erlangung der Seeligkeit die Rede war, da waren seine Gedancken immer nur auf Wertke geheftet, der Glaube kam hierben in gar keis hen Anschlag, in keine Vetrachtung.

6. 21:

Diejenige, welche bem Ginwurf bes Ruben den Verstand geben: Wie kan sich GOtt über unferen Unglauben beklagen, oder uns darüber verdammen, dehn der Glaube komt ja allein von ihm her, wit Menschen können uns denselben nicht gee ben; und also ist es atich unrecht; wenn uns Gott über ben Mangel deffelben ftraffen will! Die den Suden, sage ich, Diesen Ginwurf machen laffen, laffen ibn etwas fagen , Das fich in feinen Dund gar nicht schiefet. Denn wie feltsam laßt es doch, wenn sich ein unglaubiger Jude gar keine Krafte jutrauen will, an das Evangelium zu glauben, da er doch aus eigenen Kraften Das gange Gefet zu erfülle leri

ANGKES

sen gebencket! So demutig durfte der Apostel den Juden nicht vorstellen, wenn er nicht, wie es schlechten Schriftstellern wohl zu begegnen pflegt, den Character seines Gegners-gang vergessen und aus den Augen lassen wollte.

§. 221

Der Apostel antwortet bem Tuden auf B,20129; seinen trokigen Einwurf: Ja lieber Mensch, wer bist du dann, daß du mit GOtt rechten willft! Spricht auch ein Werck zu feinem Meifter 2c. Diejenige, wilche die unbedingte Binadenwahl in diesem Rapitel gefunden zu haben glauben, vermeinen in dieser Antwort Dauli keinen geringen Grund fur ihre Meinung angutreffen. Denn, fagen fie, glaubte Daulus, daß die Ruden aus eigenen Rraften an das Evangelium glauben kons ten, eder, daß fie wenigstens alle die notige Gnade von GOtt dazu empfangen batten, so ware ja eben dieses die natürlichite Unt wort auf den Einwurf des Juden 2. 19. gewesens Paulus hatte ihm sagen kon. nen: Allerdings bist du Jude an Deiner Berdamnif schuld, benn warum glaubst du nicht an das Evangelium? Allein eben darque, daß Paulus diese Untwort dem Juden

in

13

of

HS

eter

ne

给

it

IR

n

17

i

ĝŧ

e

18

Studen nicht aibt, eben baraus, faat man, ift leicht zu mercken, daß er fie bier, wo von den ewigen Rathschluffen GiOte tes die Rede ift, mit gurem Gewissen nicht hat geben konnen, weil er überzeugt gewesen ift, daß der Glaube lediglich von Sott herkomme, und der Mensch nichts Daben thun konne.

Allein follte sich wohl keine andere Urs fach angeben laffen, warum ber Ilvoffel Diese Untwort, Die ben dem ersten Unblick Die natürlichste zu senn scheinet, nicht ges geben bat? Man bedencke nur, welches eigentlich ber Ginwurf des Guden 3. 19. gewesen ist. Der Tude nehmlich, und amar, welches wohl zu bemercken ift, det unglaubige Jude, machte den Schluß: Wenn mich Ott verwirft und verdams met, da ich doch alles gethan habe, was ich thun fonte, und das Gefen mit aller moglichen Gorafalt beobachtet habe, fo bin ich nicht, fondern Gott ift an meiner Berdamnifichuld. Gefent nun, Der Upo-Rel batte bem Guden hierauf antworten mollen : Dein, GOtt ift nicht an beiner Berdamnif fchuld, sondern du bift felbft schuld daran, denn warum hast du nicht an das Evangelium glauben wollen; mur-De Diefes, fage ich, nicht in der That eie 0

11 no

II

ne elende und abaeschmackte Untwort aes wesen senn! denn darüber mar ja eben Die Brage, ob Gillet einen folchen verdienfts vollen Unglaubigen, wofür sich der Jude ausgab, mit Recht verwerffen und perdammen konne! Der Jude trost immer auf feine Berdienste, und bringt feis nen Unglauben in gar keinen Unschlags wenn nun Daulus auf die vermeinten Berdienste nichts antwortete, sondern immer nur ben Glauben in dem Munde führte, was ware das nicht für eine elens De Urt zu disputiren ! Auf folche Beife widerfpräche zwar Paulus dem Juden, aber er widerlegte ihn nicht. Allein Paus lus verstund die Runft zu disputiren befe fer; und eben bekwegen, weil der Sak, den er in dem ganken Abichnitt 3.6: 23. widerlegen will, diefer ift: GOtt konne den unglaubigen Juden, wegen feiner Geburt und vielen Berdienfte, nicht ver-Dammen, eben Defwegen, fage ich , ge-Dencket er in Diesem gangen Abschnitt Des Glaubens mit feinem einzigen Worte, sondern ift nur einzig und allein damit bee schäftiget, die Geburt und vornehmlich Die Verdienste der Juden aus dem Wes ge ju raumen; benn das war die Schwies rigkeit, welche gehoben werden muste.

Record Stude telling

Der

iat

120

Its

en

igt

on

ts

145

ALL

ice

nes

res

9.

nd

der

B:

me

as

ler

10

ner

000

ten

ner

61

cht

ill's

eis

ne

Der Upostel gibt also auch mit Recht dem Juden auf seinen Einwurf V. 19. eine andere Antwort; er zeiget nehmlich dem Juden, 1) daß es ihm gar nicht zukomme, GOtt auf eine solche Weise gleichsam zur Nede zu seinen solche auf diesen stolken Eine wurf des Juden einlassen wolle, es ihm gar nicht au Gründen sehle, denselben zu beantworten, V. 22.23.

111

3

ni

311

iù

Da

(33

fch

Der

Fein un

ren

Die

ma

e3 1

Th

ma

ehr

ein

5

Dief

brat

stop

Hen

ber

§. 23.

Daulus fest in Diefen benben Berfen 23. 20. 21. das voraus, was er in den dren ersten Rapiteln Diefes Briefs bewiefen hatte, daß nehmlich bende, Juden und Beiden, unter der Sunde fenen und die Verdamnif verdienet hatten. Er stellet also bier das ganke menschliche Geschlecht als eine gleich= artige Masse, (massam homogeneam) und als einen fundigen Saufen vor, mors innen in Absicht auf Berdienst und Wurtigkeit eben so wenig Unterschied ist, als zwischen den verschiedenen Stucken Thon, die an einem Klumpen find. GOtt fan also auch mit eben dem Nechte aus einem jeden Menschen machen, mas er will, ihn feelig machen oder verdammen, mit welchem ein Topfer aus jedem Stucke feines Thons

Thong ein Gefaß nach feinem Belieben machen fan. Diefes Bleichnif muffe ber Stude um fo viel mehr gelten laffen, Da es nicht nur Gott felbst Cfai. XLV. o. und amar in Ablicht auf feine Rechte über bas judische Rolck gebraucht hatte, sondern Da auch, nach feinen eigenen Grundfaken. GOtt auf nichts anders ben den Menfchen als auf Berdienste fahe. Da nun der Apostel oben bewiesen hatte, daß in Diefer Absicht unter ben Menschen aar fein Unterscheid sen, so war es ja eben so ungereimt, wenn der Jude fich beschwes ren, und Goft gleich am Darüber gur Rede feken wollte, daß ihn GOtt verwarf und den Beiden feelig machte, als es ungereimt fenn wurde, wenn ein Stuck Thon feinem Topfer darüber Bormurfe machen wollte, daß er aus ihm ein une ehrbares, und aus einem anderen Stucke ein ehrbares Gefaß gebildet habe.

### §. 24.

Man mercke also nur, daß Paulus dieses Gleichniß gegen einen Juden gesbrauchet, so wird alles Harte und Unsstößige verschwinden, das es ben dem erssten Anblick zu haben scheinet. Denn in der That will Paulus weiter nichts das R 2 mit

10

n

Ir

1 8

1:

n

18

112

n

2 0

110

if

18

h=

r= r= ls

no

in e=

n

:1:

र इ mit fagen, als dafi GiOtt das Niecht has be, alle Glaubige feelig zu machen und alle Aluglaubige zu verwerfen und zu verdans men, ohne daß diese wegen eingebildeter Berdienste sich darüber beschweren ton. ten, weil in der That gar fein Densch einige Berdienfte vor GDtt habe, und in Diefer Absicht aar fein Unterscheid une ter den Menschen sen. Es ist wahr, Daulus gebencket des Unterscheids zwis ichen Glaubigen und Unglaubigen ebens falls nicht, allein es ift auch leicht einzus seben, marum er Dieses hier nicht thut. Denn er disputiret jest mit einem Juden. ber, wenn von Erlangung ber Geeligfeit Die Rede mar, von nichts als von Mers cken und Berdiensten wiffen wollte, Den Glauben aber gar nicht in Betrachtung zoge. Der Apostel richtet sich also nach feiner Denckungkart : Wohlan! fagt er, wenn wir auf Glauben und Unglauben gar nicht seben wollen, (wie dann auch Da, mo von Verdiensten die Rede ift, gar nicht darauf zu sehen ist) so ist une ter den Menschen gar fein Unterscheid, fie find wie die Masse eines Copfers, der aus einem feben Stuck derfelben machen kan, was er will, und es ist also allemal ungereint, wenn ein Mensch wegen beffen, was Sott mit ihm thut, ihn gleichsam zur Rede stellen will. 6. 25

5. 25

Mie Naulus in den benden vorherge 2. 22, 23 Benden Berfen zu erkennen gegeben hatte, daß er gar nicht schuldig sen, sich über den stolken Einwurf De 19. mit ihm eingulaffen, so zeigt er nunmehr, baff, wenn er fich mit ihm einlassen wollte, es ihm gar nicht an Grunden fehle, bas Bera fahren GiOttes und die Verwerffung der Juden ju rechtfertigen. Das erfte, was ben dieser Stelle ju bemercken ift, ift biefes, daß der Apostel feine Gedancken nicht gant ausdrücket, sondern den Rach? fas auslässet; benn nach einer richtigen Uebersekung fagt er folgendes: 3. 22. Wie aber? wenn GOtt, da er Born erzeiten und seine Macht kund thun wollte, die Gefässe des Zorns mit Gedult getragen bat, die zur Derdamnif zugerichtet sind; D. 23. Rais und zwar zu dem Ende, damit er den Reichtbum feiner Gerrlichkeit an den Gefassen der Barmbergigkeit, welche er zur Gerrlichkeit bereitet bat, offens baren mogte, welche er nicht nur aus den Juden, sondern auch aus den Leiden berufen bat! Man siehet leicht, daß hier etwas fehlet, man siehet aber auch eben so leicht, wie es zu ergan-\$ 3

11

0

130

ie

n

al

no

m

ken ift, nehmlich: Was willst du unglaubiger Jude alsdann fagen? willst du alsdann noch so unverschämt senn zu bes haupten, daß GOtt an deiner Verdams niß schuld sen?

### 6. 26.

Bum anderen ift ben Diefen Berfen gu bemercken, daß der Apostel darinnen das Bleichnif fortfekt, das er 23. 21. angefans gen hatte, und Die Menschen nicht nur als Gefaffe, fondern auch (welches man insgemein nicht zu bemercken pflegt) &Ott. als den Topfer vorstellt, der an diesen Gefaffen arbeitet. Ingwischen ift boch das Gleichniß nicht vollig eben daffelbes fondern wie der Apostel in dem 20. und 21. Bers Gott als einen Copfer vore gestellet hatte, Der aus einem Thon nach feinem Wohlgefallen ehrbare und unehre bare Gefaffe machen fan, fo ftellet er ihn hier als einen Topfer bor, der das Recht hat, Gefaffe, Die ihm nicht geras then wollen, wegzuwerffen und zu zers brechen. Man mercket darum auch, daß Daulus nicht mehr Efai. XLV. 9. fone bern vielmehr Die Stelle ben bem Geres mias XVIII. vor Augen hat. Dieser Prophet befam von GOtt Befehl, in eines

eines Topfers Sauf ju geben, mit bem Bedeuten, Daß ihn GDtt Dafelbft fein Mort molle boren laffen. Geremias befolgte Diefen Befehl, und fand ben Sopfer, wie er eben auf der Scheiben ar: beitete. Wie ihm nun ber Sopf, ben er aus dem Thon machte, unter den Sanden mifrieth, fo machte, er wieder einen ane deren Sopf, wie es ihm gefiel. Da ges fchah des Berrn Wort ju Geremia, und GOtt wrach zu ihm: " Kan ich nicht " auch also mit euch umgeben, ihr vom " Saufe Tfrael, wie Diefer Edpfer ! " Siehe, wie ber Thon ift in tes Topfers Sand, also fend auch ihr vom Saufe " Ifrael in meiner Sand. " GiOtt vergleichet sich also bier in der Absicht mit einem Topfer, baf er eben die Macht über Die Ifraeliten habe, Die jener über feinen Thon hatte. Er erflaret fich auch in dem folgenden, daß er eben fo mit Den Afraeliten umgehen wolle, ale Diefer Copfer mit dem mifrathenen Befaß, und fie verwerffen, wenn sie sich gar nicht wollten beffern laffen, 23. 9. 10. zugleich aber gibt boch auch Gott zu erkennen, daß er feine Macht nicht allerdings fo ges brauchen wolle, wie diefer Topfer gethan hatte. Dieser warf alsobald den Topf weg, und zerbrach ihn, da er ihm nicht aleich

gleich gerathen wollte; so gehe ich aber, fagt GOtt, mit den Menschen nicht zu Werck; ich mache zwar ben einem sündigen Volcke, das mit nicht gerathen und sich nicht besseren will, Anstalten, es zu verderben und zu zerbrechen, V. 7. aber ich sahre doch auch nicht gleich damid zu, sondern warte auf seine Vesserung, und wenn ich diese sehe, so verderbe ich es nicht, V. 8. Es wird sich sogleich zeiz gen, wie notig es sen, sich dieser Stell le ben dem Propheten zu erinneren, unz den Apostel recht zu verstehen.

## \$ 27

W. 22.

Der Apostel sagt hier brenersen: 1) was GOtt gethan, 2) an wem er es gethan, 3) zu welcher Zeit er es gethan habe. Nach dieser Abtheilung wollen wir dasjenige vortragen, was wir ben diesem Verse zu bemercken sinden.

Was hat GOtt gerhan? Paulus sagt: Er hat die Gefässe des Zorns mit grosser Gedult gerragen. Man deneset insgemein hierben nur überhaupt an die Langmuth, die GOtt an den Juden bewiesen hat; indessen da Paulus GOtt vorhin mit einem Topfer verglie den

eben hatte, und er auch hier von Ges fassen redet, so ist dieser Beariff von der blossen Lanamuth & Detes noch nicht hez ffime amug. Daulus bat ben unge-Dultigen Topfer Des Teremias vor Augen. Der das Gefaß, welches ihm nicht alfo: bald gerathen wollte, weg mark. Dies fem fest er Gott, als einen gedultigen Copfer, entaegen, (wie er fich felbst als einen solchen Ferem. XVIII. 7. 8. vorge= ffellt hatte) Der es fich nicht hat perdriefe fen laffen, lange Zeit an ben Juden gu arbeiten und zu formiren, ob sie ihm nicht vielleicht noch gerathen wollten; der fie fo viele Tahrhunderte hindurch durch feine Gefandte zur Buffe und jum Glaus ben, als dem einigen Mittel feine Gnas de zu erlangen, bat ermabnen laffen.

### 6. 28.

Diesenigen, an welchen Gott dieses gethan hat, werden Gefässe des Forns genennt, die zur Verdamniß bereitet sind. So lange Gott noch mit einiger Hosnung, wenn ich so reden darf, an den Juden arbeitete und als ein Topser formirte, waren sie eigentlich zu reden noch keine Gefässe des Forns. Gleichwie aber die H. Schrifft bisweilen die Menken

8

ITA

fchen von ihrer porigen Beschaffenheit be: nennt, wenn es g. E. heifit: Die Blin. den seben, die Tauben boren, GOtt macht Gottlose verecht zc. so befom: men sie bisweilen auch von ihrem nach= berigen Zustand ihre Benennung. Und Dief lettere scheinet bier Statt zu finden; Daulus will fagen: GOtt hat eben Die Ruden, die iest Gefaffe des Zorns find, die er weageworffen hat und deren Verberben mit Macht berannahet, Die hat er lange genug als ein gedultiger Topfer bearbeitet, um gute Befaffe aus ihnen gu machen .- Er nennet fie ferner Gefaf fe, die zum Verderben bereitet find. Er fagt nicht, daß sie Gott, er fagt aber auch nicht, daß sie sich selbst bazu bereitet hotten, und das um befwillen, weil er bendes fagen, und bende Begriffe ben feinem Lefer erwecken will. Denn wenn ein Topfer ein mifrathenes Gefaß gerbricht, so fan man bendes fagen, sos wohl daß es sich felbst zum Verderben bereitet habe, weil es nicht hat gerathen wollen, als auch daß es der Topfer das zu bereitet habe, weil er mude ift, langer Daran zu formiren, und es also wegwirft. Auf gleiche Weise hatten auch die Juden fich felbst zum Berderben bereitet, weil fie durch alle Bemühungen GOttes fich nicht

nicht wollten zur Busse bringen lassen, und ihm, da er als ein Topfer an ihnen arbeitete, immer misrathen waren, so daß nun fast keine Hofnung mehr zu ihrer Besterung war; eben deswegen waren sie aber auch von GOtt zum Verderben bestimt. Dieser letztere Vegriff ben dem Wort narngrupusva muß zur Erklärung des solgenden Verses bemerckt werden.

# §. 29.

Es ist endlich auch noch die Zeit wohl ju bemercken, in welcher GOtt Die Siu-Den mit fo vieler Gedult bearbeitet bat. Es heißt: Da Gott wollte Born ere zeigen und seine Macht kund thun, hat er mit vieler Gedult getragen u. f. w. 2Bas dieß für eine Zeit gewesen sen, bas fiehet ein jeder von felbst; es war dieses Die Zeit, da Mesus auf Erden auftratt, um feine Rirche aufzurichten. Damahle nahm GOtt gleichsam die Worfschaufel in die Sand, um feine Tenne gu fegen, und die unglaubige und gottlose Juden aus feiner Rirche binauszuwerffen. mahls hatte er fein Rachschwerdt schon gezückt und stund gleichsam schon fertige um feinen Born, und Die Dracht, feine Seinde zu vertilgen, an den Juden zu of fenbas

## 156 Sechste Abhandlung

fenbaren. Robannes ber Caufer rief ibnen gu : Wer bat ench neweiset, daß ibr dem gutunffrigen Born entrinnen werder! Le ift die Urt den Baumen schon an die Wurzel gelegt, welcher Baum nicht taute grüchte bringet wird abgehauen und ins Seuer geworffen? der nach mir komt, wird euch mit Leuer taufen. Wenn alfo der Apostel die Groffe der Gedult Gottes gegen die Suden zeigen will, fo gehet ex Dasienige vorüber, mas GOtt so viele Sabrhunderte hindurch unter ben Zeiten des alten Bundes an ihnen gethan hatte; benn so viele Gedult auch Gott schon Dazumal an ihnen bewiesen batte, so fam fie boch berienigen nicht ben, die fich in ben erften Zeiten bes neuen Bunbes zeigte. Es war eben dieses die Zeit der Nerwerk fung Der Juben und der Rache über fie, aleichwohl aber wie lange währte es, ehe fich & Ott entschlieffen konte, Diefelbe logbrechen zu lassen, so sehr ihn auch die Suben gleichfam bagu notigten. welcher Mithe und Gedult arbeitete 9E: fus an ihrer Dofferung! Jerufalem! Jes rusalem! wie offe babe ich deine Kins der versamlen wollen, wie eine Gens ne versamlet ibre Küchlein unter ibre Slügel! Matth. 23, 37. Die Juden liefe

lieffen fich indesten durch & Flum so wes nia zur Buffe leiten, baf fie es vielmehr immer arger machten! anstatt sich durch Die Wunder überzeugen zu laffen, die Er Durch den Geift GiOttes verrichtete, fo lafterten sie Diesen Geist! anstatt Den Sohn GDittes zu horen, freußigten fie ihn, Matth. 21, 37 - 39. nicht anders, als ob sie es recht darauf anlegten ihre Straffe zu befchleunigen ; Bennoch aber bielt & Ott noch immer diefelbe gurück, auch nach dem Tode seines Sohnes ließ er ihnen noch viele Jahre hindurch durch die Apostel Buffe und Glauben predigen! Gebet da eine Gedult, Die bif auf Den bochsten Grad gestiegen war, und die um so viel mehr zu bewundern ift, da sie zu einer folchen Zeit ausgeübet wurde, Die gur Offenbarung Des gottlichen Borns, und zur Beweisung feiner Macht langft ausersehen war! War es nun nicht ein grundfalfcher, mar es nicht ein abscheulicher Vorwurf, wenn der Jude I. 19. pors geben wollte, Gott fen schuld an dent Verderben seines unglaubigen Volcks!

#### §. 30

Die Worte: nou wa, konnen nicht wohl V. 23. mit etwas anders, als mit dem vorhergehen-

行門

E

-

eo

0

30

5

18

le

118

10

n

17

n

e.

ie

22

10

e.

gehenden natheriousva construiret werden. Gott hat die unglaubige Juden ale Bes faffe des Borns zum Verderben bes ftimt, xai und zwar zu dem Ende iva www.on, damit er fund thate den Reiche thum feiner Gerelichkeit an den Gefafe fen der Barmbergiateit. Paulus füh: ret bier noch einen anderen Grund an, um Die Mege Of Ottes in der Berwerffung der Studen zu rechtfertigen. Er vergleichet ibn noch immer mit einem Covfer, Diefer wirft ein migrathenes Befaß weg und zerbricht es ohne weiteren Rugen und ohne weitere Absicht, bloß weil es migra= then ist. Aber das war nicht die einzige Urfach, warum & Ott die Juden verwarf und jum Berderben bestimte, fondern er that dieses auch um beswillen, weil das burch die Bekehrung und die Geeligkeit so vieler Beiden befordert wurde. Durch Die Verwerffung der Juden übte alfo GOtt nicht nur feine Gerechtigkeit, sons dern auch zugleich, in Absicht auf Die Beiden, feine Barmherkigfeit aus; um destomeniger war er also darüber zu tas beln, um bestoweniger verdiente er die Vorwürfe der Juden.

S. 31.

D

t

S. 3 I.

Man siehet übrigens leicht, daß hier Paulus eben das vor Augen hat, was er oben die Verstockung der Juden genennet hatte. Gleichwie er nun vorhin aus dem Exempel Pharao bewiesen hatte, daß dieselbe ben unglaubigen und halse starrigen Menschen nichts ungewöhnliches sen, doch aber die Absicht, die Hott ben der Verstockung der Juden gehabt, nicht angeführet hatte; so gibt er dieselbe hier ischer zu erkennen, und braucht dieselbe zur Rechtsertigung seines Verhalstens gegen dieses Volck.

## §. 32.

Ich will ben diesen lekteren Versen, besonders dem 22ten, nur noch dieses einzige
erinneren. Mich dunckt, die Antwort,
die Paulus darinnen seinem Gegner gibt,
ware allein Beweises genug, daß er nicht
von der eigentlich sogenannten Prädestination reden könne. Diesenige, die dieses
behaupten, nehmen an, daß der Apostel
V. 20. 21. dem Juden seinen Einwurf
V. 19. gewissermassen einräume, und in
dem 22ten V. den Gebrauch, den Gott
von seiner gang unumschränckten Macht
ma-

n.

80

vos

60

6

h=

m

er

e£

0=

D

)=

7=

ge of

13

0

15

e

\*DIII

mache, dadurch milbere und rechtfertige. daß er die gum Berderben bestimte Mens fchen lange Zeit mit Gebult trage. Siers gegen wollte ich nichts fagen, wenn es in Unsehung ber aufunffrigen Straffen Des permorffenen Gunders einerlen ware, ob ibn Gott langer ober furger auf Erden Dultete. Allein nach der eigenen Lehre des Apostels verhalt sich die Sache gang ans Ders; er fagt felbst in dem zwenten Rapis tel Diefes Brieffs, daß fich der Gunder durch den Difbrauch der gottlichen Bes dult und Langmuth, Den Schatz Des Bornes baufe und feine Struffen veraroffere. Da es nun ben einem verworfs fenen Sunder nicht anders geben fan, konte wohl Paulus, als ein Wertheidis ger der unbedingten Bnadenwahl, Die lange Duktung Des Gunders als eine Rechtfertigung der gottlichen Gute anz führen? Ift es nicht augenscheinlich, bag er auf folche Beise Die Schwierigkeit 3. 19. Daß GDit an der Berdamnis der Juden schuld sen, nicht gehoben.

fondern vergröffert hatte?



