

#### Franckesche Stiftungen zu Halle

## Martini Lutheri Nöthiger Unterricht Vom Glauben und Guten Wercken

Luther, Martin Jena, 1725

#### VD18 13172468

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

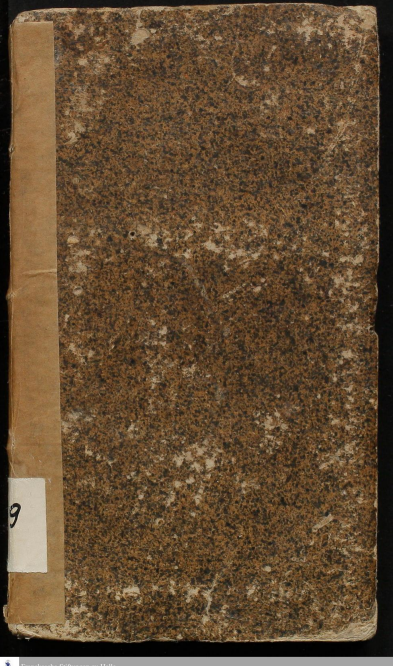
#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

<u>urn:nbn:de:gbv:ha33-1-219841</u>





# Mothiger Unterricht

## **Slauben**

und

## Sufen Werden

Seiner Fürtrefflichkeit wegen Aus seinen Schriften

## Bur gemeinen Erbauung

und mit einer Vorrede

### Der unzertrennlichen Verbindung des

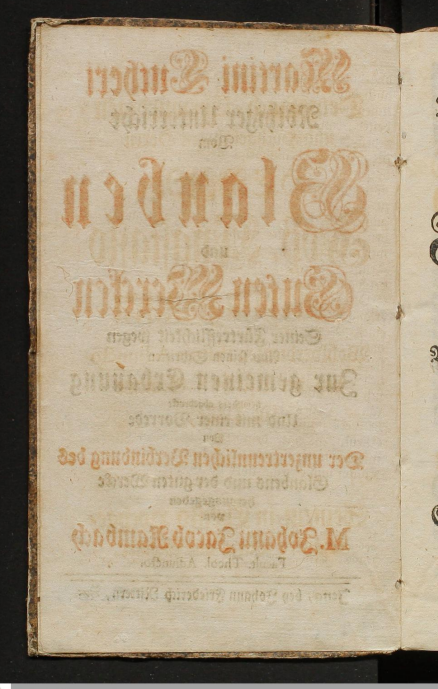
Blaubens und der guten Werche

nog

## M. Johann Jacob Rambach

Facult. Theol. Adiuncto.

Jena, ben Johann Friederich Rittern; 1725.



Dem Hoch- Ehrwürdigen und Hochgelahrten Herrn

Sennn Foh. Muastasio Sreylinghausen

Wohlverdienten Pastori Adiuncto ben der Ulrichs = Gemeine in Halle;

hundre charge free bronches in village force

Seinem in Christo Hochgesschäten Vater und Gonner.

Wolte Dieses Zeugniß Luthers

Glauben und guten Wercken dediciren und übergeben;

für alle bisher genoffene Liebe, und theils aus Deffen grund. lichen Schriften,

theils aus mundlichem Vortrage geschöpfte Erbauung

offentlichen Danck abstatten; Und wie für Dessen eigne Person ein grösser Maaß des Glaubens

und der Liebe,

also auch immer mehr Muth und Freudigkeit, gegen den todten und unfruchtbaren

Glauben zu zeugen, und den durch die Liebe thätigen Glauben

durchs Wort des Evangelii in vielen Herten anzuzünden, anwünschen; endlich auch

au fernerer Gewogenheit und Fürbitte

ber

EDITOR.



## Porrede.

#### Inhalt.

Daube und gute trennlich verknüpfet, s. t. Dieses wird bestätiget 1) aus den Symbolischen Büchern unster Riche, 9.2. 2) aus den Schristen Lutheri, s. 3. welchen das Pabsithum fälschich beschuldiget, daß er gute Werde verworsen, s. 4. 3) aus andern Theologie amster Arrche, als dem seltgen Chemnitio, Gerhardo, Hoepfnero, und Broch-

inando, s. 5. Der Grund dieser Verknüpfung wird aus der Ratur des Glaubens, und seiner rechtsertigendem und heiligenden Kraste hergeleitet, s. 6.7. Daben aber gezeidet, wie Glaube und Werget wie Glaube und Werget dennoch unterschieden sen noch unterschieden sehn s. 8.9. Jum Beschluß werden diese neue abgedruckten Zeugnisse luthert von eben dieser Wahrheit recommenditet, 5.10.

### Geneigter Leser!



S find sehr wichtige und merckwurdige Worte, welche in unsern symbolischen Buchern,\* als aus dem Drunde des seligen Lutheri, angeführet werden: Ma-

3 net

\* Libr. fymb. p. 692. ed. Lipf. Rechenbergii.

net, quod LVTHERVS recte dicit: bene conmeniunt, & sunt connexa inseparabiliter, fides & opera. Das ist: Es bleibt babey, was Lutherus recht gesaget hat: Der Glaube und die guten Wercheschicken fich fein gusammen, und find ungertrenn. lich mit einander verbunden. Es ist in Diesen Worten eben Diesenige Warbeit enthalten, welche der Apostel Gacobus in seiner Spiftel am 2, 14. alfo ausspricht : Was bilfts, lieben Bruder, fo jemand fagt, er habe den Glauben, und hat doch die Wercke nicht? Und v. 18. Uber es mochte iemand fagen : Du haft ben Glauben, und ich habe die Werche; zeige mir bei nen Glauben mit beinen Wercken, fo will ich auch meinen Glauben bie zeigen mit meinen Wercken, v. 26. Denn gleiche wie der Leib ohne Geist tod ift, also auch der Glaube ohne Wercke ist tod.

#### 5. 2.

Diese unzerkrennliche Verbindung des Glaubens und der guten Wercke wird auch anderswo in unsern symbolischen Büchern nachdrücklich bezeuget. In der Apologie der Confession heißtes: \* Soistes nun gewiß,

<sup>\*</sup> In dem deutschen dem lateinischen edir. Re-Exemplar, fol. 44. a. In chenb, p. 86.

baf die Unsern auch von guten Wercken recht lebren, und wir seigen noch dazu, daß es unmöglich fey, daß rechter Glaus be, der bas Berg troffet und Vergebung der Sünden empfähet, ohne die Liebe GOttes fev. \* Derhalben tan der Glaus be, welcher allein in den Zergen und Gea wisseniff, denen ihre Sünden herglich Leyd feyn, nicht zugleich neben einer Toda Sande seyn, wie die Widersacher leha ven. Sokan er auch nicht in benjenigen feyn, die nach des Satans und bes fleis Sches Willen leben. Und anderswo: \*\* Welche also durch den Glauben sind gevechtworden, die bringen gewißlich gute Wercke und gute früchte. Ferner: † Wiewol aus dem Glauben die Liebe ges wiß folget. Denn Diejenigen so glaus ben, empfaben ben beiligen Geift, drum faben fie an, dem Gefetze hold zu werden, und demselbigen zu gehorchen. Desgleichen in der epitome articulorum : †† Wir glauben, lebren und betennen, daß, ab wohl vorgebende Reneund nachfola gende gute Wercfe nicht in den Articel

35

7,

fÊ

n

to

t

6

E

ie

e

t,

1

9

1

0

n

北京時一

6=

<sup>.</sup> Lat. qued impossibile Gradettionem Dei DIVEL-LERE a fide.

<sup>+</sup> Germ. fol. 77. b. Lat.

tt Germ. fol. 235. b. an Germ. fol, 60, ba Lat. p. 586. m. VIII.

der Rechtfertigung vor GOtt gehören ; jedoch foll nicht ein solcher Glaube ges tichtet werden, der bey und neben einem bosen Vorsan zu sündigen, und wider bas Gewiffen zu handeln, feyn und bleiben konte; sondern nachdem ber Mensch durch den Glauben gerechtfer. tiget worden, alsdenn ist ein wahrhaftiger, lebendiger Glaube durch die Liebe thatig; Galat. 5, 6. 211so daß die guten Wercke dem gerechtfertis genden Glauben allezeit folgen, und bey bemselben, ba er rechtschaffen und lebendig, gewißlich erfunden werd ben; wie er benn nimmer allein ift, sondern allezeit Lieb und Zofnung bey sich hat. Ferner in der formula coneordiæ: \* Le ift guch die Liebe eine grucht, fo bem mahren Glauben gewißlich noth. wendig folget. Denn wer nicht liebet, bas ift eine gewisse Unzeigung, baß er nicht gerechtfertiget, sondern noch im Tode sey, oder die Gerechtigkeit des Glaubens wiederum verlohren habe. Undrer Stellen zu geschweigen.

5. 3.

In den Schriften Lutheri sind gleichfals herrliche Zeugnisse von dieser Warheit zu finden,

<sup>#</sup> Germ. fol. 277. b. Lat. p. 688.

den, davon einige hieher zusehen nicht unterlaffen fan. Der wahre lebendige Glaus be, foricht er, \* kan nicht mußig feyn, er muß frucht der Liebe üben mit Gutes thun, und Boses meiben. Der beilige Geift ift dabey, der une nicht fevern läßt, sondern willig und geneigt macht zu allen Guten, und ernst und fleißig wider alles Bose. Desgleichen: \*\* Wo man wahrhaftig gläubet, so wird auch die Liebe da fevn, und werdet fühlen, euer Zerrz sey also gesinnet: So viel hat Christus, mein lieber ZErr, für mich geal than, den Dater mir verschnet, sein Blut für mich vergoffen, mit meinem Tode ge. tampfet, und ihn überwunden, und als les, was er hat, mir geschencket. Solt ich ihn dann nicht wieder um lieben, dans cken und loben, dienen und ehren, mit Leib und Gut : wolt ich doch ehe wund fchen, daß ich tein Mensch gebobren Und abermal : † Lin glaubiger mare. Mensch, was erlebt und thut, es sey groß ober gering, und beiffe, wie es wolle, fo find es eitel fruchte, und tan ohne frucht micht seyn. Ferner: th Esift nicht mog-9 5 lich

20

12

5

t

1

e

12

D

C

<sup>\*</sup> Tom. 5. Ienens. pag. † Tom. 7. Ien. p. 138. as †† Jn ber Kirchen Pos. \*\* Tom. 7. Ien. p. 103. a. fill, Dom. 1. Adv.

Lich, daff der nicht lieben folte und Gutes thun, Der Chriftum glaubt für feinen werechten Zeyland. Thut er aber nicht Gutes, ober liebet nicht, foiffs dewiff, daß der Glaube nicht da ist. Und-ano. derswo: \* Wir seben an dem Erempel des veichen Mannes, daß es unmöalich ift, lieben, wo der Glaube nichtist, und unmöglich glauben, ba nicht Liebe ift. Denn es will und muß beydes begeinan. der fenn, daß ein Glaubiger jedermann liebet, und jedermann dienet. Noch weis ter. \*\* Petrus will nicht den Glauben ohne bie auten Wercke, noch wiederum Wercke ohne Glauben; sondern ben Glauben zuvor, und gute Wercke auf und aus dem Glauben haben. Doch der nornehmite und deutlichste Ort muß nicht vergeffen werden, wenn er nemlich in der unschähbaren Vorrede über die Spistel an die Momer also schreibet: O es ist ein lebens. Dia, geschäfftig, thatig, machtig Ding um den Glauben, daß es unmuglich ift, daß er nicht ohn Unterlaß solte Gutes wircken. Er fraget auch nicht, ob gute Wercke zu thun sind, sondern ehe man. fraget, bat er sie gethan, und ist immer

<sup>\*</sup> In der Kirchen Po- \*\* Tom. 2, Ienens. pa Will, Dom. 1. Trin. p. 731. 372. b.

im Thun. \* \* 211s daß es unmöglich ist Wercke vom Glauben zuscheiden; jaso unmöglich, als brennen und leuchten vom Feuer maggeschieden werden.

#### 5. 4.

Wenn man diese herrlichen Aussprüche Lutheri bedencket, so kan man sich nicht gnug wundern über die groffe Unbescheidenheit eini. der Dapisten, welche nicht aufhören den selis gen Mann zu beschuldigen, daß er die guten Wercke verboten und verworfen, und durch feine Lehre vom Glauben Thur und Thor zu allerlen Sunden und Lastern aufgethan has Darüber Lutherus felbst bereits bittre Rlagen geführet, ale: \* Weil wir fagen daß wir allein durch den Glauben an-Christo hangend, gen Zimmel kommen, fo schreyen fie, man verbiete gute Wercke, so wir boch gar nicht wider gute Wereke lebren. Anderswo \*\* führet er feine Lasterer also redend ein : Du verbeutst gute Wercke, und verwirfft Gottes Ge. fers. O du Reger, du losest bas gullen, und wilft freye bose Leute machen. Dagegen er aber seinen Widersachern mit Freus digkeit vorhalten konte, daß sie es selbst mobil

\* Tom. 7. Ien. p. 58. b.

18

1

30

26

b

5

E.

10.

18

io.

12

187

18

F

3

16:

10

ie

in:

5

93

5

0

度

C

度

20

<sup>\*\*</sup> Kirchen-Postill, Dom. 1. Adv. p. 18. ed. Speneri.

wohl anders wusten, daß er mehr auf aute Wercke treibe, benn bas gange Dabstthum je gethan habe, welches auch nie kein aut Werch verstanden. rührt aber Diefe Lafterung daher, daß die Geg. ner nicht mercken, noch mercken wollen, was für Werche Lutherus verwerfe. Er verwirft nemlich I. Diejenigen Werche, Die auffer und wider GOttes Wort von Menschen etweblet und erdacht seyn, als die Munches ren und unzehligen Ordens Regeln, Opfer-Dieffe, Beiligen Dienft, Wahlfahrten, und Dergleichen felbst erwählten GOttesbienft. II. Die aus dem Unglauben herrühren, und nicht geschehen aus der Versicherung, Daß fie um Chrifti willen GOtt wohlgefallen; von welchen Wercken, daben fein gut Bewissen zu GOtt ift, Lutherus faget, daß ihnen Der Ropf ab fen, und alle ihr Leben und Gute nichts tauge, nach Dauli Ausspruch Rom. 14, 23. Was nicht aus dem Glauben gehet, das ift Sunde. III. Darauf man fein Vertrauen des Zergens seget, und dadurch vor GOtt gerecht und felig zu werden gedencfet, welche Chre doch allein dem Erlofunge Werch JE. fu Chrifti zuzuschreiben ift. Daher bezeugt er öffters, \*\* daß er nicht die Wercke, die GiOtt geboo

<sup>\*</sup> Tom. 5. Ien. p. 298. a. tom. 2. p. 424. tom. 1. \*\* Als tom. 1. Ien. p. 65. VVirteb. p. 273. &c.

geboten hat, fondern das Dertrauen auf die Wercke verwerfe, da man GOttes Huld Dadurch erlangen, und einen Sahrmarckt das mit treiben wolle, da doch Gott feine Suld umfonst versprochen. \* Er erklart fich daris ber deutlich mit folgenden Morten. \*\* Der Luther schilt die Papisten, sie lehren den Chrifflichen Glauben nicht, auch Beine gute Wercke. So fevern sie auch nicht, schelten wiederum den Luther viel hefftiger, er lehre den Chriftlichen Glau. ben nicht recht, und verbiete gute Werde. Woran ftoft fiche bann, baf fie nicht eins sind, fo sie einerleg bekennen : Das will ich dir sagen : Der Luther will Die aute Werche haben, aber sie sollen nicht die herrlichen gottlichen Idiomata (Gigenschaften) tragen, baß sie gnug thun für die Sunde, GOttes Jorn verfohnen, und die Gunder gerecht machen. Denn folche Idiomata gehoren einem andern zu, der heißt GOttes Lamm, bas der Welt Sünde trägt. Ja freylich dem Blut und Sterben Chrifti foll man folde Idiomata laffen, gute Werche follen andre Idiomata haben. Solches wollen die Papisten nicht, sondern geben den guten Wercken, daß sie für die Sunde anna

8

12

10

0

1

9

e

<sup>\*</sup> com. 1, Ien. p. 228. b. \*\* com. 7. Ien. p. 253.

gnug thun, und die Leute fromm max chen. \* Darum schreien sie, der Luther verbiete gute Wercke. Doch es haben bereits andre \*\* die Unschuld Lutheri in diesem Stuck mit mehrern gerettet.

#### 5. 5.

Eben dergleichen Zeugnisse von der unzertrennlichen Verbindung des Glaubens und
der guten Wercke trift man auch ben andern
Theologis unsver Kirche an, welche hierinnen
in die Juftapfen Lutheri getreten. Der selige MARTINVS CHEMNITIVS schreibt: †
Wir wissen, daß der Glaube niemals allein sey, sondern daß er die Liebe und
viele andre Gaben mit sich bringe, und
also niemals allein sey. Der selige 10.
GERHARDVS sehet: †† Der wahre Glaube
und

\* Bas das Pabsithum ben diesertehre vor ein Interesse habe, hat der selige Herr D. Zerruschmide in seinen Resexionen über den Abtritt von der Evangelisch. Lutherischen zu der Rönusch-Catholischen Relegion, p. 61. gezeiget.

\*\* Stehe D. Joh. 27 illers Lutherus defensus, c. 26. Eiusd. Defensio defensi, c. 26. ir. D. SEB, SCHMIDII Lutherifche Frommigfeit.

N

Si Ci

b

b

PI

0

† In locis theologicis p. 308. Scimus quod fides numquam est sola, sed affert secum charitatem & alia multiplicia dona, neque vnquam sola est.

†† In loco de iustific. p. 707. Vera fides & charitas, institucatio & fanctificatio, perpetuo quidem nexu suna coniuncta; interim tamen vnicuique tribuenedum, quod sum est.

und die Liebe, die Rechtfertiaung und Zeiligung, sind durch ein beständiges Bandmit einander verknüpfet. Und ans dersmo: \* Der wahre Glaubeist eine zu. versichtliche Ergreifung Christi, welche burch bie Liebe thatigift; von wilchem die guten Wercke eben fo wenig getren. net werden konnen, als das Licht von der Sonnen, die Zeuchtigkeit von dem Der selige Henricus Hoepf-Masser. nervs schreibet : \*\* Der seligmachende Glaube ist nicht ohne aute Werche, sons dern hat die guten Wercke allezeit bep sich, und ist durch die Liebe thatig. Der felige Casp. Erasmys Brochman-Dvs spricht: † Wer kan daran zweiseln, daß der wahre und lebendine Glaube burch ein so festes Band dergestalt mit der Liebe vertnupfet fey, daß sie nicht getrennet werden konnen: Und anderswo: † Wir wiffen, daß es eben fo unmug.

\* p. 865. A qua tam non possunt separari bona opera, quam a sole lux, ab aqua humiditas.

\*\* de iustificatione, p.15.
Salutifica fides non existit
absque bonis operibus, sed
præsentia habet bona ope
sa, & per charitatem est
operosa.

† in systemate, de iustif.
p. 167. Cui ergo dubium esse,
potest, quin vera & viua sides nexu adeo adamantino
cum caritate cohaereat, va
separari non possint?

†† 1. 189. Novimus fiera non posse, vt fides vera viuaque magis separari posse a Dei proximique dilectio-

17

18

Ca

0

118

n

69

10

0

0

0.

90

0

+/1

po les

ia

ue

Pa

252

0,

no

2-

Ma.

unmüglich sey, daß der wahre und lebendige Glaube von der Liebe GOttes und des Klächsten und von der Besleißigung guter Wercke getrennet werde, als die Schwere von dem Lisen, und die Wärme von dem seuer abgesondert werden kan. Anderer Stellen nichtzu gedenken.

al

a

li

6

bift

31

b

m

h

er

ei

fe

fi

I

21

#### 5. 6.

Der Grund aber diefer genauen und uns gertrennlichen Berbindung ift Diefer. Der Glaube ift das Principium des gottlichen Les bens in der Geele, \* welches der Beift GOttes, der Die Todten lebendia machet, Darinnen anrichtet, und welches den ganten Menschen bergestalt burchdringet, baß fein Berftand fahig gemacht wird, gottliche Dinge zu erkennen, und fein Wille tuchtig gemacht wird, sich von der Finsterniß zu SOtt, bem ewigen Lichte, bin gu wenden, feie ne in Chrifto verheiffene Gnade demuthig zu begehren und anzunehmen, und sich ihm, mit den liebreichsten Bewegungen, ju vollie gem Sehorfam zu übergeben und aufzuopfern. Wie demnach das natürliche Leben die Hand nicht nur beweget, fich auszuftrecken, und eine anges

ne ac a bonorum operum studio, quam a serro grauitas & ab igne calor separari potest. \* Lib. fymb. p. 109. Haec fides, quum sit NOVA VI-TA, necessario parit nouos motus & opera. angebotene Gabe zu ergreifen, sondern ihr auch das Bermogen mittheilet, etwas nute liches zu verrichten, zu wircken, und zu arbeiten: also wird auch durch dieses geistliche Leben Die Seele nicht nur geschickt gemacht, Die in den Berheiffungen des Evangelii angebotene Senles Guter, und infonderheit Chris fum mit feiner vollkommenen Gerechtigkeit, zu erareifen, sondern auch fleißig zu sevn in guten Mercken. Daher pflegt bem Glaus ben eine gedoppelte Krafft zugeschrieben zu werden, eine rechtfertigende und eine beiligende Rrafft. Die rechtfertigende Krafft bestes het darinnen, daß wir durch den Glauben GOttes Gnade und Bergebung der Gunde erlangen; da der Glaube gleich ift der Hand eines Bettlers, welche sich nach einem Dargereichten Allmosen ausstrecket, und basselbe hinnimmt: welches aber sehon ein Les ben voraus setet, fintemal eine todte Sand sich nicht ausstrecken, noch etwas ergreifen Dieses Leben beweiset der Glau-Fan. be zuerst im Hungern und Verlangen nach Chrifto, in einer demuthigen Begierde fich mit ihm zu vereinigen, in einem ernstlichem Kampf und Sieg \* über die Schrecken des 200

no

no

M

die

tu

ent

ino

der Les

eist

et,

zen ein

che

tig

BU

eio

pig

m,

Uio

rn.

mb

ine

geo

Taec

VI-

nos

<sup>\*</sup> Lib. fymb. pag. 74. In remissione peccatorum oportet in cordibus vinci terrores peccati & mortis

æternæ. -- Quomodo? fide; quum erigimus nos fiducia promissæ misericordiæ propter Christum.

bat

feir

het

2000

fter

Ten

De

8

bei

Da

mi

all

mı

bo

les

1111

eir

ge

mi

fer

Lei

2

fir

ne

Do

fo

LI

Todes, und endlich in einer zuversichtlichen Ergreifung des blutigen Berdienstes Wefn Die beiligende Krafft des Glaubens auffert fich theils darinnen, daß er das Hert von allen bofen Porfat, Seuchelen, heimlichen Eucken, und aller Berrschaft der Sunde reiniget und befreget, Apost. Gesch. 15, 9. theils darinnen, daß er geschäfftig ist in Der Liebe gegen GOtt und den Rachiten. Da er denn eine Quelle unzehliger guter Bewegungen, Gedancken, Begierden, Morte und Werckeift, die niemals vertrochnet, und ein Baum, der seine Früchte zu seiner Zeit Diese Rraft empfanget er von eben bringet. Dem Christo, Den er ju feiner Rechtfertigung ergriffen hat; welcher, wenn er ins Sert fommt und daffelbe bewohnet (Ephef. 3, 17.) nicht mußig darinnen ift, sondern seinen hei» ligen Geift mitbringet, der Luft und Bermogen wircfet, Gott und den Rachsten gu lieben, Gutes zu thun, und Bofes zu leiden.

Diese andre Krafft des Glaubens ist von der ersten unzertrennlich, ob wol die erste der Grund ist der letztern. So wenig (spricht Lutherus \*) das Feuer ohne Zizz und Kauch ist, so wenig ist der Glaubeohne Liebe. Denn wenn ich durch den Glauben erkenne, wie lieb mich GOtt hat,

<sup>&</sup>quot; In der Jeft. Poftill am Tage Nicolai , pag. 1128.

daß er mir zu gut, und zu meinem Zeyl, seinen einigen Sohn hat von Zimmel herunter gesandt, ihn lassen Mensch werden, und um meiner Gunde willen fterben, auf daß mir, der ich hatte muf. sen ewig verdammt seyn, geholfen wur. de, und mir alles mit diesem seinem Sohn geschenckethabe, sodaßich mich beffelben, und alles was fein ift, rubmen darf, und darauf trogen und pochen, wider Sunde, Tod, Teufel, Bolle und alles Ungluck: so iste nicht möglich, ich muß ihn wieder lieb haben, und ihm holdseyn, seine Gebote halten, und alles, was er nur haben will, mit Luft und Liebe thun. Da muß der Mensch ein freundlich fuffes Zertz gegen GOtt gewinnen, welches Zern bey sich allein nicht kan bleiben, es muß herausflief. sen, und sich frey auch wiederum in aller Danckbarteit und Liebe erzeigen.

Inzwischen ob gleich Glaube und gute Wercke dergestalt mit einander verbunden sind, daß sie ohnmöglich von einander getrenenet und abgesondert werden können: Soist doch zwischen benden ein grosser Unterscheid, sonderlich in Absicht auf den Artickel von der Nechtsertigung, in welcher allein \* der Glaube

Gen

Esu

au+

as

en,

der

ch.

in

Da veo

rte

mo

leit

risc

ing

ers

17.)

eis

ers

118

on

cht

mb

ne

at,

<sup>\*</sup> SOLA, sed non SO. 692. Solafides est, quae ad-LITARIA. Libr. symb. p. prehendic benedictionem

#### Vorrede.

fer

35

Di

pi

G

Te.

th

É

5

n

n

5

3

be por GOtt in Consideration und Betrache tung fommt, und das blutige Berdienst Chris ffi zur Bergebung der Gunden ergreiffet. Sich will diesen Unterscheid abermal lieber mit Des seligen Lutheri, als mit meinen eigenen Worten, beschreiben. Ich babe, spricht er, \* gelehret, daß allein der Glaube handelt vor GOtt, die Wercke aber Zeichen sind meines Glaubens; die muß man berunter laffen bey bem Mächsten, ibm damit zu dienen, und nicht über sich führen vor GOtt. Man mußglauben und Werck so weit von einander scheiden, als Zimmel und Erden. Mur nichts vor GOtt mit Wercken gehanbelt, sondern Christo die Ehre allein gelassen, daß er uns durch sein Blut erkaufet, und ja mehr denn zuviel für aller Menschen Sunde gethan habe, und solches gläuben, darauf gänglich sich verlassen und darauf sterben, der Glaube sey gnug vor GOtt, und macht uns Kinder GOttes, Erben zu seinem Reich, Mit Erben Christi, und theilhaftig aller seiner Guter. Andersmo \*\* drucket er die Sache also aus : Ins Gewis fent

fine operibus; & tamen numquam est sola. Confeven, D. PAVLI ANTO-NII dist, de harmonia sidei, quae & quatenus iustificat;

& ven. D. IOACH. LAN-GII Mittel-Straffe, Part. III. p. 163. fegg.

\* Tom. 3. Ien. p. 411. 2. \*\* Tom. 4. Ien. p. 152. 2. sen soll man kein Gesetz treiben, den Zänden soll man kein Evangelium predigen. Dem Gewissen soll man also predigen, daß man allein durch den Glauben an Christum musse fromm und selig werden, und was man sür Wercke thue, daß man sie ja nicht thue, dem Gewissen zu helsen; sondern äusserlich dem alten Wam soll man auslegen alles, was das Gesetz erfordert, also daß das Gesetz aussen, das Krangelium aber inwendig bleibe, so ist es recht, und bleibet die Stimme Jacobs Stimme, aber die Lände Laus Lände.

5. 9.

Die Sache ists werth, daß noch einige Zeugnisse Lutheri hiervon angesühret werden: Lasse nur, schreibt er, \* Gesen und dein tein Zeug und gut Gewissen gegen den Leuten hienieden auf Erden. Aber da der Gnaden Stuhl stehet, zur Rechten des Vaters, und Wittler ist zwischen dir und Gott, da soll keines Wenschen Wercknach Verdiensthinkommen, noch etwas gelten. Denn was hab ich, oder ir gend ein Mensch dazu gethan, daßer zur Rechten des Vaters singet. Er ist ohne alle meine Wercke und Gedancken, dazu ohn alles zuthun des Gesenes, dahin gesenet.

63

Dare

cho

rio

et.

nit

ien

cht

be

et

uß

211,

idh

en

eso

ut

ein

ut

ůr

be,

idh

er

bt

m

cilo

if

en

N-

art.

a.

2. 2.

<sup>\*</sup> Tom. 6. Ien. p. 41. b.

th

w

111

fer

311

lic

di

th

ill

ge

ch)

311

be

ar

Du

2

er

de

90

eil

O th

311

98

Darum muß er ja rein abgesondert seyn von allen meinem Wesen, Leben und Thun, und burre beschlossen, baf eretwas anders ift, denn unfer Leben, aus reinem Zergen und guten Gewiffen vor den Leuten geführet, so wohl als wir immer konnen. Und abermal: \* Dasift die Kunft, daß man lerneweit scheiden und von einander werfen unsve Weisheit, Dernunft, Wercke und Vermögen, und diesen Artickel von Christus Wercken und 2mt. Und fo schlieffen, es beift nicht: Ich glaube an meine Werche, ob fie gleich aut und köstlich sind, und gerne will thun und leiden alles, was GOtthaben Aber laß siebie unten bleiben bey menschlicher Weisheit und Leben, daß sie nicht in meinen Glauben und Juver. ficht des Zergens kommen. Denn da hab ich einen bobern Scharz im Zimmel, nem. lich Jesum Chriftum, ba bange ich an, und balte mich an seine Wercke, Gerechtig. keit, Zeiligkeit und Weisheit, und will turn nichts wiffen von meinen, noch eini. nes Menschen Werden, wenn es glaubens gilt; sondern ich glaub allein an Tes fum Chriftum : Denn weder ich noch tein Mensch für mich gelitten und gestorben ift. Da kommt ein ander Gesicht, und thut



<sup>\*</sup> Tom. 6. Ien. p. 69.

thut andre Augen auf, daß man gewahr wird, wie es alles verlohren ift, mit alle unserm Thun, und allein den Mann nußfen haben, darauf wir trauen, vor Gott zu bestehen, Gnad und Vergebung der Sünden zu haben.

S. 10.

Und eben diese Warheit wirst du, geliebter Leser, auf diesen folgenden Bogen mit mehrern bestätiget finden. Es halten dieselbe in sich I. eine Predigt des seligen Lutheri, die er am 2. Weybnacht, fevertage über die herrlichen Worte Pauli Tit. 3, 4 . 8. gehalten hat. Es ift folche aus feiner Rir. chen Doftill, welche er felbst fein liebstes Buch zu nennen pflegte, genommen, aus welcher bereits ehmals die Predigt über die Spissel am 1. Wenhnacht-Fevertage besonders abgedruckt worden, und ihre Liebhaber gefunden. Dieser ift II. bengefüget ein Extract aus den erften Blattern feines herrlichen und recht gulbenen Tractats, den er An. 1520. von guten Wercken geschrieben, mit welchem er die gange Lafterung feiner Widerfacher, daß er ein Feind von guten Wercken gewesen, 31 Boden geleget hat. Ich würde fein Bedenefen getragen haben, solchen gant abdrucken zu lassen, wenn nicht der Herr D. Joachins Lange, mein bochzuehrender herr Schwieger - Bater, folches in dem vorigen lubilæ0 bereits

5

to

18

10

ie

o t,

D

11

b

it

6

#### Porrede.

bereits gethan hatte, in dem mobleverdien. ten Ehren . Gedächtnif des theuren Mannes GOttes D. Martini Luthe ri, und ber Evangelischen Reformation. Sott gebe dann, daß auch durch diesen wie-Derhohlten Abdruck einigen jur Befferung ge-Dienet werde, und daß durch diese hier mitgetheilte Probe, viele begierig werden mogen, den aanken vortreflichen Tractat zulesen, aber auch ber barinnen bezeugten Marheit von Serken gehorfam zu werden, und dem Beifte Bottes Maum gu laffen, daß er in der Ordnung einer mabren Reue den Glauben in ihnen angunden, und also einen guten Baum pflanken moge, auf welchem unzehlige gute Früchte wachsen konnen. So wird auch hierdurch die Schmach von unfrer Evangelischen Rirche, als ob gute Werche darinnen verachtet mur-Den, abgewischet, die Widersacher beschämet. und der Rame & Ottes verherrlichet werden. Der Herr erfulle diefe Hofnung um Christi willen! Beschrieben auf der Universität

Balle, den 10. April, 1725.

Mar.

tig

## Martini Lutheri Herrliche Predigk

über Tit. 3, 4. -- 8.

OPS ist erschienen die Freunds lichkeit und Leutseligkeit GOttes unsers Henlandes, nicht um der Wercke willen der Gerechtigkeit, die wir gethan hatten, sondern nach seiner Barmhertigkeit machet er uns selig durch das Bad der Wiedergeburt und Erneurung des heiligen Geistes, welchen er ausgegossen hat über uns reichlich, durch Jesum Christum unsern Heyland, auf daß wir durch dess selben Gnade gerecht und Erben

re

en deo

on.

geo

enuch

jen tes

ner en,

ge,

sen die

he, ur,

et,

en.

senn des ewigen Lebens, nach der Hofnung: Das ist je gewißlich wahr.

## Summa dieser Epistel.

Jese Epistel lehret und treibet eben, das wir am Ende des Evoangelii gesaget haben, von dem Wohlgefallen oder guten Wilsen, desselbigen gleichen auch die Liebe zu vem Nachsten, und

ist die Summa: Warum solten wir das nicht thun, so uns zuvor GOtt hat als sogethan, sur dem wir weniger wurdig waren solcher Güter, denn kein Mensch sur uns ist? Wie nun GOtt sich freundlich und leutselig zu uns gestalt hat, seine Barmherstigkeit uns zu geben, also lasset uns den andern auch thun, ob sie gleich nicht würdig sind, sind wir doch ihnen gleich auch unwürdig gewesen.

#### S. 2.

#### Deren Verbindung mit dem vorhergehenden.

Daß aber die Spissel desto besser verstanden werde, mussen wir den Singang und Urssäch solcher Redewissen. Rurk zuvor spricht er also zu Sito, seinem Junger: Vermahne

fi

11

11

u

a

0

H

fie, daß fie den Berrichaften und Gewal. tigen unterthan feyn, ihren Ordnungen gehorfam, und benfelben zu allen guten Wercken bereit feyn, daß fie niemand la. feen, nicht feveitig feyn, fondern ihnen laffen alles gefallen und alle Sanfimu. thigkeit erzeigen gegen alle Menschen. Denn wir find auch weyland gewesen unverständige,ungehorfame,irrige,Die. ner unfer eigenen mancherley Begierben und Wolluften, haben in Bosheit und Meid gewandelt, feindselige, unter einander gehaffet. Mun aberift erschienen Die greundlichteit, u. f. w. . . Dier fieheft du, daß St. Paulus uns halt gegen Gott und die Menschen, will, daß wir der Obrigfeit gehorfam, den andern freundlich fenn follen, unangesehen, ob fie boß, blind, irrige Leute find ; fondern follen das ihnen ju gut halten, und une ihnen gefällig machen, und einen gu. ten Willen darinnen haben, angesehen, daß uns &Ott fo gethan hat, da wir auch waren, wie sie ist find.

Was da heisse Freundlichkeit.

Das Mörtlein, erscheinen, ist gnugsant droben in der vorigen Spistel\* ausgeleget, daß es bedeute die Offenbahrung des Evangelis, dadurch Shristus erschienen ist in aller Welt, wie

er

ich

bet

500

em

3ila

uch

ind

as

als

dia

für

ind

ero

ern

ind en-

mo

Iro

cht

ne

ie,

<sup>\*</sup> Diefe Spiffel ift auch befonders in Jena An. 1723. 3um zwentenmal wieder aufgeleget worden.

wiewol man Die Evissel auf Die Geburt Chris sti zeucht, ba liegt nicht viel an. Er braucht bier nicht das Mortlein, Gnad, wie droben, fondernamen liebliche andere Worte, freunlichkeit und Leutseligkeit schreibet er dem anadigen Gott zu. Das erfte heiffet auf Griechisch xensorns, und ift das freundliche, liebliche mandeln eines gutigen Lebens, daß je-Dermann gern mit demfelben Menfchen umgebet, und seine Gesellschafft fast fusse, jeder. mann ju Bunft und Liebe reiget, Der Die Leute wol leiden kan, niemand verachtet, niemand mit fauren, harten, feltfamen Gebarden oder Weise verjaget, mag jedermann zuversicht. lich um ihm fenn, zu ihm gehen und mit ihm handeln, gleichwie die Evangelia Christum abmablen unter den Leuten, der jedermann freundlich ift, niemand verachtet, niemand versaget, und gans schlachtig, murb und ge-Also hat sich & Ott auch durchs nietia ist. Evangelium gegen uns gezeiget gant lieblich und freundlich, der jedermann bereit, niemand verachtet, alle unsere Untugend uns ju gut halt, niemand verjaget mit Strengigkeit. Denn es ist eitel Gnade da verkundiget, in welcher er uns traget, und mit uns umgehet aufs allerfreundlichste, mit niemand verfahe ret nach feinem Berdienst und Wurdigkeit. Das ift die Zeit der Gnaden, da mag jedermann zu dem Thron feiner Gnaden gehen mit aller Zuversicht; als Hebr. 4, 16. geschrieben stehet,

stel un der nic

w

(d) Lie 23 Die feb 501 ger Dei Die un nei Ur net (3) ri Da

6

jet

le

nei

stehet, und Pfalm 34, 6. Nahet euch zu ihm, und lasset euch erleuchten, eure Angesichte werden sich nicht schämen, das ist, er wird euch nicht umsonst bitten, und kommen, oder mit Scham leer heim gehen lassen.

5. 4.

Was da heisse Leutseligkeit oder Menschen- Liebe.

Das andere heißt Didav Gewria, Mens fchen. Liebe, gleich wie Beig mochte Geld. Liebe heiffen. Und David z. Gam. 1. Frauen-Begierde nennet Frauen, Liebe. Alfo nennen Die natürlichen Meister etliche Chiere Menschen-Lieber, oder leutselig, als da find die Sunde, Pferde, Delphin. Denn Diefelbio gen Thiere haben naturliche Luft und Liebe ju Den Menschen, thun sich auch zu ihnen, und Dienen ihnen gern, als hatten fie Bernunft und Werftand gegen dem Menschen. nen folchen Damen und Liebe eignet hier der Alpostel unferm & Ott zu, und hats zuvor auch gethan Mofes; 5. B. Mof. 33/3. Da er von GOtt faget: In seiner Band ift ein feuriges Gefen, er hat die Leute fehr lieb; daß die Meynung sen: GOtt hat sich im Evangelio nicht allein freundlich erzeiget, ber jedermann um fich leiden und annehmen wolle, sondern wiederum halt er sich auch zu ihe nen, suchet bey ihnen zu fenn, beut ihnen seine Ona. 21 3

t

e

5

D

D

11

D

a

d

Gnade und Freundschaft an. Das sind ja zwen susse troitliche Wortevon unserm GOtt, daßer seine Gnade anbeutund uns nachläust, dazu auss lieblichste ausnimmt alle, die sich zu ihm machen und sein begehren. Was soll er mehr thun? Nun siehe, warum das Evangelium heisse eine tröstliche liebliche Predigt von GOtt in Christo. Was möchte lieblichers gesaget werden, denn solche Worte ein nem sundigen elenden Gewissen? Odas uns der Teusel durch des Pahsis Gesetz solchsauter GOttes Wort also gar jämmerlich verdunckelt hat!

#### 5. 5.

## Mannuf diese Worte nicht ein-

Man mußaber die zwen Worte fren und gemein lassen, und nicht einen Unterscheid der Person unter dem Menschen machen, daß solche Göttliche Freundlichkeit und Leutseligzkeit nicht aus unserm Verdienst, oder Ansechen, sondern allein aus seiner Barmherhigskeit herkomme, und treffe alles das, das ein Mensch heißt, es sey wie gering es wolle. Denn Gott liebet nicht die Person, sondern die Tatur, und heißt nicht Person selig, sondern leutselig, auf daß ihm seine Chre ganz bleibe, und niemand sich seiner Würdigkeit rühme, niemand sich seiner Unwürdigkeit entsehe; sondern einer wie der

Der andre fich troffe auf die unverdiente Gna. De, die er so freundlich und leutselig anbeut und giebt. Denn folte irgend ein Unsehen. oder Person wurdig gewesen fenn, waren es billig, Die da Wercfe der Gerechtigkeit gethan hatten. Deun verwirft diefelbe Paulus am meisten, und spricht: Micht nach ben Wercken der Gerechtigkeit, die wir ges than haben, zc. Wieviel weniger wird folche erfebienen fenn, um deiner Beisheit, Bewalt, Abel, Reichthum und beines gelben Haares willen. Es ift groffe Gnade, es ift aber auch bloffe Gnade, die allen Ruhm und Chre dampffet, und nur Gottes Chre auf. richtet, der fie den Unwurdigen umfonftgegeben bat.

> 6. 6.

#### Sie führen uns auf Glaub und Liebe.

So lehret nun diese Spissel abermal die gwen Stuck, glauben und lieben, oder Wohlthat von Gott empfangen, und Wohlthat Dem Machsten erzeigen ; wie benn die gange Schrift die zwen treibet, und eines ohne das Denn wer da nicht ander nicht senn mag. festiglich glaubet folcher Gnaben Gottes, Der erzeiget es gewißlich auch gegen feinem Machiten, und ift faul, binlafig demfelben wol zu thun. Je fester aber jemand glaubet, je fleißiger und williger er ift feinem Rachften ju helf-21 4

F

u

0

伦

100

io

18

10

400

10

er

160

90

100

30

45

08

to

ht

aß

ich

eis

vie

Bee

#### 8 117. Lutheri nothiger Unterricht

Also treibet der Glaube Die Liebe. und die Liebe mehret den Glauben. Daher feben wir, wie gar nichtes wir im Glauben gehen, die wir mit anderm wircken, benn nit Molthun dem Dachften , vermeffen fromm und selia zu werden. Erfinden taglich so viel neuer Wercke und Lehre, daß wir zulest nichts mehr wiffen vom rechten guten Leben, so doch alle Christliche Lehre, Wercke und Leben, Kurk, klarlich, überflüßig begriffen ift in den zwen Stucken, glauben und lieben, burch welche der Mensch zwischen GOtt und seinem Machsten gesethet wird, als ein Mittel, das da von oben empfahet, und unten wieder ausgies bet, und gleich einem Gefaß, oder Rohrwird, durch welches der Born Göttlicher Guter Dhn Unterlaß flieffen foll in andre Leute.

#### S. 7. Welche GOtt formige Wenschen machen.

a

notifili

addi

11

ti

Pros e

81

Siehe, das sind denn rechte GOtt-formisge Menschen, welche von GOtt empfahen als les, was er hat in Christo, und wiederum sich auch, als waren sie der andern Götter, mit Wolthaten beweisen. Da gehet denn der Spruch Psalm 82, 6. Ich habe gesagt, ihr seyd Götter und Kinder des Allers hochsten allesamt. GOttes Kinder sind wir durch den Glauben, der uns zu Erben machet aller Göttlichen Guter. Aber Götter sind wir

wir durch die Liebe, die uns gegen unserm Nachsten wolthatig machet, denn abttliche Natur ist nichts anders, denn eitel Wolthatigkeit, und als hier St. Paulus saget: Sreundlichkeit und Leutseligkeit, die ihre Güter in alle Creaturen überschwenglich aussschütztet täglich, wie wir sehen.

## Vermahnung zum Glauben.

Dun siehe zu, daß du diese Worte laffest dir gesagt senn, daß Gottes Freundlichkeit und Leutseligkeit offenbahret, und jedermann angebothen ift, und du auf diese Worte deinen Glauben bauest, täglich daran übest und ftarckeft, ohne allen Zweifel dafür halteft, es fen also, und & Ott sen und wolle dir freund. lich und leutselig senn, so ifter die gewißlich also, magst alsdenn bitten und begehren mit aller Zuversicht, was du wilt, was dich dringet, was dir und andern nothift. Du aber nicht also glaubest, ware es viel bef. fer, du hattest es noch nie gehöret. mit dem Unglauben macheft du diese theure, troftliche, gnadenreiche Worte gur Lugen, stellest dich damit, als achtest du sie nicht für Marheit, welches gar eine hohe groffe Uns ehre Gottes und Difbieten ift, daß frenlich keine gröffere Sunde von dir geschehen mag.

21 5 5.9. Wel.

É

11

8

5

17 S

17

a

20

),

10

10

6

r

r

D

5. 9.

Welcher bas Zern frolich machet.

Glaubest du aber, so ists nicht muglich, Daß davon bein Sert nicht folte für Freuden in GOtt lachen, fren, sicher und muthig Denn wie mag ein hert traurig oder unlustig bleiben, das da nicht zweifelt, ODtt sen ihm freundlich, und halte sich gegen ihm als ein auter Freund, mit bem er fich als mit ihm felbst alles Dinges wol vermone? Es muß solche Freude und Lust folgen, folget es aber nicht, so ist gewißlich der Glaube noch nicht da. Und bas heiffet der Apostel Galat. 3, 3. den heiligen Geift empfahen, in und durche Evangelium. das Evangelium ist so eine liebliche Predigt von GOttes Gnade und Gußigkeit, daß es Den heiligen Geist mit sich bringet im horen und predigen, gleichwie der Sonnen-Glank naturlich die Dige mit sich bringet. Wie mochte aber St. Vaulus lieblichere, fuffere Worte gesethet haben? Ich darf sagen, daß ich in der gangen Schrifft nicht lieblicher Mort habe gelesen, von Gottes Gnaden geredet, denn diefe zwen Chrestotes und Philanthropia, daringen bie Gnade alfo abgemahletift, daß fie nicht allein Gunde vergebe, sondern auch ben uns wohne, freund. lich mit uns umgehe, willig ift zu helfen, und erbietig zu thun, alles, was wir begehren mogen,

#### vom Glauben und guten Wercken, n

mögen, als von einem guten, willigen Freunde, zu dem sich ein Mensch alles Gutes verssiehet, und sich gang wol vermag. Erdencke dir also einen guten Freund, so hast du ein Bild, wie sich Gott gegen dir in Christo erbeut, und ist dennoch solches Bild noch gar geringe, solche überreiche Gnade vorzusbilden.

#### §. 10.

Und zu guten Wercken treibet.

Wenn du nun also gläubest und frolich bist in GOtt deinem Hern, lebest nun und bist fatt in seiner Gnaden, hast was du haben solt, was wilt du nun auf Erden machen in diesem Leben? Du must ja nicht müßig geshen. Ja es lässet dich solche Lust und Liebe gegen GOtt nicht ruhen, sondern du wirst hisig und begierig, zu thun alles, was du nur weissest, daran du solchem freundlichen, holdsteligen GOtt Lob, Ehre und Danck thätest. Da ist kein Unterscheid mehr der Wercke, da sind alle Gebot aus, da ist kein Zwang noch Drang, eitel frolicher Wille und Lust wohl zu thun, es sen das Werck gering oder köstelich, klein oder groß, kurk oder lang.

S. II.

Sonderlich zur Bekäntniß der Warheit.

Zuvörderst begehrest du, daß solche Er-

¢

r

t

rae est

#### 12 11. Lutheri nothiger Unterricht

kantniß gottlicher Gnaden andre Leute auch hatten; darum so bricht deine Liebe aus, thut sedermann, was sie kan, prediget und saget solche Warheit, wo sie kan, verwirft alles, was nach dieser Lehre nicht geprediget oder gelebet wird. Siehe, so mag denn der Teussel und die Welt solches nicht hören, noch sehen, will ihr Ding von dir unverworfen has ben, hängt sich an dich alles, was da groß, gelehrt, reich und gewaltig ist, machen dich zu einem Keher und tollen Menschen.

## §. 12.

### Darauf das Creun folget.

Siehe, so kommst du denn gleich, wie dein Herr Christus, um der Wahrheit willen an das Ereuß, und must auss ausserste geschändet werden, Leib, Leben, Gut, Shore und Freunde, alles in die Gesahr sețen, bis das sie dich von hinnen aus diesem Leben treiben ins ewige Leben. Noch must du in dem allen frolich sepn, dasselbe alles gern dulden und sür gut haben, ihnen wiederum freundlich sepn, allezeit gedencken, das du zuvor auch, wie sie ist sind, vor GOtt gewesen bist. Welches denn solcher Glaube, und Liebe auch gewisslich thut. Siehe, das ist ein recht Christlich Leben, das da andern thut, wie ihm GOtt gethan hat.

S. 13. Das

n

11

fi

u

v

D

Di

u

h

ft

0

Y

b

Te

re

te

w

th

#### S. 13.

Dabey man bie Liebe gegen bie Seinde zu beweisen hat.

Das drucket bie der Apostel aus, ba er fpricht : Die Freundlichkeit Gottes fen uns nicht erschienen, bab uns auch nicht selig aemacht um unfer Gerechtigkeit willen. folt er fagen : Sind wir unwurdig gewesen, und doch aus Barmherkigfeit aufgenommen, und haben &Ottes Bolthat mit groffen Un. perdienft und Gunden empfangen : Barum folten wir denn spabren unsere Wolthat allen denen, Die es um uns verdienen oder wurdia find? Rein nicht also, sondern Sottes Rinder laffet uns fenn, und eben unfern Feinden und Ubelthatern wolthun, wie GOtt uns feinen Feinden und Ubelthatern gethan hat, und noch thut. Das faget auch Chris ftus Matth. 5, 44. Liebet eure geinde, auf daß ihr seyd Kinder eures himmlischen Vaters, der seine Sonne laffet aufgeben über die Guten und Bofen, und lafe fet regnen über die ihm bancken, (Gerechte) und nicht bancken, (Ungerech. te) benn fo ihr nur eure freunde liebet, was werdet ihr für einen Lohn haben ? thun boch das auch die Zollner und Sunder.

5.14. Huch

S. 14.

Auch gegen die so ihr Unrecht vertheidigen.

Und mercklich verwirft St. Vaulus uns nicht allein der bofen Wercke halben, sondern spricht: Micht nach den Wercken der Gerechtigkeit, die wir gethan haben. Das mennet er von den Wercken, Die wir vor &Ott haben gehalten, welches ist eine Gerechtigkeit vor unfern und der Menschen Augen anzusehen, und machet uns doch nur ungeschickter zu GOttes Gnaden, Dieweil sie an sich selbst falsch sind, und wir darüber dazu thun, machen eine zwenfaltige Gunde daraus, daß wir sie für gut achten und uns darauf verlassen, welches & Ott gar sehr erbittert. Also erbittern uns unfre Reinde auch am meisten, die da Unrecht haben, und doch ihr Ding wollen für Recht erstreiten wider uns. Dennoch follen wir nicht ihnen verfagen mohl zuthun, gleichwie uns GOtt in gleichem Grethum, da wir auch Marren waren, und liessen uns duncken, es ware wohl gethan, was wir thaten, aus lauter Barmhertigkeit gethan hat. Wie er nun uns nicht nach unferer vermennten Gerechtigkeit gethan hat; also sollen wir wiederum ihnen auch nicht thun nach ihrem Verdienst oder Unverdienst, fondern aus lauter Liebe und umsonst nur ih-

nen

b

D

AI

00

re

96

m

ei

di

ne

fte

30

he

ge

0

ja

20

eit

Tie

3

ihi

au

m

#### §. 15.

## Gnade verdammt alle eigene Ge-

Das fen gnug von der ganken Summa Der Epistel. Run laffet uns feben die Morte. die er brauchet, solche Gnade zu preisen und auszureden. Bum ersten hebet er fie fo hoch, daß er auch alle unfre gute Wercke und Gerechtigkeit verwirft. Denn wir follen nicht gedencken, daß er ein schlecht Ding verwerfe mir den Worten, sondern das allerbeste, das ein Mensch auf Erden thun mochte, nemlich Die Gerechtigkeit. Benn alle Menschen ib. ven gröften Fleiß thaten, und nach der hochften Bernunft, Weißheit, frenen Willen wircketen, wie wir denn lesen von eilichen hendrischen Meilern und Fürsten groffer Eugend und Weißheit, Die alle Welt preifet mit Schriften und Worten, als Socrates, Trae janus und dergleichen; dennoch ift folche Weisheit und Tugend nichts vor GOtt, benn eitel Gunde und Berdammnif, darum, daß fie nicht geschiehet in @Ottes Onade, das ift: Derfelbe Menfch erkennet GOtt nicht, ehret ihn auch damit nicht, mennet, er habe folches aus feinem Bermogen gethan, welches niemand, benn die Gnade im Evangelio lehret.

21160

17

r

t.

t

e

il

r

il

r

e

3

5

5

r

n

11

D

it

10

9

It

t,

ei

te

tic

ch

6

0

fe

fe'

Do

Di

Do

m

DO

fer

fre

be

9)

be

te

re

ge

au

6

De

Da

©1

#e

Also rühmet sich auch St. Paulus, daß er zuvor habe gewandelt in einem unsträslichen Leben über alle seines gleichen, mennet auch, er thäte recht, daß er die Shristen versolgete, die solch gutes Leben verwürffen. Aber darnach spricht er, da er Christum erkennet: Er achte solche seine Gerechtigkeit wie den Roth und Unstat, auf daß er ja möge erfunden werden nicht in solcher seiner Gerechtigkeit, sondern in Shristo und im Glauben, wie er das alles Philipp. 3, 9. und Gal. 1, 14. weiter bezeuget.

5. 16.

Und leget den Ruhm des freyen Willens nieder.

Darum leget er hier darnieder allen Ruhm des frenen Willens, alle menschliche Tugend, Gerechtigkeit und gute Wercke, beschleußt, es sen alles nichts, und eitel Verderben, es gleisse wie groß es immer mag; sondern allein die Snade Sottes muß selig machen, und machet auch selig alle, die solches gläuben, und ihr begehren in rechtem Erkäntniß ihres eigenen Verderbens und Nichtigkeit.

S. 17.

Und richtet auf die Gerechtigkeit GOttes.

So mussen wir nun der Schrift gewohnen, die da zwo Gerechtigkeiten sehet : Die erste, eine

eine menschliche Gerechtigkeit, wie sie hie St. Paulus nennet, und an vielmehr Der. tern. Die andre eine Gottliche Gerech. tiakeit, das ift, die gottliche Gnade, welche uns rechtfertiget durch den Glauben, wie St. Vaulus bie ausdrücket, und faget am Ende der Epistel also: 2luf daß wir durch feine Gnade gerechtfertiget, und Erben sevn des ewigen Lebens. Da siehest du Daß Gottes Enade unfere Gerechtiakeit ift, Die auch darum GOttes Gerechtigkeit heiffet, daß er fie uns aus Gnaden giebet, und unfer wird, daß wir sie empfahen. Allso saget er Rom. 1, 17. Im Evangelio wird geprediget von der gottlichen Gerechtigkeit, daß Diefelbe fen durch den Glauben, wie da geschrieben stehet : Der Gerechte wird seines Glaus bens leben. Item also stehet auch i. 3. Mos. 15,6. Abraham hat GOtt geglau. bet, und derselbe Glaube ift ihm zur Gerechtigkeit gerechnet. Also daß die Schrift beschleust, daß niemand vor Gott rechtfertig ift, denn wer da glaubet, wie ist gesaget, und von St. Paulo angezogen ift, aus habac, 2. Der Gerechte wird seines Glaubens leben. Also das Glaube, Ona. De, Barmhertigfeit, Warheit ein Ding fen, das GOtt in uns durch Christum und sein Evangelium wircfet, wie Pfalm 25, 10. ftehet: Alle GOttes Wege sind Barmbernig. keit, Gnade und Warheit. Gottes Wege

ien

te,

are

Fr

oth

en

it,

er

ter

en

he

Fe,

er,

9;

lig

310

m

nd

Me

te,

ne

Wege sind aber, darinnen wir wandeln, und er in uns, wenn wir seinen Geboten folgen. Dieselben Wege mussen alle in göttlicher Barmhertigkeit und Warheit gehen, und nicht in unserm Vermögen oder Kräften, welscher Wege sind eitel Zorn und Falschheit vor GOttes Augen, wie er saget Esa. 55, 9. 2116 boch der Zimmel ist über der Erden, so boch sind auch meine Wege über eure Wege. Alls solter sagen: Eure Gerechtigsteit ist irrdisch und nichts, ihr musset in meisner himmlischen Gerechtigkeit wandeln, solt ihr selig werden.

21

9

5

il

0

De

36

Do

li

fit

SEE

fc

al

De

311

m

2

w

ge G

311

Le

k

# Sondern erhatuns, nach seiner Barmherkigkeit, selig gemacht.

S. 18.

Diese Enade macht uns hier schon selia.

Je mögen die Worte bestehen, die da lauten, als sind wir schon selig? Sind wir nicht noch auf Seden im Jammer? Antwort: Es ist darum also geredet, daß die Kraft göttlicher Gnade, und die Art des Glaubens würde ausgedrücket, zuwider den irrigen Wercheiligen, die durch ihre Wercke die Seligkeit, als wäre sie noch fern von ihnen, holen und erlangen wollen. Nicht also, Christus hat uns auf einmal selig gemacht in

zweyerlen Beise. Zum ersten, er hat alles gethan, was dazu gehört, daß wir selig werden; nemlich die Sünde, Tod, und Hölle überwunden, und vertilget, daß nichts mehr dazu von jemand zu thun ist. Zum andern, daß er solches alles in der Taufe hat uns allen gegeben, daß, wer da gläubet an Christum, daß er solches gethan habe, der hats gewißelich alsobald in dem Augenblick alles, und sind alle seine Sünde dahin mit dem Tod und Hölle, daß er nichts mehr bedarf zur Selige keit, denn solches Glaubens.

S. 19. Ehe wir noch gute Wercke thun können.

Siehe, so überschwenglichen Neichthum schüttet Bott über und in der Tause, daß er auch die Wercke aushebet, damit die Narren vermessen den Himmel zu gewinnen und selig zu werden. Wein, lieber Mensch, du must den Zimmel haben und schon selig seyn, ehe du gute Wercke thust, die Wercke verdienen nicht den Himmel, sondern wiederum, der Himmel aus lauter Gnade gegeben, thur die guten Wercke dahin, ohne Gesuch des Verdiensses, nur dem Nächsten zu Nuß und Gott zu Ehren, die daß der Leichnam auch von Sünden, Tod und Hole kerioset werde.

25 2 S. 20. Ob

und

gen.

cher

und

vel-

lio

10

ure

190

reio

folt

er

Da

nd

er?

die

110

en

Die

n

0,

in

S. 20.

Ob wir wolnoch auf die Offenbahrung solcher Seligkeit warten.

Darum alle das Leben, das ein recht glau. biger Christe führet nach der Taufe, ist nicht mehr, denn ein Barten auf Die Offenbahrung Der Seligfeit, Die er schon hat. Er hat fie gewißlich gant, aber doch im Glauben ver-Derfelbe Glaube, wenn der abgethan ware, so ware sie offenbarlich in ihm, welches geschicht im leiblichen Sterben, wie 1. Noh. 3, 2. stehet. Lieben Bruder, wir find schon int GOttes Kinder, aber es ist noch nicht offenbahr, was wir seyn Wenner aber tommt, fo wife werben. sen wir, daß wir ihm gleich werden feyn. Denn wir werden ibn feben, wie erift. Und alle, die diese hofnung in ibnen haben, die beiligen sich ohn Un. terlaß, gleichwie er beilig ift. ein jeglicher, der solche Zofnung hat gu ibm, der reiniget sich, gleichwie auch er rein ift.) Darum lag bich die Bercfhei. ligen nicht verführen, Die den Glauben verachten, feten beine Geligkeit weit vor dich, und treiben dich mit Wercken fie zu holen. Mein, lieber Mensch, sie ist in dir, inwendig ist schon alles geschehen, wie Christus saget Luc. 17, 21. Das Reich GOttes ift inwen. dig in euch. Darum ist das übrige Leben

TITIES TOPE

ung láus richt una it fie vergeo hm, wie viv ces evin visa rene vie in Ino der 34 idh eio ero cb, en. dia get no

nach der Taufe nichts anders, denn ein Sar. ren, Marten und Berlangen, daß da of. fenbahret werde, das in unsift, und daß wir das begreifen, das uns begriffen hat, wie St. Paulus Philipp. 3, 12. saget. Ich jage ihm nach, auf daß ich moge das er, areiffen, darinnen ich von Christo erwriffen bin, das ist: Daß ich doch sehe, mas mir fur Guter in dem Schrein des Glau. bens gegeben find. Er ift neugierig, und ihn verlanget zu sehen feinen Schat, den ihm Die Taufe in dem Glauben gegeben und' versiegelt hat. Also spricht er auch daselbst: Unser Wandel ist schon im Zimmel, von dannen wir auch warten des Zeylandes IEsu Christi, der unsern verächtlichen Leichnam wieder mache aufo neue, aleich seinem verklärten Leichnam, (oder welder unsern nichtigen Leib verklaren wird, daß er abnlich werde seinem ver-Blarten Leibe.) Stem Gal. 4, 9. Da er hatte gesaget: Ihr habet nun GOtt erkennet, wiederrufet er die Worte, und fpricht: Ja ibr feyd von GOtt ertennet, fo es doch bendes wahr ift, doch mit Unterscheid: Wir find von ODtt erkennet und schon begriffen, aber wir erkennen und begreifen ihn noch nicht, denn und fer Erkantniß ist noch im Glauben zugedeckt und verschloffen. Alfo faget er auch Rom. 8,24. Wir sind schon selig, doch in der Zof. nung, das ist : Wir sehens noch nicht, denn 23 3 wer

en

ach

wer da siehet, (fpricht er,) der hoffet nicht, fo wir aber hoffen des, das wir nicht feben, fo warten wir fein mit Gedult. Item fo fpricht auch Christus Luc. 12, 36. Laffet enre Lens den begürtet feyn, und eure Lichter brens nen. Und seyd gleich den Menschen, bie da warten auf ihren Bertn, wenn er aufbrechen wird von der Zochzeit. Auf baß, wenn er kommt und antlopffet, baß fie ibm bald aufthun. Item fo hat auch St. Paulus in der vorigen Spissel Tit. 2,13. gefaget : Bir follen nüchtern, recht. fertig und gottlich leben auf diefer Welt, und warten auf die selige Zofnung und Erscheinung ber Zerrlichkeit des groffen GOttes, und unsers Zeylandes TEsu Christi.

1

b

n

11

T

fo

11

D

11

はいめのはの

9

51

11

Wir werden also nicht durch Wercke selig

Siehe, diese Sprücke und dergleichen bezeugen alle, daß wir schon selig sind gesmacht, daß ein Christen-Mensch nicht sich soll nach Wertken umsehen, dadurch er selig möge werden. Denn solcher Wahn und Lehre verblenden ihm seine Christliche Augen, vertilgen ihm den rechten Verstand des Glaubens, und reissen ihn aus dem Wege der Warheit und Seligkeit. Das heißt hie: Er hat uns selig gemacht nach seiner Barm-

Barmbernigkeit. Und am Ende der Epis fel, daß wir Erben fenn des ewigen Lebens in Der Sofnung. Erben find wir, doch verborgen im Glauben, und warten berfelben Offenbahrung in der Hofnung. Golches Marten aber und übriges Leben nach der Saufe, geschiehet barum, daß er burch uns Den Leib castene, die Rraft seiner Gnaden bes weise, im Streit wider das Fleisch, Welt und Teufel, und doch das alles endlich das rum, daß er durch uns unferm Nachsten Rug Schaffe, und ihn auch zu dem Glauben durch unser Predigen und Leben bringe. pb er das wohl mochte durch die Engel thun, will ers doch durch uns Menschen thun, auf Daß der Glaube bleibe und lieblich zu gehe. Denn es wurde fein Glaube da bleiben, wenn Die Engel folten ohn Unterlaß ben uns man-So ists auch nicht so lieblich, als beln. Durch die Natur, die uns gleich ift, der wir gewohnet find, und fie erkennen. Golten wir auch alle nach der Taufe gen Himmel genommen werden, wer wolte die andern befehren, und zu GOtt bringen mit Worten und gutem Exempel ?

S. 22.

Folglich ist auch das fegfeuer ein Betrug des Satans.

Daher ists nicht Zweifel. Es sen bes Leufels und End. Christs Wunder-Zeichen, 28 4

, 10

solicht

etto

ens

ert.

rec

luf et,

pat

cit.

hto

ind

eta

ers

(is

en

100

ich

lig nd n,

110

er

2 0

et

## 24 M. Lutherinothiger Unterricht

al

Fe

10

D

6

3000

daß wir fo viel auf das Fegfeuer wenden, und mit Beraeffen folches Glaubens, vermeffen uns mit Bercken bafur zu behüten, oder her. aus ju lofen, gerade als mare bie Geligfeit uns noch nicht gegeben, und muften fie durch eis nen andern Weg, denn durch den Glauben überkommen, da wir doch feben, wie es wis der alle Schrifft und Chriftlich Wefen ftreis Denn wer die Seligfeit nicht aus laus ter Gnaden empfahet, vor allen guten Wers cken, der wird sie frenlich sonst nimmer empfahen. Und wer feine gute Wercke ju feis nem eigen Ruk wendet, ihm felbit, und nicht seinem Machsten damit zu helfen, der thut sonft fein gut Wercf. Denn es ist alles glaublos da, und eitel schädlich Frethum und Berführung, (daß ich wolte, das Fegfeuer ware noch nie erfunden, oder ware je nicht auf die Cangel kommen, es thut allzu greulis chen Schaden folcher Chriftlichen Warheit und rechtem Glauben.) Dun hats der Teufel bahin gebracht, daß alle Stifte, alle Rlo. fter, alle Meffen, alle Gebete, gar nahend allein ins Fegfeuer wirchen, dazu mit folcher giftigen Meynung , daß man durch die Wercte den Sachen helfen, und die Seligkeit ho-Ien will. Darüber denn der Taufe und des Glaubens Reichthum muß verfinftert, und juleht aus Chriften lauter Benden werden. D herr GOtt des Greuels! Man solte Die Christen lehren, wie Chriftus und St. Days

vom Glauben und guten Werden. 25

Paulus, daß sie nach der Taufe oder Absolution sich nicht anders hielten, denn als die alle Stunden zum Tode bereit, warteten auf die Offenbahrung ihrer empfangenen Seligsteit; sogiebt man ihnen durch des Fegfeuers verlassen eine faule Sicherheit, daß sie dencken, nur diß Leben sparen und verziehen, bis an das Tod-Bette, da wollen sie denn Neu und Leid haben, und mit Stiften, Seel-Messen und Testament ihnen aus dem Fegfeuer helsen, sie werdens aber wol inne werden. Folget:

Durch das Bad der Wiedersgeburt und Erneurung des heilisgen Geistes.

Die Gnade wird uns in der Taufe gegeben.

Je gar mit vollen Worten preiset er die Gnade GOttes, in der Tause uns gegeben. Nennet die Tause ein Sad, da nicht allein Füsse oder Hände, sond dern der ganze Leib gereiniget wird: Also auch die Tause machet den Menschen auf einsmal rein und selig, daß zu dem Haupt. Etweite und Erbe der Seligkeit nichts mehr noth ist, denn solcher Glaube in solche GOttes

ind

Ten

feit

eis

vio

ein

allo

ers mo

eis

cht

les

nd

cht

eit

fel

Ď0

nd

er

era

00

es

nd

n. te

to

#### 26 M. Lutheri nothiger Unterricht

Snade, auf daß es ja lauter Gnade, ohn Werte und Verdienst sen, daß wir selig werden, und also bestehe in und ewiglich rein, Lieb, Lob, Danck und Shre gottlicher Barmherzigkeit, ohn allen Ruhm oder Wolgefallen eines Vermögens oder Zuthuns, wie gnugsam und oft gesaget ist.

nid

bui

Fü

Ber

erc

gel

mo

un

111

Da (3)

fic

be

fel

fa

111

fe

D

fl

D

ti

a

6. n

50

## Nelche ist ein Bad der Wiedergeburt.

Menschen Berechtigkeit ist nicht ein solch Bad, sondern nur ein Waschen ber Rleider und Gefaß, wie von Gleißnern Matth. 23. aeschrieben ift, dadurch sie nur ausserlich, vor Den Menschen und ihnen selbst, rein scheinen, aber inwendig voll Unflat bleiben. Allso neno net er das Bad nicht ein leiblich Bad, fon» dern ein Bab ber Wiedergeburt, daß ein folch Bad fen, das nicht oben ihm die haut masche, und den Menschen leiblich reinige, fondern seine gange Natur umtehre und wan. Dele in eine andre Natur, daß die erste Geburt, vom Fleisch geschehen, verstöhret werde mit allem Erbe der Sunden und Ver-Dammniß.

#### 5. 25

## Welches uns die Seligteit gang giebt.

Damit aber ausgedrucket wird, daß unfer Henl auf einmal uns gegeben wird, und nicht nicht mit Bercken zu hohlen ift. Denn Ge. burt giebt nicht allein ein Glied, Sand oder Suffe, fondern das gante Leben, den gan-Ben Menfchen , der nicht darum wircfet , daß er gebohren werde, fondern darum und juvor gebohren wird , daß er wirchen moge. Alfo machen une die Wercke nicht rein, fromm und felig; fondern wir, zuvor rein, fromm und felig, thun die Wercke fren bahin GOtt Ju Chren , dem Nachsten zu gut. Giebe, Das heißt die lautere Erkantniß der bloffen Onaden GOttes. Da lernet nun der Mensch fich und GOtt erkennen, GOtt loben, fich verachten, auf GOtt fich troften, an ihm felbst verzweiffeln. Un welcher Lehre sich faft febr hindern, Die mit Gefeten, Geboten und Wercken Die Leute treiben und wollen felig machen.

#### g. 26. Und ein Bad ber Erneurung.

Meiter, daß diß Bad und diese Wiesdergeburt noch klärlicher werde verstanden, thut er dazu und spricht: Verneurung; daß einneuer Mensch, neue Art, neue Ereastur da werde, die da ganz anders gesinnt, anders liebet, anders lebet, redet und wirschet, denn vorhin. Wie er auch Galat. 6. saget: Im Christlichen Stand gilt nichts, weder beschnitten noch unbeschnitten senn (das ist kein Werck des Gesehes,) sond dern

E

Dern eine neue Creatur. Als solte er fagen : Es wird fich nicht also muffen flicken und ples ten mit Werden hie und da. Es muß gant eine neue Saut da werden, und die Natur permandelt werden, alsdenn folgen die Werde von ihm felber. Bon der Geburt faget auch Christus Joh. 3,3. Wer nicht ander. weit gebohren wird, der mag nicht seben das Reich GOttes. Sie feben wir auch, daß die Wercke nicht thun wollen, die Perfon muß felbst und gant sterben, und in ein ander Wefen kommen, welches geschicht durch die Taufe, so wir glauben, denn der Glaube ift die Verneuerung. Denn es wer-Den auch die Berdammten anderweit gebohren werden am jungften Tage. Aber das ift eine Geburt ohne Verneuerung, fie werben unrein senn, wie sie hie gewesen sind im alten Abams Leben. Darum ift diff ein Bad, eine Wiedergeburt, Die da neue Menschen ma. chet. Von der Geburt hat die Schrift viele Rede an vielen Dertern. Denn GOttnennet feine eigene Borte matricem und vuluam, Cfa. 46,3. Zovet mich ihr übrigen von Mael, die ihr getragen werbet in meinem Leibe, oder unter meinem Zernen, wie die Weiber sagen von ihrem Kinde Eragen. Wer nun glaubet an folch Evange» lium, der wird in Gottes Leibe empfangen und gebohren. Davon ein andermal mehr.

5. 27. DA.

wi

23

un

Da

em

nic

aer

Dù

m

tri

un

se

in

tro

tro

fü

De

lå

ift

60

gli

m

S. 27.

Dadurch die menschliche Vermessenheit auf Wercke niedergeschlagen wird.

Das find nun alles folche Worte, wie wir feben, die Die Wercke und menschliche Bermeffenheit in ben Geboten niederschlagen. und die Art des Glaubens flarlich abmablen, daß der Mensch auf einmahl die Gnade gant empfahet, und felig gemachet wird, daß nicht die Wercke dazu kommen, fondern fole gen follen. Gleich als wenn GOtt aus einem durren Block einen neuen grunenden Baum machte, der alsdenn seine natürliche Früchte Esist gar ein groß, starck, machtig triiae. und thatig Ding um GOttes Gnade, fielie. get nicht, wie Die Traum- Prediger fabuliren, in der Geelen, und schläffet; oder laffet fich tragen, wie ein gemahlt Bret feine Farbe träget. Nein, nicht alfo, sie träget, sie führet, sie treibet, sie zeucht, sie wandelt, sie wirchet alles im Menschen, und läffet fich wol fühlen und erfahren. Gie ift verborgen ; aber ihre Berche find unverborgen: Wercf und Wort weisen wo sie ift, gleichwie die Frucht und Blatter des Baumes Urt und Matur ausweisen.

S. 28.

Dabey man ber Gnade viel zu wenig zuschreibet.

Darum wird zu wenig und zu gering von ihr

Ĉ

ihr geprediget, so manihr nicht mehr giebet, Denn daß fie die Wercke schmucke und helffe vollbringen, wie die Sophisten, Thomas, Scotus und das Bold irren und verführen. Sie hilft nicht allein, Die Werte thun, fie thuts allein; ja nicht allein die Wercke, fie wandelt und verneuet die gange Person, und ihr Wercf ist vielmehr, wie sie Die Person andere; denn wie sie die Wercfe der Verson pollbringe. Sie will ein Bad, eine Dies Deraeburt, eine Verneuerung machen, nicht allein der Wercke, sondern des gangen Menschen. Siehe das heißt frey und voll von der Gnade GOttes geprediget. Denn Paulus fpricht nicht hie, daß uns GOtt habe felig gemacht durch Wercke, sondern mit vollem Munde schüttet er aus, durch eine Mie-Dergeburt und eine Verneuerung. nicht Flickens mit Wercken, es gilt gang um-Lehren die Matur. Darum geschichts auch, daß die fo recht glauben, muffen viel leiden und fterben, auf daß die Gnade ihre Art und Gegenwartigteit beweise. (Siehe davon fa. get David Pf. III, 2. Die Wercfe GOttes find groß und ersucht nach allem ihren Willen. Wer find diese feine Werche? Wir find sie, in der Saufe gemacht durch seine Onade, wir find groffe Wercke, neu geboh. ren. Denn es ift groß Ding, daß ein Mensch so schnell selig wird, log von Gun. den, Tod und Hölle emiglich. Darum spricht 4

spr erfi beg me uni

bun ste we Will far che Sun

1

gel

her

210

Da

(3)

foricht er : Gie find erfucht nach alle ihrem Millen oder Begehren, daß GDtt Damit erfunden hat, und thut alles, das ein Menfch begehret. Mas begehret aber ein Menfch mehr benn felig zu fenn, von Gunden, Tob und Solle erlofet fenn?)

5. 29.

#### Welche burch ben beiligen Geift uns verneuret.

Zulett nennet er das Bad die Wiedergeburt, Die Berneurung bes beiligen Geistes, daß ja vollkommlich ausgedrucket werde die Groffe und Kraft ber Gnaben. Allso ein groß Ding ift das Bad, daß das feine Creatur, fondern der heilige Beift mas chen muß. En wie gar verwirffest du, heiliger St. Paul, den fregen Willen, Die guten Wercke und die groffen Verdienste der hoffartigen Seiligen? Wie hoch fekest du unfere Seligfeit, und machest fie doch so nahe ben uns, ja in uns? Wiebloßund lauter predigest du die Gnade ? Darum wirch hin, wirch ber! den Menschen zu verneuern, und die Perfon andern , ift nicht möglich , denn durch das Bad der Wiedergeburt des heiligen Beiftes.

S. 32. Da die Wercheilige in der alten Zaut bleiben.

Das siehet man auch wol an den Werch. beilio

heiligen, wie keine unleidlichere, hoch, müthigere, frevelere und ungläubigere Geister sind, denn eben sie. Denn es sind ungebrochene, unverneurte, verstockte, verhärtete, und verbliebene Menschen in ihrem alten Adam, welchen sie mit ihren guten Wercken decken und schmücken, und keine Verändrung ihrer bösen Natur, sondern nur der äussern Wercke haben. O das ist ein gistig Volck, und vor Gott in grossen Ungnaden, ob sie wol in seinem Schooff zu sitzen vermeynen.

#### 5. 31.

Zierinnen stimmet Paulus mit Christo überein.

Also seimmet nun hie St. Paulus mit Christo; Joh. 3, 5. da er diß Bad also nenonet: Wer nicht anderweit gebohren wird aus dem Wasser und Zeil. Geist, der mag nicht eingehen in Gottes Reich. Hie hörest du das Wasser, das ist, das Bad. Du hörest, anderweit gebohren werden, das ist die Wiedergeburt und Verneuerung, und den Geist, den hie St. Paulus ausdrücket, den heiligen Geist.

S. 32.

Und weiß nichts von der firmelung.

Und ist hie zu mercken, daß der Apostel von dem Sacrament der Firmelung nicht weiß. wei de i lehr heil der ihre taut gen Go felb emp mön daff blie

aib C

wie

31

Denn er lehret, der heilige Beift werweiß. De in der Jaufe gegeben, wie auch Christus lehret, ja in der Caufe werden wir aus bem beiligen Geift gebohren. Wir lefen wol in der Apost. Gesch. 8, 17. Daß die Apostel ihre Hande legten auf die Haupter der Getauften, daß fie den heiligen Beift empfien. gen, welches sie zu der Firmelung ziehen. Go doch daffelbe darum geschahe, daß diefelbe den heiligen Geift in offentlichen Zeichen empfiengen, und mit viel Zungen reben mochten, das Evangelium zu predigen. Aber daffelbe ist zeitlich abgangen, und nicht mehr blieben, denn dergleichen Ordnung ober Beihen jum Priester oder Prediger-Umt: wiewol auch dasselbe in Mißbrauch greulich Davon ein andermal. gehet.

Welchen er ausgegossen hat über uns reichlich durch Jesum Christum unsern Seyland.

S. 33.

Inder Taufe wird der heilige Geift über uns ausgegoffen.

Tehe der H. Geistist nicht allein gegeben, sondern ausgegoffen, nicht allein ausgegoffen, fondern reichlich ausgegoffen. Der Apostel kan die Gnade und ihre Mercke

:0

3

0,

17

n

10

Ir

11

11

B

it 10

12 E,

).

5

el

t

THE STATE

fo

ff

Si

21

0

Ti

11

ti

2

Mercke nicht groß gnug machen, und wir leider machen sie so gering gegen unfre gute Mercfe. Es ware eine Schmach & Ottes und feines S. Geistes, daß er ihn folte reichlich ausgieffen über uns, und folte noch etwas von und und aus uns gesuchet werden, damit wir rechtfertig und felig wurden, als waren folche gottliche überschwengliche Werche nicht anugsam dazu. So hatte auch St. Paulus zu milde geredet, und ware billig Lugen zu Alber nun redet er mit folchen vollen treflichen Worten bavon, daß es flar ift: Es moge niemand zuviel sich auf folch Bad und Miedergeburt vertaffen; es ist noch mehr da; niemand zuviel glauben, er hat noch Und eben darum sind von GOtt folche groffe Guter in dem Wort und Glauben gefaffet, daß Die Natur Diefes Lebens nicht tragen noch begreiffen mochte, fo fie folten bloß dargegeben werden. Und zugleich auch wenn sie anheben bloß zu werden, muß Der Mensch sterben, und diß Leben lassen, Daßer gant verfincte und verschwinde in dem Reichthum, den er jest im Glauben, als ben einem Bleinen Bipffel ergriffen hat. Giebe, fo gar überflußig find wir ohn alle Berche gerechtfertiget und gefeliget, fo wirs nur glauben.

Die Werckethun nichts dazu. Darum spricht auch St. Petrus 2 Pet. 174. Durch Durch Christum sind uns groffe und Bostliche Dinge gegeben, baff wir Mitgenoffen werden gottliches Wefens, fpricht nicht, sie werden uns gegeben werben, fondern, fie find uns gegeben. Und Chris flus Joh. 3, 16. Solieb hat Gott die Welt gehabt, daß er seinen einigen Sohn für fie gegebenhat, aufdaffalle, die an ihn gläuben, nicht verderben, sondern bas ewine Leben haben. Giehe ba, fie haben das ewige Leben, alle die da glauben, fo find sie gewißlich gerecht und heilig ohn alle ihre Wercke, und die Wercke bagu nichts thun, fondern es ift eitel bloffe Gnade und Barmhertigkeit da, reichlich über uns aus. gegoffen.

#### 5. 35.

Sondern offenbahren nur den Grund des Zerzens.

Möchtest du aber sprechen: Wie gehet das zu, daß so oft in der Schrifft gesaget wird, daß die da Gutes thun, werden selig: als Christus Joh. 5, 29. Die da Gutes gethan haben, werden hervor gehen zu der Auferstehung des Lebens. Und die da Ubels gethan haben zu der Auferstehung des Gerichts. Und Paulus Röm. 2,7. Ehre und Lob allen, die da Gutes thun, und dergleichen über die Massen viele gehr.

te

10

di

18

it

en

bt

18

118

en

3

10

10

ch

16

ie

cly

18

no

HE

18

20

ro

ur

## 36 M. Lutheri nothiger Unterricht

Untwort : Wie folte es zugehen? Deicht anders denn wie die Worte lauten. ohn alle Gloffen : Wer wol thut, Der wird selig, wer übel thut, der wird verdammet. Das machet aber ben Grethum, daß man aute Mercke urtheilet nach dem aufferlichen Unsehen. Das thut Die Schrift nicht, welche lehret, daß niemand Gutes thun mag, er fen denn felbit zuvor gut; fo wird er nicht durch gute Wercke gut, sondern die Wercke werden durch ihn gut. Er wird aber gut durch diß Bad der Wiedergeburt, und sonft in keinem Wege. Das mennet Chriftus Matth. 7, 17. Rein bofer Baum traget gute fruchte, und tein guter Baum träget bofe gruchte. Matth. 12,33. Dave um machet ben Baum entweder gut ober bofe, so werden die grüchte auch barnach.

a

11

21

D

13

fe

ei

n

9

Fe

to

fin

6

0

Y

•

1

Y

1

#### §. 36.

#### Gleissende Wercke sind Schafs, Aleider.

Das ist wol mahr, daß die Werckheilisen thun Wercke, die da gleich sind den Wercken der neugebohrnen Menschen, ja sie gieissen zuweilen mehr, denn jener gute Wersche. Sie beten, fasten, geben, stiften, wallen und wandeln fast scheinbar. Aber Christius Matth. 7, 15. nennet es Schafs Bleis

#### vom Glauben und guten Wercken. 37

Der, unter welchen reiffende Molffe geben. Denn ihr feiner ift von Grund des herkens Demuthig, mild, fanft und gut, welches fie auch beweisen, wenn man sie trift, und ihre Wercke verwirft, da geben sie denn ihre naturliche rechte Frucht, daben man sie erkennet, als da sind frevel Urtheil, Unge-Duld, Sigenwille, Salsstarrigfeit und Uf. terrede, mit vielen andern bofen Stucken. Darum ifts wahr, wer wohl thut, der wird felia, das ift, feine Geligkeit wird offenbahr werden; aber er thate nichts Gutes, wenn er nicht fchon felig ware in der neuen Geburt. Darum nennet die Schrift folche Leute bald nach ihrem aufferlichen Wandel in guten Wercken, bald nach ihrem inwendigen Wefen, welches folchen aufferlichen Wandel guter Wercke treibet, und fpricht, fie fenn schon felig des innerlichen Wefens hatber, und werden selia, wenn sie wohl thun, das ift, so sie beständig bleiben, wird ihre Geligfeit offenbahr werden. Darum find es die Merche, Die noch in der alten Geburt und Adams Defen geschehen, die der Apostel in dieser Spiftel verwirft und fpricht: Nicht nach den Wercfen der Gerechtigkeit, Die wir gethan ha-Es sind gute Wercke, aber nicht por GOtt, der die perfonliche Gute anfiehet, und darnach die Wercke. Wie er 123. Mof. 4, 4.5. erft Abel , und alfo denn fein Opffer ansahe, und erft von Cain und alsdenn auch nad

#### 38 UT. Lutheri nothiger Unterricht

von seinem Opfer sich wandte, welches doch nach äusserlichem Ansehen eben so wol ein Opffer und gut Ding war, als Abels Opffer.

#### \$. 37.

Wir mussen durch JEsum Christum glauben und Gutes thun.

Er sehet auch mercklich dazu: Durch TEsum Chrift, unsern Zeyland, Damit er uns unter Chrifto behalte, wie die jungen Subnlein unter ber Gluck Sennen. Denn also spricht er felbst Matth. 23, 37. W Jeuns salem! wie oft habeich newolt sammlen Deine Kinder, wie eine Gluck-henne ib. re Rüchlein sammlet unter ihre glügel und du haft nicht gewolt. Hierinnen wird Die Art des rechten lebendigen Glaubens gelehret, der istalso gethan, daß nicht gnug iff jur Geligkeit, ob du an Gott glaubeft, wie Die Juden und viel anderethun, welchen er auch wiederum viel Gutes thut und groffe Gaben giebt zeitlich ; fondern durch JEfunt Chriftum mußdu an & Ott glauben. Bum ersten nicht daran zweifeln, er sen dein anadis ger GOtt und Water, habe bir alle Gunde vergeben, und dich felig gemacht in der Zaufe. Zum andern doch daneben wissen , das folches alles nicht umfonst, oder ohne Gnug. thun seiner Gerechtigkeit geschehe. Denn

u

0

fe fre

Í

Der Barmherkigkeit und Gnade ist kein Raum, über uns und in uns zu wircken, oder uns zu helfen in ewigen Gütern und Seligkeit, der Gerechtigkeit muß zuvor gnug geschehen kenn aufs allervollkommenste, wie Shristus saget Matth. 5, 18. Wicht der Pleineske Buchstab, auch nicht das kleineske Cistul wird von dem Geserz vergeben, es. muß alles geschehen.

#### S. 38.

Denn unfre besten Wevcke sind unvolls

Denn was man von Goftes Gnaben und Gutigfeit faget, muß alles verftanden werden, allein auf die, fo da erfüllen feine Gebot auf das allerreineste, wie er faget; Mich. 2, 7. da die Juden fich in Gott viel vermaffen, und fprachen allezeit: Friede, Friede. Stem : Solte Gott fo jornig fenn? Solte fein gutiger Beift von uns abgebrochen senn 20. Antwortet er : Jaich rede Gutes nur von benen, die ba recht wandeln. Darum mag niemand zu der reis chen Guade Gottes fommen, er habe dents Gottes Geboten aufs alleraufferfte gnug gethan. Go ift nun gnugfam gefaget , baß unfere Werte nichte find vor Gott, und wir nicht das geringste Gebot in einem Werche erfüllen mogen, wie vielweniger wir feiner

n

13

12

18

)0

I,

D

2.0

1

ie

er

Te

11

掩

io

)e

10

6

18

e le

#### 40 M. Lutheri nothiger Unterricht

ner Gerechtigkeit gnug thun mogen, daß wir feiner Gnaden wurdig werben.

· S. 39.

Ja, wenn wir alles thaten, so konnen wir doch damit nichts verdienen.

Dazu, ob wir schon so kräftig waren, alle seine Bebote zu halten , und seiner Berechtigkeit allenthalben gnug zu thun, dens noch waren wir dadurch nicht wurdig feiner Gnaden und Geligkeit, er ware fie auch uns nicht schuldig ju geben, sondern mochte folches alles von uns fordern, als schuldigen Dienst von seiner Creatur, Die ihm zu dienen verpflichtet ist, was er aber darüber giebt, ift eitel Gnade und Barmherbigkeit. Diß hat Christus Luc. 17,10. klärlich gelehret, da er also spricht in einem Gleichniß: Welcher ift unter euch, der einen Acker-Knecht, oder Zirten Knechthabe, berihmpflus met, oder das Vieh weidet, so er von dem felde kommt, daß er so balde gu ihm fage: Gebe bin, setze dich 311 Tis sche? Sondern er spricht also zu ihm: Bereite mir das Abendmahl, schürge bich und biene mir, bif ich gessen und netruncken habe, darnach solt du auch effen und trinden. Dancket er auch demselben Knecht, daß er gethan hat,

e

13

3

11

te

fo

a

€1

b

82

9

a

10

fi

1

9

das ihm befohlen ist! Ich meyns nicht. Also ihr auch, ob ihr alles thatet, das euch geboten ift, fo faget; wir find unnu. Be Knechte, wir haben gethan, was wir Bu thun fculdig gewesen sind. Go benn nun benen aus Gnaden, und nicht aus Mfich. ten wird der Himmel gegeben, die da alles thun, was sie schuldig sind zu thun, und auch folchen Menschen (ob fie irgend maren) nicht aus Berdienft, fondern aus gottlicher gnadie gen Zusagung der Simmel gegeben wird, wie er verspricht Matth. 19, 17. Wilt du einge. ben ins Leben, so halt die Gebot: Mas wollen wir denn mit unsern elenden guten Mercken vermeffen? preifen Diefelben fo faft, als waren fie aus ihrer Matur, und nicht aus lauter GOttes Berheiffung und gnabigen Zusagen wurdig des himmelreichs.

#### 5. 40.

#### Darum werden wir auf Christum gewiesen.

Darum hat uns GOtt gegeben zum ersten einen Menschen, der für uns alle der göttlichen Gerechtigkeit aller Dinge gnug thate. Zum andern, auch durch denselben Menschen solche Gnade und Neichthum aussgeußt, auf daß, ob wir wol solche Gnade umsonst und ohne Verdienst, samit großen Unverdienst und Unwürdigkeit empfahen, so

10

er

18

10

n

n

t,

1

are

tr

ļo

11

18

3

0

m

111

ne

Di

2

100

fe

(5

11

e) ti

21

-11

11

6

0

(

b

·

1

ift fie uns doch nicht umsonst, noch ohne würdigen Berdienst gegeben, fondern als St. Daulus Nom. 5,18. lehret : Gleichwie wir Durch Adam in der naturlichen Geburt ohne unfer Berdienft und eigenen Berwirckung in Die Gunde kommen, Die uns angebohren wird; alfo wiederum in der Miedergeburt ohne unfer Berdienft und eigenen Wercken Durch Chriftum in Die Gnade und Geligfeit kommen. Darum ift der heilige Apostel fo fleifig an allen Orten, wo er die Gnade und den Glauben prediget, bazu zu fegen, durch Wesum Christum, auf daß nicht jemand einher plumpe und fpreche : Ja ich glaube an GOtt, und laffe es daben bleiben. lieber Mensch, du must alfo glauben, daß du wiffest, wie und durch welchen du must glaus ben, daß Ott von dir will haben aller feiner Gebot Erfüllung, und Gnugthuung feiner Gerechtigkeit, ehe er beinen Glauben aufnimme gur Geligfeit, und ob du gnug thun mochteft, dennoch nur aus Gnaden, nicht aus Pflicht der Geligkeit gewarten follest; daß dein Stolkiren und Vermeffen zu Boden bernieder liege vor GOttes Augen.

S. 41.

Durch welchen gottlicher Gerechtigkeit gnug gethan; und uns Gnade geichencket wird.

Siehe, dazu dienet nun Christus, durch wel-

meleben dir folche Gnade und Geligkeit gege. ben wird, als durch den, der an deiner statt, und für dich allem gottlichen Gebot und feis ner Gerechtigkeit gnug gethan hat überflußig, Dazu er auch wurdig ist, daß durch ihn auch Die Gnade und Seligkeit dir gegeben werde. Das heiffet denn ein rechter chriftlicher Glau-Denn es wird fein Glaube gnugfam fenn ohne chriftlichen Glauben, welcher an Christum glaubet, und allein durch Christum, und fonst nicht, empfahet Diese zwen Stucke : Nemlich, Gnugthuung gottlicher Gerechtiafeit, und Gnade, oder Schenckung der ewigen Seligkeit. Allso spricht Paulus Mom. 4, 25. Chriffus ift dahin gegeben umunser Sunde, und auferstanden um unser Rechtfertigung willen; Nicht als lein die Sunde abzulegen, und GOttes Gebot zu erfüllen, sondern auch, daß wir wur-Dig durch ihn wurden, gerecht, und der Gnaden Kinder zu fenn. Item Rom. 3, 25. GOtt hat uns Chriffum vorgesetzet zu einem Gnaden-Thron durch den Glauben in seinem Blut. Nicht allein den schlechten Glauben, sondern in feinem Blut, damit er in unfer Person gnug gethan hat, und also uns worden ist ein Thron Der Gnaden, daß wir benderlen empfahen, Ablas und Gnade ohne unser Rose und Mübe.

5. 42. Uno

n

3

5

りも

n

n

能

10

er

213

for

111

it

18

213

di

elo

#### S. 42.

# Unter bessen glügel muffen wir uns begeben.

Darum muffen wir uns unter Diefer Gluck Bennen Flugel schmucken Matth. 23, 37. und nicht in eigenes Glaubens Bermef. fenheit ausfliegen, der Ruchel-Wenh wird uns fonft geschwinde freffen. Es muß nicht durch unsere Gerechtigkeit, sondern, als ich oft gefaget habe, in Christus felbst eigener Gerechtigkeit, uns dargebreitet zu einem Cabernackel und Rittich, unsere Seligkeit bestes hen. Denn unfer Glaube und alles, was wir haben mogen aus GOtt, ift nicht anug. fam, ja es ift nicht rechtschaffen, es thue sich benn unter die Rlugel Diefer Gluck , Sennen, und glaube festiglich, daß nicht wir, sondern Chriftus für uns, GOttes Gerechtig. feit gnug thun mag und gethan habe, und nicht um unfers Glaubens willen, fondern burch Christus willen, uns Gnade und Se. ligkeit gegeben werde. Daß alfo allenthals ben lauter Gnade GOttes erkennet werde in Christo, und durch Christum uns zugesaget, erworben und gegeben. Das mennet er, da er saget. Joh. 14, 6. Miemand kommt zum Vater, denn allein durch mich, und im gangen Evangelio thut er nicht mehr, Denn zeucht uns aus uns in sich, breitet feine Fillo

Fli will da

**3** 

2(u

nu

The fire

net der ihn dur tha fur una be,

brit

vom Glauben und guten Wercken.

Flügelaus, und locket uns unter fich. Das will auch St. Paulus am Ende diefer Spiftel, da er fpricht:

Auf daß wir durch desselben Gnade gerechtfertiget, Erben seyn des ewigen Lebens nach der Hofenung; das ist je gewißlich wahr?

5. 43.

Auf dessen Gnade und Verdienst verläßt

ben, sondern durch unsern Glauben, sondern durch desselben Christus Enade, das ist, daß Christus allein für SOtt in Snaden ist, allein SOttes Willen gethan, und das ewige Leben verdienet hat. Nun er aber das nicht für sich, sondern für uns gethan hat, so sollen alle, die an ihn gläuben, sein so hoch geniessen, daß durch ihn und seine Snade, sie alles das gethanzu haben geachtet werden, was Christus für sie gethan hat. Siehe, welch ein reich unaussprechlich Ding ist der Christliche Slaube, welche grosse unbegreisliche Suter er bringet allen Gläubigen.

5. 44. DA.

fer

231

rd

ils

as

ten

as go

ich

n,

110

go

nd

rn

es

160

in

et.

Da

nt

b,

r,

ilo

\$. 44.

Daher man sich sur dem Vertrauen auf eigne Gerechtigkeit zu huten hat.

Daraus laffet uns lernen, welche eine koffliche Predigt das Evangelium fen, darinnen folches geprediget wird, und was die vor Schaden thun und Scelen verderben, die bas Evangelium verschweigen, und Gesek» Wercke, ja ihr eigne Menschen-Lehre predi-Darum hute dich für falfchen Dredis gern, ja auch für falfchem Glauben; bleib nicht auf dir selbit, oder auf deinem Glauben, freuch in Chriftum, halte bich unter feine Flügel, bleib unter seinem Dectel, laß nicht Deine, fondern feine Gerechtigfeit, und feine Gnade bein Deckel fenn, daß du nicht durch Deine empfangene Gnade, fondern, wie hie Paulus faget, burch feine Gnade ein Erbe Allso saget auch senst des ewigen Lebens. Er wird bich mit seinen Wfalm 91, 4. Schulternüberdecken, und unter feinen Slügeln wird beine Zofnung bestehen. Und in Hohel. 2, 14. spricht er: Meine Braut ift eine Caube, die da niftet in den Abdern des felsen und in den Maner. Bluftlein; das ift, in Christus Bunden wird die Seele behalten. Siehe, das ist der rechte Christliche Glaube, der nicht

in.

ini

Fre

ten

Lel

nel

aie

ini

bie

wi

ha

lid

on

n

£e!

ma

sel

fre

gie

De

lia

G

5-44-Das

in und auf ihm selbst, wie die natürlichen Sophisten davon träumen, sondern in Shristum freucht, und unter ihm und durch ihn behalten wird. Daß wir Erben sind des ewigen Lebens in der Zofnung ist gnugsam droben gesagt, wie die Gnade ohn alle Wercke alles giebt auf einmal, Seligkeit, Erbe 2c. doch in der Hofnung. Denn es ist noch zugedeckt bis in den Tod, da werden wir sehen, was wir im Glauben empfangen und besessen haben.

5. 45.

Der Zarnisch dieser Epistel wider menschliche Gerechtigkeit und Vermögen.

Jese Spissel streitet starck und mit ausgedrückten Worten wider alle Gerechtigkeit und gute Wercke menschlicher Vernunft, Vermögen und freyen
Willen. Die Worte sind klar, da er spricht:
Vicht aus den Wercken der Gerechtigkeit, die wir gethan haben, sondern
nach seiner Barmherzigkeit hat er uns
selig gemacht, 2c. Und zwar alle Worte
streiten wider dieselbe Gerechtigkeit, denn er
giebets gant und gar dem Bad der Wiedergeburt, der Verneurung, dem heiligen Geisk, JEsu Christo und seiner
Gnade 2c. Wie mag vor solchen Donner-

ine

ino

or

die eko

Dio

Dia

eib

en,

clit

inerch

hie

rbe

uch

1em

tent

en-

ine

dest

ere

uno

das

icht

ın

## 48 17. Lutheri nothiger Unterricht

schlägen noch bestehen irgend eine Vermeffen. beit in uns? Darum lag gleiffen alle weltliche und geiftliche Rechte, las scheinen alle Pfaf. fen, Munche, Monnen-Stand, laß leuchten aller Biedermann und Weiber ehrbares Les ben, wie es mag. Laffie gleich Sodten auf. ermeden, ift nicht der Glaube da an Chriftum, so ifts schon nichts. Roch verblendet und verführet solch Gleiffen die gange Welt, und perdunckelt uns die beiligen Evangelia und Christlichen Glauben. Als wenig nun belffen zur Seligkeit alle Wercke ber Chiere, oder Sandwerck ber Menschen, so wenig belffen auch die obgenannten scheinende Werche und Stande der Menschen; ja fie hin-Dern dagu aufs allerschadlichite. Darum bute dich für den Wolfen in den Schafs.

Rleidern, und lerne dich an Christum haiten in einem rechten fregen Glauben.

as (\*\* \*\*\*) 500

EX-

hai thu flu be na un na un

# EXTRACT

Alus des seligen Lutheri Tractat

23on

# Guten Werden.

(3m1. Jenifchen Deutschen Theil, fol. 224. fegg.)

S. I.

Die Regel, darnach gute Wercke beurtheilet werden muffen.

che sind, denn allein, die GOtt gesboten hat; gleichwie keine Sinde ist, denn allein die GOtt gesboten hat. Darum wer gute Wercke wissen und thun will, der darf nichts anders, denn GOttes Gebot wissen. Also spricht Chrissus Matth. 19, 17. Wilst du zum Lesben eingehen, so halte die Gebot. Demnach mussen wir den Unterscheid der guten Wercke lernen aus den Geboten GOttes, und nicht aus dem Schein, Grösse, oder Menge der Wercke an ihnen selbst, auch nicht aus Gutduncken der Menschen oder menschen Guteus

no be

ifo en les

ifo

nd

lt, lia

re, sig

110

ini Iso

## 50 M. Lutheri nothiger Unterricht

licher Gesetz, oder Weise, wie wir sehen, daß geschehen, und noch immer geschicht durch unser Blindheit, mit groffer Verachetung gottlicher Gebot.

fü

all

gu

be

wi

be

ge (Si

d

111

id

un

911

ne

be

2(1

SI

me

fer

M

gi

in

fie

Spi

#### S. 2.

## Das allerhöchste gute Werchist ber Glaube.

Das erfte, hochste und alleredelste aute Wercf ift der Glaube in Chriffum, wie er felbst faget Joh. 6, 24. Da die Juden ihn fragten, was sollen wir thun, daß wir GOttes Werck würcken? antwortet er, das ift GOttes Werch, daß ihr an den glaubet, ben er gefandt bat. Dun, wenn wir das horen oder predigen, fo laufen wir überhin, und achtens gar gering und leicht zu thun, fo wir doch hie folten lange fteben. und ihm wol nachtrachten. Denn in diefem Werch muffen alle Wercke gehen, und ihrer Sutheit Ginfluß, gleichwie ein Leben, von ihm empfangen. Das muffen wir grob aus. Areichen, daß sie es greifen mogen. finden ihrer viel, Die da beten, fasten, stiften, Dif und das thun, ein aut Leben führen vor den Menschen, welche, so du fragest, ob sie auch gewiß fenn, daß es &Ott wohlgefalle, was sie also thun, sprechen sie, nein, sie wissens nicht, oder zweifeln daran. Darüber find auch der Groß. Gelehrten etliche, die sie verfuho

führen und fagen, es fen nicht noth deß gewiß su fenn, die doch sonft nichts anders thun, denn aute Wercke lehren. Siehe Da, alle Diesel. ben Wercke gehen aufferhalb dem Glauben. Darum find fie nichts und gang tobt. Denn wie ihr Gewissen gegen GOtt stehet und glau. bet, so sind die Wercke auch, Die daraus geschehen. Dunift da fein Glaube, fein gut Gewissen zu Gott. Darum ist den Were den der Kopf ab, und alle ihr Leben und Gute nichts. Daher fommte, wenn ich den Glauben so hoch anziehe, und solche ungläubige Bercke verwerfe, beschuldigen fie mich, ich verbiete gute Wercke, so ich doch gerne wolte rechte gute Werte des Glaubens lehren.

5. 30

Auch arbeiten, effen, trincken, ze. find gute Wercke, so sie im Glauben geschehen.

Fragest du sie weiter, ob sie das auch gute Mercke achten, wenn sie arbeiten ihr Hando weref, gehen, stehen, essen, trincken, schlafen, und allerlen Wercke thun zu des Leibes Mahrung, oder gemeinen Rus, und ob fie glauben, daß & Ott einen Wohlgefallen dar. innen über sie habe: so wirst du finden, daß fie nein fagen, und die guten Wercke fo enge spannen, daß sie nur in der Kirchen beten,

fasten

en,

icht

1ch

ute e er

ihn

vir

er,

en

enn

vir cht

en

em

rer

oon 1180

Bir

en,

den

ucb

oas

ens

ind

ero

iho

fasten, und Almosen geben, Dadurch verife. ben, die andre achten sie vergebens, baran GOtt nichts gelegen sen, und also durch den perdammten Unglauben &Dtt feinen Dienft, Dem alles Dienet, was im Glauben gescheben, geredt, gedacht werden mag, verfur-Ben und verringern. Alfo lehret Salomo im Ared. am 9, 7. Gehe bin frolich, if und trincf, und wiffe, daß beine Berche Gott wohlgefallen allezeit, laß bein Rleid weiß fenn, und das Del laß beinem Saupt nimmer gebrechen. Das Kleid allzeit weiß fenn, Das ift, alle unser Werck gut senn, wie sie mogen genannt werden, ohne allen Unterscheid. Dann find fie aber weiß, wenn ich gewiß bin, und glaube, fie gefallen GOtt, und fo gebricht mir bas Del des frolichen Bewiffens nimmermehr von dem haupt meiner Geelen.

6

#### S. 4.

Denn durch den Glauben werden alle Wercke gut.

Sie kan nun ein jeglicher selbst mercken, und fühlen, wenn er Gutes und nicht Gutes thut. Denn sindet er sein Sers in der Zuspersicht, daß es GOtt gefalle, so ist das Werts gut, wenn es auch so gering ware, als einen Stroh-Halmen aufheben. Ist die Zuversicht nicht da, oder zweiselt daran, so

ist das Werck nicht gut, ob es schon alle Podten aufweckt, und fich der Mensch verbrennen ließ. Das lehret St. Paulus Rom. 14, 23. Alles was nicht aus oder im Glaus ben geschicht, das ift Gunde. 3on dent Glauben, und feinem andern Wercf, has ben wir den Ramen, daß wir Christoglaus bige heisen, als von dem Haupt-Werck. Denn alle andre Werche mag ein Bende, Jus De, Eurcke, Gunder auch thun, aber trauen festiglich, daß er GOtt wohlgefalle, ift nicht muglich, benn einem Chriften, mit Snaden erleucht und befestiget. Und dieset Glaube bringet allezeit mit sich die Liebe, Denn wer Fried, Freud, und Hofnung. GOtt trauet, dem giebt er so bald feinen heiligen Geift, wie St. Paulus zu ben Galatern faget : c. 3, 2. 5. Ihr habt den Geift empfangen, nicht aus euren guten Werefen, sondern da ihr dem Wort Gottes geglaubet habt.

5. 5.

Sie werden auch alle einander gleich.

In diesem Glauben werden alle Wercke gleich, und ist eins wie das andre, fället ab aller Unterscheid der Wercke, sie seyn groß, klein, kurk, lang, viel oder wenig. Denn nicht die Wercke von ihrentwegen, sondern D 3

Ree

ran

den

nft.

he.

ura

im

und

Ott

eiß

ner

nne

fie

tero

ich

)tt,

Ben

iner

alle

fen,

ites

Buo

das

ire,

die

ift

von des Glaubens wegen, angenehm sind, welcher einig und ohn Unterscheid in allen und jeglichen Merckenist, wirchet und lebet, wie viel und unterschiedlich fie immer find. Gleich? wie alle Gliedmassen von dem Saupt leben, wircken und den Namen haben, und ohne das Saupt fein Gliedmaß leben, wircken, oder Namen haben mag. Daraus denn meiter folget, daß ein Christen , Mensch in Diefem Glauben lebend, feines Lehrers guter Mercfe bedarf, fondern was ihm vortommt, das thut er, und ist alles wohl gethan, wie Samuel sprach zu Saul, 1. Sam. 10, 6. 7. Du wirst ein ander Mensch werben, wenn ber Beift in dich kommt, denn fo thu, was die porkommt, GOttiff ben bir. Das mogen wir ben einem groben fleischlichen Exempel fea ben : Wenn ein Mann, oder Weib fich sum andern verfiehet Lieb und ABohlgefallens, und dasselbe fest gläubet, wer lehret denfels ben, wie er fich stellen foll, was er thun, laso fen, schweigen, gedencken foll? Die einige Zuversicht lehret ihm das alles, und mehr denn Noth ift. Da ist ihm kein Unterscheid in Wercken, thut das groß, lang, viel, so gerne als das flein, furg, wenige, und wie-Derum dazu mit frolichem, friedlichem, foches rem Herken, und ift gang ein Frey Gefelle. Also ein Christen-Mensch, der in dieser Zuversicht gegen GOtt lebet, weiß alle Dinge, vermag alle Dinge, permisset sich aller Dina Min of

ge

tr

9

Lu

tel

ae

ri

w

0

D

9

ti

ú

Si

11

6

b

2

6

21

2

5

1

1

1

ge, waszu thun, und thuts alles frolich und frey, nicht um viel guter Verdienst und Wercke zu sammlen, sondern daß ihm eine Lust ist, Gott also wohlgefallen, und lauterlich umsonst Gott dienen, daran begnüg get, daß es Gottgefället.

5. 6.

Der Glaube muß auch im Leyden sein Werck verrichten.

in den Mercfen ift der Glaube noch gering und schwach, laßt uns weiter fragen, wenn ed ihnen übel gehet, an Leib, Gut, Chre, Freund, oder was fie haben, ob fie denn auch glauben, baf fie Gott noch wohlgefallen, und er ihr Lenden und Bidermartigfeit, fie fenn flein oder groß, gnadigtich über fie ordne. Sie ift Runft zu Gott, der fich zornig ftellet, nach allen unfern Sinnen und Berffand, aute Zuverficht haben, und beffere fich zu ihm verfehen, benn fiche empfin-Det. Die ift er verborgen, gleichwie Die Braut faget im Sohenlied Salomonis 2,9. Siehe, er fehet hinter unsver Wand, und fieher durch die genfter, und gudet durchs Gitter: Das ist so viel, unter ben Lenden, die uns gleich von ihm scheiben wollen, wie eine Wand, ja eine Mauer, ftehet er verborgen, und fiehet doch auf mich, und laft mich nicht. Denn er ftehet, und ift

100

nd

vie

Bo

ens

ne en

nnin

ter

nt.

oie

7.

et

die

en

sea.

m

180

elo

110

ge

的從

id

So.

20

100

100

10

le,

na

len

## 56 117. Lutheri nothiger Unterricht

16

6

D

á

D

6

u

fo

D

2

h

n

6

D

d

11

a

O

3

n

Sil

DI

t

b

90

iff bereit zu belfen in Gnaden, und durch die Renfter bes bundeln Glaubens laßt er fich fehen. Und Geremins in Rlag-Lied. 3/33. perwirft die Menschen, aber er thuts nicht aus berklicher Mennung. Uber bas alles ift des Glaubens der hochfte Grad, wenn GOtt nicht mit zeitlichen Lenden, fondern mit dem Tod, Solle und Sunde das Gewiffen ftraft, und gleich Gnad und Barmbergiafeit abfaget, als wolt er ewiglich verdammen und gurnen, welches wenig Menschen erfahren, wie David im 6. Pfalm klaget: HERR ftraf mich nicht in deinem Grimm. ju glauben, daß GOtt gnädigen Wohlges fallen über uns habe, ift das hochfte Werch, das geschehen mag von und in der Creatur. Davon Die Wercfheiligen und Gutthater gar nichts wiffen. Denn wie wolten fie fich bie Gutes und Gnaden ju GOtt verfeben, Dies weil sie in ihren Wercken nicht gewiß find, und am geringsten Grad des Glaubens zweifeln.

### S. 7.

Dieses ist im ersten Gebot be-

Siehe, das ist das Werck des ersten Ges bots, da geboten ist: Du solt nicht andre Gotter haben. Das ist so viel gesagt, dies weil ich allein GOtt bin, solst du zu mir als lein

lein deine gange Zuversicht, Trauen und Glaus ben seken, und aufniemand anders. Das heißt nicht einen GOtt haben, fo du aufferlich mit dem Munde Gott nennell, oder mit den Knien, oder Geberden ibn anbetest, sondern so du herblich ihm trauest, und dich alles Guts, Gnaden und Mohlge. fallen zu ihm versiehest, es sen in Wercken oder Lenden, im Leben oder Sterben, in Lieb oder Lend. Und diefer Glaube, Treue, Zuversicht des Herkens grundlich, ist wahrhaftige Erfüllung diefes ersten Gebots, ohne welchen sonft kein Wercfift, bas diesem Gebot moge gnug thun. Und wie dieses Gebot das allererste, hoheste, beste ist, aus wels chem die andern alle fliessen, in ihm gehen, und nach ihm gericht und gemäßigt werden, also ist auch sein Werck ( das ist der Glaube oder Zuversicht zu GOttes Hulden zu aller Zeit) das allererste, boheste, beste, aus welchem alle andere flieffen, gehen, bleiben, gericht und gemäßigt werden muffen. Das ist die Mennung St. Pauli an vielen Orten, da er dem Glauben so viel giebt, daß er fagt : Iuftus ex fide sua vivit. Der gereche te Mensch hat sein Leben aus seinem Glaus ben, und der Glaube ift das, darum er gerecht vor GOtt geacht wird. Stehet Denn die Gerechtigkeit im Glauben, so ifts flar, daß er alle Gebot erfüllet.

20 5

S. 8. DA.

Die

fen

(5° 10

icht

8 ist

Ott

em

aft,

Sae

und

cen,

RN

Sie

ges

rcf,

ur,

gar

hie

Dies

nde

ens

re

alo

6. 8.

Davinnen mehr gute Wercke vorgeschrieben sind, als jemand thun tan.

Wo find num die, die da fragen, welthe Wercke aut sind, was sie thun sollen, wie sie fromm seyn sollen? Ja wo find die, so Da fagen, wenn wir von dem Glauben predis gen, daß wir keine Wercke lehren, oder thun follen? Giebt nicht Diefes erfte eis nige Gebot mehr zu schaffen, benn jemand thun maa. Wenn ein Menfch taufend ober alle Menschen, oder alle Creaturen ware, so ware ihm dennoch hie gnug aufgeleget, und mehr benn gnug, fo ihm geboten ift, et folle allezeit im Glauben und Zuversicht zu Dtt leben und wandeln, ja auf keinen ana dern folchen Glauben stellen, und also nur einen den rechten, keinen andern, Gott haben. Dieweil benn menschlich Wefen und Matur fein Augenblick mag fenn ohn thun oder lassen, lenden oder fliehen (Denn Das Leben ruhet nimmer, wie wir sehen,) wolan, so heb an, wer da will fromm fenn, und voll guter Merche werden, und übe sich selbst in allem Leben und Wercken, zu allen Zeiten an diesen Glaus bon, lerne festiglich alles thun und lassen in folcher Zuversicht, so wird er sinden, wie viel

2 mi au 21 un wi

wi

vie

wif gef Die řibi

tick

zei

tess

alli er tilo Dal Dal lick (sh

Der

leb

viel er zu schaffen hat, und wie gar alle Dinge im Glauben liegen, und nimmer müßig werden, dieweil der Müßiggang auch muß in des Glaubens » Ubung und Werck geschehen, und kurhum nichts in und an uns senn, oder zufallen mag, so wir gläuben, es gefalle alles GOtt (wie wir sollen) es muß gut senn.

'S. 9.

Der Glaube aber tilgt die mit unterlaufenden gehler und Sünden.

Sprichst du aber, wie mag ich mich gewiß versehen, daß alle meine Wercke Gott gefällig sind, so ich doch zuweilen falle, jit viel rede, effe, trincke, schlafe, oder ja sonis über die Schnur fahre, das mir nicht muglich ist zu meiden ? Antwort, diese Frage zeiget an, daß du noch den Glauben ach. test, wie ein ander Werek, und nicht über alle Wercke sehest. Denn eben darum ift er das höchste, daß er auch bleibet, und tilget dieselben täglichen Sunden, damit, daß er nicht zweifelt, GOtt sen dir gunstig, daß er folehem täglichen Fall und Gebrech. lichkeit durch die Finger siehet. Ja ob auch schon ein tödtlicher Fall geschehe (das doch denen, so in Glauben und Gottes Trauen leben, nimmer oder selten wiederfahret) stehet

no

so is

er

io

10

er

ea.

to

er

IL.

10

11

tt

211

118

en.

is

ill

ra

10

10

in

iel

### 60 17. Lutheri nothiger Unterricht

wi

es:

for

ver

N

Lie

Ch

6

Da:

fict

00

fur

6

Ru

ili

wi

ger

Der

fini

Fe

net

feit

in sein

oh

Der

bui

Det

mo

De

fiehet doch der Glaube wieder auf, und ameifelt nicht, feine Gunde fen fchon babin, als 1. Joh. 2. ftehet : Das schreibe ich euch. lieben Kinder, auf daß ihr nicht sündiget, to aber jemand je fallet, fo haben wir einen Kursprecher für GOtt, Jesum Christum, ber da ift ein Bergebung für aller unfer Sande. Siehe alfo, aus Barmherkigfeit und Enade Gottes, nicht aus ihrer Natur, find die Werde ohn Schuld vergeben. und aut um des Glaubens willen, der fich auf Diefelbe Barmhertigkeit verlaffet. Alfo muffen wir der Berck halben uns fürchten, aber ber Gnaden & Ottes halben troffen, wie geschrieben stehet, Dsalm 147. GOtt hat einen gnädigen Wohlgefallen über die, so fich für ihm fürchten, und trauen auf seine Barmherhigkeit. Alfo beten wir mit ganger Zuversicht, Dater unser, und bitten doch, vergib uns unser Schuld, sind Rinder und doch Gunder, find angenehme, und thun doch nicht gnug, das macht alles der Glaube in GOttes Sulde befestiget.

5. 10.

### Wo dieser Glaube herkomme.

Fragest du aber, wo der Glaube und Zuversicht möge gefunden werden, oder here kommen? das ist freylich das nothigste zu wissen.

wiffen. Bum erften, ohn Zweifel kommt es nicht aus beinen Bercken, noch Berdienft; sondern allein aus Mesu Christo, umsonst persprochen und gegeben, wie St. Paulus Mom. 5, 8. schreibet : GOtt macht uns feine Liebe fast füß und freundlich, in dem, daß Chriffus für uns gestorben ift, da wir noch Sunderwaren. Alls folt er fagen : folt uns das nicht eine starcke unüberwindliche Zuverficht machen, daß ehe wir darum gebeten, oder gesorget baben, ja noch in Gunden für und für wandelten, Chriftus für unfre Gunde ftirbt? und folget: Go denn Chriftus eine Zeitlang (nach ber Zeit) gefforben ift für uns, da wir noch Sunder waren, wie vielmehr, fo wir nun durch fein Blut gerechtfertiget find, werden wir felig werden durch ihn? Und so wir GOtt verfohnet find durch seines Sohnes Tod, da wir noch Feinde waren? vielmehr fo wir nun versoh. net find, werden wir behalten werden durch fein Leben ? Siehe, also must du Christum in dich bilden , und feben , wie in ihm Gott feine Barmherhigkeit dir vorhalt und anbeut, ohn alle beine vorkommende Berdienft, und aus solchem Bild seiner Gnaden schöpfen den Glauben und Zuversicht der Vergebung aller beiner Gunden. Darum hebt der Glaube nicht an den Wercken an, die machen ihn auch nicht, sonderner muß aus bem Blut, Wunden und Sterben Chris fti

und

nero

311

Ten.

ind

ino

ich,

get,

nen

ım,

1fer

feit

Ras

en,

fich

illo

ten,

wie

hat

fo

eine

ano

tten

find

me,

lles

## 62 117. Lutheri nothiger Unterricht

fti quellen und flieffen, in welchem du fieheft, daß dir ODtt fo hold ift, daß er auch feinen Sohn für dich giebt, muß dein Sers füß, und GOtt wiederum hold werden, und also die Zuversicht aus lauter Gunft und Liebe erwachsen, Gottes gegen Dir, und Deiner gegen GOtt. Also lesen wir noch nie, daß jemand ber heilige Beift gegeben sen, wenn er gewircket hat, aber allezeit, wenn fie haben das Evangelium von Chris fo und die Barmhertigkeit GOttes gebo. ret. Aus demselben Wort muß auch noch heut und allezeit der Glaube, und sonst nirgend herkommen. Denn Chriffus ift der Kels, da man Butter, und Honig aussaus get, wie Moses sagt 5. Buch Mos. 32, 13.

#### S. II.

### Mach dem Glauben ist das Lob GOto tes das nächste Werck.

Das andre und nachste Werck nach dem Glauben ist dieses, daß wir Ottes Namen ehren, und nicht unnüß brauchen sollen, welches, gleich wie alle andre Bercke, ohne dem Glauben nicht geschehem mag. Geschichtes aber ohne ihn, so ists ein lauter Gleissen und Schein. Nach dem Glauben mögen wir nichts größers thun, denn GOttes Lob, Ehre, Namen preisen, predigen, singen, und auf allerley Weise exheben und

der ben geh

1111

ber

wi

ger

ein

Der

geg

wil

(3)

hól

211

pre

die wa St gen phn

Der

Den

und groß machen. Und wiewol ich dro. ben gefagt, und wahr ift, daß tein Unterscheid ift unter den Mercken, wo der Glaube ift und wircht: so ifte doch zu verstehen, wenn sie gegen ben Glauben und feinen Wercken geneht werden. Alber fie unter einander zu meffen iff ein Unterscheid, und eins hoher denn das an-Dere. Gleichwie im Leichnam die Gliedmas gegen der Gefundheit keinen Unterscheid has ben, und die Gefundheit in einem gleich wireft, wie in dem andern; so find doch der Gliedmas Werck unterschieden, und eins hoher, edler, nutlicher, denn das andre. Alfo auch hier, &Dttes Chre und Mamen preisen ift beffer, benn die folgende Mercke der andern Gebot, und muß doch in demfelben Glauben gehen, da alle andre inne gehen.

S. 12.

# Welches man alle Augenblick thun mag.

Nun siehe, wie mancherlen guter Wercke der Mensch mag in diesem Sebot alle Stunden thum, und nimmer ohne gute Wercke dieses Sebots sepn, so er will; daß er fürwahr nicht weit darf wallen, oder heilige State suchen. Denn sage an, welcher Augenblick mag vergehen, darinnen wir nicht phne Unterlaß Gottes Güter empfangen, oder

fier

uch

ers

ind

and

ind

och

ben

eit,

rio

hón

och

lire

Der

aus

em

nen

selv

em

tes

ind

ten tes

en,

nene

mo

## 64 117. Lutheri nothiger Unterricht

oder aber bofe Midermartigkeit leiden? Ras find aber & Ottes Guter und Wider. wartigkeit anders, denn ftetige Wermahnung und Reigung GOtt zu loben, zu ehren, und zu benedenen, ibn und feinen Damen anzurus fen! Wenn bu nun aller Dinge willig was reft, hatteft du nicht gnug zu schaffen allein an diesem Gebot, daß du GOttes Damen ohn Unterlaß gebenedeneft, singest, lobest und ehreft ? Und wozu ift die Zunge, Stimm, Sprach und der Mund anders geschaffen? Wie Pfalm 51. Ber thu auf meine Lip» pen, daß mein Mund moge verkundis gen bein Lob. Item, meine Zunge foll erheben beine Barmbernigkeit. Wenn mir diefes Wercks mabrnahmen, fo hatten wir hier auf Erden ein Himmelreich, und als lezeit gnug zu thun, gleichwie die Geligen im Himmel.

## S. 13.

Und daran GOtt ein angenehmer Werckt thut, als andre mit grossen Thaten.

Daher kömmt das wunderliche und rechte Urtheil GOttes, daß zuweilen ein armer Mensch, dem niemand ansehen kan, viel und grosse Wercke, ben ihm selbst in seinem Hause GOtt frolich lobet, wenn es ihm wohl gehet, oder mit ganger Zuversicht ihn anruset,

fo ihm etwas anstoffet, und damit ein grof. fer und angenehmer Werd thut, benn ein ander, der viel fastet, betet, Rirchen stif. tet, wallfahret, und hie und da sich mit groffen Thaten bemühet. Sie geschicht dems felben Marren, bag er bas Maul auffperret, und nach groffen Wercken fiehet, fo gar verblendet, daß er diefes groffen Wercfs auch nimmer gewahr wird, und Gott loben in seinen Augen gar ein klein Ding ift für den groffen Blenden seiner eigen erdachten Wercke, in welchen er vielleicht fich mehr. Denn GOtt, lobet, oder in ihm felber einen Wolgefallen drinnen hat, mehr denn in GOtt, und alfo mit guten Bercken fturmet wider das andre Gebot und feine Werche.

S. 14.

Dabey man aber seine eigne Ehre und Lob verleugnen muß.

Wer aber GOttes Namen recht loben und ehren will, der muß sliehen und meiden alle zeitliche Shre und Lob, und ja nicht suchen seinen Namen, Gericht und groß Geschrey, daß jedermann von ihm singe und sage, welches gar eine gesährliche, und doch die allergemeinste Sünde ist, und leyder wenig geachtet wird. Es will je jedermann etwas gesehen werden, und nicht der geringste seyn, wie gering er immer ist; so tiest ist die Natur verböset, in ihr eigen Gut-

en ?

Dero

ung

rus

vá

lein

nen

nm,

ipo

foll

enn

alo

im

rcf

dite

mer

und

au-

ifet,

10

Gutbunckel, und in ihr felbit eigen Bertrauen wider Die zwen erften Gebot. Mun achtet man Dieses graufame Laster in ber Welt für die bochfte Tugent, um welches willen überaus fahrlich ift, Die bendnischen Bucher und Siftorien zu lesen, ober boren, denen, Die nicht zuvor mohl find in den Gottes Geboten und ber beiligen Schrifft Siftorien, verftandiget und erfahren. Denn alle hendnische Bucher find mit diesem Gift des Lob und Chrsuchens gang Durchmachet, Darinnen man der blinden Bernunft nachlernet, als waren bas nicht thatige oder theure Menschen, mochten es auch nicht werden, die fich nicht laffen Lob und Chre bewegen. Daher die für die Beften geachtet werden, Die Leib und Leben, Freund und Gut, und alles hindansetzen, daß fie Lob und Shre erjagen. Es haben alle heis lige Bater über Diß Lafter geklaget, und eintrachtiglich beschlossen, daß es das allerlegte Lafter fey zu überwinden. St. Augustinus spricht, alle andre Laster geschehen in bofen Wercken, ohn allein die Shre und eigen Wohlgefallen geschicht in und von Den guten Wercken.

S. 15.

Welches sonderlich auf sunge Leute und studirende appliciret wird.

Es mennen etliche, daß es gut sen für junge

junge Leute, so sie mit Muhm und Chre; wiederum mit Schande und Schmach aes reiset, und wohl zu thun beweget werden. Denn viel find, die gutes thun und übel taffen, um Furcht der Schand und Lieb der Chre, das fie sonft in feinem Wege thaten und lieffen; die laßich so halten. Aber wir suchen ist, wie man rechte gute Wercke thun foll, und die dazu geneigt find, burfen furwahr nicht, daß sie mit Furcht und Der Schande, und Lieb der Shren getrieben werden, sondern sie baben und sollen haben ein hoher und viel edler Treiben, das ift GOttes Gebot, GOttes Furcht, GOttes Wohlgefallen, und ihren Glauben und Liebe ju GOtt. Welche die Treibung nicht haben, oder nicht achten, und laffen fich Schande oder Chretreiben, dienehmen auch damit ihren Lohn, wie der HERR fagt Matth. 6. Und wie das Treiben ift, fo ift auch das Werck und der Lohn, keines nicht gut, denn allein vor den Augen der Welt.

g. 16.

Beywelcher Verläugnung eigner Ehre man boch einen guten Mamen baben muß.

haben muß.

Das ist aber wahr, daß wir mussen dens noch einen guten Namen und Shre haben, und foll sich sedermann so halten, daß man nichts übels von ihm sagen möge, noch semand sich Sie 2

TRANSCESSION OF THE PARTY OF TH

全

Dero

Mun

er in

tend,

, Die

lesen,

mohl

heilie

nd ero

r sind

gans

linden

nicht

ten es

n Lob

Besten

reund

las fie

le heis

und

as alo

. Ot.

gesche-

. Chre

nov dn

Leute

sen für

junge

an ihm ärgere, wie St. Paulus Nom. 12. sagt: Wir sollen Fleiß haben, daß wir Gutes thun, nicht allein vor Gott, sondern auch vor allen Menschen; und 2. Cor. 4. Wir halten uns so ehrlich, daß kein Mensch nicht anders von uns weiß.

31

bi

311

lá

le

111

ni

gr

in

De

fd

Do

ur

ur

n

## Davauf man sich aber nichts einbilben darf.

Aber hier muß groffer Fleiß und Fürsichtigkeit fenn, daß dieselbe Chre und guter Name das Serk nicht aufblase, und ihm ein Wohlaefallen drinnen mache. Und hie gehet der Spruch Galomonis: Wie bas feuer im Ofen bewähret bas Gold, so wird ber Mensch bewähret durch den Mund des, der ihn lobet. Wenig und gank hoch geistliche Menschen muffen das fenn, die in Shre und lob bloß gelaffen und gleich bleiben, daß fie fich derfelben nicht annehmen, Butduncken und Gefallen darinnen haben, sondern gant fren und ledig bleiben, alle ihre Chre und Das men & Otte zurechnen, ihm allein auftragen, und derselben nicht anders gebrauchen, denn GOtt zur Chre, und dem Nachsten zur Befferung, und ihm felbst gar nichts zu eigenem Dun, oder Bortheil, alfo, daß er fich feiner Chrenicht vermeffe, oder erhebe über den als leruntuchtigsten, verachteften Menschen, Der auf Erden sepn mag, sondern erkenne sich als einen

einen Knecht GOttes, der ihm die Shre gegeben hat, ihm und feinem Rächsten damit zu dienen, nicht anders, denn als hatte er ihm befohlen, etliche Gulden um seinet willen auszutheilen den Urmen.

S. 18.

Sonst läßt einen GOtt zuweilen in schwere Sünden fallen, zur Des muthigung.

Daher kommt es, daß GOtt vielmal läßt einen Menschen in schwere Sunde fallen, oder liegen, auf daß er vor ihm selbst, und jedermann zu Schanden werde, der sonst nicht hätte sich mocht enthalten für diesem groffen Laster der eitel Ehre und Namen, so er in groffen Gaben und Lugenden wäre bestanden blieben. Und gleich GOtt mit andern schweren Sünden dieser Sünde wehren muß, daß sein heiliger Name in Shren allein bleibe, und wird also eine Sünde der andern Arzney, um unser verkehrten Bosheit willen, die nicht allein das Ubel thut, sondern auch alles Guten mißbrauchet, 2c.

OS (\*\* \*\*\*) SO

Inhalt

## Inhalt Der herrlichen Predigt Lutheri

über Tit. 3, 4.008.

| 5. 1 Cumma diefer Eviftel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | p. 2.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 5. 2. Deren Berbindung mit dem vorh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | erge=  |
| benben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2      |
| 5.3. 2Bas da heiffe Freundlichkeit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3      |
| 5.4. Bas babeiffe teutfeligfeit oder Menschen-lie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |
| 5.5. Man muß diefe Worte nicht einschränden.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 6      |
| 9.5. Man muy buye 200tte munt employment                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7      |
| 5. 6. Gie führen uns auf Glaubund Liebe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8      |
| 5. 7. Weiche GOtt-formige Menfchen machen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| 5. 8. Bermahnung jum Glauben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9      |
| 5. 9. Welcher bas Bern frolich machet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 10     |
| 5. 10. Und zu guten Werden treibet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | II     |
| 5. 11. Sonderlich zur Bekantnig der Watherd.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 12     |
| 6. 12. Darauf das Creun folget.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12     |
| 5. 13. Daben man die Liebe gegen die Feinde gu Ben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | seisen |
| hot.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 13     |
| 5. 14. Huch gegen die fo ihr Unrecht vertheidigen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 14     |
| 5.15. Gnade verdammt alle eigene Berechtigfeit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ES     |
| 5. 16. Und leget den Ruhm des frenen Billens med                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | er. 16 |
| 5. 17. Und richtet auf die Berechtigfeit GDites.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 16     |
| 1. 18. Diefe Gnade macht une hter fchon felig                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 18     |
| 5. 19. Che wir noch gute Berche thun tonnen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 19     |
| 5. 20. Ob wir wol noch auf die Offenbahrung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| 9, 20. Do tota tota tota way our experious any f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 20     |
| Geligfett warten.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 23     |
| S. 21. Bir merden alfo nicht durch Werche felig.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| 5. 22. Folglich iff auch bas Fegfeuer ein Beteu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | g des  |
| Gatans.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 23     |
| 5.23. Die Gnade wird une in der Zaufe gegeben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 25     |
| 5.24. Welche iff ein Bad der Biedergeburt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 26     |
| 6.25. Belches uns die Geligfeit gang giebt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 26     |
| 9.26. Und ein Bad der Erneurung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 27     |
| ALKSON TO THE STATE OF THE STAT | -00-   |

## Inhalt.

| and the court of t |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5. 27. Dadurch die menfchliche Bermeffenheit auf Wer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| de niedergeschlagen wird.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 6. 28. Daben man der Gnade viel zuwenig gufchreibet. 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 5. 29. Welche burch den beiligen Geift uns verneuret. 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 5. 29. Detaile Oliver beingen Och alten Gauchleiben 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 5.30. Da die Werdheilige in der alten Saut bleiben. 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 5.31. Sterinnen ftimmet Paulus mit Chrifto überein. 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 5. 32. Und weiß nichts von der Firmelung. 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 5. 33. In der Laufe mird der heilige Beift über und aus-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| gegoffen. 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| s. 34. Die Werde thun nichts dazu. 34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Garage offenbahren mur den Gening had Gara                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 5.35. Sondern offenbahren nur den Grund bes Ber-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| geng. The second of the second |
| 5.36. Steiffende Werche find Schafs-Rleiber. 36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 5. 37. Wir muffen durch JEfum Chriftum Glauben und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Gutes thun. 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 5. 38. Denn unfre beften Bercfe find unvollfommen. 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 6. 20. Ca menn wir alles thaten, fo tonnen wir doch das                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| mit nichts verdienen. 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 5. 40. Darum werben wir auf Chriffum gewiefen. 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 5. 41. Durch welchen Gottlicher Gerechtigfeit genug ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| than; und und Gnade gefchendet wird. 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 5. 42. Unter deffen Glugel muffen wir und begeben. 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 9. 43. Auf beffen Gnade und Berdtenft verläßt fich der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Glaube. 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 5. 44. Daher man fich fur dem Bertrauen auf eigne                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Gerechtigfeit zu huten hat. 46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 9.45. Der Harnisch Dieser Epistel wider menschliche                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Gerechtigfeit und Bermogen. 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

# Inhalt

Des EXTRACTS

## Von guten Wercken.

| 6. I. | Je Regel, darnach gute Wercke werden muffen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | beurtheiles |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|       | B werden muffen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | P. 49       |
| 6. 2. | Das allerhöchste gute Werd ift der Glat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ibe. 50     |
|       | The state of the s | F . Much    |

des.

## Inhalt.

| 5.3. Auch arbeiten, effen, trincten, tc. find gute Berce, |
|-----------------------------------------------------------|
| fo fie im Glauben gefcheben.                              |
| 5. 4. Denn durch den Glauben merden alle Werde gut. 52    |
| 6. 5. Gie merden auch alle einander gleich. 53            |
| 5. 6. Der Glaube muß auch im lenden fein Berch ver-       |
| richten. 55                                               |
| 5. 7. Diefes ift im erften Gebot befohlen. 56             |
| 5. 8. Darinnen mehr gute Werde vorgefchrieben find,       |
| als jemand thun kan. 58                                   |
| 5. 9. Der Glaube aber tilgt die mit unterlaufenden Feh-   |
| ler und Gunden. 59                                        |
| 5. 10. Bo diefer Glaube Berkomme. 60                      |
| 5. 11. Nach dem Glauben ift das lob GOttes das nach-      |
| fte Werck. 62                                             |
| 5. 12. Welches man alle Augenblick thun mag. 63           |
| 5. 13. Und baran GOtt ein angenehmer Berd thut, als       |
| andre mit groffen Thaten. 64                              |
| 5.14. Daben man aber feine eigne Chre und lob ver-        |
| laugnen muß. 65                                           |
| 6.15. Welches sonderlich auf junge leute und studirende   |
| appliciret wird.                                          |
| 5.16. Ben welcher Berleugnung eigner Ehre man doch        |
| einen guten Namen haben muß. 67                           |
| 5.17. Darauf man fich aber nichts einbilben barf. 68      |
| s. 18. Sonft läßt einen GOtt zuweilen in schwere Gun-     |
| den fallen, zur Demuthegung. 69                           |



