

#### Franckesche Stiftungen zu Halle

# George Ludwig Herrnschmids, Königl. Preuß. Consist. Raths, ... Ministerii der Stadt Halle, wie auch im Saal-Creise Inspectoris und Oberpfarrers ...

Herrnschmid, Georg Ludwig
Halle, 1753

VD18 90858255

Die Bereitwilligkeit Christi zu Uebernehmung des Erlösungswercks. Sechste Predigt, über Luc. 18, 31 - 34. am Sonntage Estomihi.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden. Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke.halle.de)

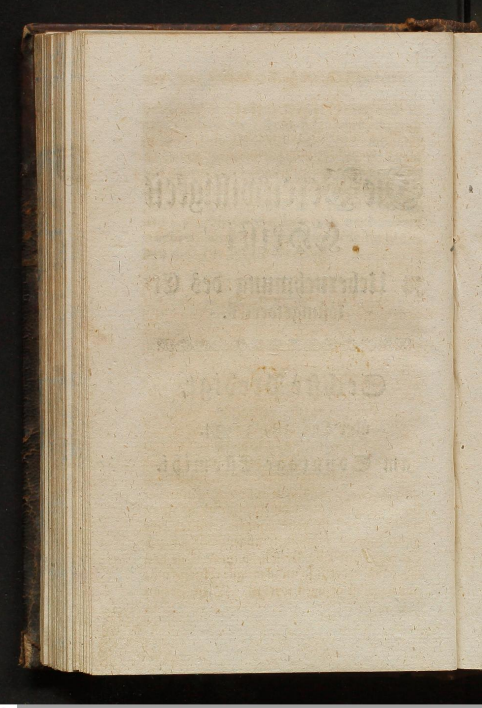
# TieVereitwilligkeit Christi

zu Uebernehmung des Erlösungswercks.

Sechste Predigt,

über Luc. 18, 31:34.

am Sonntage Estomihi.



### Eingang.

Won allen Propheten des alten Testas mente weissaget feiner so ausführlich vom Mekia und der Ausführung feis nes Erlosungswercks, als Jesaias. Unter andern findet sich eine merckwürdige prophes tische Rede von demselben im 50. cap. seiner Weissagungen v. 5.6. 7. Der Berr Berr hat mir das Ohr geofnet; und ich bin nicht ungehorsam, und gehe nicht zurüs Ich hielt meinen Ruden dar denen die mich schlugen, und meine Wangen denen die mich rauften: mein Angesicht verbarg ich nicht vor Schmach und Speichel. Denn der Zerr Zerr hilft mir, darum werde ich nicht zu schanden. Darum babe ich mein Angesicht darge= boten als einen Rieselstein: denn ich weiß, daß ich nicht zu schanden werde.

Wir nehmen als bekant an, daß der Ort vom Meßia handele, und selbiger hier redend eingeführet werde; wie fast alle Ausleger hierinnen einstimmig sind. Die Rede läßt sich auch, nach ihrem ganzen Inhalt, niemand füglicher zueignen als demselben; und es ist zu mercken, daß in dem ganzen Capitel eine unveränderte zusammenhangende Rede sens Es redet nur eine Person; und weil sie von ihr selbst redet, so mussen alle Aussprüche aus sie selbst gezogen werden. Diese Person

#### 206 Die Bereitwilligkeit CZriffi zu

ist der ZERR, wie der Anfang und die Aufsschrift der gange Rede v. 1. besagt: Sospricht der ZERR.

Dieses zum Grunde gesetzt, liegen in den ansgezogenen Worten solgende Puncte, die sich alle auf das Erlösungswerck des Meßias bes

ziehen.

I. Die Auffoderung des Baters an den Sohn das Mittleramt zu übernehmen, oder die Uebertragung der Bürgschaft für die Schuld der Welt an denselben. Die Worste: Der Zerr Zerr hat mir das Ohr gedsnet, wollen soviel sagen: er hat mir seinen Rath und Willen eröfnet, mich zu seinem Knecht und Gesandten in der Sache ernennet, und zur Uebernehmung und Ausführung derselben kräftig ermuntert.

2. Die Willigkeit des Mesias dem Batter zu folgen, in den Worten: ich bin nicht ungehorsam, und gehe nicht zurücke, das ist: mein Geist ist keinesweges unwillig zur Sache; ich sliehe den Ruf nicht wie Jonas; ich gehe nicht schwer und mit Widerwillen

an mein Umt, wie Moses.

3. Der Beweis des Gehorsams in der Ausrichtung der Sache selbst, in den Borten: ich hielt meinen Kücken dar u. s. w. Denn was hier gesagt ist, können wir als die Zusage des Meßias ansehen, alle Leiden, die das Erlösungswerck ersodern werde, von was für Art sie auch senn möchten, geduldig über

#### Uebernehmung des Erlosungswercks. 207

über sich ergehen lassen. Ich schene, will er hiemit sagen, keine Schmach noch Plazge; siehe da ist mein Rücken und Angesicht, siehe da ist mein Leib und Leben; laß daräber ergehen was zu Tilgung der Schuld nösthig ist.

4. Die unbewegliche Standhaftigkeit defeselben, den einmal gefaßten Entschluß, ben erkanter oder empfundener Bitterkeit des Relchs, nicht zurückzuziehen, oder das einmal angefangene Werck wegen seiner Schwere nicht unausgeführt zu lassen, in den Worsten: ich habe mein Angesicht dargebos

ten als einen Rieselstein:

5. Endlich ist auch eine Ursache seiner standhaften Bereitwilligkeit angeführt, nem-lich sein Vertrauen auf die Unterstühung und Benstand Sottes, die Gewisheit die sein Hers habe, daß er in dem gangen Werck nicht werde erliegen oder zu schanden werden nüssen: in den Worten: Der Zerr Zerr hilft n.ir, ich weiß daß ich nicht zu schanden werde.

Die ganhe Weissaung erklärt also ein sehr wichtiges Stück, worauf in dem ganten Erlösungswerck sehr viel ankomt, und worauf man ben Betrachtung desselben vornemlich seine Aufmercksamkeit zu richten hat; nemlich die willige Entschliessung Ehristi zu seinen Leiden, und grosse Bereitwilligkeit zu allem dem, was zur Aussöhnung der Sünde

#### 208 Die Bereitwilligkeit Czristi zu

der Welt vonnöthen war. Wir mögen das ben ausrufen: o unerhörte Liebe! O unbes greisliche, aber für uns herpliche und höchst selige Entschliessung!

Von selbiger zeiget der Inhalt unsers heustigen Texts; und auf sie soll demnach unste seige Betrachtung gehen.

Tert. Ev. Luc. 18, 31 = 43.

Er nahm aber zu sich die Zwölfe, und sprach zu ihnen: Sehet, wir gehen hinauf gen Jerusalem 2c. 2c.

Der Tert erzehlt die lette Reise Christinach Jerusalem, die er ausdrücklich in dem Vorsatz angetreten, um dismal daselbst zu leiden und zu sterben; und die daher nichts anders als eine fremwillige Darstellung seiner selbst zum Opfer für unsere Schuld war.

#### Vortrag.

Wir bedienen uns dieser Gelegenheit ju betrachten

Die Bereitwilligkeit Christi, zu 11ebernehmung des Erlösungswercks,

#### und wollen

- 1. den Beweis,
- 2. die Ursachen,
- 3. den verdienstlichen Werth derselben ansehen.

Er.

Uebernehmung des Erlofungswerds, 209

Erster Theil.

Menschen brauchten ein Berfohnungsopfer für ihre Sunden, folten fie nicht selbst ein trauriges Opfer der ewigen Berechtigkeit Bottes abgeben. Dis Opfer solte die Genuathuung senn, die sie derselben für ihre Uebertretung schuldig waren; weil obne selbige keine Versöhnung statt fand. Diese Genuathung must von einem geleistet werden, der zwar selbst ein Mensch mare, dieweil sie eine Genugthuung fur das menschliche Geschlecht senn solte; aber daben doch kein Mitschuldiger der Menschen, son= dern für seine Person rein und unschuldia. Es muste also ein Mensch ohne Sunde senn. Das Opfer das er brachte, folte ein blutiges Opfer son; denn ohne Blutvergiessen ge= Schieht Beine Dergebung. Bebr. 9, 22. Ja, nicht nur sein Blut, sondern auch sein Leben ward erfordert, und er muste für die sterben die er versöhnen wolte; denn zur wahrhaften Genugthuung gehorte, daß er Die Strafe Die sie verdienet, truge; und dies se ist der Tod. \* Und was endlich das vor= nehmfte ben der Sache, er mufte eine fo murdige und gultige Person seyn, daß alles, was er für die Schuldigen thate, von einem unende lichen Werth und Gultigkeit mare; denn sonst ware es zur Genuathuung für die un= Zerrnsch. zte Saml, end=

<sup>\*</sup> Mom 5, 23.

#### 210 Die Bereitwilligkeit Christi zu

endlich groffe Schuld aller Menschen nicht hinreichend gewesen. Welch groffe, wichtisge und mehr als menschliche Eigenschaften die sich an unserm Mittler sinden musten! und was für eine groffe Entschliessung ward nicht von dem, der sie hätte und die Sache

übernehmen wolte, erfordert!

Rein anderer unter allen Menschen als Wesus von Razareth, hatte Diese Eigenschaften, kein anderer als er kon= te einen solchen Mittler abgeben, ein solch Opfer darbringen, eine solche Genugthuung leisten. Run kams auf seine Entschliesfung an; welche aus Brunden, die wir im an= dern Theil erklaren wollen, schlechterdinge frenwillig fenn mufte. Gefett nun, die Welt hatte gewust, dieser JEsus, diese gottliche Person, dieser ewige Sohn Gottes, Der fich gefallen lassen Mensch zu werden, sen die eingige Person, die ihre verlorne Sache wieder gut machen und das erforderte Opfer für fie darbringen konte, er ware aber nicht willig dazu gewesen; wurde ihr wol in Ewigkeit haben können geholfen werden? Ware fie nicht ohne Sofnung verloren gewesen?

Aber welch unaussprechlich freudige Rachricht für sie! dieser JEsus will es thun, er will alles thun was ihre Noth erfordert. Er will die Genugthuung leisten, und selbst das Opfer seyn, weil sonst kein gültiges zu finden ist; er will die Strase der Sunden

tra=

#### Uebernehmung des Erlöfungswercks. 211

tragen, und zu dem Zweck die schmerkhafte= fte Dein, die blutigfte Leiden und Tod übernehmen. Er ist nicht nur gang bereitwillig dazu, fo bald der Nathschluß seines Baters von ber Sache gefasset ist, sondern er erbietet sich felbst frenwillig dazu. In dieser fregen Ent= schliessung komt er eben in die Welt, und wird ein Mensch wie andere. Ben selbiger beharret er bis die Zeit heran komt, da die Sache selbst geschehen und das grosse Opfer Dargebracht werden foll. Zwar hat er, da er nun ein Mensch ist, auch menschliche Em= pfindungen; und menschliche Empfindungen rathen dem Menschen an, bittere Leiden, wo er kan, zu vermeiden. Aber ben ihm bekommen sie nie über sein brunftiges Berlangen Der Welt zu Dienen, und den einmal gefaße ten Entschluß die Oberhand; sie dampfen seine Bereitwilligkeit nicht, und machen sei= nen groffen Vorsat nie manckend. Er bleibt willig, und unbeweglich fest entschlossen. Die er dieses bewiesen habe, ist das erste was wir jekt bemercken und danckbegierig bewun= Dern wollen.

Er hat seinen willigen Geist schon durch die Propheten exklart, die von ihm, ehe er auf die Erde kam, weissagen, und der Welt den Rath GOttes von ihrer Erlösung verstündigen musten. Eine dieser Erklärungen haben wir schon im Eingang gehört. Die deutlichste gab er durch David Ps. 40, 7.8.9.

#### 212 Die Bereitwilligkeit Czristi zu

welche der Brief an die Hebraer c. 10, 5. 6. 7. gang ausführlich so anführet: Da er in die Welt komt, d. i. da ihn David als den in die Welt kommenden, oder Mensch werdenden vorstellt, spricht er, nemlich der Mefias zu feinem Bater: Opfer und Ga= ben palt du nicht gewolt, den Leib aber haft du mir zubereitet. Er macht hier ei= nen Gegensat zwischen den Opfern und Gaben, Die im alten Testament, nach dem leviti= ichen Gefet, dargebracht murden, und zwischen fich selbst. Bonjenen fagt er: Die haft du, o Gott, nicht gewolt; sie waren das nicht was du erwehlet hattest, oder auch erwehlen kontest, es zur wircklichen Berfohnung für der Welt Sunde anzunehmen. Sie maren viel zu gering dazu, wie ja jeder vernunf= tiger Menich leicht begreifen fan. Denn es ist unmöglich, wie er vorher v. 3. schon an= geführt hat, durch Ochsen = und Bocks= Blut Sunden wegnehmen. Gie waren nichts wircklich geltendes, sondern nur was porbildendes. Drauf sett er sich jenen ent= gegen: den Leib aber haft du mir zubes reitet, d. i. mich laffest du Mensch werden, nimft mich zu Deinen Rnecht in der Sache an, und bereitest dir meinen leib zu deinem Dienst und wahrhaftig gultigen Opfer zu. Und nun erflart er feinen Entschluß und Bereitwilligkeit dis Opfer abzugeben, also: Da forach ich: Siehe ich komme, hier bin ich,

#### Hebernehmung des Erlofungewerds. 213

ich, ich will Mensch werden, ich will mich zus bereiten lassen zum Opfer; im Buch stehet vornemlich von mir geschrieben, daß ich than soll, GOtt, deinen Willen; und siehe, ich komme denselben zu thun; nicht gez zwungen noch mit Widerwillen, sondern mit recht freywilligem Geist. Drum im Psalm noch hinzugesehet ist: Deinen Willen, mein GOtt, thue ich gern. \* Ran sich seine Liebe wol deutlicher und herrlicher erklären?

Eben diesen Entschluß und Willigkeit bewieß drauf seine Ankunft unter den Menschen selbst: denn sie geschahe ja in keiner andern Absicht, als seine dem Vater gethane Zusage zu erfüllen. In dem Text aber, den wir heute vor uns haben, sinden wir den allergrößten und merckwürdigsten Beweis derselben, da er seinen Jüngern sein bevorstehendes Leiden und Tod, und die Reise, die er zu selbigen nach Jerusalem antreten wolte, ankundigt.

Sehet, wir gehen hinauf gen Jerusalem. So lautet seine merckwürdige Erklärung an sie. Bisher war er im Jüdischen Lande herumgereiset, um an dem Hauß Israel das ihm aufgetragene Lehramt zu sühren, und das Wort vom Neich GOttes zu predigen. Auch Jerusalem war von seinen Lehren nicht ausgeschlossen gewesen, sondern er hatte es zu unterschiedenen malen besucht. D 3

<sup>\* 11. 40, 10.</sup> 

#### 214 Die Bereitwilligkeit Czristi zu

Jerusalem kante ihn, ob es ihn wol für den nicht erkante, für den es ihn erkennen solte. Aber bisher hatte er diese Stadt immer wiesder verlassen, um auch am Bolef im Lande zu arbeiten. Jeht will er nach Jerusalem, um da zu bleiben. Denn es nahete die Zeit heran, in der seine Gesandschaft an die Welt ein Ende nehmen, und er wieder zu seinem Vater kehren solte. Und weil das Ende seines Laufs in Jerusalem bestimmet war, so

geht er nun hinauf gen Jerusalem.

Blog Die Borstellung Jerusalems konte ihm jest furchtbar fenn; und sie war es fei= nen Jungern. Sie furchten fich jest vor Diefem Ort, sowol um ihres Melsters, als um ihrer felbst willen. Sie thaten ihm daber auch Erinnerung, und wiederriethen ihm die Reife. Meifter, sprachen sie zu ihm, als Freunde, Die um feine Wohlfarth befummert maren, jenes mal wolten die Juden dich fteinigen, und du wilt wieder dahin zie= hen? Joh. 11, 8. Schreckt dich diefes Un= dencken nicht? Wilt du dahin, wo der aller= aroste Unglaube und Bosheit herrschet, wo ein Prophet am wenigsten gilt, wo die Wahrheit am meiften Widerstand findet. wo man Die Lehrer Derfelben steiniget, wo du den wenigsten Eingang haben und die wenig= ften Junger machen wirft, wo ein von den ftarcfften Vorurtheilen eingenommenes und daben stolkes Geschlecht dir allemal Hinde= rung

#### Uebernehmung des Erlösungswerds. 215

rung in den Weg leget, daß du den Zweck deines prophetischen Umts nicht erreichen kanst; wo überdem alle Sünden und Laster gang öffentlich im Schwange gehen, und man Tugend, Gottseligkeit und Gewissen nichts achtet? Ehristus kennet den elenden Zustand Jerusalems sehr wohl; er weint drüber als er nachher näher heran komt. Aber demohnerachtet bleibt er ben dem einmal gesfasten Entschluß: Sehet, wir gehen hinsauf gen Jerusalem.

Berufalem ift voll von besondern Reinden Mesu. Da ist der Sis der Hohenpriester und Schriftgelehrten; da ist die hohe Schule der Pharisaer. Wessen Freunde solten die Hohenvriester wol billig mehr senn, als dessen von dem sie Vorbilder waren? wem folten die Opferpriester begieriger entgegen sehen als dem, der ihren Opfern alle Gultigkeit geben mufte? wem solten die Schriftges lehrten mehr zugethan senn, als dem der der Rern aller Weisfagungen und aller Schrift Meister mar? Und siehe, diese alle sind seine geschwornen Feinde. Gie haben ihn schon genug verfolgt und verläftert; ja sie haben ihn schon als einen Feind greifen wollen. Jest eben ift von ihnen der Rath gefaßt, daß, wenn er wieder fomt, er fterben foll. Das Bluturtheil ist schon beschlossen, auch schon Befehl gegeben, daß man ihn auffuchen und areif=

#### 216 Die Bereitwilligkeit CZriffi zu

greiffen soll. \* Nichts ist also dismal gewisser als sein Untergang, wenn er hinkomt. Er weiß dieses alles, und gleichwol machts seinen Entschluß nicht rückgangig, gleichwol gehet er hin: Sehet, wir gehen hinauf gen Jerusalem.

Bu anderer Zeit hat er fich verborgen ge= halten, wenn ihm Gefahr bevorstund, und Jerusalem eine Zeitlang geflohen. Er fan Dieses auch jett thun. Das offene Land, Die Buften und Gebirge in Judaa konnen ihn ehe verbergen als die gefährliche Haupt= stadt; ja sie versprechen ihm, wenn er vers borgen senn will, vollige Sicherheit. Und rathet ihm nicht, menschlich zu urtheilen, die Rluabeit und Liebe feiner felbst an, daß er diese Sicherheit suche? Wer siehet sein gewisfes Ungluck vor sich, und gehet ihm nicht, wenn er fan, aus dem Wege? Steht ihm nicht auch fren sich seinen verbitterten Fein= den zu entziehen, und den ihm gedroheten Streich durch eine flügliche Klucht abzuwen= den? Aber difimal will er weder fliehen noch sich verbergen. Das macht, vor dem, da ers that, war seine Zeit noch nicht gekom= men; jest ist sie da. Drum bleibt er ben der den Tungern angekundigten Entschlieffung: Sebet, wir geben binauf gen Jerusa= lem.

Auch

<sup>\*</sup> Joh, 11, 57.

#### Uebernehmung des Erlosungewerds. 217

Auch mitten in Jerufalem hat er sich zu an= Derer Zeit zu retten gewust. Es sind schon Rnechte ausgeschickt gewesen ihn zu greifen; und Die Kraft seiner Worte hat ihnen die Hande gebunden. \* Man hat ihn schon im Tempel steinigen wollen, und er ift unbeschä-Digt mitten durch den aufgebrachten Saufen bindurchgegangen. \*\* Er wird fich vielleicht auch jett zu retten wiffen. Geine Junger wissen was er thun kan; und vermuthen vielleicht dergleichen etwas. Judas, fein Berrather glaubts, und bildet fich daher ein, er konne den Lohn feiner Berratheren gant rubig verdienen, und die Reinde feines Meisters um ihre Gilberlinge betriegen. Aber, obs Chrifto gleich nicht an Macht fehlt sich zu retten, so will er doch difimal nicht. Er fagte feinen Jungern ausdrücklich: Sehet wir geben hinauf gen Jeru= falem, und des Menfchen Sohn wird diffe mal wireflich überantwortet werden den Beiden.

Vielleicht weiß er nicht recht, was dismal auf ihn wartet, vielleicht kennet er die Größe der Martern nicht, die ihm bereitet sind. Man sieht, er will sterben; er will den ge-wöhnlichen Prophetenlohn haben, und die Erone der Märtyrer mit sich zu seinem Bater nehmen, die ihm zu nicht geringer Ehre

<sup>\*</sup> Joh. 7, 32. 45. 46. \*\* Joh. 8, 59.

#### 218 Die Bereitwilligkeit CZristi zu

ben demselben gereichen muß. Aber er weiß oder bedenckt etwa nicht, daß es ihm ben feis nem Tode so jammerlich ergeben wird. Auch andere haben fterben muffen; aber ihr Jod war nicht so schmerkhaft und schmählich. Za= charias Barachia Cohn ift von den Juden in der Wuth zwischen dem Tempel und 211= tar ermordet, \* und hat ein ploblich Ende genommen. Johannes der Taufer ift im Befångnis enthauptet, \*\* ohne daß man Nach= richt hat, daß ihm vorher andere Pein angethan worden. Gelbst die Ungerechtigkeit und Bosheit hat oft noch so viel Menschlich= feit übrig, daß sie den, welchem sie den Tod bestimmet hat, mit weiteren empfindlichen Leibesplagen verschont. Aber Christi Tod wird anders fenn; die Losheit wird ihn vor= her auf die graufamste Urt mißhandeln und mit den empfindlichsten Leibesschmerken und Schmach belegen. Bufte er diefes, viel= leicht würde es ihn zurückhalten. Er weiß es genau, denn er fagts ja: Des Menschen Sohn wird verspottet, und geschmabet, und verspeyet werden, und sie werden ibn geisseln und todten. Aber alles die= fes bricht seinen Entschluß nicht, es bleibt Daben: Sebet, wir geben hinauf gen Je= rufalem.

Petrus hat ihn zu anderer Zeit gewarnet und

<sup>\*</sup> Matth. 23, 35. \*\* Matth. 14, 10.

#### Uebernehmung des Erlofungswerds. 219

und gebeten: ZErr schon dein selbst, das widerfahre dir nur nicht. Matth. 16, 22. Seine berkliche Liebe macht, daß er fo redet. Bielleicht richtet Dieses Bitten, Die Liebe und Behmuth feiner Freunde und der Schmert, den selbigen sein Tod erregen wird, mehr aus, als der Anblick aller Marter. Rein, das ware ein unzeitiges Nachgeben. Petrus meint es gut, aber er weiß nicht was er re= det; drum darf ihn Christi Untwort nicht befremden: Zebe dich, Satan, von mir, du bist mir ärgerlich, denn du meinest nicht was göttlich, sondern was menscha lich ift. Detri Liebe ift nicht mit Weisheit gewürst; Ehristi Liebe siehet weiter, ist standhafter, reiner und großmuthiger. thut nichts, was wider den Rathschluß GDt= tes ift, und was das eigne Beil der Geliebten hindern fan. Drum fteht die Entschlieffung auch hier noch fest: Seber, wir geben bin= auf gen Jerufalem.

Alles entdeckt am Erlöser eine Bereitwils ligkeit die ihres gleichen nicht hat, und einen unbeweglich sesten Entschluß. Kan er nun nicht mit Recht sagen: Ich habe mein Angessicht dargeboten wie einen Kieselstein?

Er hat wol Ursache diesen Entschluß und die Ankundigung desselben seinen Jüngern durch ein vorgesetztes Sehet merckwurdig zu machen.

<sup>\*</sup> Sef. 50, 7.

#### 220 Die Bereitwilligkeit CZrifti zu

chen. Denn er beweist, daß er recht gern und ohne allen Zwang leiden wolle. Ein sehr wichtiges Stuck und merckwurdiger Um= stand in unserm Erlofungswerck, der keines= weges unachtsam vorbenzugehen ift. Chriftus thut den Willen seines Beters gern; es ift seine Speise, daß er thue den Willen des derihn gesandt hat. \* Merckt, alle die ihr an sei= nem Verfohnungsopfer Theil haben, und durch dasselbe gerecht werden wolt, mit Danckbeaierde und bewundernder Freude auf die Sache: febet, wie willig ift unfer Burge, sehet, wie munter, mit was für groffem Muth und Freudiakeit trit er auf dem Wege zu seinen Martern einher; sebet wie uner= schrocken gehet er nach Golgatha! Sehets und merckts, und bewundert ihn, und freuet euch. Er fieht alles fein Leiden und feinen schweren Tod vorher, und doch geht er hin= auf gen Berufalem.

Wir brauchen keinen gröffern Beweis feisner Bereitwilligkeit, und können keinen gröfsern haben, als den bisher betrachteten; die frene, muthige und standhafte Darstellung seiner selbst zu unserm Berfohnopfer.

Zwenter Theil.

Soun wollen wir den Urfachen nachforschen, warum der Erloser das grosse Er-

<sup>\*</sup> Joh. 4, 34.

#### Uebernehmung des Erlösungswercks. 221

Erlösungswerck so willig übernommen habe. Unser Zweck ist jest nicht die Ursachen zu betrachten, um welcher willen die Bürgschaft sur unsere Schuld von dem Bürgen frenwillig übernommen werden müssen, und kein Zwang sich daben sinden dürsen. Wir werden davon etwas zu gedencken im dritten Theil Gelegenheit haben. Wir reden hier von den Ursachen oder Bewegungszgründen, die Spristum an seiner Seite, so willig zu unserer Erlösung gemacht; und handeln also die Frage unsere Catechismi ab: Was hat ihn denn bewegt für deine Sünde zu sterben und genug zu ihun? Wir wollen

folgende Ursachen bemercken:

1. Die erste war seine unaussprechliche Liebe ju den Menschen, nach welcher er ihre Noth und Verderben nicht ohne die inniafte Bewegung und Erbarmung ansehen konte; und daher die Rettung derselben beschloß, sie mochte auch kosten was sie wolte. Eben Diese Liebe nun, Die ihn zu williger Uebernehmung derselben antrieb, die ihn bewegte vom Himmel zu kommen und unfer Rleisch und Blut an sich zu nehmen, erhielt ihn auch in dem Entschluß, auch das schwerste zu erdul= den; ob gleich die Empfindungen der Mensch= heit ihn zu dem Wunsch brachten, daß, wo es möglich, der bittere Leidenskelch ben ihm vorüber gehen mochte. Ja diese Liebe machte ihn unüberwindlich farck und unbeweglich

gegen

#### 222 Die Bereitwilligkeit Christi gu

gegen alle Einwendung. Die Schrift zeuget von derfelben überall, wo fie von Chris fo redet; und führt gemeiniglich als den ftaraften Beweis derfelben Diefes an, daß er sich für und zum Opfer gegeben habe. Daulus schreibt Ephes. 5, v. 2. Cariftus bar uns geliebet und fich felbst dargege= ben für uns zur Gabe und Opfer. v. 25. Christus hat geliebet die Gemeine und fich felbst for fie gegeben. Gewiß ein Beweis der nicht stärcker fenn konte. Denn niemand hat groffere Liebe, denn die, daß er fein Leben laßt für feine greunde. \* Bon der Groffe der Wirdfung schlieffen wir mit Recht auf die Groffe der wirckenden Ur= fache, welche Die Liebe ift. Wie unaussprech= lich groß muß sie in ihm gewesen senn! Sie ift fo groß, daß fie allen Begrif und Borftellung übersteigt, und kein Mensch im Stande ist, sie genugsam auszudrucken oder zu erhe= ben. Ueberlegt man sie nur einigermassen, fo fieht man in ein unergrundliches Meer hinein; man siehet so viel von ihr, daß das gange Bert und Gedancken davon voll wer-Aber je mehr man ihre Groffe und Un= ermeglichkeit einsiehet, desto weniger kan man, was man fiehet, ausdrucken. Mangel hinlanglicher Worte, Das Unvermogen sie nach Burden zu beschreiben, macht uns

<sup>\*</sup> Joh. 15, 13.

#### Uebernehmung des Etlosungswercks. 223

uns stumm, und läßt uns nichts übrig, als erstaunt auszurufen: welch eine Liebe!

2. Die andere war: der Gehorsam gegen seinen Vater. Den Willen desselben hatte sich Christus ben seiner ganken Gesandschaft zu einem unverbrüchlichen Gesetz gemacht, und es war seine Freude denselben zu vollbringen. Drum hieß es schon im Psalm: Deinen Willen, mein GOtt, thue ich gern, und dein Gesen hab ich in meinem Zerpen.

Run brachte Diefer Wille mit fich, daß er leiden und sterben solte; und das war die= fem gehorsamen Sohne sattsame Ursache es willig zu thun. Je mehr verdienstliches und folglich auch mehr Seligkeit fur uns in Die= sen seinem Schorsam liegt, wie wir nachher bemercken wollen, desto mehr ist er zu bemer= cken; und es bemerckt ihn auch daher die Schrift als was groffes. Der Brief an Die Bebraer redet von felbigem als von ei= ner merckwürdigen Sache, c. 5, 8. Wiewol er GOttes Sohn war, hat er doch an dem, das er litte, Gehorsam gelernt; welche Worte aus dem, was der Megias Jes. 50, 4. 5. sagt, ihre beste Erklarung bes kommen: Der Zierr wecket mich alle Morgen, er wecket mir das Ohr; daßich hore wie ein Innger. Der Alerrallerr hat mir das Ohr geofnet, und ich bin nicht ungehorsam; und wollen also dem Sinn nach so viel sagen: Christus bat in feinem Leis

#### 224 Die Bereitwilligkeit CZristi zu

Leiden am besten bewiesen, wie ein gehorsamer Junger und Knecht seines Baters er sen.

3. Machte ihn der Eifer für die Chre seines Baters willig. Alle Bercke &Dt= tes machen ihm Ehre und gereichen ihm zum bochsten Ruhm. Indeß mogen wir doch sagen, daß ihm vor allen seinen vernünftigen Geschöpfen nichts gröffere Chre gemacht ha= be, als das, was er an der Welt zu ihrer Rettung aus dem Berderben, Darin fie ge= fallen war, gethan hat. Spriftus mufte Diefes, und der recht brennende Gifer, den er für die Ehre seines Baters hatte, machte daher, daß er nicht nur willig, sondern recht begierig war, alles zu thun wodurch selbige befordert und recht groß gemacht werden fonte. Drum fahe er ben feiner gangen Befandschaft nicht auf das, was ihm selbst et= wa vor Menschen Unsehen zu wege bringen fonte; wie er denn Joh. 8, 50. Den Juden ausdrücklich bezeugt: ich suche nicht meine Ehre; fondern auf das was feinen Bater verherrlichte. Siezu gehörte nun vornems lich die Ausführung des herrlichen Erlofungs= wercks durch Leiden und Tod; und darum trat er bendes so willig an.

4. Eine fernere Ursache seiner Willigkeit und unerschrockenen Muths war sein Bertrauen auf GOtt. Als Mensch brauchte er ben der schweren Arbeit, die ihm bevorstund, göttlichen Benstand und Stärckung, solte

#### Uebernehmung des Erlofungswerds, 225

er unter ihr nicht ben Muth verlieren. Er war aber auch gewiß, daß ihm diefer Benstand nicht entstehen und sein Bater ihn am Ende aus aller Noth und Schmach heraus= reissen werde. Das drückt er Jef. 50, 7. fo aus: Der Zierr Zierr hilft mir, dars um werde ich nicht zu Schanden. Dies fes Bertrauen bewieß er in den Sagen feis nes Reisches ben aller Gelegenheit. Joh. 11, 42. fagte er ju feinem Bater: ich weiß, daß du mich allezeit boreft. Gelbft feine Rein= De musten ihm Zeugnis davon geben, ob sie es wol aus einen: Spottgeist thaten. Er hat Gott vertrauet, sprachen sie, als er am Creus hing. Matth. 27, 43. Nichts aber ift vermogender ein Rind Gottes recht mil= lig zu Uebernehmung der ihm befohlnen Ur= beit und muthig unter derfelben zu machen, als ein kindliches Vertrauen auf GOtt.

5. Endlich so gedencket auch die Schrift eines Lohns, der dem Meßias für seine Arbeit von seinem Bater vorgesetzt gewesen, dessen Anschauen ihm abermals Willigkeit, Muth und Eiser einstössen können. In der merck-würdigen Weissaung Jesaiä cap. 53. wird ein doppelter angeführt: zuerst die grosse Derrlichkeit und Ehre, welche er selbst für seine Person, auch seiner Menschheit nach, ershalten solte. Darauf gehen die Worte v. 8. Er ist aus der Angst und Gericht genommen, wer will seines Lebens Länge Zerrnsch. 2te Saml.

#### 226 Die Bereitwilligkeit Christi zu

ausreden? und v. 10, er wird in die Lans ge leben. Die Meinung ift nemlich: er foll nach vollendeter Arbeit und wohlausges richtetem Werck zu einem ewigen Leben und unaussprechlicher Herrlichkeit erhaben, ja felbst zur Rechten Gottes gesetset werden. So denn: die Erwerbung eines herrlichen Reichs und Gemeine, v. 10=12. Wenn er sein Leben zum Schuldopfer gegeben bat, so wird er Samen haben, und in die Lange leben, und des ZEren Vor= nehmen wird durch seine Zand fortges ben. Darum daß seine Seele gearbeitet hat, wird er seine Lust seben und die gulle haben, und durch fein Erfentnis wird er, mein Knecht, der gerechte, viel gerecht machen: denn er traget ihre Sanden. Darum will ich ihm groffe Menge zur Beute geben, und er foll die Starden zum Raube haben. Das heift: feine Arbeit soll nicht vergeblich senn, er soll fich durch sein Blut aus allen Bolckern und Geschlichtern des Erdbodens eine herrliche Gemeine erwerben, die an ihn glaubt, ihm Dient, sein Eigenthum ist, und ihn als ihren DEren und Seligmacher verehret; und feine Herrschaft über sie soll ewiglich währen. Die Schrift neues Testaments bemerckt auch an vielen Orten, wie er Diesen Lohn wircflich erhalten habe. Rom. 6, 9. beifts: Wir wissen, daß Christus von den Tod= ten

#### Uebernehmung des Erlösungswercks. 227

ten erweckt, hinfort nicht stirbt; der Tod wird hinfort über ihn nicht herrschen. Hebr. 2, 7. Du hast ihn eine fleine Zeit der Engel mangeln laffen; mit Dreik und Eb= ren hast du ihn gecronet, v. 9. Den der eine kleine Zeit der Engel gemangelt hat, se= hen wir, daß es Jiksus ist, durchs Leis den des Todes gecrönt mit Preiß und Ebren. Avost. Gesch. 20, 28. Gott bat ibm eine Gemeine durch sein eigen Blut erworben. Ephes. 1, 20 = 23. Gott hat ihn von den Todten auferwecket, und gefent zu seiner Rechten im Simmel, über alle Burftenthum, Gewalt, Macht, Zerrs schaft, und alles was genant mag wer= den, nicht allein in dieser Welt, sondern auch in der zufünftigen. Und hat alle Dinge unter seine gusse gethan, und hat ihn gesetzum Zaupt der Gemeine über alles; welche da ist sein Leib, nemlich die galle des, der alles in allen erfallet. Und im Brief an die Philipper c. 2, 9=11. wird ausdrücklich bemerckt, daß er dieses Reich, Berrschaft und Soheit für feine Arbeit erhalten habe: Darum, d. i. defiwegen oder Dafür, daß er nemlich sich selbst erniedrigt hat, und gehorsam bis jum Tode am Creus geworden ift, bat ibn auch Gott erbo= het, und hat ihm einen Namen gegeben, der über alle Mamen ist; daß in dem Ma= men IEsu sich beugen sollen alle derer Knie,

#### 228 Die Bereitwilligkeit Czristi zu

Rnie, die im Zimmel, und auf Erden, und unter der Erden sind; und alle Junsgen bekennen sollen, daß JEsus Czrisstus der ZErr sey, zur Ehre Gottes des Vaters. Wir haben Ursache zu glauben, daß ben der unaussprechlich grossen Liebe, die Christus zu den verlornen Menschen, und ben dem brennenden Verlangen, das er nach ihrer Nettung und Seligkeit hatte, die Verheissung daß er eine grosse Menge von ihnen durch sein Verdienst retten und ewig selig machen solle, ein nicht geringes bengestragen habe, ihn zu Uebernehmung alles Leisdens recht willig und begierig zu machen.

## Dritter Theil.

jese Bereitwilligkeit nun, hatte einen sehr hohen Werth und Verdienst in sich. Davon ist uns nun noch zu reden übrig.

Es einzusehen mussen wir erst zeigen, daß sie von unumgänglicher Nothwendigkeit gewesen sen. Ift dieses deutlich gemacht, so leuchtet ihr unaussprechlicher Werth desto

überzeugender in die Augen.

Wir seten hier zum Grunde, daß Christus der Welt alles das, was er zu ihrer Retztung gethan hat, nicht schuldig gewesen; eisne Sache die keines Beweises bedarf. Denn er war nicht schuld an ihrem Verderben: und was hatten ihm denn die Menschen zuvor

#### Hebernehmung des Erlofungswerds. 229

gegeben, deffen Vergeltung sie von ihm hatten wiederfordern können? \* Sa was noch mehr ist; sie hatten sich auch durch nichts sei= ner Liebe und Benstandes wurdig, vielmehr durch ihm bewiesene Feindschaft derselben gant unwurdig gemacht; auf welche Betrachtung uns Paulus führt und aus ihr die Groffe der Liebe des Erlofers zeigt, wenn er Rom. 5,6. 7.8. schreibt: Chriffus, dawir noch schwach waren, nach der Zeit, ist für uns Gottlose gestorben. Mun ftirbt kaum jemand um des Rechts, eigentlich nach der beil. Sprache, um eines gerechten Menschen, willen; um etwas Gutes, eigentlich: um einen Guten, Jugendhaften oder auch Gutthätigen, der unser Wohlthä= ter ist, willen dürfte vielleicht jemand fterben. Darum preifet GOtt, feine Lies be gegen uns, d. i. er macht selbige dadurch gant besonders deutlich und offenbar, daß Chriftus für uns gestorben ift, da wir noch Sünder waren. Es war ben GOtt und Christo nichts als Erbarmung. Dieses jum vorausgesett, ift sogleich deutlich, daß hier schlechterdinge fein Zwang statt fand. Denn felbiger mare theils wider die Gerechtigkeit des Nichters, theils wider den Zweck der Sache selbst gewesen, theils erlaubte selbigen auch die Beschaffenheit des Mitt= D 3

<sup>\*</sup> Róm. 11, 35.

#### 230 Die Bereitwilligkeit Czristi zu

Mittlers nicht. Es ist ein unveranderliches Gefet der Gerechtigkeit, daß der Richter ei= nen unschuldigen nicht strafen darf. Chris stus war unschuldig, er hatte für sich nicht Die geringste Schuld oder Missethat auf sich. Wie konte ihn der Richter zwingen fremde Schuld zu bezahlen? Er mare ungerecht ges wesen, wo ers gethan hatte. Man nehme hiezu diese Betrachtung: der Mittler der Menschen solte leiden um der Gerechtigkeit Sottes willen, weil selbige so groß und unwandelbar ift, daß fie ohne Genugthuung nicht vergeben kan; und eben dadurch solte der Welt auf die ausnehmendeste Urt kund gemacht werden, wie unveranderlich gerecht und heilig GOtt sen. Hatte er nun Ehris ftum gezwungen, so hatte er ja damit das Gegentheil dargethan, und folglich wider= sprechend gehandelt. Sodenn ware es gera= De wider den Zweck der Sache gewesen. Dies fer war, daß für die Menschen mas verdienet werden solte. Das gante Leiden des Mittlers solte was verdienstliches senn. Ben erzwungenen Handlungen aber findet sich fein Berdienst; der Widerwillen, mit dem fie geschehen, benimt ihnen ben Werth Den fie fonst haben konnen. Kan sich & E. der= jenige, der gezwungen worden ist den Armen etwas von feinem Bermogen zu geben, feiner That wol als eines Verdiensts ruhmen? Und endlich so litte es auch die Beschaffen= heit

#### Hebernehmung des Erlösungswerds. 231

heit Christi nicht. Er ist ja der wahrhaftisge GOtt, und blieb es, ob er gleich Mensch geworden war. Es streitet aber wider alsten richtigen Begrif von GOtt, daß er durch einen Zwang wozu solte können gebracht werden. Ben allem, was Christus in der angenommenen Menschheit that, oder was ihm wiedersuhr, muste nothwendig die Einswilligung seiner Gottheit seyn, daß es gesches

hen konte.

Aus dem, was jest angeführet worden, ift also deutlich 1. daß Christus zu llebernehmung der Schuld der Menschen und der Strafe derselben nicht gezwungen werden könnnen; 2. daß, gesett er mare dazu ge= amungen worden, fein Berdienst Daben ge= wesen senn murde; 3. daß folglich seine Frens willigkeit unumganglich nothwendig gewesen sen, wofern die Erlösung der Welt gesche= hen und ihr was ben GOtt verdienet wer= Den solte. Aber da sie nun wircklich da geme= fen ist, da Christus sich selbst zu unserer Berfohnung erboten, und sich gern und willia für uns opfern lassen; so ist nun auch Deutlich, mas wir hier zeigen wollen: nem= lich daß sein Leiden und Tod einen verdienst= lichen und zwar sehr hohen Werth haben muffe.

Das bezeugt nun die Schrift an mehr als einer Stelle auf sehr deutliche Urt. Sie seht die Berdienstlichkeit seiner Leiden in den wil-

P4 ligen

#### 232 Die Bereitwilligkeit CZristi zu

ligen Geborfam den er in felbigen feinem Bas ter bewiesen bat. Das ift, fie fchreibt felbigem alles das zu, was er sowol für sich selbst als für uns Menschen ben GDtt erhalten hat. Kur sich hat er durch seine Leiden Ehre und Ruhm und Erhöhung erhalten. fpricht sie Phil. 2, 9. Darum, daß er gehor= sam gewesen, bat ihn GOtt erhöhet. Für uns hat er Gerechtigkeit und Geligkeit er= worben. Drum heists Rom. 5, 19. Gleich= wie durch Eines Menschen Ungehorsam viele Sander worden sind; also auch durch Eines Gehorfam werden viele Ge= rechte; und Hebr. 5, da v. 8. bemerckt worden ift, daß er in feinem Leiden Gehorfam bewiefen, heists drauf v. 9. Da er ist vollendet wor= den , d. i. da er die Leiden ausgestanden und zu Ende gebracht hat, ist er worden allen, die ihm gehorsam sind, eine Ursach zur ewigen Seligkeit. Je höher aber auch die Verson unsers Mittlers an ihr selber mar, und je reinere und uneigennüßigere Absichten er ben der ganten Sache hatte, desto höhern Werth hat fein Berdienst.

#### Unwendung.

wie selig, Andachtige Zuhörer, kan sich nun unser Geschlecht preisen, nachdem Spristus so was grosses an uns gethan hat! Aber mit was für Worten sollen wir seinen Ruhm

#### Uebernehmung des Erlofungswerds. 233

Ruhm verkündigen, oder die Ehrfurcht ausdrücken, die uns sein so edles Bezeigen gegen uns billig einpräget? Was David Ps. 139, 17, von den Wundern der Allmacht und Güste SOttes im Reich der Natur sagt: Wie köstlich sind vor mir, Gott, deine Gesdancken! wie ist ihrer eine so große Summa! das mögen wir noch vielmehr hier rühmen; wie groß, wie köstlich ists! es ist unsaussprechlich groß und köstlich, von einem ganz unschänd hat. Das wirs nur auch alle gehörig erkennen, verehren, anwenden und dafür gegen unsern großen Erlöser ein Herk fassen möchten, als sichs gebühret.

Zuerft laßt uns, die Groffe feiner Liebe bewundern, und mit innigstbewegter Geele anbeten. Sat wol die Welt jemals etwas gesehen, das mit ihr zu vergleichen sen? oder kan sie ein ahnlich Erempel aufweisen? Die gartlichste und stärckste Liebe der Menschen ermudet endlich, wenn sie auf so schwere Proben gesetst wird, und um des Geliebten willen fo gar ungezählte Plagen erdulden foll; der Unblick unerträglich scheinender Mar= tern macht den festesten Entschluß wanckend. Und was find gleichwol alle Martern, die ei= nem Menschen in diesem Leben wiederfahren konnen, gegen das was Ehriftus ausgestanden hat? Gleichwol kam er nicht von ohngefähr oder unwissend zu ihnen; er sahe und

#### 234 Die Bereitwilligkeit Christi zu

und kante die Grösse der Noth, die ihn tressen solte, er wuste was es sep, den brennenden Fluch des großen Weltrichters tragen, den vollen Becher seines Zvrns ausleeren, ja aus den Bächen Belials trincken, das ist, die Pein des ewigen Todes schmecken: und gleichwol übernahm er dieses alles aus Liebe für uns, willig; kein Unblick einer Plage, keine fürchterliche Vorstellung trieb ihn von dem gefaßten Vorsatz unserer Erlösung zurück; ja kein Gefühl irgend eines Schmerzen ermüdete ihn in der Aussührung der Sache selber. Dunerhörte, o unaussprechlich große, o göttlich starcke, o ewig anbetungswürdige Eiebe!

Aber was fur Danck und Gegenliebe ver= Dient nicht selbige auch von uns! Wen sind wir wol mehr zu lieben verbunden, als den der uns zuerst so heralich geliebet hat? Wem konnen wir wol mehr mit allem, was wir ha= ben und vermogen, jum Dienst verpflichtet fenn, als dem der und einen fo unaussprech= lich groffen Dienst geleistet hat? D wie ho= he Ursache haben wir nicht beschämt, ja er= schrocken ben und selbst zu senn, wenn wir auf unfer bisheriges Bezeigen feben, wenn wir und prufen und finden, bag wir fo wenig ja wol gar nichts für den thun, der so viel für uns gethan hat; daß unfer Hert fo leer ift von seiner Liebe und allem Gifer für ihn, ja daß wir wol gar noch auf der Geite feis

#### Liebernehmung des Erlofungswerds. 235

ner Reinde ftehen, und ihn mit Gunden beleidigen. Schame dich, sundige Welt, Deis nes schändlichen Undancks. Danckest du alfo dem Beren, deinem Gott? Erschrick für Deiner eignen Bosheit und fürchte dich für den unfeligen Folgen derfelben. Rehre da= her ben Zeiten von deinem verkehrten Bege um, fall ihm busfertig mit gerenirschtem Ber-Ben zu Ruffe, bitte ihn um feiner unauss wrechlichen Liebe willen, daß er dir deine Thorheit verzeihe. Bessere dich mit allem Ernft, ehe fich fein Bert von dir wende; fürchte, daß, wenn du die Gnadenzeit ficher und forgloß so ungebraucht vorben gehen lassest, die ja ohnedem so schnell und unvermercft vorbenstreicht, und vielleicht ehe aus senn wird, als du denckest, dich statt der herklichen Liebe, an der du jest noch Theil haben fanft, ein brennender Zorn treffen, und in die unterfte Solle verderben merde. Schame dich auch, trager Christ, der du zwar Christi Liebe erkennen und ihm dafur dienen zu wollen vorgibst, und ihm dieses vielmal zugefagt haft, aber doch in der That dein Bersprechen nur sehr schlecht erfüllest, lau in der Liebe, und nachläßig in seinem Dienst bift. Schame dich beiner Berdroffenheit in seiner Nachfolge, deiner Unwilligkeit sein Jod, das doch ein sanstes ist, auf dich zu nehmen, Deines Murrens und Rlagens, wenn du in feinem Dienst eine dem Rleisch und

#### 436 Die Bereitwilligkeit Christi zu

und Blut beschwerliche Arbeit übernehmen, und ben felbigem etwas leiden folft. Reiße Dich felbst, durch Betrachtung seiner so aroffen Willigkeit alles für dich zu thun, zu eis nem recht willigen Entschluß ja brennenden Eifer um seinetwillen hinwiederum alles zu thun, mas er von dir fordert. Mimm dein Creuk willig auf dich, trage es ihm geduldig und freudig nach. Sprich mit David: Wie soll ich dem Zæren vergelten alle seine Wohlthat die er an mir thut? Ich will den beilfamen Relch nehmen, und des Zieren Mamen predigent ich will mich feines Dinges wegern, das fein Wille und feine Ehre erfordert; ich will ihm ewig danck= bar, ja ewig sein Eigenthum senn. 3ch will hinfuhro nichts als ihn lieben; und nichts, es habe Namen wie es wolle, weder Rei= bung der Welt noch ihre Drohung, weder Marter noch Dein, ja selbst der schmerklich= fte Tod, foll mich jemals von seiner Liebe trennen.

Endlich so sindet auch der Glaube Stårstung und Trost in der Bereitwilligkeit Grissti. Sie entkräftet den stärckken Einwurf des Unglaubens wider die Gultigkeit seines Berdiensts für fremde Schuld. Derselbe wills für ungerecht ausgeben, daß der Nichster einen Unschuldigen für uns Schuldige solle haben strafen können, und daher Zweisstel erregen, ob Ehristus wircklich für unsere Schuld

#### Uebernehmung des Erls sungswerds. 237

Schuld getödtet, und felbige dadurch abge-Christi Bereitwilligfeit hebt Diethan fen. fen Zweifel. Was der Burge von seinem Eigenthum nimt, darüber er ungezweifelter Der ift, wie Chriftus über fein Leben mar. und es gang frenwillig jum Lofegeld darbies tet, das fan Die ftrengste Gerechtigkeit an-Mir können also sicher glauben, nehmen. daß unsere Schuld wahrhaftig abgethan fen; nachdem Chriftus das Lofegeld gezahlet und der Richter selbiges angenommen hat. Zwar waltet hier auf allen Seiten unaussprechliche Barmherbigfeit; aber auch selbst die Gerechtigkeit Gottes versichert uns nun unferer Seligfeit. Denn felbige batte ja das Lösegeld nicht annehmen können, wo es nicht fur uns hatte gelten follen. Da fie es angenommen hat, so muß sie es fur die angenommen haben, für die es gezahlet mard. und wir muffen nun vom Berderben errettet seyn. D haltet, glaubige Christen, fest an diesem Glauben; sest freudiges und unbewegliches Vertrauen auf das Leiden und Tod eures Erlofers als auf ein wahrhaftig gultiges Verdienst. Ihr send wahrhaftig erld= set, wo ihr nur nie aufhöret, eure Erlösuna recht zu brauchen. Ihr habt feinen Tod noch Untergang jemals zu befürchten, wo ihreuch nur fest an euren Erloser haltet. Gein williger Tod ist euer gewisses Leben. Troffet euch

238 Die Bereitwilligkeit Christi zu 2c.

euch unter einander mit diesen Worten. Friede sey mit euch, und Liebe mit Glauben, von GOtt dem Vater und dem ZErrn JEsu CZristo. Gnade sey mit allen, die da lieb haben unsern ZErrn JEsum CZrist unverrückt. Umen.\*



Die

<sup>\*</sup> Cphf. 6, 23. 24.