

# Franckesche Stiftungen zu Halle

# George Ludwig Herrnschmids, Königl. Preuß. Consist. Raths, ... Ministerii der Stadt Halle, wie auch im Saal-Creise Inspectoris und Oberpfarrers ...

Herrnschmid, Georg Ludwig
Halle, 1753

#### VD18 90858255

Der Tod der Gläubigen als ein Schlaf, der zu ihrer Gesundheit dienet. Vierzehende Predigt, über Matth. 9, 24. am vier und zwantzigsten Sonntage nach Trinitatis.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

Der

# Sod der Gläubigen

als ein Schlaf, der zu ihrer Gesundheit dienet.

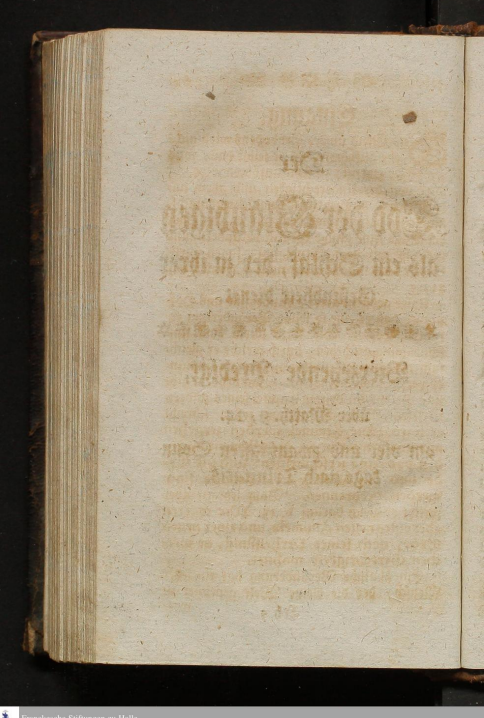
女长器米器米器米器米器米

# Vierzehende Predigt,

über Matth. 9, 24.

am vier und zwantigsten Sonntage nach Trinitatis.

555



Eingang.

as Elend unsers Erdvodens wird nicht ehe aufhören, bis er selbst das, was er jest ist, zu senn aufhören wird; er wird von der Ungerechtigkeit und allem ansdern Uebel, das jest sein Unglück ausmacht, nicht ehe befreyet werden, bis er am Ende der Tage seine ganke Gestalt verändern, und der, so auf dem Stuhl sist, sagen wird: Siehe, ich mache alles neu. Offenb. Joh.

21 , 5.

Unfer geoffenbarter Glaube gibt uns Sofnung, daß er eine so selige Beranderung erfahren werde. Gie wird durch eine Um= schmelhung geschehen, durch welche er gleich= fam neu geboren, und in viel beffere Umftan= De versehet werden wird. Van bendem gibt und Petrus im dritten Capitel feines andern Briefes Nachricht. Dom ersten schreibt er v. 10. Die Zimmel werden gergeben mit groffem Krachen, die Blemente werden vor Zige zerschmelgen; und die Ers de und die Werde, die drinnen sind, werden verbrennen. Bam lettern aber spricht er gleich darauf v. 13. Wir warten aber eines neuen Zimmels, und einer neuen Erde, nach seiner Verheissung, in wels chen Gerechtigkeit wohnet.

Ein abnliche Veranderung hat ein jeder Mensch, der die kleine Welt genennet zu

werden pflegt, an seinem besondern Theil zu erwarten. Er wird sie durch den Tod ersahren. Was das Feuer der Welt thut, das wird ihm dieser thun. Er wird ihn gleichsam umschmelzen, verwandeln, und in ganz an-

Dre Geftalt und Umftande verfeten.

Wir können indeß nicht von allen Menschen sagen, daß er sie in bessere Umstände versehen werde. Sie werden alle verwanzbelt, aber nicht alle verbessert werden. Das lettere ist nur ein Vorzug, eine Verheissung, die die Gerechten und Gläubigen haben. Aber diese haben eine selige Hofnung dazu; ja nicht nur Hofnung, sondern deutliche Zussage und theure Versicherung.

In der Welt haben sie allerlen Ungst und Moth. Noth von innen und aussen. Bon selbiger werden sie nie gang fren, so lange sie im sterblichen Leibe leben. Nur der Sod

macht sie fren davon.

Der Tod hat indeß, wenn er als ein Zersstörer unserer Natur und Strase der Sünzden angesehen wird, etwas schreckhaftes in sich. Auch Gläubige sühlen als Menschen dieses Schrecken. Um nun dieses schreckhafzte aus seinem Bild hinwegzunehmen, führt sie die Schrift häusig auf Vorstellung des Glücks, so er ihnen bringen wird. Sie stellt ihn ihnen auf seiner erfreulichen Seite und unter den angenehmsten Vildern vor; als eine Ehurzum Leben, als einen Eingang in das

neue Jerufalem, als eine Auflosung von den Banden des beschwerlichen Leibes, als eine Befrenung von der Knechtschaft des Erdbodens, als eine Entfleidung von dem befleckten Rock des Fleisches, als einen Einfall der elenden Sutte, um der Erbauung eines beffern willen, als eine Berschlingung Des Sterblichen an ihnen, als eine Saat, die um einer herrlichen Erndte willen ausgestreuet mird.

Unter dergleichen angenehme Bilder ges hort auch dieses, wenn sie ihn als einen Schlaf vorstellet; und zwar als einen Schlaf, der zur Gesundheit eines Krancken Dienet. Als Lazarus gestorben war, spricht Chris ftus ju feinen Jungern: Lazarus, unfer greund schläft. Luc. 11, 11. Die Junger antworten drauf : ZErr, schläft er, so wirds besser mit ihm. Gie redeten dieses zwar aus Migverståndnis, von einem leiblis den Schlaf. Sie hatten indeff, von dem, mas der Todesschlaf dem Frommen wircket, sich nicht besser ausdrucken können, als sie bier thun. Der Tod ift einem bier an fo vieler Noth und Elend franck liegenden Blaubigen ein erquickender Schlaf, der zu seiner Gefundheit Dienet, durch ben es beffer mit ihm wird. Denn er wacht von ihm besser und freudiger wieder auf, als er eingeschlafen war. Go stellt sich David die Sache por und deffen troftet er fich Pf. 17, 15. wenn

1

)=

B

n 1=

1=

3( 1=

3

3,

A.

1;

1=

0

n e

0

13

1= n

n 1

ť

B t

0

=

B

er sagt: Ich will schauen dein Antlig in Gerechtigkeit, ich will satt werden, ich will mich gleichsam als einen gesättigten und gestärckten sühlen, und noch serner mit ewisgem Wohl und Gesundheit sättigen, wenn ich erwache nach deinem Bilde.

Unter diesem Bilde wollen wir dismal den Tod ansehen, zu dessen Betrachtung uns unser Evangelium einladet. Der HErr

fegne unfer Vorhaben.

Text. Matth. 9, 24.

Das Mägdlein ist nicht todt, sondern es schläft.

Ben diesen Worten des heutigen Evangelii wollen wir dißmal mit unserer Betrach= tung besonders stehen blieben. Die Geschich= te, zu welcher sie gehören, erzehlet, daß Chris stus einen Todten erwecket. Es ift dieses eins von seinen herrlichsten und machtigften Wundern, die er in der Zeit seines auf Er= den geführten Lehramts verrichtet hat; Da= her auch dren Evangelisten, nemlich ausser dem Matthåo noch Marcus und Lucas das= felbe, und zwar die benden lettern noch ausführlicher als Matthäus, erzehlen. Todte war eine zwölfjährige Tochter eines Obersten der Schulen mit Namen Jairus. Sie war wahrhaftig todt; d. i. die Aufhebung oder Trennung des Bandes, so zwis schen unserm Leib und Seele ift, und vermd=

ge deffen wir im Leibe naturlich leben, war ben ihr schon wircklich vorgegangen. Es beweist es das Zeugniß derer vom Gesinde Jairi, die noch mahrender Unterredung ihres Beren mit Ehrifto ihm Nachricht brachten, daß seine Tochter wircklich gestorben sen, die darüber alle Hofnung einer Rettung verloren gaben und ihrem herrn anriethen, er folle den Meister weiter nicht bemühen, weil nunmehro, ihrer Meinung nach, doch keine Sulfe mehr fen. Es beweifts ferner das Zeugnis des Bolcks, das sich ben dem Leichnam versamtet hatte. Besus handelt sie demohnerachtet als eine schlafende. Er faat: das Magdlein ist nicht todt, sondern es Schläft; und der Ausgang bewieß, in welcher Absicht er so geurtheilt, und daß er in solcher Absicht die Wahrheit geredet habe. Er greift das Rind an; es macht als von einem Schlaf wieder auf. Es beweist sich auch als eine Verson, der der Schlaf zu ihrer Besserung, Erquickung, Starckung und Gesundheit gedienet hat. Denn nach Marci Bericht stand es auf, mandelte und empfand Begierde ju effen.

Der lette Umstand machte deutlich, daß es wircklich wieder lebendig geworden; und das Wunder selbst geschahe zu eben dem Beweiß, zu welchem alle andre von Jesuverrich

tete

D

<sup>\*</sup> Marc. 5, 42. 43.

tete Zeichen dienten, nemlich, daß er der Ehrist oder Meßias des Herrn sen. Aber, worauf kan wol daben die Rede und Art der Handlung, das ganhe Bezeigen Jesu, und die Sinrichtung der Umstände dieses Wercks gezielet haben? Er hat uns damit abbilden wollen, was der Tod der Frommen sen.

# Vortrag.

Diese Vorstellung wollen wir jest näher ansehen und betrachten

Den Tod der Gläubigen, als einen Schlaf, der zu ihrer Besserung und Gesundheit dienet.

1. wollen wir zeigen, in welcher Absicht er ein Schlaf heisse;

2. untersuchen, wie er zu ihrer Besserung und Gesundheit diene.

# Erster Theil.

jund Gläubigen, derer, die in dem Herrn sterben. Denn nur für ihren Tod schickt sich die angenehme Vorstellung, die wir hier machen, die Benennung eines fansten und erquickenden Schlass.

Der Tod der Gottlosen verdient eine gant andre Abbildung. Sein Bild muß Graussen erregen, wenn es gehörig angesehen wird. Die bangen Schreckbilder, die ein aufges

made

machtes Gewiffen dem Gunder von ihm vor-Stellet, find feinesweges fürchterlicher, als er in der That ist, gemablt. Ja, er kan nicht fürchterlich genug vorgestellet werden, indem er alles, was der menschlichen Natur nur immer schreckhaft senn kan, in sich hat. ob zuweilen ein Lafterhafter und Ruchloser ihn wenig zu achten, ja mit gleichaultigen Augen und unerschrocknem Muth anzusehen scheinet, so ifte entweder Berftellung, oder Die grofte Verblendung ben ihm; oder er fennet ihn nicht. Er betrachte ihn nur, ohne fich felbft zu betrugen, nach allen feinen Folgen, er erfuhne fich nur ihm unter die Decfe ju schauen, und seine mabre Bestalt anguse= hen. Sein Bert wird ihm gittern, und er aestehen muffen, daß er für ihn das fürchter= lichfte unter allen fürchterlichen Dingen fen. Man darf nur die Ausdrucke horen, die die Schrift vom Ende der Gottlofen braucht. Sie fagt von ihnen: Sie fallen und tom= men um, fie werden umgebracht. Pf. 9, 4. Sie werden vom Licht ins ginfternis vertrieben, und vom Erdboden verstof= fen. hiob 18, 18. Sie werden zu Boden gestürget, geben unter, und nehmen ein Ende mit Schreden. Pf 73, 18. 19. Sie muffen davon wie ein Dieb. Sie liegen in der Zolle wie Schafe; der Tod naget fie. Pf. 49, 13. 15. Lauter Ausdrücke, Die gewiß gang was anders andeuten, als wenn Berrnich. 2te Saml. pon

pon jemand gefagt wird, daßer in einen fanften Schlaf hingeleget werde. Und gefest, daß der Fod der Gottlosen um gewisser Henlich= feit willen, die er mit dem Schlaf hat, ein Schlaf heissen fan; so ifte doch gewiß fein erquickender, fein seliger, fein solcher der sich in einem frolichen Aufwachen endiget. Gie muffen aus felbigem, auch wider ihren 2Billen, aufwachen. Die durchdringende Stim= me des Richters: stehet auf ihr Todten, komt vors Gericht, wird sie an jenem arossen Jage aufwecken. Aber sie werden nur aufwachen, um dem ewigen Tode überliefert zu werden. Und kan das wol ein froliches Aufwachen senn, wenn man aufwacht, um årger zu sterben, als man vorher gestor= ben war?

Der Tod der Gläubigen heißt in dem erfreulichsten Berstande ein Schlas; und wie wir schon vorher bemercket, so bedient sich die Schrift dieses Vildes, gleichwie vieler andern, damit sie durch selbiges die Frommen wegen ihrer Stervlichkeit tröste, ihnen die Bitterkeit, die sonst der Tod natürlicher Weise hat, versüsse, und zeige wie für sie in der That nichts schreckhaftes mehr in ihm sen. Ehristus nennt ihn nicht nur selbst so in unserm Tert, wenn er sagt: das Magdelein ist micht todt, sondern es schläst; wie nicht weniger dort, da er vom Lazaro redete; sondern die Benennung ist auch in den Schrife

ten der Propheten und Apostel nicht ungewöhnlich. Als GOtt Most seinen Tod verkundigte, sprach er zu ihm: Siehe du wirst
schlafen mit deinen Vätern. 5B. Most. 31,
16. Eben so heißts vom David, Salomon
und andern gottseligen Rönigen Israels:
Sie entschliefen mit ihren Vätern. Daniel schreibt c. 12, 2. Viele, so unter der Erden schlafen liegen, werden auswachen. Paulus nennt 1 Cov. 15, 20. Ehriz
stum den Erstling unter denen, die da
schlafen; und an die Thessalonicher schreibt
er im ersten Brief c. 4, 13. Wir wollen
euch nicht verhalten, von denen die da
schlafen.

Es wird kaum nothig seyn zu erinnern, daß es eine Bergleichung sen, die sich nur auf gewisse Stücke beziehe; und daß, unter dem leiblichen Schlaf eines im Leibe noch lebenden Menschen und dem Todesschlaf, noch allemal ein sehr groffer Unterschied verbleibe. Indes ists eine Bergleichung, die doch etswas wirckliches von dem Zustand eines Vers

storbenen ausdrückt.

Aber dieses ist, um allem Misverständnis vorzubengen, zu bemercken nothwendig. Sleichwie der leibliche Schlaf ein gewisser Zustand eines Menschen heißt, ben dem Leib und Seele noch in wircklicher Verbindung stehen; so bezieht sich auch die Vergleichung, wenn der Tod so heißt, nur auf gewisse Dir-

ge, Die ihren Grund in der zu hoffenden zu= Kunftigen Wiedervereinigung der Seele mit Dem Leibe haben. Denn will man auf felbi= ge nicht feben, fo fan in dem abgesonderten Zustande der Seele von dem Leibe weder dem einen noch dem andern Theil ein Schlaf bengeleget, noch der Zustand, darin er sich be-

findet, so genennet werden.

Der Zustand des Corpers nicht; denn der verweset. Sein ganger Bau wird gerftoret. alle seine Theile werden auf eine oder die andere Art aufgelofet. Bliebe er nun emia in diesem Zustand; so konte man ja selbigen eben fo wenig mit einem Schlaf vergleichen, als menia man von andern leblosen Dingen, die weder jemals ein Leben gehabt, noch auch eines zu erwarten haben, sagen kan, daß sie schla= fen. Aber dasjenige, was jest liegt, um wieder aufzuwachen, kan man in Absicht auf fein zu-Fünftiges Aufwachen, mas schlafendes nennen.

Noch vielweniger aber kan der Zustand der vom Leibe abgesonderten Seele ein Schlaf beiffen. Es laft fich diefes aus der Betrachtung des Wefens und der Natur der Seele darthun. Wir wollen aber nur auf Das achten was uns die Schrift Davon ben= bringt. Sie schreibt den Seelen der abges schiedenen, noch ehe sie wieder mit dem Leibe vereinigt find, ein Bewuftfenn ihrer felbit. ein Dencken, ein Wircken, eine Geligkeit, oder Unseligkeit, und ein Empfinden Dieses

ihres Zustandes, und folglich ein Leben zu. Nur ein paar Orte anzuführen, so spricht Paus lus: Philip. 1, 23. Ich habe Lust abzu= scheiden, und bey Czrifto zu feyn: wels ches auch viel beffer ware. hier ift ein Munfch, und ein Urtheil Pauli. Sein Bunfch ift : er mochte gern abscheiden und ben Ebrifto fenn. SeinUrtheil : Dis fen beffer, als langer auf Erden zu leben. Aus benden, fo mol aus feinem Wunsch als Urtheil erhellet, was er für Er= fentnis und Nachricht vom Zustand einer abgeschiedenen Seele gehabt habe. Man sieht nemlich, daß er geglaubet, wenn er abscheide. so komme er zu Ehristo, und also zur herr= lichkeit des Himmels, in welche Christus eingegangen ist. Run sagt Christus Joh. 17, 24, von den Glaubigen, wenn sie ju ihm gefommen fenn werden, daß fie feine Berrlichkeit sehen, und mit ihm genieffen werden; wenn er daselbst betet: Dater, ich will, daß wo ich bin, auch die bey mir fern, die du mir gegeben haft, auf daß fie mei= ne Gerrlichkeit feben. Ben Chrifto fenn, und seine Berrlichkeit sehen, fan das wol schlafen beiffen? Doer kan man fich wol einbilden, daß Paulus gewünscht, ben Chrifto ju fchlafen, und in einer Ruhllofigkeit zu lies gen? Und wie konte er, wenn er nicht gewuft, Daß er alsdenn der Seelen nach leben mer= De, urtheilen, daß das Abscheiden beffer fen, als das Leben im Leibe? Ein treuer Anecht GiDt= 911 3

SOttes urtheilt ohnstreitig, es sen besser, in einem solchen Zustand sich finden, ob er gleich noch nicht vollkommen, und noch mit vieler Last verknüpft ist, da man SOtt erkennen, sich an seiner Betrachtung ergößen, mit ihm im ilmgang und Gemeinschaft stehen, auch zu seinen Ehren etwas wircken, und selbst im Gusten zunehmen kan, dergleichen doch der Zustand eines im Leibe lebenden ist; als in eisnem solchen, da man nichts dencket, nichts weiß, nichts siehet, noch empsindet, und gleichsam auch der Seele nach todt ist.

Eben so deutlich ift das Zeugnis Offenb. Soh. 14, 13. Selig find die Todten die in dem Ziern fferben, von nun an. Ja der Geist spricht, daß sie ruhen von ihrer 2(r= beit, denn ihre Werde folgen ihnen nach. Der Ort ichreibt den im Berrn verfterbenden eine Seliakeit von nun an, d. i. von der, Zeit ihres Abschiedes an, zu, und setz noch hinzu, worin sie bestehen werde, nemlich dar= innen: daß ihnen ihre Wercke nachfolgen. Diefes kan nichts anders andeuten, als daß sie für ihre Wercke eine gnädige Belohnung empfangen, oder die Frucht ihrer Wercke genieffen sollen. Und diese Frucht sind die Seligkeiten des Himmels. Kan man aber von Dem fagen, daßer selbige geniesse, der fühllos und unempfindlich liegt?

Man sieht hieraus, daß wenn der leiblis Tod einem Schlaf vergleichen wird, die Vers

Bergleichung allemal ihr Absehen nur auf den Leib, und zwar auch auf diesen nicht anders, als mit einer Beziehung auf seine zukünstige Wiedererweckung habe. Indes beschreibt die Vergleichung doch wircklich etwas vom Zustand des Todes; und leitet uns an, die grosse Aehnlichkeit zu bemerschen, die sich zwischen dem Schlaf und dem

Tode findet.

Es konte diese Aehnlichkeit in gar vielen Stücken gezeiget werden; wir wollen aber jeht nur diesenigen ansehen, welche die wichtigsten sind, und in denen zugleich eigentlich der Trost liegt, den wir aus diesem Bilde für Gläubige suchen; nachdem wir schon vorher erinnert haben, daß der Tod ihnen eben in der Absicht, sie gegen das Schrecken dessels ben in Sicherheit zu sehen, unter solchem Bilde vorgestellet werde.

Es sind folgende dren: 1. der Schlaf ist kein Untergang oder Verderben 2. er ist vielmehr eine erquickende Ruhe, und 3. er wehret nur eine Zeitlang. In diesen dren Stücken ist ihm der Tod ahnlich, und alle dren fassen auch einen wesentlichen Trost in sich.

1. Der Schlaf ist kein Untergang dessen, der ihn geniesset; er hebt weder das Wessen und Dasenn des Menschen auf, noch bringt er ihm nur einmal Schaden. Gleischergestalt verhält sichs mit dem Tode der Gläubigen. Sie kommen in selbigem keinessit 4

weges um; es ift mit demfelben gang und gar nicht auf ihre Hinrichtung oder Berder= ben angesehen; eben so wenig, wie ein schla= fender zu fürchten hat, daß ihn fein Schlaf ums leben bringen werde. Es ift mabr, der Jod ist der Sunden Gold. Auch der leibliche gehort mit ju diefem betrübten Berdien= fte. Und eben diefe Betrachtung bringt Dem Gläubigen wol Furcht und Schrecken. Denckt er an den richterlichen und ernsthaften Ausfpruch des Schopfers, mit welchem er fein erstes Gebot versienelte: des Lages, da du dawider handelst, solst du des Todes ster= ben, und es fallt ihm daben ein, daß er fter= ben musse; so kan er frenlich wol nicht anders, als seinen Tod für eine Strafe seiner Sunden ansehen. Ift er aber dieses, fo hat er in ihm alles zu fürchten. Dagegen hat er nun, auch durch diese Bergleichung, Berficherung, er fen feine folche Strafe des jurnenden Richters über ihm mehr. zwar geblieben, nachdem die Beisheit GDt= tes es nicht gut gefunden, ihn jest schon gant aufzuheben; aber seine Gestalt sen verwandelt. Es gehe in ihm weder eine Ber= nichtung, noch schmähliche Verstossung vor Er hebe fein Wefen nicht auf, fondern er gebiete nur dem Wircken und Empfinden der Seele durch den Ebrper auf eine Zeit= lang einen Stillstand. Auch werde er durch ihn von der Anzahl der Kinder GOttes, Die

Die

die erquickende Ausstüsse seiner Gnade geniefen sollen, nicht ausgeschlossen; eben so wenig wie ein schlafender deswegen weil er schlaft, von der Gemeinschaft, Rechten und Borzügen, so er mit den wachenden hat, ausgeschlaften ist

schlossen ist.

2. Der Schlafist eine erquickende Ru= be. Er ift ein Stillstand Der Arbeit Die Den machenden ermudet; vornemlich der Gorgen und allerlen Rummers der denfelben plagt; und auf solche Urt ist er dem Menschen eine mahrhafte Mohlthat. Eben Das ist auch der leibliche Tod einem Glaubigen. Er rubet in ihm von aller Arbeit und faurem Geschäfte, das ihm bier so oft manchen Schweiß und Rlagen ausgepresset hat. Wie viel Unrube, Unaft und Rummer hat er nicht in feiner Pilgrimschaft auf Erden! Bald qualt ihn die Gorge, wie er in der bofen Welt sein Gewissen werde rein bewahren, feiner Pflicht ein Snuge thun, und mahre Gerechtigkeit vollbringen konnen; bald drückt ihn Rummer und Betrübnis, über so viel boses, das er siehet; bald verfolget ihn die Welt, an deren Ungerechtigkeit er feinen Theil nehmen will; bald plagen ihn falsche Bruder: bald fechten ihn seine eigene Leidens Schaften an, und gebaren seinem Berten Die bitterste Unruhe; bald schickt ihm GOtt ein Creuk von auffen ju. Und furk; er kan mit Uffaph Pf. 73, 14. sagen: Jch bin geplagt 315 tan=

täglich, und meine Strafe ist alle Morgen da. Von aller dieser Plage und Arbeit verschaft ihm der! Tod Ruhe. So wie er stirbt, steigen alle seine Sorgen mit ihm in das Grab, und schlasen mit ihm. Daher Pest. 26, 20. selbiges eine Kammer genennet wird, in welche man sich vor der Unruhe verschließt; und cap. 57,2. heißt es: Die richtig vor sich gewandelt haben, kommen zum Friede, und ruhen in ihren Kammern. Auch bloß in dieser Betrachtung ist er ihm

eine wahre Wohlthat.

Und hierinnen behauptet eben der Jod der Gerechten einen unaussprechlichen Vorzug por dem Ende der Gottlosen. Diesen ver= schaft ihr Tod feine Rube. Denn wir wiffen, daß sie durch ihn hingehen an ihren Ort, fo gleich zu empfahen, was ihre Thaten werth find. Ift ein solcher Zustand, in den sie ge= langen, wol eine Rube zu nennen? Und ge= fest, ihre wirckliche Strafe und Berdamnis wurde bis an jenen groffen Gerichtstag aufgeschoben; so darf man doch gewiß nicht glau= ben, daß der Zwischenraum, von ihrem Tod an bis dahin, fur fie ein ruhiger Zeitraum fenn konne. Man stelle sich nur diese zwen Stucke vor: Sie dencken auf der einen Seite an das juruck, mas fie in der Welt verlaffen muffen, und an ihre Wercke, die sie in selbiger verrichtet, in denen sie sich entweder wircklich veranuget haben, oder die sie nicht

ausführen können. Auf der andern sehen fie dem fürchterlichen Gerichtstag entgegen, und wissen schon, was für ein schmähliches Urtheil er ihnen bringen wird. Sind ben= derlen Gedancken wol vermögend, ihr Herk in einer fillen Rube zu taffen? Muffen fie fels biges nicht vielmehr unaufhörlich guälen, und gant gerreiffen? Der Gerechte im Gegentheil komt im Tode wahrhaftig zur Ruhe. Run plagen ihn die Sorgen der Welt nicht mehr, nun preft ihm feine Berfolgung mehr Ungft Auch die Rurcht vorm zufünftigen Ge= richt macht ihm nicht bange; denn er weiß, daß er nicht gerichtet werden soll. Drum ist sein Jod ein fanfter und ruhiger Schlaf. Er gleicht in feinem Sterben einem muden, der seine Rleider auszieht, und sich ins Bette legt.

3. Der Schlaf währt nur eine Zeitzlang. Eben so auch unser Tod, währet nur kurze Zeit. Ben der ganken Vergleichung gehet auch die meiste Absicht dahin, uns an die grosse Hofnung der Auferstehung unserer Leiber zu erinnern. Gleichwie der Schlafein Justand ist, der sich bald wieder endiget, gleichwie man aus ihm bald wieder aufgewecket werden kan, ja von selbst aufwacht, wenn die Zeit verstossen ist, die der Corper zu seiner Ruhe bedurfte; so verhält sichs auch mit dem Tode. Er ist von keiner langen Daurung. Kan uns gleich aus demselben

kein Mensch aufwecken, so iste doch GOtt ein leichtes es zu thun; und er wirds auch thun, nach seiner Berheiffung, wenn die Zeit ver= flossen senn wird, die seine Beisheit dazu ausgesesset hat. Christus spricht eben deßwegen in unserm Tert von Maadlein: es Schläft, damit anzudeuten, daßes bald wieder auferstehen solle. Er weckete es auch wirdlich auf. Es kostete ihn nur Ein Wort: Magdlein, ich sage dir: stehe auf, so stund es auch auf. Die Handlung erklart das Wort das er vorhergesagt hatte: es ist nicht toot; nemlich mir nicht. Er will nicht leuge nen, daß es mahrhaftig gestorben sen; sonst fiele ja das gante Munder hinweg, das er hier verrichtet hat. Er will nur zu verstes hen geben: für ihn sen nichts todt, was er lebendig haben wolle. Und eben das wird er auch an jenem Jage beweisen. Go bald nur seine Stimme erschallen wird : Stebet auf ihr Todten, so werden sie lebendig fenn.

Die Zuschauer in Jairi Hause verlachten ihn, als er die angezogenen Worte sprach. Das machte ihr Unglaube. Aber wie entsetzten sie sich nicht, nach Marci Bericht, \* als sie das Mägdlein wircklich ausstehen sahen. Der Ungiäubige, der Sadducker, der Spotster der von seiner eingebildeten Weisheit truncken ist, lache nur der seligen Hofnung der

<sup>\*</sup> C. 5, 42.

der Auferstehung. Er halte sie für unmöglich, für widersprechend, für eine Erdichtung
oder süssen Traum. Er wage es nur, in sotchem seinen Glauben oder vielmehr Unglauben, keine Anstalten auf den grossen Tag zu
machen, an dem er erstehen soll. Wie wird
er sich entsehen, welch tödtlicher Schrecken
wird ihn überfallen, wenn Spristus dort auf
dem Staub stehen, sich als Ueberwinder des
Todes zeigen, die Toden hervorrusen, und
sie alle, auch die welche nicht gerne wollen,
aus ihren Gräbern hervorziehen wird!

Die Sache ift eine Hauptlehre des Evangelii, die daher fo gleich, als die Apostel ausgingen, in aller Welt geprediget ward. Das Evangelium fette sie nicht nur in ein weit helleres Licht und Gewisheit, als die Rudis sche Rirche im alten Bunde von ihr batte; fondern rik auch das Beidenthum aus der ärasten Ungewißheit, in der es wegen des zukunftigen Zustandes des Menschen stack. Sie ftehet überdem mit den übrigen Brundmahrbeiten des Evangelii in so genauer Berbin= dung, daß sie von ihnen nicht getrennet werden kan, wofern nicht auch jene entkraftet werden, und den groften Eroft, der in ihnen liegt, verlieren sollen. Paulus bekennet, mo keine Auferstehung ware, so wurde uns die gante Erlösung Ehristi wenig ja gar nichts nuben; denn aledenn wurden wir nur in diefem Leben auf Christum hoffen durfen; und

ist dieses, spricht er, so find wir Christen die elendesten unter allen Menschen 1 Cor. 15, 19. Die vornehmsten Grunde, die fie fest feben, find: Die Auferstehung Christi; Der gleichwie er deffwegen starb, daß er durch seinen Tod unsern Tod tödtete, oder ihm die Macht benahme, also auch deswegen wieder aufer= stand, damit auch wir auferstehen solten, und er uns die Versicherung geben fonte: Ich lebe, und ihr solt auch leben. \* Ker= ner die Wahrhaftigkeit Gottes, als welcher sie verheissen hat, g. E. Jes. 26, 19. heifit es: Deine Todten werden leben, und mit dem Leichnam aufersteben. Und endlich nicht nur die Macht, sondern auch die Gerechtigkeit : GOttes; da jene die Moglichkeit, und diese die Gewißheit auffer Zweifel fest. Denn gleichwie Die Gerechtigkeit in Vollziehung des Urtheils, das über die Gunder gesprochen war: ihr solt des Todes sterben, an Sprifto erfüllet worden ift; fo muß sie auch darin erfüllet werden, daß er uns wieder lebendig macht, nachdem die Gunde völlig bezahlt ist. So herrliche Deutung liegt in dem Bilde, wenn der Tod der Chris ften ein Schlaf heißt.

Zwen=

<sup>\*</sup> Joh. 14, 19.

# Zwenter Theil.

folcher Schlaf sey, der zu ihrer Gessundheit gereicht, oder in welchem es besser mit ihnen wird. Wir haben bisher bemercket, daß sie in selbigem nicht umkommen oder verderben; daß sie in ihm ruhen; und endlich, daß sie auch aus ihm wieder hers vor kommen werden. Jeht wollen wir darthun, daß sie in weit besserm Zustande aus ihm wieder hervor kommen werden, als ihr voriger war; daß ihr Tod selbst diesses mitwircke und besordere; solglich, daß er zu ihrer Besserung und Gesundheit diene.

Indem wir dieses sagen, so sehen wir zum voraus, und nehmen als bekant an, daß sie sich vorher, ehe sie den leiblichen Tod ersahzen, in einem elenden, wenigstens weit schlecketern Zustand besinden. Ja wir können mit Wahrheit sagen, daß sie in dem gegenwärtigen Leben an vielen Schwachheiten danieder liegen, oder in vieler Absicht kranck sind. Wir wollen erst ihre Kranckheit ansehen, und alsedenn bemercken, wie selbige durch den Tod gehoben werde.

1. Ihre Krancheit ist insunderheit eine drenfache.

Su=

Zuerst mogen wir die gange Mühseligkeit Diefes Lebens, alle Noth, Kummernis und Elend, davon es voll ift, alles Creut, das der Chrift jest erfahret, alles fein Leiden, es sen von welcher Urt es wolle, alle Prufun= gen die er im Ofen der Unfechtung ausstehen muß, eine Kranckheit nennen. Und auch in dieser Absicht ist der gange Erdboden ein Siech = oder Rrandenhauß. Denn es find Unfalle, Die dem Menschen gewiß den freudigen Benuf feines Lebens rauben, feine Rraf= te verzehren, ihn ermuden und schwach ma= chen, wo nicht gar ju Boden schmeissen fon= nen. David seufzt unter dem Gefühl mancher folder Leiden: Pf. 6, 3. 4. BErr fev mir anadig, denn ich bin schwach, beile mich, denn meine Gebeine sind erschrocken, und Df. 143, 3. 4. beschreibt er den Zustand, in welchen ihn diese Rrancfheit versetet habe, alfo: Der geind verfolget meine Seele und schlägt mein Leben zu Boden. Er legt mich ins ginfter, wie die Todten in der Welt; und mein Geist ist in mir ge= angstet, mein Zern ist mir in meinem Leis be verzehret. So heftig können die Trubfalen Diefer Welt einen Glaubigen angrei= Paulus nennt alle fein Leiden, feine fen. Arbeiten, feine erlittenen Streiche, feine Bande, seine ausgestandene Todesgefahr; seine Gefährlichkeiten zu Waffer und zu gande, unter Mordern, unter Juden und Beiden,

in Stadten und in der Buften, unter falfchen Brudern, alle feine Muhe, fein Wachen Sungern, Durften, fein Raften, feinen Froft und Bloffe, und was ihm fonft herbes und bitters wiederfahren war, im 11. und 12. cap. feines zwenten Briefs an die Corinther feine Schwachheiten. Mun erkennt er zwar, baf sie ihm zur Ehre gereichen, weil er sie um Ehristi millen erduldete. Er fpricht daber 1 Cor. 11, 30. Sollich mich je rühmen, fo will ich mich dieser meiner Schwachheiter rahmen. Indes beweißt doch der Rame. Den er ihnen beplegt, wie er sie angesehen, gefühlet, und mas er von ihnen gehalten habe.

So denn ist eine schwere und empfindliche Rrancfheit, an der ein Glaubiger hier danie-Der liegt, die Sunde, die noch in seinen Gliez Dern steckt. Er ist zwar von ihrer Herrschaft, durch die Gnade seines himmlischen Arates fren gemacht, so daß sie nicht mehr so in ihm tobet wie in ihren Dienern, und feine Bei= lung von ihr hat auf solche Art schon ihren schönen Anfang genommen. Aber sie ist boch noch nicht gang ausgewurßelt. Ihr heimliches Gift ist noch in ihm, und ver= urfacht ihm allerlen Zufalle, die wir gewiß mit Schwachheiten und Zufällen, die aus einer noch nicht ganglich gehobenen Rrancfheit herruhren, vergleichen fonnen. Und wie viel bittere Arnegen muß nicht oft sein treuer Arst ben ihm brauchen, die Macht diefer Bu-

falle, in ihm zu schwächen, und ihn zu ver= mahren, daß sie ihm nicht ans Leben drin= gen. Wie viel Stärckungsmittel brauchet er nicht, die ihn starck machen, ihnen gehörig zu begegnen, und fich so gegen sie zu verhal= ten, daß er nicht unter ihnen erlieget. Diesem Sinn schreibt Daulus an die Glaubigen zu Corinthus: Es sind viel Schwache und Rrande unter euch! 1 Cor. 11, 30. Und wie er selbst die Unfalle dieser Kranckheit gefühlet, wie sie ihn gekrancket haben, wie bitter und empfindlich sie ihm gewesen senn, lesen wir Rom. 7, 18. Ich weiß, schreibt er da, daß in mir, das ift, in mei= nem gleische wohnet nichts gutes. Und v. 23. Ich sehe ein Gesetz in meinen Glie= dern, das da widerstreitet dem Gesen in meinem Gemuthe. Das leben ftreitet mit dem Tode; die in der geistlichen Seilung erbaltenen Krafte, mit der noch übrigen Macht ber Gunde. Das nennt er feine Rranckheit, ja seinen Tod; und bricht darüber in den DBunsch aus: Ich elender Mensch, wer wird mich erlosen vom Leibe dieses Todes?

Endlich, so mogen wir auch die Sterblichkeit und Verweslichkeit des Corpers eine Kranckheit nennen, die uns gleichfals die Sunde zu wege gebracht hat. Denn ehe selbige da war, hatte der Mensch einen viel edlern und gesundern Corper, der unsterblich

mar.

war. Sest gleicht er einer baufalligen Butte, und ift taufend beschwerlichen Zufallen unterworfen. Der Arst flickt zwar wol daran; aber ob er noch so viel Kleif dran wendet, so kan er das verwesliche und sterbliche, das in ihm steckt, nicht herausbringen, noch ihm jemals zu der gefunden Beschaffenheit wieder verhelfen, die er ohne die Sunde gehabt haben wurde. Auch in Diefer Absicht konnen wir fagen, daß felbst unfer zeitlich Leben eine Rranckheit sen.

2. Von aller diefer Rrandheit befrepet der Tod den Gläubigen; in diesem Schlaf wirds beffer mit ihm: und so dienet er ja ju

feiner Gefundheit.

Er macht aller seiner zeitlichen Roth und Arbeit eine Ende, fo daß wir von ihm, wenn er im Beren entschlafen ift, fagen fonnen: Sein Jammer, Trubfal und Elend ift kommen zu einem seligen End. Und wenn er wieder von ihm aufwacht, so findet er fich in einen Zustand versett, in welchem er über alle Noth und Rummer des Erdbodens binmegift. Da plagt feinen Corper fein Schmert, fein Leiden, fein Sunger, fein Durft, feine Dige, fein Froft mehr. Er fuhlt eine Munterkeit in feinen Gliedern, die er nie empfunden hat. Der Schlaf hat ihn erquicket und ftarck gemacht.

Ferner befreyet ihn der Tod vom Elend und Kampf der Gunde, In diefer Welt miro RE 2

wird er sie nie gang loß; dort ist auch der betrübte Same derfelben aus ihm genom= men. Die Burtel Der Sunde ift gleichsam im Grabe verfaulet. Er fteht verflart, und durch und durch gereiniget von ihr auf. Er ift neugeboren, mit einer fo geistlich gefunden Matur, Die fein Anfall Der Gunde mehr schwächen fan. Und Diese Besundheit mabret nun ewig. Denn er weidet nun an den Ufern des lebendigen Strome, und genieffet Der Brüchte von dem Sols Des Lebens, das an felbigen ftehet, deffen Frudte feinen Schwach werden laffen, und deffen Blattet aur Gefundheit der Bolcker Dienen; mit eis nem Ausdruck der Offenb. Joh. 22, 2. ju re-Den.

D welch herrliche Genesung, deren Erwardung allein ihm den Todesschlaf suß, und das Berlangen nach ihm starck machen kan!

Endlich so heilet auch der Todesschlaf den Gläubigen, ja einen jeden, der durch ihn geshet, von der Sterblichkeit und Berweslichkeit des Edrpers. Last und Paulum reden hören, 1 Cor. 15, 42. Es wird gesäet versweslich und wird auserstehen unversweslich; und v.153. Dis verwesliche mußanziehen das unverwesliche, und dissserbliche mußanziehen die Unsterblichsteit.

Diese Eigenschaft werden aledenn zwar die Edrper der Gottlosen mit den Leibern der Gies

Gerechten gemein haben; aber doch wird den tektern ein sehr herrlicher Vorzug bleiben; nemlich dieser, daß, da jenen ihre Unverweslichkeit dazu dienen wird, daß sie der andere Tod nicht tödten noch unempfindlich machen kan, folglich sie um derselben willen ihr Gericht ewig fühlen werden; sie im Gegentheil durch setbige in den Stand geseset werden, die ihnen aufgehobene Seligkeit ewig zu geniessen. Nichtweniger auch dieser, daß da an jener Leibern höllische Jinsternis sichtbar senn, ihr Leib verklärt und dem herrlichen Leib Christi ähnlich gemacht werden wird.

Ran man nun in aller dieser Absicht nicht mit Wahrheit sagen, daß der Schlaf zur Gefundheit der Gläubigen gereiche?

# Unwendung.

Die gange Abhandtung zielt darauf, daß Gläubigen die Furcht vor ihrem Tod besnommen, und er ihnen in der tröftlichsten Gestalt, die er für sie hat, vor Augen gestellet werde.

Tröstet euch mit diesen Worten unter einander, ihr Kinder des Jöchsten, ihr die ihr wahrhaftig an Ehristum gläubt, und euren Glauben in rechtschafner Gottseligkeit wirckfam senn lasset. Trostet euch damit ben dem Ungemach des Erdbodens. Denckt: es ist

E & ibm

ihm sein Ende gesett; es wird nicht immer toben. Es ist noch eine Rube vorhan= den dem Volche Gottes. Hebr. 4, 9. Und o welch eine selige Ruhe wird sie nicht senn? Troftet euch damit, wenn euch der Unblick eures eigenen Todes, oder das Andencken an denselbigen bange machen will. Er ist euer Feind nicht mehr, sondern euer wahrer Freund. Und ob er auch in gewiffer Absicht als ein Feind angesehen werden mag, so ists doch ein solcher der bezwungen ist, und der, nachdem er euch zu eurem Besten wird haben dienen muffen, gant aufgehoben werden wird. Freuet euch eures Sieges, Den ihr über ihn haben werdet, und der ewigen Gefundheit die er euch bringen wird.

Achtets nicht, ob euch alles das, was ihr auf Erden Tod nennet, bitter ist. Seht selbst eure Verwesung für nichts fürchterliches an; nachdem sie das Mittel ist, euch zu reinigen, und zu recht fruchtbaren Bäumen zu maschen. Es sey denn, daß das Weizenkorn in die Erde falle, und ersterbe, so bleisbets alleine; wo es aber stirbt, so bringts viel Früchte, sagt Ehrists Ioh. 12, 24.

Bergesset aber auch nicht dem Danck zu bringen, der euch allen diesen Segen zu wesge gebracht; Christo, der dem Tod die Bitzterkeit und den Stachel, dadurch daß er für und gestorben ist, benommen hat. Widmet ihm aus Danckbarkeit euer ganhes Leben, alles

alles was an euch ist. Sterbt immer mehr Der Sunde ab; machfet dagegen durch & : brauch der Gnadenfrafte, im Glauben, in der Liebe, und in Der Gottseligkeit; und sucht immer mehr in den Stand zu kommen, daß ihr in Mahrheit mit Daulo fagen fonnet: Jch lebe, doch nun nicht ich, sondern Czristus les bet in mir. Denn was ich jest lebe im fleisch, das lebe ich im Glauben des Sohnes GOttes, der mich geliebet hat, und sich selbst für mich dargegeben. Gal. 2, 20.

Alber, weil ihr hier noch fallen und dieses geistliche Leben wieder verlieren konnet, fo wandelt vorsichtig und mit Furchten. Go ermahnet der Brief an die Bebr. c. 4, 1. Laffet uns fürchten, daß wir die Der= beiffung einzukommen zu seiner Rube nicht versaumen, und unser keiner das hinten bleibe. Laft une gleiß thun, einzukommen, zu dieser Ruhe v. 11.

Ungläubigen gilt dieser Trost nicht. Tod kan sich ihnen in keiner angenehmen Gestalt zeigen, sie mogen ihn ansehen von welder Seite fie wollen. Die Sunde, der fie porfeslich dienen, raubt ihnen allen Eroft, und übergibt sie der Macht und dem Sta= chel des Todes. Das Gefühl mancher Noth, die sie oft auf Erden erfahren, pflegt zwar wol zu machen, daß auch sie oft den Tod herwunschen. Aber fie haben ihren

# 520 Der Tod der Glaubigen als ein zc.

Munich nicht überleget. Gie bedencken nicht, daß der Tod ihr noch argerer Reind fen, als alles Ungemach, so sie auf Erden erdulden konnen; und zwar ein Feind, ber ihnen, frarcfer ift, als daß fie ihn überwinden ju fonnen, folten glauben fonnen. Gie muffen por diesem Starcken gittern. Bon diesem Rreffer geht teine Guffigfeit fur fie que; und fie merden ewig feine Bitterfeit ichmecken.

Unseliges Schicksal!

Doch ift noch Zeit, baf fie fich feiner Bewalt entreissen, und in den Zustand geset merden konnen, da fie fich fein freuen, und feiner Macht spotten konnen. Dur, daß fie von dem bofen Weg umtehren, darauf fie mandeln; nur daß fie der Gunde absterben. und in die selige Gemeinschaft des Glaubens mit Christo treten; und diefes zwar fo gleich. ohne die geringste Bergogerung, dieweil ihr. Den furt ift. Auf Christen, bedens

det, was zu eurem grieden dienet. Wer Ohren hat zu hören der bore!

ENDE.





