

# Franckesche Stiftungen zu Halle

# George Ludwig Herrnschmids, Königl. Preuß. Consist. Raths, ... Ministerii der Stadt Halle, wie auch im Saal-Creise Inspectoris und Oberpfarrers ...

Herrnschmid, Georg Ludwig
Halle, 1752

VD18 13215485

Das Bild eines rechten Israelisten. Erste Predigt über Luc. 2, 22 - 32. am Tage der Reinigung Mariä.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden. Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke\_halle.de)

54××××××××××××××××××××××

Erste Predigt über Luc. 2, 22 , 32. am Tage der Reinigung Mariä.

31

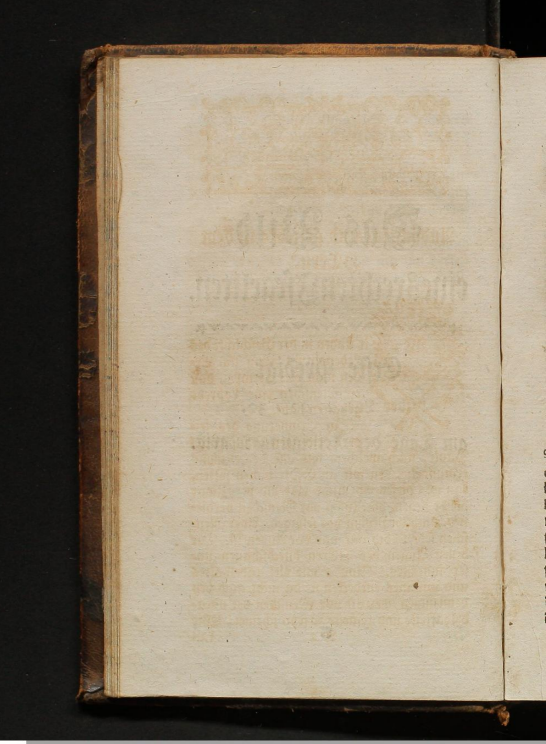
einen • 533

Un= 3 Jur 3.534=

536 Inung erfel= Heili=

7=539

9





# Andåchtige und geliebte in dem Herrn.

ir finden in der Geschichte des Lebenslaufs JEsu auf Erden nicht viel Erempel, daß er Menschen eine Lobrede gehalten habe.

In Erinnerung des leis der! richtigen Ausspruchs

Pauli, nach welchem wir alle des Ruhms ermangeln, den wir an GOtt haben solten, kan uns dieses wol nicht befremden. Zwar bleibt denen, die Ruhm vor Menschen verdiesnen, auch ihr Ruhm vor selbigen. Aber Menschen sehen doch nur was vor Lluaen ist. Die hellen Llugen des Herrn durchschauen unser innerstes. Und o wie viel tadelhaftes und unreines entdecken sie da nicht auch ben demjenigen, der oft vor Menschen der untadelhafteste und reineste zu seyn scheinet! Wie

kan der unheilige Mensch also Lob vor sei= nem GOtt haben?

Gleichwie indeß die Menschenliebe GDt= tes ein Wohlgefallen an denen hat, die ihn, obwol noch unter mancher Schwachheit, Des muthig verehren und fürchten, die redlichen Herkens vor ihm find, die mahren Glauben und ungeheuchelte Liebe beweisen: fo finden wir doch auch, daß Chriftus einigen Perfonen, die von folder Beschaffenheit waren, einen Lobspruch bengeleget habe. Er ruhmt feinen Borlaufer Johannem, sowol wegen Der Wurde feines Umts als redlichen Guh= rung deffelben; er ruhmt Detrum wegen fei= nes abgelegten herrlichen Glaubensbefent= nisses; er ruhmt jenen Hauptmann zu Capernaum, und jenes Beib aus Canaan we= gen ihrer Demuth und Glaubens; jene Ma= riam ju Bethanien, Die ihn mit koftlichem Wasser gesalbet hatte, wegen ihrer Liebe; jene Wittme am Gottesfasten, die nur zwen Scherflein einlegte, wegen der Lauterkeit ih= res Herkens. Ein Ruhm in dem Munde des Sohnes Gottes, der ihnen zu ewiger Ghre gereichen muß.

Insonderheit ists eine gewiß schon klingende Lobrede, die er dort Nathanaeln halt, Joh. 1, v. 47. Er spricht, als er ihn zu sich kommen siehet: sihe ein rechter Israeliter, in welchen kein falsch ist.

Die

Die Nachkommenschaft Ifraels machte fich einen nicht geringen Ruhm aus ihrer 216= stammung. Ein Sohn Abrahams, ein Rachkomling Ifraels zu heiffen, war in ihren Augen was vortrefliche und ehrwürdiges. Abraham ift ein Freund Gottes genennet. \* Ifrael hat mit Gott gekampfet und gesieget. \*\* Belch eine Ehre ein Sohn fo ruhmwurdiger Borfahren ju fenn! Indeß wars nur ein eitler Ruhm, in so fern er sich auf nichts als die fleischliche Abstammung grundete. Denn das ift nicht ein Jude, der nur auswendig ein Jude ift, fagt Paulus Rom. 2, 28. Aber ein achter Sohn Abrahams in feiner Gottesfurcht und Glauben fenn, das ift ein mahrer Ruhm; ein Ju-De senn, der inwendig verborgen ist, der die Beschneidung des Berkens, die im Geift ge= schiehet, erfahren hat, das ift ein Lob, wel= ches nicht aus Menschen sondern aus GOtt ist. v. 29. Ein solches Lob hat Rathanael von Christo, ein solcher Ifraelit ift er, drum heists von ihm: sibe da, ein rechter Traelit!

Mas Christo am meisten an ihm gefällt, ift sein redlich Hert. Sibe, ein Ikaelit, in welchem kein falsch ist! Nathanael hatte kurt vorher zu Philippo, der ihn Ikum von Nazareth als den Meßias kennen lehren 21 3 wol-

<sup>\*</sup> Jac. 2, 23. \*\* 1 Mof. 32, 24.

wolte, mit groffer Frenmuthigkeit gefagt: was kan von Mazareth gutes kommen? Dieses Einwurfs ohngeachtet aber war er Der Einladung gefolget, um die Sache zu sehen und zu prufen; woraus man siehet, daß er nach der Wahrheit begierig gewesen Er redet, wie es fein Bert jest meinet, nimt aber die Wahrheit ohne Bosheit oder Cigenfinn an, mo er fie findet. Denn fo bald er Jesum kennen lernt, so glaubt er Ein so aufrichtiger Sinn und red= an ibn. liches Verfahren gefällt dem Deren. Drum erhalt er das unvergleichliche Lob: fibe, ein rechter Israelit, in welchem fein falsch ift; ein Lob, das ihm um fo viel mehr Chre bringt, Dieweiles Lippen ausgesprochen, von welchen es unmöglich mar, daß jemals eine Schmeis chelen fie beflecken konnen.

Andächtige Zuhörer! Die Welt strebt nach Ehre und Lob. Es fehlt ihr auch nicht an Lobrednern und Schmeichlern ben oft sehr wenig ruhmwürdigen Thaten. Es fragt sich: wer hat wahre Chre? Wir antworten: der, so sie vor Sott hat, des Lob nicht aus Menschen sondern aus Gott ist. Und wer hat solches Lob? Niemand als der, auf den Ehrist Beschreibung sich schieft: sibe, ein rechter Fraeliter in welchem kein falschift.

Wir wollen heute das Bild eines folchen betrachten, welches Vorhaben der Herr zu unserer wahren Erbauung fegnen wolle.

Text.

Tert. Ev. Luc. 2, 22=32.

Und da die Tage ihrer Reinigung nach dem Gesetz Mosis kamen, brachten sie ihn gen Jerusalem 2c.

Unser Tert erzehlt, daß JEsus nehst seinen Eltern sich am 40ten Tag nach seiner Gesburt, so wie es Mosis Geses mit sich brachte, dem Herrn im Tempel zu Jerusalem dargestellet habe. Ben dieser Gelegenheit stellt der Geist Gottes einen gottseligen und um so viel ehrwürdigeren Greiß auf, um durch sein Erempel die Leser dieser Geschichte zu erbauen. Und er dient ihnen gewiß in vieler Absicht zu einem recht lehrreichen und vortrestichen Muster. Darauf wollen wir jest unsere Augen richten.

# Vortrag.

Bir wollen nemlich am Exempel Simeons betrachten:

Das Bild eines rechten Ifraeliten, Der fich als einen folden erweifet

1. in feiner Gottesfurcht,

2. in seinem Glauben,

3. in seiner Sofnung.

# Abhandlung.

Gin Fraelit und ein rechtgläubiger, d. i. ein solcher, der den wahren Glauben und Gottesdienst hat, ward vor den Zeiten 21 4

Chrifti für eine gleichgeltende Benennung gehalten. Die Urfache davon mar bekan= ter massen diese: weil die leibliche Rachkom= menschaft jenes gottseligen Altvaters Ifraels vorzüglich vor allen andern Geschlechten des Erdbodens die Erkentnis des mahren GDt= tes und der ihm gefälligen Urt seiner Ber= ehrung hatte. Die Benennung wird indef oft aus der haushaltung des alten Bundes in die neue herübergenommen. Bekenner Chrifti und feiner mahren Lehre heissen das Ifrael des neuen Bundes. Der allergrofte Theil von ihnen ruhmt sich keiner fleischlichen Abstammung vom Erhvater 3a= cob. Allein was nutt auch die? was ist der Ruhm des Rleisches? ein fleischlicher, das ist ein schlechter Ruhm. Hat nicht alles Fleisch seinen Weg vor GOtt verderbet? \* 3ff in Absicht auf die sittliche Beschaffenheit der Menschen eine Abstammung von einem Rleisch vor GOtt wol reiner als die andere? Die rechte Abstammung des wahren neuen Isfraels ist weit edler, als die fleischliche des Alten; denn sie ist geistlich. Wahre Junger Christi sind aus GOtt geboren. So sind sie ein geistliches Ifrael, ein gottlich Geschlecht.

Die Einrichtung des alten Bundes hatte eine Hauptabsicht mit der Haußhaltung des neuen.

<sup>\* 1</sup> Mof. 6, 12.

neuen. Das alte und neue Ifrael hat im Grunde einerlen Glauben, einerlen Grundssche seines Gottesdienstes, und einerlen Hofnung. Glaube, Liebe, Hosnung machten das Wesen der Religion aus, so wol schon zu Adams, als nachher Noa, Abrahams, Mosis, Davids und Simeons Zeiten, und diese dren bleiben auch noch jest, wie Pauslus i Cor. 13, 13. erinnert. Die Gestalt eines rechtschaffenen Ispaeliten bleibt also immer dieselbige, und wenn wir ein Vild eines solchen im alten Testament sinden, so haben wir ein richtiges Muster eines wahren Christen.

# Erster Theil.

Fr beweist sich als einen solchen in seiner Gottesfurcht. Glaube und Gottesfurcht. Glaube und Gottesfurcht können, in weitläustigerem Berstande genommen, einerlen andeuten; in genauerer Erklärung sind sie von einander unterschiezden. Doch sind sie unzertrennlich ben einander. Der Glaube ist der Grund, und die Gottessurcht ist ein solches Bezeigen, eine solche Gemüthsbeschaffenheit und Wandel, der der Erkentnis des Glaubens gemäß ist. Wir wollen indeß von der Gottessurcht zuerst reden; nicht in der Absicht sie vor den Glauben zu sehen, sondern um der Ordnung

1=

B

3

t=

C=

1=

6

au folgen, in welcher unfer Text uns das Bild

Simeons beschreibt.

Er schreibt so von ihm: sibe ein Mensch war zu Jerufalem, mit Mamen Simeon; und derseibe Mensch war fromm und gottesfürchtig. Simeon ein Mensch wie andere Menschen vom verderbten Samen Adams, hat das schone Zeugnis: er war fromm und Gottesfürchtig. Go ift Die Ginwendung ohne Grund die man die Kreunde der Sunde machen bort: ich bin ein schwa= der sündiger Mensch, der fo fromm als man fodert nicht leben kan. Simeons erbaulie ches Erempel, und Gottlob! noch andere,

widerlegen sie.

Gleichwol ist sein Erempel als ein nicht gemeines bezeichnet: sibe ein Mensch, der war fromm und gottesfürchtig: fihe da! und erbaue dich an diesem Gesicht, sibe da! und nime zu Bergen, sihe da! und freue dich desselben. Die Rlage Davids Pf. 12, 2. ist eine Klage aller Zeiten: hilf, Zier, die Zeiligen haben abgenommen, und der Gläubigen ist wenig unter den Mens ichenkindern. Insonderheit wars wol eine Klane der Zeiten Simeons. Redlichkeit. Wahrheit und Gottesfurcht sehienen damals aus Jerusalem verbannet zu senn. Gleich= wol ist noch ein redlicher Simeon, ein from= mer Zacharias, eine gottselige Hanna da. Der Herr bewahrt ibm nemlich auch in den

verderbteften Zeiten sein Haustein. Aber je rarer zu aller Zeit die Erempel der mahrhaftig redlichen, desto mehr sind sie zu bemercken. Der Geist ottes bemerckt Simeonis durch ein sihe; sibeler war fromm und gorressärchtig.

Er braucht zwen Worte feinen lautern Mandel und aufrichtiges Berg zu beschreiben. Zuerst heists: er war fromm, eigent= lich nach der heiligen Sprache: er war ein Ben einem rechten Ifraeliten Gerechter. muß fich eine doppelte Gerechtigkeit finden, Die Gerechtigkeit des Glaubens und des Le= bens. Jene ist eigentlich eine fremde, die Gerechtigkeit des Mittlers Christi, welche aber dem Glauben, der fie ergreift, vor dem Gericht Gottes als seine eigene zugerechnet wird. Diese besteht in der Richtigkeit der Sandlungen und Wercke, in der Lauterkeit des Wandels eines Christen. Das Wort das der Geift GOttes hier braucht: er war fromm oder gerecht, zielt wol benm Simeon vornemlich auf die lettere, auf seinen redlichen Wandel. Er nahm die Pflichten in acht, Die er GOtt und seinem Rächsten schuldig war, er liebte, ehrte, gehorchte GOtt von gangem Bergen; er liebte auch feinen Dach= ften, hatte ein aufrichtig Bert gegen ihn, bewieß ihm nicht nur fein Unrecht noch Tucke, in Gedancken, Worten und Handlungen, fondern fuchte auch fein Beftes. Denn fein anderer als der so beschaffen ift, ift ein frommer.

Das andere Wort, welches der Beift SiOttes von ihm braucht, und das also überseket ist: er war gottesfürchtig, drückt in feiner Sprache eigentlich eine folche Beschaf= fenheit aus, da man in seinen Sandlungen Die grofte Behutsamkeit und Borsichtigkeit braucht, wohl auf seiner Sut ift, daß man nicht anstosse noch fehle; furs: es deutet ein redliches Bestreben an unsträffich zu fenn. Simeon war also vorsichtig in seinem 2Ban= del sowol vor Gott als den Menschen, sorg= fältig in Wahrnehmung des befohinen GDt= tesdiensts; aber nicht nur des auffern, son= dern auch des innern. Und nur einem fol= chen gebühret der Name eines Gottesfürch= tigen. Wer anders gesinnet ift, der mißbraucht ja schändet denselben, wenn er ihn sich zueignet. Wahre Bottesfurcht erweist fich nicht nur in aufferlicher Chrerbietung, sondern sie ehret Gott vornemlich im Ber= ten. Sie scheuet sich etwas Boses zu thun, es habe Ramen wie es wolle, oder einen noch fo scheinbaren auffern Unftrich, etwas das wider den Behorfam, die Liebe, die Wahrheit, Die Gerechtigkeit, Die Aufrichtig= feit ift; und dieses zwar um Gottes und des Gewiffens, nicht um der Furcht zeitli= cher Strafe oder Schande willen. Sie halt Die Beleidigung Gottes für das schmerk= lichste Ungluck, Die Gunde fur das allergrofte lebel, und spricht mit Joseph, wenn sie von selbiger gereitet wird: wie solte ich ein 10

so groß Uebel thun und wider GOtt

fundigen. \*

1

n

n

15

=

n

C=

n

sie

3=

1=

3=

0=

ie

11

So sieht das achte Vild eines Gottesfürchtigen aus. Denn in den angeführten
Stücken besteht das eigentliche Wesen der Furcht GOttes. Man sieht, der Geist GOttes erklärt durch das eine Wort, das er braucht, nur das andere, und bevde Ausdrücke beschreiben nur einen rechtschaffenen Gottesfürchtigen. Sie drucken eben das aus, was dort GOtt von Abraham soderte: wandele vor mir und sey fromm. \*\*

Wir wollen mit dieser Beschreibung das oben angeführte Lob Nathanaels vergleichen, und wir werden sehen, wie herrlich es mit derselben übereinstimme. Sibe da, hieß es von ihm, ein rechter Ifraelit, in dem tein falfcb ift. Das heift gewiß viel, das heist was unvergleichliches von einen sundi= gen Menschen behaupten. Ja es kan fast scheinen zu viel gesagt zu fenn. Aber es muß recht verstanden werden. Bon Christo heists: er wuste von keiner Sunde, \*\*\* und Petrus fagt: er hat keine Sunde ge= than. \* Das heift mit Recht: es war fein falsch in ihm. In diesem Verstande aber können wir die Worte vom Nathanael nicht nehmen. Denn weder er noch Simeon noch ein anderer, der vom Weibe geboren wor-Den,

\* 1 Petr. 2, 22.

<sup>\* 1</sup> Mof. 39, 9. \*\* 1 Mof. 17, 1. \*\*\* 2 Cor. 5, 21.

den, ift ohne Gunde Aber was Petrus in dem angeführten Ort von Ehrifto zu fagen fortfahret: es ift tein Betrug in feinem Munde erfunden, das kan eine Erklarung des Zeugnisses senn, das Nathanael hat: er ift ein Mensch in welchem fein falsch ift. Das ist er nemlich nach den möglichen Maaß und Grad der Beiligung der er nachstrebet. Gin edles und achtes Rennzeichen der Gottesfurcht: ohne falfch senn! GOtt nicht nur aufrichtig, in recht lauterem Sinn ehren, fondern auch gegen den Nachsten redlich gefinnet fenn, feine heimliche Tucke, Neid, Bosheit, Rachgier haben. Die mahre Gottesfurcht vertreibt alle solche giftige Regungen, und ben dem und mit dem, der fo gefinnet ift, lagt sichs allein sicher wandeln. Es führt dieses dort Joseph seinen Brudern zu Gemuthe, Die ihn aus Reid verkauft hatten, als sie sich furchten, er mochte noch heimlichen Sag gegen fie begen, und ihnen nach ihres Baters Tode alle Bosheit vergelten, die sie an ihm verübet hatten. Er troftet sie so: farchtet euch nicht, und führt jum Grund, warum sie sicher ben ihm senn konten, dieses an: denn ich bin unter GOtt. Mit welchen Worten er so viel sagen will: ich erkenne mit lebendiger Chrfurcht, daß ich unter GOtt Rehe, oder welches eben das ist: ich fürchte BOtt. Die Kinder der Welt hegen Tücke gegeneinander, und weil sie sich in diesem Stuck

Stuck selbst kennen, so sind sie auch argwöhznisch gegeneinander. Freylich, ben der Gotztesvergessenheit und Falschheit, die in so viezlen Herhen wohnet, hat oft leider! ein Bruzder Ursach es gegen den andern zu senn. Ben wem ist man sicher für Bosheit und Tücke? Nur ben dem, der wahrhaftig GOtt fürchtet. Sihe da, das ist ein rechter Israelit!

# Zwenter Theil.

Er beweist fich als einen solchen nun fer= wer in seinem Glauben. Der Glaube ist, die Sache summarisch anzudeuten, eine zuversichtliche Unnehmung, Gebrauch und Zueignung der gottlichen Verheiffungen. Ben den Umstånden, in welchen der Mensch fteht, fan feine Religion oder Gottesdienft in feinem Geschlecht ohne Verheiffungen bestehen; wenigstens wurde es ohne selbige ein recht angstlicher Gottesdienst senn. Das Jehret uns die Religion? Die Erkentnis und Beobachtung unserer Pflichten gegen GOtt. Go erkennen wir nach ihrer Unleitung unsere Verbindlichkeit gegen GOtt. unsere Berbindlichkeit zum Gehorfam gegen alle feine Gebote, und ben Ermangelung Diefes Gehorsams auch unsere Berbindlich= feit zu aller der Strafe, die der Ungehorsam verdienet. Nun kennet sich ja der Mensch mol

wol wenigstens so viel, daß er mercft und weiß, er habe feine Pflicht gegen Gott nicht in allen Stucken erfüllet, und erfülle fie auch jest noch ben weitem nicht genug. Go erfennt er sich ja selbst als strafbar und des Borns werth. Benn er nun feine Berheiffung einer unter gewissen Umftanden zu erlangenden Begnadigung, wenn er feine Sofnung hatte, Erlaffung feiner Sehler und Ungehorfams erhalten zu fonnen, mit mas fur Berben murde er an GOtt dencken und ihm Dienen? murde alles, mas er etwa um nicht noch mehr Strafe zu verdienen, thate, nicht mit peinlicher Furcht und Bittern geschehen? wurde in solchem Sall fein Gottes= dienst nicht ein recht angstvoller; ihn schre= cfender und todtender fenn? Go fonte fich zwar eine Gottesfurcht, oder Furcht vor Gott ben ihm finden, aber gewiß feine findliche und zuversichtliche, dergleichen doch GOtt fodert, sondern eine fnechtische, ja schreckhafte und todtende.

Die geoffenbarte Religion hat herrliche Berheisfungen. Hierin liegt der unendliche Borzug, den sie vor allen andern Glaubenselehren oder Religionsgebäuden hat. Ihre Berheisfungen muß der wahre Gottesversehrer, das ist, der so GOtt auf eine diesem heiligen Wesen gefällige Art dienen will, besgierig annehmen, sest halten, sich zueignen, ja das allerzuversichtlichste und unwandelbars

ste Vertrauen auf sie seten. Und wenn er dieses thut, so beweist er Glauben.

Die vornehmste oder hauptsächlichste Berheiffung die GDtt der Welt ertheilte, als er sich ihr in der naheren Offenbarung ju erfennen gab, ift die Berheiffung von Chrifto JEsu dem Mittler der Welt. Diese Berheiffung schließt alle andere ein, faßt allen ben Gegen und das Gute in fich, das der Mensch bedarf, deffen er fahig ist, und das ihm, nach der Natur feiner Umftande, und ben feiner Bestimmung, ju Erlangung eines ewigen Lebens nothig ift. Denn hat uns GOtt Chriftum, feinen Gohn, gefchencket, wie solte er uns mit ihm nicht alles andere, mas mir brauchen, schencken? Diese Ber heiffung ist daher auch der eigentliche Bors wurf des Glaubens, das womit er vornems lich zu thun hat, sich am meisten beschäftiget.

Bir wollens am Erempel Simeons sehen. Unser Text legt von seinem Glauben in diesen Worten ein Zeugnis ab: er wartete auf den Trost Israels; und er selbst legtihn deutlich an den Tag in dem Bekentnis: meine Augen haben deinen Zeiland gesehen. Man sieht, die Sache mit der sich sein Glaube beschäftigte, war die Verheissung GOttes vom Meßias. Dieser heist der Trost Israels, d. i. der Trost der ganzen Kirche GOttes, weil in ihm der einzige siches re Grund des Trostes für alle ihrer Sünden

nd

di

rs

es if=

il's

ne

nd

as

nd

un

te,

]e=

re=

ich

or

= 61

tt

cf=

the

the

16=

re

er=

em

be=

en,

ar=
ste

halber betrübte, angefochtene und niederges Schlagene ift. Man lege dem, der in aufrichtiger Erkentnis und Befühl feiner Gunden fteht, der wegen seiner ihn druckenden Schuld schmerplich betrübt, und durch die furchtbare Ankundigungen des Gefetes nie= dergeschlagen ift, ju seiner Befriedigung Troftgrunde vor, welche man will, man bie= te ihm alle Berrlichkeiten der Welt an, man brauche allen Wis und Beredsamkeit, ja alles was die Weltweisheit darreicht, um ibn damit aufzurichten, er wird in nichts eis nen bestehenden und genugfamen Eroft für fein Bert finden, nichts darinnen felbiges fich mahrhaftig beruhiget. Rur Die Berheiffung Sottes von dem Berfohner Chrifto, und der durch feine Genugthuung ju erhal= tenden Bergebung der Gunden, ifts worin= nen die Seele mahre Ruhe findet.

Und wie verhalt sich Simeons Glaube in Absicht auf diesen Trost? Er war einer von denen, die theils vor der Erscheinung des verheissenen Erlösers, theils zur Zeit seiner Erscheinung lebten. So muste sich sein Glaube auch in Absicht auf den Unterscheid der Zeit die er belebte, auf unterschiedene Art aussern. She Christus kam, heists von seinem Glauben: er wartete auf den Trosk Israelis; er hielt sich sest an die den Aftern geschehene Berheissung, vertrauete gewiß, Gott werde selbige erfüllen, der Heiland

werde kommen, und sahe seiner Ankunst mit Berlangen und Sehnsucht entgegen. Als Christus kommen war, und er die Glückseligkeit hatte, ihn mit leiblichen Augen zu sehen, so erkante er ihn für den, der er war, nahm ihn freudig und willig für seinen Heisland an. Meine Augen haben deinen Zeiland gesehen. So schön erklärt sich sein Glaube.

Der Brief an die Bebraer fcreibt Cap. 11, 1. Es ift der Glaube eine gewiffe 3u= versicht des, das man hoffet, und nicht zweifelt an dem, das man nicht fiehet. Mach dieser Beschreibung hats der Glaube mit unfichtbaren Dingen ju thun, nemlich mit folchen, die mit leiblichen Augen nicht ge= feben werden. Simeon siehet den Beiland mit leiblichen Augen. Dieses Sehen beweist feinen Glauben nicht. Denn das Geben des Glaubens geschieht mit den Augen des Beistes und nicht des Leibes. Es macht ihn eigentlich auch nicht selig. Denn wie viel andere Juden sahen nicht JEsum gleichfalls mit leiblichen Augen, und blieben doch blin= de und ungläubige. Es komt also ben Si= meon darauf an, wie er ihn mit den Augen des Geistes angesehen habe. Seine Erklas rung beweist, daß er ihn so angesehen, wie ihn der Glaube ansehen foll. Und das, mas er an ihm sahe und erkante, war gleichwol noch für Die leiblichen Augen unsichtbar.

ae=

ch=

ben

den

Die

lie=

ma

ote=

ian

ja

um

ei=

für

fich

reif=

fto,

ral=

rin=

e in

von

ver-

au=

Der

Art

fei=

colt

tern

vis.

anderde

Denn was war an der aussern armseligen Gestalt dieses Kindes zu erblicken, das ihm so viel Trost hatte beybringen können, als er aus seinem Anblick schöpfte? Würde er selbigen wol haben schöpfen können, wosern er nicht was mehrers als das, so in die leibeliche Augen siel, an ihm erkant hatte? Und eben dieses, daß er glaubte, was er nicht sahe, bringt ihm eigentlich den Namen und Ruhm eines Gläubigen zu Wege, es legt seinem Glauben eben den rechten Werth ben. Thomas glaubt nicht eher als bis er siehet; aber Christus sagt ihm: selig, d. i. seliger sind, die nicht sehen, und doch glauben. Joh.

20, 29. Bas erblickte, was erkante er an ihm? Mehr als ein armes Rind, mehr als Maria Sohn; einen Beiland oder Geligmacher. Denn er fpricht: meine Augen haben dei= nen Zeiland gesehen. In der heiligen Sprache heifts eigentlich dein Zeil, und er fiehet mit Diesem Ausdruck auf die Beiffagung Jefaid Cap. 49, v. 6. juruct, da GOtt jum Megias fagt: Es ift ein geringes, daß du mein Knecht bift, die Stamme Jacob aufzurichten, und das verwahrlosete in Ifrael wiederzubringen; sondern ich has be dich auch zum Licht der Zeiden ge= macht, daß du feyft mein Zeil bis an der Welt Ende. Er erkennet alfo JEfum für Diejenige Perfon, durch welche der Welt von GOtt

GOtt Heil wiederfahren solte, die der wahre verheissene Heiland sen, und zwar derjenige, der sie von ihren Sunden erretten oder selig machen werde. Eine Sache, die nicht den leibblichen Augen sichtbar war, sondern die allein

fein Glaube fahe.

Es verdient hieben angemercket ju werden, daß er diefen Beiland den Beiland GOttes nennet. Meine Augen haben deis nen Heiland gesehen. Go redet er GOtt an. Warum fagt er deinen und nicht meinen oder unfern Deiland? Das mein ift ja das rechte Wort des Glaubens, als dessen eigentliches Geschäfte die Zueignung des Und ist nicht Christus der Erlosers ift. Menschen Heiland? Liegt nicht eben in Diefer Versicherung ihr Troft? Simeon redet von ihm als einem Heiland, an dem auch er Theil habe, der auch fein Beiland oder Beil Mit dem Wort dein will er nur noch etwas mehreres von der Erfentnis feines Glaubens ausdrucken. Es ift dein Zeiland fagt er ju Gott, das ift, derjenige, den du erwehlet und ausgesondert, oder wie er sich gleich drauf erklaret, den du bereitet haft. Das leibliche dem gröften Theil nach verblendete Ifrael bildete oder bereitete sich in feinen Gedancken felbst einen Beiland; aber einen unrechten. Wenn der Megias im ir= dischem Glant und Unsehen erschienen ware, das mare ihr Beiland, ein folder als fie fich 23 3

gen

ihm

als

e er

fern

leib=

und

ahe,

uhin

nem

Eho=

aber

ind,

hm?

aria

cher.

dei=

liaen

id er

eista=

i Ott

dak

acob

te in

ha=

ge=

1 der

n für

bon

Ott

thn vorstellten und wünschten, aber das wäre nicht der Heiland Wittes, nicht der, den er ersehen, gewesen. Dis armselige Kind, welches Simeon jest auf seinen Urmen hat, dieser nachmals so verachtete Esus von Nazareth, ist der Heiland, den Gutt ersehen, den er der Welt zum Seligmacher bereitet hat. Und einen andern begehrt der Glaube nicht. Er beruhet in Guttes Wahl. Den Gutt erwehlet hat, den will er, und keinen andern, den nimt er freudig an, an den hält er sich.

m

101

Di

il

0000

Simeon erklart seinen Glauben noch weis ter also: welchen du bereitet hast vor allen Voldern. Es ift diefer Beiland, oder dieses Seil vor dem Angesicht oder Augen aller Bolcker, vor den Augen des gangen Erdbodens aufgestellet, als ein Zeichen, auf welches fie schauen, als ein Panier, nach dem sie fragen sollen, \* als eine Sache, die auch die übrigen angeht, und nicht das leib-Der Heiland ift von liche Ifrael allein. Gott auch jum Licht der Beiden gemacht; auch was auffer den Grenken Judaa wohnt und seine leibliche Abstammung nicht von Abraham hat, Die Bolcker Die den GOtt Ifraelis noch nicht kennen, die in Finsternis und Schatten des Todes figen, follen durch Dieses Licht erleuchtet, jur Erkentnis des Bei= landes

<sup>\*</sup> Jes. 11, 10.

landes gebracht und in ihm felig werden. Drum fagt er, er ist ein Licht zu erleuch= ten auch die Zeiden. Auch hieraus sieht man, daß Simeons Einsicht und Glauben von anderer Urt gewesen als der meisten Juden, die fich einbildeten, der Beiland muffe nur ein Heiland für sie senn, und nicht auch für die andern Bolcker. Er verstehet die Dropheten, Die vom Mefias geweisfaget ha= ben, besser als sie, und läßt sich keinen thos richten Stoly noch Eigenliebe blenden, die deutliche Berheissung GOttes unrecht zu er= Flaren, die Abraham mehr als einmal gesches hen, daß in seinen Samen alle Bolcker auf Erden gesegnet werden solten; \* auch benei= det er die unbeschnittenen Miterben wegen ihres Untheils nicht. Doch leugnet er nicht, daß das leibliche Ifrael besondern Antheil an ihm habe. Denn demselben mar er be= fonders verheissen, und er ist ja aus ihrem Samen, ein Prophet aus ihren Brudern. \*\* Drum geht er sie besonders an. Auch haben sie nicht geringe Ehre und Ruhm vor allen Geschlechtern des Erdbodens da= bon, daß der Segen von ihnen ausgeht, daß der Held, dem die Bolcker anhangen wers \*\*\* aus ihnen aufstehet. Der Aufgang und der Miedergang wird sie über diesem Bor=

n

t,

1=

n,

et

se

n

m

lt

or

er

m

en

uf

ch

ie

6=

on

t;

nt

on

ote

lis

cf)

ei=

<sup>\* 1</sup> Mos. 12, 3. c. 18, 18. c. 22, 18. c. 26, 4.
\*\* 5 Mos. 18, 15, 17. \*\*\* 1 Mos. 49, 10.

Borzug glücklich preisen. Drum sest Simeon hinzu: und zum Preis deines Volcks Israel.

6

a

21

11

0

el

e

ft

n

Beweist sich dieser gottselige Ifraelit nicht in diefer feiner gangen Erklarung als einen achten Sohn Abrahams, und rechten Ifraeliten? als einen Sohn der Berheiffung? wels ches mehr ift, als ein Rind nach dem Gleifch fenn. \* Abraham glaubte der gottlichen Berheiffung, und das ward ihm jur Berechtigkeit gerechnet. \*\* Simeon hat glei= den Glauben und erlangt durch felbigen gleiche Gerechtigkeit. Abraham ward froh, daß er den Zag des Megias feben folte; und er sahe ihn, ob wol nicht mit leiblichen Augen, und freuete fich. \*\*\* Simeon fiehet und betrachtet ihn sowol mit leiblichen als geiftlichen Augen, und fein Glaube ichmeckt Die Freude seines Ergvatere doppelt. Der sterbende Jacob legt seinen Glauben so an den Tag: Berr, ich warte auf dein Beil. 1 Mof. 49, 18. auf deinen Befus, dein Beil oder Beiland, deinen Geligmacher. Simeons Blaube verhalt und erklart fich eben so. Alls JEsus noch nicht da, und er also in dieser Absicht mit Jacob noch in gleis den Umständen war, so wartete er auf ihn als auf das Heil der Welt, und den besondern Trost Fraels. Als er erschien, und

<sup>\*</sup> Rom. 9, 8. \*\* Rom. 4, 3. \*\*\* Joh. 8, 56.

er in diesem Stück einen Borzug vor Jacob bekam, daß er das, was er erwartet hatte, auch würcklich erlebte, so nahm er ihn für das an was er war, für das Heil GOttes. Meine Augen haben dein Heil, oder deinen Zeiland gesehen. Auch in diesem Stück ist er also ein Muster eines wahren Christen, oder Iraeliten im neuen Bunde. Sihe da, können wir auch in Absicht auf seinen Glauben sagen, ein rechter Iraelit!

# Dritter Theil.

Tr beweist sich als einen solchen endlich auch in seiner Zofnung. Was war seine Hofnung, oder was hofte er? und worauf grundete er sie? Wir mussen bendes kurglich ansehen; denn in bendem sinden wir etwas vom Bilde eines rechten Fraeliten.

Seine Hofnung geht auf nichts zeitliches. Er war betagt und Lebens fatt. Er verslangt auch nicht länger zu leben. So bald er ZEsum gesehen, spricht er: ZErr nun lässest du deinen Diener in Friede sahzren. Hiemit drückt er seine Begierde zum sterben aus; ja, der Anblick ZEsu schärfet diese Begierde ben ihm, und er nimt ihn als einen Vorboten und Ankündigung seines nahe bevorstehenden Abschieds an; welcher Vorbote aber ihn keinesweges erschreckt,

n

2=

d

n

e=

n

10

1=

et

S

ft

er

in

ıl.

in

r.

ф

er

213

n

n=

10

er

fondern ihn vielmehr recht freudig macht. Man fieht hieraus, daß feine Sofnung und Bunfc weder auf langeres zeitliches Leben, noch auf die Erhaltung irdischer Bortheile und Borguge gegangen fen. Denn er redet als einer, der in der Welt nichts mehr zu hoffen hat, auch nichts mehr in ihr verlanget. Ja wir konnen seine Worte als eine Bitte ansehen, die er um eine baldige Auflösung zu GOtt thut. Borber hatte er, wie wir aus der Untwort schlieffen, die er erhalten hatte, GOtt um Erhaltung oder Berlange= rung seines Lebens bis auf den gluckseligen Zeitpunct, in welchem er den Megias feben konte, angeflehet. Nachdem er seiner Bitte gewehret worden, bittet er: Berr, nun, nun nachdem meine Augen gesehen, mas sie zu sehen verlangten, lofe Deinen Diener im Kriede auf.

0

B

b

Ran uns diese Bitte nicht recht zur Unzeit angebracht scheinen? Er siehet Christum, den Fürsten und Erwerber des Lebens, und ben diesem Anblick wünscht er den Tod her. Preiset nicht Christus selbst die Augen die ihn, auch leiblich, sahen, und die Ohren die ihn hörten, selig? \* Kührt ers nicht seinen Jüngern als einen Vorzug an, den sie vor vielen Propheten und Rönigen hätten, und nicht gering sehäßen dürsten? Warum ver-

<sup>\*</sup> fue. 10, 23, 24.

langt Simeon denn, daß feine Augen und Dhren nunmehro geschloffen werden mogen? Souft heifts: Das Muge fiehet fich nim= mer fatt, und das Ohr horet fich nim= mer fatt. Pred. 1, 8. Und das gilt gewiß auch von dem Auge des Glaubens. Das Anschauen Christi thut zwar dem Glaubigen ein Genige, es belebt und erquickt ibn; aber es erfattigt ihn nie, er wird Diefes Unblicks nie mude; je langer er Christum anschauet desto mehr veranügt er sich an ihm. Er entdeckt an diesem mit nichts zu vergleichenden Bilde immer mehr Schonheiten, immer neue Rei-Bungen und Treflichkeiten. Er verlangt das her auch in diesem Unschauen sich noch immer mehr zu fattigen. Ift denn Simeons Auge fo geschwind gesättiget? oder ist sein Glaube von anderer Art? lleberdem, so hat er nun Christum zwar gesehen, aber noch nicht gehoret. Entsteht Denn nicht vielmehr ben ihm eine Begierde, auch seine holdselige Re= de, seine liebliche Lehre, die wichtige Ber-Fundigung, die er aus seines Baters Schoof bringt, anzuhören?

Wir mussen die Ursachen, um welcher willen er sich jest den Tod wunschet, und den Sinn, in welchen ers thut, ansehen. Wir werden finden, daß sein Glaube und gange Gemuthsfassung gang rechter Urt gewesen sen. Es war ihm eine Verheissung geschehen, er solle, ob er gleich schon betagt war, nicht ster-

e

e

0

fterben, bis er JEsum gesehen, weil die Zeit aant nabe mar, in welcher derfelbe erscheinen folte. Das hat er nur verlangt; das hat sich auch sein Glaube zu bitten nur unterstanden. Es ist ihm verwilliget, und auch das war schon eine besondere Gnade. Da er selbige nun erlangt hat, was kan er auf Erden noch weiter verlangen? Und der Unblick Besu ift ihm ja nun ein Unzeige die ihm &Dtt felbst thut, daß sein Ende da sey. Go bittet er hier gar nicht wider, sondern nach dem Willen Gottes. Er erklart fich, in einem GOtt gang ergebenen, und daher auch GOtt angenehmen Sinn, auf gleiche Urt als dort Jacob, nachdem er Joseph wiedergefunden hatte: ich will nun gerne sterben, nach= dem ich dein Angesicht gesehen habe. 1 Mof. 46, 30. Auch verliert in der That, fein Glaube daben nichts. Denn ob ihm der Tod gleich die leibliche Augen schließt, so soll doch fein Geift GOtt und feinen Seiland im neuen Rerufalem feben; er foll dort unaussprechli= che Worte boren. Er hat Verficherung, und zwar durch den Unblick JEsu, er werde im Frieden aufgelofet werden. Und Diefer Unblick erweckt nun eine vortrefliche Sofnung in ihm; die Sofnung einer Glückfeligkeit, die gröffer ift als alles zeitliche Gluck, eines Lebens, das unendlich beffer ift, als das gegen= wartige, welches aber mit dem leiblichen Tode erft angehen wird. Da er dis hoffen tan,

kan, und überdem weiß, es ist der Wille GOttes daß er sein Hutte jest ablegen soll, können wir wohl sagen, daß er übel oder zur Unzeit gebeten habe?

Wir wollen feine hofnung etwas naber ansehen. Sie ist eine doppelte. Er hoft etwas im Tode, und erwas nach dem Tode. Im Tode hoft er eine Auftösung im Frieden. Er hoft, fein Tod werde ihm feine betrübte Berftorung noch Untergang, fondern eine Loslaffung aus einer Gefangen= fchaft, eine Auflofung des bisher gebundenen Geistes, eine Befrenung von vieler Roth, eine Erlösung von einer unangenehmen Dienstbarkeit fenn. Denn alles diefes fan das in der heiligen Sprache gebrauchte Wort andeuten: 3Err, nun losest du dei= nen Diener auf. Das irdische Saus \* fercfert feinen Beift ein, der mude Leib beschwert ihn, die zerbrechliche Sutte angstiget ihn. Der Rorper feffelt den Beift, daß er nicht in sein mahres Vaterland kommen fan, woselbst ihm verheissen ift, daß er mit feinen Glaubensvätern Abraham, Ifaac und Jacob zu Tische sigen foll. Drum ift ihm sein leibliches Leben mehr eine Last als eine Luft. Er weiß aber, daß er im Tode von allem, was ihn hier angstigt, befrenet werden foll. Der Tod wird ihn erlosen von allem Dies

=

nn

<sup>\* 2</sup> Cor. c, 1.

diesem Uebel. Und zwar so wird ihm selbi= ger eine Auflosung im Griede fenn. Den Gottlofen und Unglaubigen raft der Born bin, wenn er ftirbt. Der Glaubige hat eine Loglaffung in Frieden d. i. in Gnaden ju er= warten. Gein Berg schmeckt icon in die= fem Leben den Frieden GOttes in fich, und Diefer Friede macht es feiner Begnadigung gewiß. Hierüber empfindet es eine Sufigfeit und felbft im fterben einen Frieden, der alle Bitterkeit des Todes vertreibt. Dies fer sonit so schreckhafte Feind schreckt ihn nun nicht; er ift ihm ein fuffer, ein feliger Tod. Mach dem Tode hoft er ein recht freudis ges Erbe, den vollen Genuß der Seligkeit, Die den erwehlten bereitet ift. 2Ber in Frie-Den ju feines DErren Ruhe eingehet, wem Die Thure ju jener Belt, ju der herrlichen Stadt &Dttes, in Gnaden aufgemachet wird, was hat der nicht da ju erwarten? Wir wissen zwar nur wenig davon; es ist noch nicht erschienen, was die Kinder &Ottes fenn werden; \* Aber wir wiffen doch, daß es eine unaussprechliche Berrlichfeit fenn foll.

D

n

D

D

es

ti

ir

fo

9

U

11

fi

ei

20

B

ei

Diese Hofnung grundet Simeon auf keis nen andern, als auf JEsum. Denn so vers bindet er seine Worte: ZErr, nun lässest du deinen Diener in Friede fahren, denn meine Augen haben deinen Zeiland geses ben.

<sup>\* 1</sup> Job. 3, 2.

Er erkennt ihn fur den Beiland, ober Geligmacher, und eben des wegen hoft er durch ihn emiges Beil Erertennt, Da er ihn im Gleifch erblickt, Gott habe seine theure Zusage von der Sendung des Erlofers gehalten, und weil er sie gehalten, so ist er gewiß, er werde auch Die Zusage nicht brechen, Die er um seinetwillen von dem zufunftigen gethan hat. 3mar der Tod ift sonft der Gunden Gold; und der leibliche dem Sunder ein Anfang seines ewigen. Wie kan er ihn, in diefer Betrach= tung, anders als mit Zittern ansehen? Er ist ihm nicht nur ein Schifbruch aller feiner irdischen Besigungen, Guter, und Sofnung, fondern er überliefert ihn auch feinem ewi= gen Unglück. D Tod! wie bitter bift du, von dieser Seite betrachtet, den sterblichen und sündigen Menschen! Aber Christus vertreibt die Bitterkeit des Todes, ja laßt Sufsigkeit von diesem Fresser ausgehen. Denn er hat dem Tode die Macht uns zu verder= ben genommen, und ihm seinen Stachel geraubt, so daß er nunmehr den nicht todten, d. i. nicht wircflich verderben fan, der Chris sto angehort, der des Glaubens an ihn lebt. Der Glaube halt nun die Berheiffung fest: ich will sie erlosen aus der Bolle, und vom Tode erretten. Tod ich will dir ein Gift seyn; Bolle ich will dir eine De= ftilentz feyn. Sof. 13, 14. Auf fo ficherem Grunde beruht seine Josnung; auf Christi Wort

e

1

6

:=

11

1.

Wort und Berdienft. Auf feinem Wort, Denn er hat gesagt: ich lebe und ihr solt auch leben. Joh. 14, 19. Auf feinem Ber-Dienst, denn er hat sich fur uns alle dahin= gegeben, auf daß alle, die an ihn glauben, nicht verloren werden, sondern das ewige Leven haben. Che muffen Berge weichen und Sugel hinfallen, \* ehe Diefes Wort hinfallt. Ja, che muß GDet aufhoren GDtt ju fenn, ehe er feine Zufage nicht halt. Sierauf verläßt fich der sterbende Chrift, und hat daher sowol im Tode als nach demfelben festgegrundete Hofnung. 3m Tode ifte Dies fe: Der Heiland hat dem Tode Die Dacht genommen. Dach dem Tode Diefe: ich weiß Daß mein Erlofer lebt. Berrliche Sofnung! unbeweglicher Grund! Wer auch diese Sof= nung nicht hat, der ift fein mahrer Chrift; wer sie hat und fest halt, wer daben so lebt und handelt, daß fein leben und Sandluns gen beweifen, diefe Sofnung belebe fein Bert, Der erweift fich als ein mahrer Junger Chrifti, von dem heifts auch in diefer Absicht: fibe da, ein rechter Ifraelit!

# Unwendung.

Seliebte in Christo! Nur dem Bolck Gottes ist die Verheissung geschehen, daß es zur Ruhe kommen, und die Seligkeit

<sup>.</sup> Jef. 54, 10.

keit erben soll; nur das wahre geistliche Ifrael foll in das himmlische Jerusalem eine gehen; nur die rechten Ifraeliten find Rine Der des zufünftigen Reichs, und konnen die Hofnung zu Erlangung deffelben auf Chris ftum segen. Selig sind, spricht die Offenbarung Johannis c. 22, 14. die seine Ges bote halten; und das thun die rechten Israeliten, auf daß ihre Macht sey an dem Zola des Lebens, und zu den Thos ren eingehen in die Stadt. Bon den ans dern aber heists v. 15. Zaussen sind die Zunde, und die Zauberer, und die Zus rer, und die Todtschläger, und die 21b2 gottischen, und alle die liebhaben und thun die Lugen. Sehnen wir uns, Geliebte, nicht alle nach diesem Eingang? ists wol moglich, daß nur einer unter uns fen, der zurück zu bleiben begehre? Da wir alle wissen, daß wir nicht ewig auf unserm Erds boden, und in den Umftanden des gegenwartigen Lebens, bleiben fonnen, jo municht fich ohnstreitig ein jeder zukunftig nicht unter den perstoffenen zu senn. Er munscht sich, wenn er fterben foll, eine Auflosung im Frieden, wie Simeonis war; und nach seinem Tode Untheil an dem Erbe, das jener erhalten hat. D mochten wir nur auch alle so gegrundete Hofnung dazu haben, als er hatte! mochs ten wir doch alle jum Bolck des Herrn und geistlichen Ifrael Gottes gehoren! Pruft,

n

tt

rs

n

es

)ť

iB

t;

ot

11=

りに

t:

रि

n, g=

eit

Prüft, Christen, wie es hier mit euch stehe, untersucht eure innere Gestalt, lernt euch selbst kennen. Stellt drauf euer Bild neben Simeons, vergleichet es mit selbigem, und forscht ohne Sigenliebe nach, ob es ihm gleich sen. An seinen Zügen werdet ihr erkennen, ob ihr rechte Fraeliten send und zum erwehls

ten Bolck gehöret.

Prüft euch nach eurer Gottesfurcht. Wie liebet, wie ehret, wie fürchtet ihr den Herrn? auf was für Art und mit was für Herzen dienet ihr ihm? Schieft sich Simeons Zeugnis auf euch: er war fromm und gottesfürchtig? Und wo ist der Beweiß davon? Habt ihr wahrhafte Ehrfurcht vor SOtt? Haltet ihr es sür was schreckliches, ihn zu beleidigen? Ist die Sünde in euren Augen das gröste Uebel? Haltet ihr seine Gebote? Ist euer Herz auch redlich gegen euren Nächsten gesinnet? Send ihr ohne Tücke, Neid, Haß, Bitterkeit und Vosheit? ist kein falsch in euch?

Pruft euch ferner nach eurem Glauben. Weiß euer Hert was wahrer Glaube sen? Ift dis göttliche Licht in ihm angezündet? Rennet es Christum wahrhaftig als seinen Heiland? Weiß es was das heise, in inniger Gemeinschaft mit ihm stehen? Oder emport sich wol gar noch der natürliche Stolk desselben wider den Glauben an den gecreukigten? Ift Fesus von Nazareth, der, so versten

achtet

achtet er vor der Welt mar, doch der Beis land Gottes war, auch euch der rechte Beis land? erkennt ihr den feligen Rath Gottes von eurer Seligmachung in ihm mit gehoris gem Danck, und verachtet ihn nicht? sucht ibr, mit Berleugnung aller eignen Gerech= tigkeit, und alles andern Wegs, euer Beil gant und allein in ihm? Beweiset ihr endlich auch euren Glauben im Gehorfam gegen feine Lehre?

Bruft auch eure Hofnung. Konnt ihr wol schon an den Tod ohne Furcht dencken, und den Dingen die jener groffe Tag euch vorhalt, mit ungeheuchelter Freudigkeit ent= gegen sehen? oder fagt euch euer eigen Ge= fuhl noch, daß ihr für ihnen zu erzittern Urfach habt? D wie viel wird nicht noch ben Den meisten fehlen! wie wenig sieht doch die Geftalt der meisten Christen dem Bild Gi= meons abnlich! wie rar ist nicht der Anblick eines solchen, von dem man mit Wahrheit fagen fan: sihe da, ein rechter Ifraelit!

Aber, warum faumen wir, Geliebte, Dies fen Vorwurf von uns zu thun? warum wenden wir nicht allen Bleiß an, dieses Lob vor GOtt zu erhalten? Darfs Christen wol mas geringes deuchten, daß sie von GOtt, ftatt des um feines Unglaubens und Bosheit willen verworfenen Ifraels, ju feinem Bolck angenommen worden? und lehrt sie nicht das Erempel der verworfenen, wie

hohe Urfache sie haben, sich vor dem zu husten, mas jener Fall zu Wege gebracht hat?

Wolan, Bolck des Hern, nimm deiner Erwehlung und deiner eigenen Seligkeit besser wahr, wandle deinem Beruf wurdig. Masche dich nicht selbst durch Ungerechtigkeit und Unglauben dem Bilde der verworfenen ähnlich. Bestrebe dich mit mit allem Ernst zu senn, was du nach dem Willen und Absicht des, der dich berufen hat, seyn solt: ein heiliges Bolck.

Unser vollkommenstes Muster, das mahre Urbild, nach dem Christen sich bilden solzlen, ist Christus selber. Aber der Geist GOttes stellt uns, nicht ohne Ursach, auch das Exempel solcher Menschen vor Augen, die sich durch wahren Glauben und rechtschaffenen Wandel ihm gefällig gemacht has ben, und weiset uns an, ihnen nachzusolzen. Ein solches ist das, welches wir jeht betrachtet haben. O möchte es uns doch alle zu einer seligen Nachsolge reißen!

Sunder, wunscht ihr im Tode Simeon ähnlich zu seyn, so wendet allen Fleiß an, auch in euren Leben ihm in denen Stücken, die euch jest an ihm gewiesen sind, ähnlich zu werden. Wunscht ihr des Todes dieses gerechten zu sterben, so lebt auch wie er gelebet hat. Und o! wie hohe Ursache habt ihr, damit nicht zu säumen, da ihr nicht wist, wie nahe ihr an der Pforten der Ewig-

Ewigkeit steht! Simeon bat sich eine Berlangerung seines Lebens aus, bis er erft Christum gesehen hatte. Ihr habt Ursach, Gott zu bitten, daß feine Erbarmung euch euer Leben friste, bis ihr zu mahren Glaus ben an Christum gelanget fend. D sehet den heutigen Tag eures Lebens schon als eine folche Frist an; und da euch unbekant ist, wie lange selbige noch währen fan, so fangt heute an glaubig auf Christum ju schauen, euch durch rechtschaffene Buffe, Berlaffung alles fundlichen Wegs, demuthige Zuflucht zu seiner Gnade, und gehörige Anwendung seines Berdiensts, ihm angenehm zu machen. Jaget von heute an, mit rühmlichen Ernst der Beiligung und der Furcht Gottes nach, ohne welche niemand wird den Herrn schauen.

Ihr wahren Fraeliten nach dem Geist und Glauben. Reist euren Eifer ben dem euch vorgestellten schönen Bilde. Sucht des Lobs immer würdiger zu werden: sihe da ein rechter Ifraelit! Wachst täglich im Glauben und Gottseligkeit. Stärckt euren Glauben durch den Anblick des Erlösers, der sich für euch dem Deren im Tempel darstellete. Eure Seele erquicke sich in seiner geistlichen Umfassung. Zieht eine Süsigkeit und Stärcke nach der andern aus ihm. Haltet aber auch sest bis ans Ende was ihr habt; besucht

r

wahrt Treue, Glauben und Liebe. Haltet eure Hofnung fest. Und der Friede GOt= tes, welcher höher ist, denn alle Ver= nunft, bewahre eure Zergen und Sinne in Christo IEsu.



Das