

## Franckesche Stiftungen zu Halle

George Ludwig Herrnschmids, Königl. Preuß. Consist. Raths, ... Ministerii der Stadt Halle, wie auch im Saal-Creise Inspectoris und Oberpfarrers ...

Herrnschmid, Georg Ludwig
Halle, 1752

VD18 13215485

Die milde Hand Gottes Dritte Predigt, über Joh. 6, 1 - 15. am Sontag Lätare.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden. Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

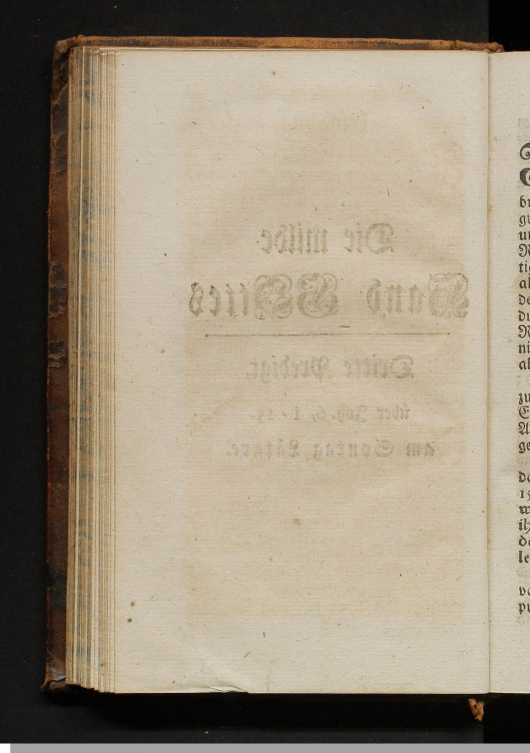
All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests an diparnis in the least of the studies of the studies

# Die milde Fand Syttes

Dritte Predigt, ûber Joh. 6, 1 - 15. am Sontag Lätare.



## Eingang.

ermuntern, daß er ein solches Herz gegen seinen GOtt fasse, als ihm gestühret; so ists gewiß die Betrachtung der grossen Wercke und Wunder, die GOtt an und unter uns thut. Er thut dergleichen im Reich der Enaden; denn ist wol ein machtiger Werck und grösser Aunder zu nennen, als die Heilung unsers unheilbaren Schadens, und Wiederherstellung unsers Heils durch Christum? Er thut sie aber auch im Reich der Natur; und die letzern verdienen nicht weniger Vetrachtung und Verehrung als die ersteren.

Sie sind unzählbar. Unter andern gehört zu ihnen das Wunder der Bersorgung und Ernehrung aller Creatur die auf Erden lebt. Auf selbiges soll dißmal unsere Betrachtung

gerichtet fenn.

Der König David sührt uns auf seine danckbare Betrachtung, wenn er Ps. 145, 15. 16. GOtt also anredet: Aller Augen warten auf dich; und du giebst ihnen ihre Speise zu seiner Zeit. Du thust deine Zand auf, und erfällest, alles was lebet, mit Wohlgefallen.

Er stellet hier GOtt als den groffen Hausvater des gangen Erdbodens vor. Der pråchtige Ort seiner besondern Wohnung ist der Himmel. Aber auch der Erdboden ist sein Haus, in welchem er aus und einges bet, und für welches er, als für sein Eigen-

3

m

D

Di

m

m

De

er

ul

Te

ge

ni

De

re

fe

fo

61

Œ

lie

gi

th

111

thum, forget.

Dieses sein Haus kennet ihn. Gibt es gleich in selbigem auch viel ungehorsame Rinzder und widerspenstige Knechte, die ihn nicht so erkennen und verehren, wie sie sollen, so wissen sie doch alle, daß er ihr Herr ist, und sie ihr Brodt von ihm empfangen mussen.

Eben deswegen warten sie auch auf ihn: 2(ller Augen warten auf dich. Sieschauen mit Verlangen und Hofnung zu ihm auf, daß er ihnen ihre Nothdurft reichen werde. Ihr erwarten sey nun ein kindliches, bescheidenes und danckbares, oder ein bloß gieriges, unverschämtes, ja wol gar trokiges;

genug, sie warten alle auf ihn.

Ihre Erwartung ist auch nicht umsonst. David sagt: die gibst ihnen Speise, was zu Erhaltung des natürlichen Lebens nöthig ist; und zwar ihre Speise, einem jeden was zu seiner besondern Nothdurst gehört, was seiner Natur und Umständen gemäß ist; dem Wieh sein Futter, einem jeden nach seiner Art; dem Menschen Speise, die sich für die menschliche Natur schiekt. Diese Speise gibt er ihnen zu seiner Zeit, d. i. in und nach der von ihm einmal gut gefundenen und daher gemachten Ordnung.

David betet weiter: Du thust deine Zand

Zand auf, und erfüllest alles was lebt mit Wohlgefallen. Hiemit ruhmt er, daß ODtt theils willig, theils reichlich gebe. Willig; er thut seine Hand von selbst auf. Die sonft, wenn er nicht wolte, feine Macht bfnen konte. Ran ihm Die Creatur feinen Segen wol mit Gewalt nehmen? fan ihm wol der machtigste Troper nur einen Regen mit Gewalt abtroken? aber auch reichlich; denn er gibt mehr als die bloße Nothdurft; er erfüllet, überschüttet was da lebt, gibt noch überflüßig. Und dieses zwar mit Wohlgefal= Ien, d.i., fo daß fie mit Luft und Bergnügen gefattiget werden. Go erfüllet er ihre Bergen nicht nur mit Speife, sondern auch mit Freus De, wie Paulus Ap. Gefch. 14, 17. fagt.

Soft ist also nicht nur ein machtiger und reicher, sondern auch ein gütiger Hausvater. Er ist reich; denn wie könte er sonst eine so unzehlbare Menge von Ereaturen, als bloß der Erdboden beherbergt, ernehren? Er ist aber auch gütig; denn er sorgt sehr liebreich für alle, selbst für die undanckbare.

Eine gehörige Aufmercksamkeit auf diese Sache muß den Menschen nothwendig in die gröste Verwunderung setzen. Aber sie soll ihm auch ein wichtiger Bewegungs Wrund und Antrieb zur demuthigsten Verehrung, Dancksagung und Furcht GOttes seyn.

Unsere dismalige Betrachtung soll nach Beranlassung des heutigen Evangelii auf sie F 2 gehen,

en

1903

en=

es

in=

cht

10

ind

)n:

aen

uf,

de.

ei=

eri=

28 3

nst.

as

hig

as

as

em

ner

Die

eise

und

ind

ine

ind

gehen, und der vorher angezogene Orf aus den Pfalmen Davids, foll ben selbiger unfer Leitfaden senn.

Tert. Ev. Joh. 6, 1-15.

Darnach fuhr JEsus weg über das Meer an der Stadt Tiberias in Galiläa. Und es zog ihm viel Vold nach; darum daß sie die Zeichen sahen . Da hub JEsus seine Augen auf, und siehet daß viel Volds zu ihm komt, und spricht zu Philippo: wo kaufen wir Brod, daß diese essen zc.

Vortrag.

Ohnerachtet die Geschichte des verlesenen Evangelii ein ausservrdentlich Erempel der göttlichen Vorsorge enthält, so kan sie und doch auch an das erinnern, was GOtttägelich an uns thut; ob nicht durch ein Wunder, in dem genauesten Verstande, doch durch ein gewiß wunderbares Werck und Anstalt. Er thut seine reiche Hand auf, und sättiget alles, was lebt, mit Wohlgefallen. Wir wollen daher betrachten

Die milde Hand Gottes, und sehen

1. wem sie sich erofne, 2. wie sie sich erofne.

Erster

THE SE

fol

ge

the

gà

ma

ru

etl

23

da

mi

mi

ihr

Des

fid

311

nei

bro

Der

M

ihr

leg

der

Erster Theil.

Egefu war, aus unterschiedenen Bewegungegrunden, viel Bolcke nachge= folget. Der Ort, an welchem sich diese Men= · ge dißmal ben ihm befand, war, nach Mat= thai Bericht, eine ABuste, eine, wo nicht ganglich, doch wenig angebauete und be= wohnte Gegend, woselbst daher wenig Nah= rung, vielleicht kaum für einen einkelnen Wanderer, geschweige für eine Menge von etlichen tausenden anzutreffen war. Begierde Jefu zu folgen, hatte gemacht, daß sie für sich selbst zu forgen, und Speise mit sich zu nehmen, vergessen hatten; ver= muthlich deswegen, weil anfänglich ihr Bor= sat nicht gewesen senn mochte, so lange ben ihm zu verweilen. Wollen fie fich indefinun des hungers erwehren, so ifts Zeit, daß sie fich an bewohnte Orte begeben, um Speise ju suchen, daß fie Jesum verlaffen und ihnen Nahrungsmittel faufen; denn die Nacht Dis war auch die Meinung und brach ein. der Borschlag der Junger des Herrn, wie Matthaus meldet. \* Sie erofnen selbigen ihrem Meister, und geben ihm dadurch Gelegenheit die Frage an Philippum zu thun, deren das Evangelium gedencket.

JEsus ist anderer Meinung. Sonst ta=

1111=

as

111

iel

die

ub

ies

nt,

Ille

2C.

nen

der

ing

åa=

un=

och

ind

ind

en.

<sup>\*</sup> Matth. 14, 15.

MI

90

FU

fd

be

ni

ae

C

he

bi

ei

a

te

m

fic

Di

w

ge

er

9

ih

fich

verlattichen Mittel und Wegezu Erhaltung des menschlichen Mittel und Wegezu Erhaltung des menschlichen Lebens bedienten. Brauchte er sie doch selber. Aber diesesmal hatte er einen ausserventlichen Wegzu gehen beschlossen, damit das Volck auch daraus erstennen solle, wer er sen; zu zeigen er sen ein Prophet wie Moses, ja mehr denn Moses. Denn er nimt etwas auf sich, das Moses ehedem auf sich zu nehmen, sich nicht gewaget hat, nemlich die Speisung der ganzen versamleten Menge.

Es war eine nicht geringe Menge, eine Angahl von etlichen taufenden. Bielzu viel für den vorhandenen Vorrath! daher, nach menschlichem Urtheil, Andreas gar nicht unrecht hat, da er fagt : funf Gerstenbrodte und zween Rische, was ist das unter so viele? Auch viel zu viel für des Meisters und Der sämtlichen Junger vorrathige Baarschaft, wenn für selbige der nothige Ginkauf geschehen foll! denn wir wiffen die Armuth unfers Herrn Jesu. Gleichwol nimt er ihrer als Ier Speisung auf sich; nicht einer wird davon ausgeschlossen und ungegessen nach Sause geschieft; nicht einer ift fur Diesen reichen Speisemeister zuviel da. Schaffet, lautet sein Befehl, daß sich das Volck lagere; das sämtliche Volck, so wie es daist. Befehl wird auch so vollstreckt; das ganke Wolck bleibt da und lagert sich. Es lagert sich nicht nur, sondern ihm wird auch aufgetragen; der Segen des gütigen Wirths deckt allen den Tisch.

Wer sind die, welchen seine milde Sesgens-Zand sich hier ofnet? wie ist ihr Hause beschaffen? was hat Christus fur Verbindlichkeit auf sich für sie zu sorgen? oder, was haben sie für Verdienste um ihn?

Es sind verlorne Schafe vom Hause Ifrael. Es ist mahr : sie sind ihm nachge= Aber ist er ihnen deswegen etwas volget. schuldig? Er hatte sich in die Wufte bege= ben, um dafelbst der stillen Ginsamkeit ju ge= nieffen, und eine Zeitlang nebft feinen Jungern dem Getummel und Budrengen des Volcks entnommen zu seyn, wie aus Marci Erzehlung cap. 6, 31. zu ersehen ift. hatten ihn aufgesucht und seine Ruhe unter= brochen. Ronten sie ihre Ungestümigkeit für ein Derdienst, und ihn defmegen verbunden achten, sie ben ihrer Noth schadloß zu hal= ten? Und wie wirds um fie ftehen, wenn man die Bewegungs-Grunde untersucht, die fie zu ihm gebracht haben, und ihr Recht oder Würdigkeit daraus beurtheilet? Wir wollen glauben, daß auch solche unter ihnen gewesen, die von der Kraft seiner Predigten gerührt, und von der Wahrheit, daß er der Mefias fenn muffe überzeuget, aus Berlangen fernere Worte des Lebens von ihm zu horen, ihm nachgegangen. Aber ha= ben

rec

ng

ch=

tte

ve=

er=

ein

es.

ses

va=

zen

ine

siel

ad

un=

dte

fo

ind

aft,

the:

ers

al=

noc

use

hen

itet

re;

Der

nke

rert

sid

te

n

ben sie deswegen Recht, auch den leiblichen Unterhalt von ihm zu fodern? Ist der Lehrer schuldig feinen Schulern den Tisch zu decken, oder kan er nicht vielmehr, wenn er ihnen das geiftliche faet, von ihnen erwarten ihr leibliches zu ernoten? wie Paulus folches lehret. \* Und wie viel werden dieser gewe= fen fenn? Die meisten hatten nicht fo lautere Absichten zu ihm getrieben; einige die Roth, und alfo der Eigennut, dieweil sie ihre oder der ihrigen Kranckheiten von ihm wolten ge= heilet haben; andere die Neubegierde seine Wunder zu sehen, oder was neues von ihm zu boren; und wie wenig sie fich dadurch zum mabren Glauben an ihn bringen laffen, zeigte ja der Erfolg ben den meiften. Wollen wir am glimpflichften von allen diefen Gaften urtheilen, so wars ein vermischter Saufe von auten und bofen; und der legten waren ohn= ftreitig Die meiften. Wir kennen ja Das Berderben und die Beschaffenheit unsers Geschlechts. Sieht man nur einen Saufen von tausend bensammen, kan man wol zuverläßig hoffen, daß der zehende Theil von ihnen gut sen? Rand sich doch unter den ze= ben Außähigen, die Jefus dort reinigte, faum einer, der ein danckbar Hert hatte. Wir erkennen hieraus, wie schlecht es um diesen Saufen stehe, wenn man nach seiner Burdig=

\* 1 Eer. 9, 11.

digkeit fragt. Indes waren sie jest alle durfstig; sie hatten nichts zu essen. Sie brauchsten also alle Hulfe, und erhielten sie auch alle.

Wir ziehen hieraus den Satz, den wir in diesem ersten Theil unster Betrachtung lernen wollen. Wir lernen: Die, welchen sich die milde Segens Dand Wottes eröfnet, welchen er Gutes thut, sür die er sorget, sind nicht eben und allein die würdige, sondern die dürstige. Ihre Dürstigkeit ist der Titel, unter welchem wir sie betrachten müssen. Und welche Creatur auf den Erdboden gehört wol nicht unter diesen Titel? welsche braucht wol die Hülse Wottes nicht, oder kan seines Segens entbehren? Soosnet er seine Segens-Hand aller Creatur die auf Erden lebt.

Eben das lehren uns die vorher angezogene Worte Davids; und wir können sie nun zum Leitfaden unserer weiteren Betrachtung brauchen, da er spricht: aller Augen warten auf dich, und du gibst ihnen auch allen, du erfüllest alles was lebt.

Der Ausdruck: aller Augen, weiset uns auf alle Menschen. Aber er läst uns auch noch weiter als auf die Menschen dencken; auf alle lebendige Creatur. David denckt auch daben auf sie, und will uns dadurch Gones Größe und Reichthum kund maschen. Dieses wird insonderheit klar, wenn

5 wir

en

er

n,

en

ihr.

es

oe=

ere

th,

er

7e=

ne

m

ımı

gte

vir

Ir=

on

11=

as

१६

ien

111=

on

3e=

ım

3ir

sen

ür=

ig=

wir damit vergleichen was er im 104. Pfalm fagt, woselbst er fast eben diese Worte braucht, und uns eben den Uuterricht, den er hier gibt, mittheilet. Er fpricht dafelbst D. 27. es warter alles auf dich, daß du ihnen Speise gebest zu seiner Zeit; und was er durch Dis unbestimte alles verstehe, wird aus dem vorhergehenden fund. bat er nicht nur von Menschen, sondern auch bon unvernünftigen Thieren, und von der Berforgung die fie bende von Gott genießen, geredet; im roden und folgenden Berfen: Du laffest Brunnen quellen in den Grunden, daß die Wasser zwischen den Ber= gen hinfliessen; daß alle Thiere auf dem Selde trinden, und das Wild seinen Durft lofche. Un denfelben figen die Pogel des Zimmels, und singen unter den Zweigen. Du feuchtest die Berge von oben her; du machst das Land voll Bruchte, die du schaffest. Du laffest Gras wachsen für das Dieh, und Saat zu Mun den Menschen, daß du Brodt aus der Erden bringeft : und daß der Wein erfreue des Menschen Zern, und feme Geffalt schon werde vom Del; und das Brodt des Menschen Berg ftarde; daß die Baume des Zeren voll Safts Steben; die Cedern Libanon die er ge= pflanget hat. Dafelbst niften die Dogel, und die Reiger wohnen auf den Tannen. Die

601100

Die hohen Berge sind der Gemsen Zus flucht, und die Stein-Rlufte der Canis Du machest den Mond, das Jahr darnach zu theilen; die Sonne weiß ihren Miedergang. Alles dis jum Rut der Creatur, und aus Kurforge fur fie, ju Erhaltung und Beforderung ihres Wohlstands. Du machest Sinsternis, daß es Macht wird. Liuch die muß, wie das Licht, die Erhaltung, Erquickung, und Das Fortkommen der Creatur mit befordern, drum er drauf weiter fpricht: Da regen sich denn alle Thiere, die jungen Lowen die da brullen nach dem Raub, und ihre Speise suchen von Gott. Biemit ift weitläuftig und deutlich erkläret, mas er verstehe, wenn er sagt : es wartet alles auf dich, oder aller Augen warten auf dich; und du gibst ihnen auch allen; du erfüllest aller Erwartung, thuft deine Segens-Sand über allen auf. Und Chriftus felbst unter= richtet uns ja gang deutlich, daß sich die göttliche Vorsorge auch über die unvernünf= tige Creaturen erstrecke, Matth. 6, 26. se= het die Dogel unter dem Zimmel an; fie fåen nicht, fie erndten nicht, fie famlen nicht in die Scheunen; und euer himmlisther Vater ernehret sie doch.

Die Sache darf uns keinesweges wenig bereachtlich, oder der Mühe nicht werth duchten, daß wir unsere Ausmercksamkeit

auf

itt

te

en

oft

M

dn

le,

ch

er n,

n:

11=

r=

m

en

er

ge

ou

at dt

er

0

0

e;

18

=9

n.

ie

auf sie richten, und Ueberlegung über sie anstellen. Hat sie doch Christus selbst seiner Betrachtung und Vorstellung werth geachstet. Sie dient uns auch in mehr als einer Absicht, sie ist von nicht geringem Nugen

für uns. Denn

1) so lehret sie uns die groffe Weisheit, Allwissenheit, Macht und Reichthum unsers Gottes erkennen und bewundern. Seine Vorsicht geht über alles, auch über alle Thiere, die wir wol einem blinden Schickfal, oder auch dem Gutbefinden oder Gi= genfinn der Menschen so schlechterdinge über= laffen achten. Gott forgt nicht nur fur uns, fondern auch fur fie und ihre Bedurfniffe. Wie allwissend muß er nicht senn! denn da er für sie alle forgt, so muß er sie auch alle kennen; ja alle ihre Umffande, ihre auf un= zehlbare Urt unterschiedene Ratur, Ge= schlechts = Urt, innere Einrichtung, und was nach selbiger ein jedes zu seiner Erhaltung braucht, muß ihm bekant fenn. Wie weise muß er daben nicht fenn! Denn einem jeden, nach seinen unterschiedenen Umftanden zu perschaffen was ihm dienet, dazu gehört ge= wißeine so weise Ginrichtung, als fein menschlicher Berftand murde haben machen fonnen. Wie machtig und reich muß er endlich nicht fenn, daß er fie alle nehren fan! eine Sade, ju welcher fein Mensch, auch der reichfte Potentat nicht mächtig genug ist. Ja is murde

würde leicht dargethan werden können, daß, wenn auch nur eine Art oder Geschlecht von Thieren, so viel ihrer nemlich davon auf dem gangen Erdboden vorhanden sind, von Menschen in ihrem Futter unterhalten werden solten, alle Einkunfte und Früchte eines grossen Landes, ja vielleicht alle Schähe und Anordnungen eines reichen Königs dazu nicht hinreichen würden. Und Gott nehret sie alle; wie ein grosser Herr mußer nicht

fenn!

95

rs

)=

r

n

t,

8

16

le

1=

r=

3,

e.

a

le

1=

e=

16

A

u

0=

)=

11.

)É

1=

te

us de

2) Diefe Betrachtung gibt uns auch einen fehr farcken Grund des Bertrauens ju Gott an die Sand, daßer auch uns Menschen ernehren und versorgen könne und wolle. Denn einmal: ju welchem Zweck ernehret er denn alle Thiere, wenigstens eine ungähliche Anzahl derselben? Ists nicht zum Nugen des Menschen, und zu seiner Mothdurft? oder daß er durch sie, und von ihnen seinen Unterhalt und Nahrung bekommen konne? Sodenn können wir ja gant sicher schliessen: thut er das an ihnen, an Geschöpfen, die nicht so edel und werth geachtet sind vor ihm, als wir, folte er es nicht auch an uns thun, ja noch vielmehr an uns? So lehret uns Christus selbst schliessen, wenn er fagt: feyd the denn nicht viel mehr denn sie? solte er das nicht vielmehr euch thun? \* leitet

<sup>\*</sup> Matth. 6, 26. 30.

leitet uns die Betrachtung von der Bersforgung der Thiere, auf ein sestes und rus higes Vertrauen wegen unserer eignen. Denn wir dursen nicht zweiseln, daß Menschen mehr Theil an GOttes Vorsorge haben, als die unvernünftigen Thiere. Sie sinds auf seinem Erdboden, über welchen er seine milde Segens Jand gang besonders aufsthut.

Es ist aber der Fragewerth: ob über allen ohne Unterscheid? Da wir bisher gehoret, daß er sie über aller lebendigen Creatur, oder wie David sagt, über allem, was da lebt, aufthue, so ist damit schon gesagt, daß er sie auch allen Menschen erösne. Denn jeder Mensch ist ja eine lebendige Creatur, und bloß die Eigenschaft einer lebendigen Creatur gibt ihm schon eine Anwartschaft

fe

li

ei

D

el

n

ů

ni

m

fc

u

se of

auf die Versorgung des Schöpfers.

Nun dürsen wir zwar nicht leugnen, daß die Menschen, ihrem größten Hausen nach, derselben nicht werth sind; ja, wir können, ohne zu viel zu reden, in gewisser Absicht sagen, daß die unvernünstige Ereaturen der Wohlthaten ihres Schöpfers würdiger senn, als sehr viele Menschen. Die Ursache ist, weil sie sich, nach ihrer Urt, besser als Ereaturen, und ihrer Vestimmung gemäßer, als so viele Menschen aussühren. Wenn ein Wieh viehisch handelt, so handeltes seiner Natur gemäß, es erniedrigt sich dadurch nicht

nicht unter dieselbe, und schandet sie nicht. Es verunehret und erzurnet also dadurch auch seinen Schöpfernicht, ladet feine Ber= schuldung auf sich, deren es ohnedem nicht fahig ift, dieweil es unvernünftig ist; folg= lich macht es fich, in seiner Urt, Der Ber= forgung feines Schopfers, fo weit felbige über es gehen soll, nicht unwürdig. fteht es um die unvernünftige Creatur. 2Bas macht aber ein groffer Saufe von Menschen? Bezeigt er sich wol so, wie sichs fur den Adel der menschlichen Natur schieft, oder feine Bestimmung erfodert? ehret, fürchtet, liebet, lobet er wol seinen Schöpfer, wie es einem Menschen geziemet , oder dem Maaß Der Erkentnis und dem Bermogen, Das er dazu in seiner Natur hat, gemäß ift? Uebt er wol die menschliche Tugenden so gut, als man von dem Bieh mahrnimt, daß es fei= ne thierische Lugenden, wir meinen ein folch Bezeigen, deffen seine Natur fahig ift, aus= übet? Begeht so mancher gottlose und lasterhafte nicht recht unmenschliche Laster? Wenn nun ein Mensch nicht menschlich , sondern viehisch, ja ärger als viehisch lebt, und wurde dieses von manchem zu erweisen wol schwer seyn? erniedrigt er sich dadurch nicht unter seine eigne Ratur? schändet er fie nicht? verunehrt und beleidigt er dadurch feinen Schöpfer nicht? Und da er, feiner Bernuft wegen, einer Berschuldung fahig ilt,

1=

18

B

3

n

a

3

11

n

É

n

ift, verschuldet er sich dadurch nicht hochlich? begeht er nicht das strafbarfte Berbrechen, und ladet den gerechten Born feines Schöpfers auf sich? macht er sichnicht da= durch aller Wohlthat und Borforge deffel= ben, ja des lebens das er hat, und des ge= ringsten Stuckleins Brod, das er ju Er= haltung deffelben genieffet, unwerth? Das thut die unvernünftige Creatur nicht; und Daber fagen wir nicht zu viel, wenn wir fa= gen, daß ein solcher Mensch der Wohltha= ten Gottes unwürdiger fen als diefelbe.

Dem ohngeachtet ofnet Gott feine treue Segens Sand auch folden; er ernehrt auch den Gottlosen. Bie wolte derselbe auch fonft befteben, wenn der BErrihm fein Brod verweigerte, nachdem fein Ding ohne feine Erhaltung bestehen fan. Die Erfahrung lehrts uns ja, daß er auch für den forge, der sich als seinen Feind aufführt, und Christus spricht: der himmlische Vater läßt feine Sonne aufgeben über die bofen und über die guten, und laffet regnen über gerechte und ungerechte. Matth. 5, 45.

Das haben die Gottlofen dem Berdienft Christi zu dancken. Dieser hat ihnen alles Das Gute, und alle Die vaterliche Rachsicht, mit der Gott fie tragt, erworben, und bittet auch fur fie. Wenn die Gerechtigkeit befiehlt : Zaue ihn ab; was hindert er das Land? was nut er auf dem Erdbo-

den,

00

Sp

it

le

DI

bi

ol

m

ni

Fe

ei

6

te

w

3)

fo

De

D

al

De

nı

ar

br

be

39

br

ne

FI

den, da er seinen Schöpfer nicht ehret? so sprichter: 3Err, lagihnnoch, daß ich um ihngrabe, und bedunge ibn; daß ich ihm leiblich und geistlich Gutes thue, um ihn da= durch jur Erfentnis und Beschamung ju bringen, und ihn also vielleicht noch rette: ob er wolte grucht bringen, und ein Bewachs jum Preif des DErrn werden. nicht, will dis alles nichts helfen, will er keine Gedancken und Sinn fassen, wie es einer vernünftigen und so hoch begnadigten Creatur anståndig ift, nun wolan, so malte hernach deine Gerechtigkeit. wird auch alsdenn desto offenbarer, und der Mensch um so viel weniger entschuldigt senn; so haue ihn darnach ab. \* Je stärcker denn sein Stamm durch deine wohlgemeinte Pflege geworden, desto schrecklicher wird alsdenn auch fein Rall fenn, andern Gun= dern zum mercklichen Erempel und War= nung ; je mehr fich seine Meste durch deinen an ihn gewandten Gegen werden ausge= breitet, und feine gute Frucht getragen haben, desto besser wird er sich hernach ins Reuer schicken, und defto beftiger wird er brennen.

Aber vornemlich und gant befonders eröfenet sich die milde Segens-Jand GOttes den Frommen, die nach ihm fragen, und ihm zu G Ehren

en,

nes

Da=

Tel=

ge=

Er=

)as

ind

fa=

1 0=

eue

uch

uch

rod

ine

ang

ige,

ri=

äßt

md

ber

enst

lles

cht,

und

feit

er

bo=

<sup>\*</sup> Euc. 13, 7. 8. 9.

es

900

d

11

fi

m

11

Ehren leben ; denn er hat ein besonderes Aufsehen auf seine Auserwehlte. Die Treue und Große seiner Gorgfalt für fie, durfen sie zwar nicht nach der Menge der leiblichen Wohlthaten, oder nach dem Ueberfluß der irdischen Guter und des zeitlichen Wohl= stands abmessen. Denn davon haben sie gar haufig weniger als die Gottlosen. Die Urfache ift, weil feine Weisheit ihnen folches gut findet, und er ihnen mas beffere aufge= hoben hat, als das ift, fo er auch den Gott= losen gibt , von welchen es am Ende heiffen wird: sie haben ihr gutes empfangen. \* Aber dieses haben sie doch auch schon jest vor Den Gottlosen jum voraus, daß fie ihm fest vertrauen konnen, er werde sie auch zeitlich nicht verderben laffen, fondern ftets über ihrer Nothdurft machen, und ihnen alles geben, mas ihnen mahrhaftig nust; daß fie Daber, wenn sie eine Noth trift, in derfelben nicht angstlich thun , oder gar verzagen Sie konnen zuversichtlich hoffen, wenn sie auf seinen Wegen mandeln, ihn fürchten, und ihre vornehmfte Gorge, nach feinem Befehl, auf das geiftliche gerichtet senn lassen, so wird er für ihr zeitliches sor= gen, und ihnen von leiblichem Segen, fo viel als sie brauchen, als eine Zugabe ju werfen, nach feiner Berheiffung: Trach= tet

<sup>#</sup> Que. 16, 25.

tet am ersten nach dem Reich GOttes und nach seiner Gerechtigkeit; so wird euch solches alles, nemlich Nahrung und Kleider, und was ihr sonst bedürset, zu= fallen. Matth. 6, 33.

# Zwenter Theil.

de Zand GOttes seinen Creaturen, und sonderlich dem Menschen ofne, oder, wie er für sie sorge.

In unserm Tert sorgte er für das Volck auf eine gank aufferordentliche Urt; durch ein DBunderwerck. Es war nur ein geringer Vorrath von Brodt da. Christus verniehret ihn, auf eine übernatürliche Beife, in den Banden der Junger, die ihn austheilen muffen, fo fehr, daß er nicht nur jur Gatti= gung etlicher taufend Personen binreicht. fondern so gar noch weit mehr übrig bleibt. als der gange vorhandene Vorrath gewesen war. Dis war ein gang unwidersprechlie ches, und recht groffes Wunder; ein Wunder, das auch um so viel offenbarer war, ie unmöglicher es ift, daß menschliche Kraft, fo etwas ausrichten konne, Denn fie kan ja nicht einmal ein Körnlein aus der Erden wachsen laffen; und je mehr Zeugen es hatte. Christus hatte seine besondere Ursachen, Die=

es

ue

en

en

er

hl= sie

)ie

1e=

tt=

en

\* or

est

ich

er

les

fie

el=

en

en,

hn

ich

tet

or=

10

zu

dn=

tes

fes Wunder ju thun. Wir wollen eine dop-

For

me

in

er

du

23

hå

ha

Del

me

23

er

ne

fů

De

br

5

fei

n

ali

th

m

m

le

(3

n

De

w

pelte bemercken

1) wolte er damit beweisen, daß er der groffe Prophet fen, der in die Welt fommen follen; der Prophet von dem Mofes geweiffa= get: einen Propheten wie mich wird dir der BErr dein Gott erweden; ja der niehr und groffer fen denn Mofes, indem er mehr leistete, als Mofes jemals gethan noch thun Moses verschafte den Ifraeliten in Der Buften, Durch fein Gebet, Brodt vom himmel; aber eben damit, daß ers vom Simmel erbitten mufte, bewieß er, daß er für fich nicht im Stande fen es ihnen ju ge= Da es auch vom Himmel kam, so ward das Bold dadurch auf den wahren Urheber und Geber diefer Wohlthat gewiefen, auf den Berforger, der im himmel ift. Moses erkante auch selbst sehr wohl, daß er fie zu verforgen viel zu ohnmächtig fen; und Daher fam es, daß er ben dem Murren des Volcks so angstlich that. \* Ja als das Bold nach Rleisch luftern worden mar, fa= he ers für unmöglich an, daß ihnen fo viel, als &Dtt versprach, verschaffet werden fon-Drum fagt er 4 Mof. 11, 22. ju &Dtt: foll man Schafe und Rinder Schlachten, daß ihnen genug sey? oder werden sich alle Sifche des Meers herzu versamlen, daß ihnen genug fey ? Ihre Speisung Fonte

<sup>\* 4 2.</sup> Mof. 11, 11.

konte also ihm keinesweges zugeschrieben werden. Aber die Sattigung des Bolcks in unserm Text, war Christi eignes Werck; er fattigte fie von seinen eignen Gutern, und durch eigne Macht; drum er ihnen auch das Brod nicht vom Himmel gab, wie er leicht hatte thun konnen, sondern das schon vor= handene vermehrete. hierinnen bewieß er Schopfungskraft, er schuf felbst in den Sanden der Junger etwas; welches ohnstreitig mehr ift, als was vom Schopfer erbitten. Bewieß also die Werck nicht offenbar, daß er weit mehr sen als Moses? Denn mar jene Urt der Verforgung Ifraels, die Moses für dasselbe von Gott erhielt, gleich mun= derbar, so war doch diese, die Christus hier brauchte, ein weit gröfferes Munder.

2) Wolte Christus damit sein gütiges Herh offenbaren, und das Volck lehren: in seiner Nachfolge werde es auch an zeitlicher Nahrung keinen Mangel haben. Es ist uns gläubig gehandelt, und gank falsch geurtheilet, wenn Menschen sich einbilden, sie werden ihre leibliche Nahrung versäumen, wenn sie sich Zeit zu Besorgung der Angelegenheiten ihrer Seele, und Abwartung des Gottesdiensts nehmen. Gesett, die zeitliche Nahrung verringerte sich auch darüber, ist denn das nicht sattsam reicher Wucher, wenn sie ihrer Seelen Wohlfarth dagegen befördern? Aber sie können auch sicher vers

D=

er

en

a=

ir

he

hr

un

in

m

m

er

ge=

fo

en ie=

ist.

er

nd

es

as

fa=

iel,

n= tt:

211,

idh

en,

ng

nte

fd

9)

(3

m

60

DI

3

a

fi

trauen, daß die Zeit, die sie in gehöriger Ordnung, auf die Abwartung der Pflicheten des Christenthums, das Gebet, oder sonst etwas das die Ehre GOttes ersodert, wenden, ihnen auch kein zeitlicher Verlust noch Schaden seyn werde. GOtt ersetzt es ihnen auf andere Art, und durch desto milderen Segen. Er halt noch bis dies se Stunde seine Zusage, daß dem, der zuserst nach dem Reich GOttes trachtet, das andere zufallen soll.

Wir finden mehrere Erempel, daß GOtt für die Seinen, in Zeiten da die gröste Noth da war, recht wunderbar, ja durch wirckliche Wunderwercke gesorget habe. Das Erempel Elia und der Wittwe zu Zarpathist bekant. \* Wir lernen aus denselben, daß GOtt die Seinen, auch in Unsehung ihrer zeitlichen Noth nicht verlasse, und solte er, wo es Noth thut, ein Wunder thun.

Indesists der ordentliche Weg nicht, durch welchen er die Menschen versorgt. Er hat natürliche Mittel genug, und halt in seiner Haushaltung diesen Gebrauch, daß wo seine Weisheit nicht gant besondere Ursachen dazu hat, er von den ordentlichen Wegen der Ernehrung nicht abgehet. Er thut ohne Noth, oder gleichsam zum Zeitvertreib kein Wunder, wiewol die Fabeln in der Römischen

<sup>\* 1</sup> Ron. 17, 6 , 16.

schen Rirche von ihren Heiligen erdichten. Menschen durfen also ordentlicher Weise von GOtt keine Wunder begehren noch erwarten. Aber dieses können sie erwarten, er werde sie durch ordentliche und ihm sattsam bekante Mittel zu erhalten wissen, auch alsedenn, wenn sie selbst keines absehen, oder gar keines da zu senn scheinet.

Von der Ordnung, die er ben Versorsaller lebendigen Creaturen in acht nimmt, lassen uns Davids oben angeführte Worte folgendes bemercken: er gibt ihnen ihre Speisse, und er gibt sie ihnen zu seiner Zeit.

Er fagt:du gibst ihnen ibre Speife, das heist 1) einer jeden was sich für sie schiekt, was ihre besondere Nothdurft ist, was ihre Natur erfodert und derfelben zuträglich ift. Denn nicht allen dienet einerlen Speise, die Mannigfaltigkeit der Naturen erfodert mannigfaltige Nahrung; und dieser reiche Speises meister weiß, was eine jede braucht, und hat für alle in seinen Vorrathskammern hin= länglichen Vorrath. 2) Können wir es gar füglich auch so erklären: er gibt einem jeden sein bescheiden Theil, wie es Salomo Spruchw. 30, 8. nennet; feine Gebuhr, wie es Euc. 12, 42. ausgedruckt ist, so viel als ihm nothig ist; welche Ordnung er infonder= heit ben dem Menschen in acht nimmt. Zwar Das Maaß, nach welchem er einem jeden sein Theil jumiffet, richtet er nicht nach der Gin= (B) 4 sicht,

) 9

3.

ft

3

e=

13

18

tt

te

ch.

e.

1:=

ne

19

te

di

at

er

els

en

en

ne

in

110

en

re

fic

111

促 lel

ifi

Do

9

ni

fe:

DI

(3)

fei

fte

m

ni

al

311

De

ge

ar

de

ficht, Bunsch oder wol gar Borschrift des Menfchen ein, fondern nach feiner Beiss heit und eigenem Sutfinden. Bie konte auch sonft seine Regierung bestehen? Die Wohlfarth der menschlichen Gesellschaft er= fodert eine ungleiche Gintheilung; deswegen er dem einem mehr, dem andern weniger gibt, und neben dem reichen auch arme macht, \* Auch ist die Ginsicht der Men= schen und ihr Bunfch, der fich nach selbiger ju richten pfleget, nicht immer der befte. Sie bilden sich oft ein, sie brauchen viel, da sie doch mit wenigem fertig werden konnen, ja mit demselben oft weiter kommen als mit vielem. Und wie mancher munscht fich nicht Ueberfluß, von dem man, ohne einen Wahr= fagergeist zu haben, vorhersehen kan, daß er ibm, wofern er ibn batte, ju feinem Ber= Derben gereichen murde. Indeft darf feiner, felbst der nicht, der sein Stucklein Brod von anderer Mildthatigkeit erbetteln muß, fla= gen, daß er seine Gebuhr, d. i. so viel als ihm nach der Ginficht GOttes nothig ift, und so viel die nothdurftige Erhaltung seines Le= bens erfodert, nicht empfange. Und mehr ift ihm Sott nicht schuldig, mehr hat er ihm auch nicht zugefagt. Der Mensch aber ift perbunden, damit jufrieden ju fenn, und fun= digt, wenn er wider die Borsehung mur

<sup>\*</sup> Språd, 22, 2.

ret. Dwie eine groffe Klugheit und Segenifts, sich genügen zu lassen an dem das da ift, \*\* und Gutt auch ben der Armuth zu loben! Es ist ein mahrer, und groffer Gewinn, lehrt Paulus 1 Eim. 6, 6. wer gottfelig ift und laffet ihm genugen; und ermahnt Daher v. 8. wenn wir Mahrung und Rleis der haben, mit welchen Morten er weiter nichts als die Nothdurft bezeichnet, so lasfet uns begnugen. Auch wirst du o Mensch, durch deine Unzufriedenheit und murren von Gott nicht mehr ertrogen, als er dir zuflief. fen zu laffen beschlossen hat. Um unbiflig= sten und recht vermessen aber ifts gehandelt, wenn die Ungufriedenheit und das Murren, nicht aus wircklichem Gefühl eines Mangels, fondern darüber entstehet, daß &Dtt einem andern mehr gibt, als wir empfangen haben. Sat denn GOtt nicht Macht mit dem feinen zu thun mas er will. \*\*\* Ueberdem, darfft du o murrender Mensch, der du nach des an= dern Segen mit neidischen und gierigen 2lugen hinschauest, sicher glauben, daß GOtt am besten wiffe, was dir nubet. Das Stucklein Brod, das er dir gibt, ift dir das gefundefte; das Brod der andern aber, das du begehrest, wurde dir schädlich senn.

David sagt weiter: du gibst ihnen ihre Speise zu seiner Zeit. Was hier in unserer G 5 Spra=

3

te

le

r=

n

33

16

11=

er

ie

ie

ia

it

ht

1:=

er

r=

re

sn

a=

18

di

10=

br

m

ist n=

et.

<sup>\*\*</sup> Debr. 13, 5. \*\*\* Matth. 20, 15.

ne

ne

De

be

R

had

n

li

te

0

11

a

n

0

D

11

Sprache durch fein übersett ift, gehet nach Der Einrichtung der Worte in der heiligen Sprache, auf die Speife, und die Meinung ift also: Gutt gibt den Creaturen ihre Speis se, zu ihrer, der Speise, Zeit, oder, wenn Die Zeit der Speise da ift. Hiermit zielt David auf die unvergleichliche Ginrichtung, Die GOtt in der Natur gemacht hat, nach welcher nicht alles, was wir zu unserer Rah= rung brauchen, auf einmal und zugleich da ift, sondern ein jedes seine bestimmte Zeit und Ordnung hat. GOtt verhalt fich als ein fluger und ordentlicher Hausvater. Gels biger richtet eines theils den Unterhalt, den er seiner Familie reicht, nach dem unterschie= Denen Umftanden, Bedurfnis, Sahigkeit, auch Arbeit und Verdienst der Versonen ein, Die selbige ausmachen, und gibt daher dem einen mehr, dem andern weniger; andern theils halt er aber auch seine gewisse Zeit und Stunden, in welchen er seinem hause das Brod austheilt; welche Stunden denn feine Sausgenoffen in Acht nehmen muffen. Gben fo macht es der groffe Hausvater des gan= ten Erdbodens. Gleichwie wir vorher bemercft, daß er nicht allen gleiche Portion reiche, weil nicht allen gleich viel nüst oder nothig ist, auch er sonst wol verborgene, doch allemal hochstweise Ursachen dazu hat; so konnen wir hier bemercken, daß er auch ge= wisse Zeiten in acht nehme, in welchen er sei= nem

nem Hause seinen Segen austheilt. Zu eis ner Zeit des Jahres gibt er uns die Früchte der Aecker, zur andern die Früchte der Weinsberge. Jest liefert uns die Erde nahrhafte Kränter, ein andermal die Gärten schmackshaftes Obst; jest zollet die Luft unsern Küschen von ihrem Gesteder, zu anderer Zeit das Wasser von seinen Fischen. Ja, jeder Mosnat liefert uns einen besondern Segen aus Luft, Wasser und Erde; und so hat jede Speise ihre Zeit. In dieser Einrichtung liegt nicht nur grosse Weisheit, sondern auch grosse Gütigkeit. Wie gütig ist unser Waster nicht, der seine Kinder auch durch die ansgenehmste Abwechselung vergnügt!

Mollen wir indeß den Ausdruck: zu seiner Zeit, auf GOtt ziehen, so können wir auch hieben viel heilsames lernen. Wir erinnern uns nemlich daben der Stunden GOttes, oder bemercken, daß er seine Stunden und Zeiten habe. Das ersahren die, so in der Noth zu ihm um Hulfe schrenen. Es heist oft: meine Stunde ist noch nicht kommen. \* Aber eben dis läßt sich auch ben der Austheilung der Speise bemercken. Ein jester hat zwar alle Tage sein bescheiden Theil, darf auch zuversichtlich um selbiges bitten, wie uns denn Christus selbst darum beten heist: unser täglich Brod gib uns heu-

n

1=

11

32

t

)=

a

it

14

en

e=

n,

m

rm

gn

15

ne

en

n=

se=

on

ex

d

10

ge= ei=

<sup>\*</sup> Job. 2, 4,

u

e

11

I)

14

n

t

5

10

te. \* Aber was GOtt jemand als einen besondern Segen zuwerfen will, porzügliche Bequemlichkeit oder Ueberfluß, das gibt er nicht, wenn der Menfch will oder drum bittet, sondern zu seiner Zeit, d. i. wenn er will und es gut findet. Und ehe, als diefe Zeit Gottes da ift, erhalt es der Mensch auch nicht. Petrus mag die gante Nacht arbei= ten \*\*, er thut nicht ehe den reichen Zug der ihm beschieden ift, bis Gottes Stunde gekommen. Und auch hier ist Gottes Zeit immer die befte, er weiß die rechte Stunde, obs auch gleich dem Menschen oft die unrechte ju fenn scheinen solte. Mancher, 3. E. hat in feiner Jugend Ueberfluß, und im Alter muß er sich karglich behelfen. Er denckt da= ben wol: Der Ueberfluß sen ihm nicht zu reche ter Zeit gegeben worden; in der Jugend, da er arbeiten und die Natur mehr ertragen konnen, habe er die Guter ehe entbehren kons nen, als jest in einem unbehülflichen Alter. Ein anderer muß in der ersten Lebenszeit sich fummerlich durchbringen, und in dem fpaten Alter wirft ihm GOtt mehr zu als er brau= chen kan. Auch dieser denckt wol, ihm wurde besser gewesen senn, wenn er zu der Zeit den reichen Segen gehabt, da er desselben recht froh werden können. Und ben benden hat gleichwol die Weisheit WOttes die beste Beit

<sup>\*</sup> Matib. 6, 11. \*\* Luc. 5, 5. 6.

Beit getroffen. Satte er jenen zuerft arm gemacht, fo murde feine Urmuth vielleicht fein Berderben und ihm eine gefährliche Berleitung zu den schadlich ften Abwegen ge= wesen fenn. Dis sahe GOtt jum voraus, und feine Gute verhutete daher fein Ungluck durch den Segen den sie ihm zuwarf. Oder er seste ihn dadurch auf eine Probe, aus welcher er, felbst erkennen folte, wie wenig er geschickt fen lleberfluß recht ju gebrauchen. und gute Tage zu ertragen. Und da er ihm hernach selbigen wieder nahm, fo fand erent= weder nothig ihn nun auch durch Mangel zu prufen, oder er fahe gar, daß er nicht jur Erfentnis kommen, und feiner Seelen Ret= tung gang verfaumen werde, wo er ihm nicht das entzoge, woran fein Bert hieng, und was ihn übermuthig machte. Und eben so fahe er, daß auch diesem, den er erft im 211= ter gefegnet, Reichthum ju anderer Zeit fo nutlich nicht gewesen senn wurde, als jest, da ihn Noth und Erfahrung flüger gemacht, oder auch die Umstånde des Alters manchem Migbrauch vorgebeuget haben. Und wer Fan alle Urfachen einsehen die Gott ben feinen Stunden hat? Genug, daß wir gewiß senn konnen: die Zeit, die er wehlt, ift allemal Die beste.

David sest endlich hinzu: und erfüllest alles, was lebt, mit Wot lgefallen Das ist: du laffest die Ereatur, aus dem Genuß

Deis

r

E

r

15

t

)=

lt

r

n

6

n

1=

CE

it

n

n

### 110 Die milde Zand Gottes.

deiner Gaben auch Freude und Vergnügen schöpfen, oder dieselbige mit Lust geniessen. Abermals wie ein redlich gesinnter Vater, der seinen Kindern auch Freude gönnt, und sich selbst freuet, wenn er siehet, daß ihnen das Brod schmeckt, welches er ihnen dargezreichet hat. Zugleich lehren uns die Worte, wie wir selbst an den Wohlthaten GOtztes Technie und murrischem Wesen, noch viel weniger mit Unzusviedenheit, sondern mit einem zusriedenen, genügsamen, vergnügten und danckbaren Gerhen annehmen sollen.

ei

fi

hae

te

F

m

Le

lie

he

De

ai

00

al

0

re

fi

De

11

Di

a

a

0

## Unwendung.

Sielch einen machtigen, reichen, daben aber auch weisen und gutigen GOtt haben wir nicht! Die Wercke seiner Bor= sehung, ja, bloß das Werck der leiblichen Ernehrung unsers Geschlechts, beweist ihn sattsam als einen solchen; und als einen folden solten wir ihn auch billig daraus er= kennen, bewundern und demuthig verehren. Mas fan undanckbarer, und dem vernunftigen Menschen unanständiger senn, als wenn er die Wohlthaten Sottes ohne Machdencken-annimmt, ihren Werth nicht betrachtet, ja gar wol nicht einmal dran dencket, daß fie Wohlthaten fenn. Gleiche wol ifts ein fehr gemeiner Fehler, den man eine

eine ungabliche Menge von Menschen begehen siehet. Eine Urfache hievon ist wol diese, daß man deffen, was Gott zu unserer Er= haltung thut, gar ju gewohnt ift. Die Sonne gehet alle Tage auf, und wir ernd= ten alle Jahre, zu den gesetzten Zeiten, Die Früchte unseres Erdbodens. Auch alle Elemente, die das ihrige zu Erhaltung unferes Lebens bentragen muffen, brauchen wir tage lich, ja augenblicklich. Aus dieser Gewohnheit kommt Unachtsamkeit auf den Werth der Sachen, und die uns durch sie vom Schöpfer widerfahrende Gutigkeit; die Un= achtsamkeit gebieret eine Gerinaschabung; ja man bildet sich zulett gar ein, man sen dafür dem Schopfer zu dancken nicht ichul= Wer danckt ihm z. E. für Luft, Keuer, Wind und Maffer? Gleichwol liegen in allen diesen Dingen gewaltige Wunder Dottes, und wir konnen ihrer nicht entbehs ren, ja er thut und ungablich viel Gutes durch fie; und ifts wol billig, seine Wohlthaten Deswegen nicht achten, weil ihrer so viel sind?

Berninftiger Mensch! erfülle doch deine Pflicht besser; schäme dich deiner Undancksbarkeit, lebe deiner Bestimmung gemässer, und ehre folglich deinen GOtt mehr. Ist dieser unendlich gütige Herr, der so vieles an dich wendet, und vor dem du gleichwol auf kein Verdienst noch Würdigkeit troßen darsst, nicht werth, daß du in deinem gan-

hen

c,

D

n

e=

1:=

t=

13

e=

m

O

en

tt

r=

en

n

en

r=

n.

Ifs

ि

ne

ht

ın

t)=

an

ne

hen Wandel, auf alle nur mögliche Art, das danckbarste Herk gegen ihn an den Tag leges? und da er, deiner Kaltsinigkeit, Unachtssamkeit und vieler Vergehungen ohngeachtet, aus blosser recht göttlicher Großmuth und Barmherhigkeit, gleichwol nicht mude wird, dir Gutes zu thun; kanst du es wol vor ihm, ja nur ben dir selbst, entschuldigen, wenn du in seinem Lob und der ihm schuldis

m

m

21

eu

deth

m

fd

ur

Di

ut

arle

ih

34

fe!

al

fd

ni

m

be

00

fil

w

Di

gen Danckbarfeit ermuden wilt?

Die Pflicht der Danckbarkeit machft, und unsere Berbindlichkeit gegen ihn wird ftarder, durch die Erkentnis Chrifti, Die uns geschencket ift. Denn in Chrifti Berdienft entdecken wir den eigentlichen Grund, marum Gott unfer Geschlecht, welches der Berwerfung wurdig ift, mit so unerhörter Sitte tragt, und mit so vielen auch leiblis chen Wohlthaten unterstüßt; und bloß deme felben haben wird zu dancken, daß wir uns alles Segens, den uns feine milde Sand juwirft, recht erfreuen konnen. Denn mit mas für einen Berben murden wir denfelben annehmen konnen, wenn wir nicht wusten, daß er von einem versohnten Gott herkom= me? Mufte uns nicht die Vorstellung feines auf uns ruhenden Zorns, und des schrecklis chen Gerichts, das am Ende auf uns warte, alle Gußigfeit verbittern, die mir jest, als wieder angenehm gemachte Kinder, in dens felben schmecken konnen? Dlagt, Chriften, aud auch diese Erinnerung euer Hert von Liebe, Danck und Eifer für seine Ehre entzünden!

Sunder, erkennt eure Unwürdigkeit. Je mehr ihr diese einsehet, desto höhern Werth mussen alle Wohlthaten Wittes in eurem Augen bekommen, und desto mehr mussen sie euch bewegen, ihm recht danckbar zu wersen. Würdet ihr wol an euren Feinden thun, was Witt an euch thut? und gleichswol beweiset ihr euch als seine Feinde. Oschämt euch eures Widerstrebens, Feindschaft und Undancks gegen ihn. Bekehret euch zu diesem gütigen Vater von gankem Herken, und vergest nie, daß alle seine Wüte keinen andern Zweck habe, als euch zur Busse zu leiten.

Migbraucht daben den Segen nicht, den ihr empfangt; braucht ihn zu keinem andern Zweck als dazu er euch gegeben ist; nemlich jur Chre des Schopfers. Freuet euch defselben nicht anders als in seiner Furcht, und als solche, die von seinem Gebrauch Rechen= schaft geben sollen. Sutet euch, daß er euch nicht durch eure eigne Schuld ein Fallstrick werde, darinnen ihr umkommet, und nicht ben euch eintreffe, was David Pf. 17. von den Leuten dieser Welt, denen GOtt den Bauch fullet mit seinem Schat, urtheilt: sie haben ihr Theil in diesem Leben; oder was Jeremias von den Gottlosen die alles die Fulle haben, und sich selbst als auf einen Schlacht=

B

)= h

st

1=

D

r=

18

ft

r=

er

er

Te

16

1=

it

en

n,

11=

38

li=

e,

18

ne

n

d

114 Die milde Zand Gottes.

Schlachttag weiden \*, zu GOtt sagt: Du lässest sie frey gehen wie Schafe, daß sie geschlachtet werden; und sparest sie, daß

fie gewürget werden. cap. 12, 3.

Molan, Christen, du gesegnetes Wolck des Herrn! Lasset uns doch den Kerrn, unsern GOtt fürchten; der uns Frühregen und Spatregen zu rechter Zeit gibt, und uns die Erndte treulich und sahrlich behütet. Jer. 5, 24. Dienet ihm mit willigem Herhen, denn er ists werth. Wohl dem der ihn erkennet, und sein harret!



Der

<sup>= 306. 51 5.</sup>