

### Franckesche Stiftungen zu Halle

# George Ludwig Herrnschmids, Königl. Preuß. Consist. Raths, ... Ministerii der Stadt Halle, wie auch im Saal-Creise Inspectoris und Oberpfarrers ...

Herrnschmid, Georg Ludwig
Halle, 1752

VD18 13215485

Der Sieg des Glaubens über das Ungemach des Erdbodens. Vierte Predigt, über Joh. 16, 16 - 23. am Sontage Jubilate.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden. Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke\_halle.de)

Der Gieg des Glaubens über das Ungemach des Erdbodens.

Vierte Predigt, über Joh. 16, 16:23. am Sontage Jubilate.

\$ 2

er

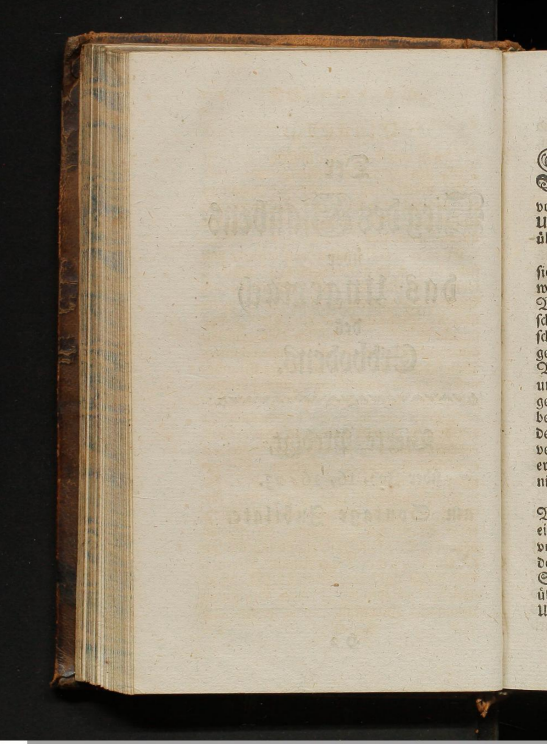
fie

oleE

rn, re= ibt,

mit

obl



## Eingang.

st ist eine Sache, die unserm allerheiligs sten Glauben nicht geringe Ehre macht, was der Apostel Johannes von ihm ruhmt 1 Ep. 5, 4. Da er spricht: Unser Glaube ist der Sieg, der die Welt

überwunden hat.

Er redet vom Glauben der Christen, und siehet vornemlich auf dasjenige in demselben, wodurch er sich von allem andern in der Welt angenommenen Lehrgebäude unterscheidet. Johannes ist ein Christ, und schreibt an solche, die mit ihm eben denselbizgen theuren Glauben überkommen hatten. Von sich und diesen sagt er: unser Glaube; unser, die wir an den vom Himmel bekantzgemachten eingebornen Sohn GOttes glauben, unser, die wir JEsum Christum für den grossen Mittler und Heiland der Welt verehren, und daben der ganzen Lehre, die er verkündiget hat, mit Herk und Bekentznis zugethan sind.

Dieser unser Glaube überwindet die Welt. Eine Ueberwindung setzt einen Feind, einen Widerstand, und einen Streit zum voraus. Wo kein Widerstand ist, da sindet kein Sieg statt. Ehristen sind Streiter. Sie haben auf Erden eine Ritterschaft zu üben. Sie sinden ben den ihnen obliegenden Uebungen Widerstand. Sie haben also Haben

Feinde oder Widersacher; und derselben sind nicht wenig. Der Apostel nennt nur einen, der aber mächtig und furchtbar heissen kan. Es ist die Welt: unser Glaube ist der Sieg,

Der die Welt überwindet.

Es wird kaum einer Erinnerung bedurfen, daß er hier mit diesem Wort nicht auf den Zusammenhang und Inbegrif der erschaf= nen Dinge, und alfo das Machtreich GOt= tes febe. Denn fich der unumschränckten Gewalt des Schöpfers widerseten, sich da einen Miderstand einfallen, oder gar von einem Sieg traumen laffen wollen, wenn Die Allmacht und entgegen geht, und ihre Werckzeuge wider uns aufbietet, das würde die allerverspottenswurdigste Thorz heit senn. Er redet auch nicht von irdischen Machten des Erdbodens; denn er redet von keinem irdischen Sieg. Wie die Waffen beschaffen sind, die er beschreibt, so ist auch Der Sieg; und eben so muß auch der Reind fenn. Die Waffen sind geistlich. Der Glaube ift ein Geschäfte und Kraft des Geiftes; und der Steg, der durch ihn erhalten wird, ist also ein Sieg des Beistes. Go muffen Reinde des Geistes, oder geiftliche Wider= facher gemeinet fenn. Er zielt nemlich mit Der Benennung auf Die sittliche Beschaffen= heit des Erdbodens und seiner Ginwohner, auf das arge so sich darauf befindet, und der Uebung der geistlichen Nitterschaft eines Chris

n

n

1

Christen hinderlich oder gefährlich ist; auf die Verführung zum Unglauben und Irr= thum, oder jum Abfall von der Kraft der Gottseligkeit; auf bose Geschwäße und an= steckende Exempel der Welt; auf ihre betrügliche Luste, verführerische Lockungen, und gefährliche Reigungen; daneben aber auch auf ihren Saß gegen das mahre Gute, und daraus entstehende Verfolgung deffel= ben; auf alle Trubfale, die sie rechtschaffenen Bekennern Christi erregt, oder die sie in ihr

erdulten mussen.

Ueber alle diese Dinge sieget ihr Geist; er erliegt nicht unter ihren Anfällen. sucht sie zum Abfall vom Glauben zu brin= gen; sie sind ruhmlich standhaft. Man will ihnen ihre Hofnung rauben; sie halten sie Desto fester. Man will ihr Vertrauen auf GOtt schwächen; sie stärcken ihre Sand des sto mehr in ihm. Man will ihnen die Hal= tung seiner Gebote als schwer, ja als un= möglich vorstellen; sie finden ihre Eust darin-Man will sie zur Sunde verführen; sie fliehen vor ihr. Man will sie durch schmeichlerische Lockungen der Lust reißen; sie verstopfen ihre Ohren, wenden ihre 2lu= gen ab, und folgen nicht. Man greift sie mit Gewalt an, man haffet, man laftert, man verfolgt und unterdrücket sie; sie find unbeweglich. Man fügt ihnen allerley Schmach ju; sie angstigen sich nicht brüber.

ind

ien,

an.

ieg,

fen,

den

af=

Dt=

ften

da

von

enn

ihre

das

1012

chen

von

ffen

ruch

eind

au=

ies;

ofrico.

Men

Der=

mit

Fen=

ner,

und

ines

thris

Man macht ihnen fur noch grofferen Drangfalen bange; sie verzagen nicht. Gin Unge= mach nach dem andern drückt ihre Schul= tern; sie bleiben aufgerichtet und behalten freudigen Muth. Der Schmers fo mander Leiden preft ihnen vielleicht mol Thrå= nen aus ; aber ihr hert faßt fich bald wie= der, und lacht, so bald die erste Empfin= dung der Natur vorüber ift. Der Tod dro. het ihnen, ja trift sie wol; auch daben sind sie getroft. In dem allen, heists ben ihnen, überwinden wir weit. \* Gottlicher Muth! edler Sieg, der hohern Preif hat als aller irdische! Denn der ist stärcker, der die Un= falle des Beistes, als der seinen leiblichen Reind überwindet.

h

ru

0

be

m

m

Di

a

9

m

D

ů

Und was macht sie so starck? was verschaft ihnen diesen Sieg? Ihr Glaube, der durch göttliche Ueberzeugung in ihnen besesstigt ist, ihr Herr regiert und es mit Muth und Kraft erfüllet. Und dieses ist ihr Sieg, heists in der heiligen Sprache, ihr Glaube. In ihrem Glauben sinden sie Gründe, die starck genug sind, ihnen eine Verachtung aller der Dinge, womit man ihnen zusetzt, einzuslößen; und es weiset ihnen selbiger die Quelle an, aus welcher sie alle nöthige Stärckung zum Sieg über diesselben schöpfen können. Ja er ist selbst eine Kraft

\* Mom. 8, 37.

Rraft GOttes in ihnen, \* der Arm des HErrn, \*\* der sie starck macht. Drum rühmen sie: unser Glaube ist der Sieg, der die Welt überwunden hat.

Welch einen wichtigen Borgug gibt dieses nicht unserm Glauben, der Religion der Bekenner Christi, für allem andern Glauben! Wie hoch erhebt es ihn nicht, und macht ihn billig in unsern Augen unschätbar! Bas der Beide, seiner oft forgfaltigen Bemuhung ungeachtet, nicht erhalten fonte, was der Unglaube mit seiner Leichtsinnigkeit, oder angenommenen Raltsinnigkeit nicht ausrichtet, was noch viel weniger der Aber= glaube vermag, wozu endlich alle Welt= weisheit nicht starck genug ift, das vermag Der Glaube der Christen. Er macht sie übernatürlich ftarcf und recht edel am Geift. Er verschaft ihnen einen Sieg des Geistes nach dem andern.

Heute wollen wir, Andachtige Zuhörer, vom Sieg desselben über das Ungemach des Erdbodens reden, um auch daraus seine Würde und Vorzug zu erkennen. Der Herr segne diese Betrachtung zur Erbausung und Stärckung aller wahren Christen, zur Beschämung der trägen und zaghaften,

9=

e=

il=

11=

ä=

e=

11=

00

10

n,

1 !

ler

11=

en

ers

er

fe=

ith

hr

fie

ine

an

ih=

fie

res

ine

aft

<sup>\*</sup> Mom. 1, 16. \*\* Jef. 53, 1.

und zur Reihung der falfchen Bekenner, sich ihrem Glauben gemäßer aufzuführen.

Tert. Ev. Joh. 16, 16 = 23. Ueber ein kleines so werdet ihr mich nicht sehen, und aber über ein kleines, so werdet ihr mich sehen; denn ich gehe zum Vater 2c. 2c.

Die verlesenen Worte machen einen Theil Der Abschiedereden Jesu aus, Die er an feine Junger gehalten hat. Er theilt ihnen in felvigen theils Unterricht, theils Troft mit. Der Unterricht, den er ihnen hier gibt, ift betrübend ; denn er belehrt fie von feinem iest nahe bevorstehenden Abschiede: über ein Pleines so werdet ihr mich nicht sehen. Er sieht den Schmert, der darüber ihr Hert Durchdringen wird, und sagt daher: werdet weinen und heulen, v. 20. eben defiwegen ist auch seine Liebe beschäf= tigt ihnen Grunde des Trofts an die Hand ju geben , durch welche sie diefen Schmert überwinden konten. Das thut er, indem er fagt: über ein kleines so werdet ihr mich wieder seben, d. i. ich werde nicht lange im Tode bleiben, in wenig Tagen werde ich wieder auferstehen, und dadurch wird eure Traurigkeit in Freude verwandelt werden.

Dieses ist wol der nächste Sinn seiner Worte. Sie können aber auch als eine Re-

De

Fi

n

DI

9

m

fo

ei

n

De angenommen werden, die weiter zielet. Die Worte: ihr werdet weinen, ihr werdet traurig seyn, enthalten eine Verstündigung des ganhen Schicksals, das sie nach seinem völligen Hingang zum Vater durch die Himmelfarth, in ihrer noch übrigen Wanderschaft auf Erden erleben solten. Sie verkündigen ihnen Trübsal und Ungemach, Ursachen der Thränen; und sagen als so eben das, was er weiter unten v. 33. in einem allgemeinen Sak so ausdrückt: in der

Welt habt ihr Ungst.

Go weit indeß seine Berkundigung zielt, so weit reicht auch der Trost, den er ihnen benbringt. Soll ihr ganges leben voller Trubfale fenn, fo fan auch der Troft, der sie jest über seinem Tode aufrichten soll, ih= nen in ihrem ganten Leben zu fatten kom= men , und fie ju Ueberwindung ihrer Erub= fale ftarck machen. QBir muffen bemercken, worauf er diesen Trost grunde. Auf Grun-De ihres Glaubens. Unfer Text deutet auf einige. Christus ift fein todter Beiland, er ist wieder auferstanden und lebet; darauf zie= Ien die Borte: ihr werdet mich wieder feben. Er ift zum Bater gegangen als ein vollen= Deter Mittler, als der Johepriester, der sein Blut zu ihrer Verfohnung ins Beilige ge= bracht hat, der jest für fie bittet, und ihnen Die State bereitet. Das liegt in den Wor= ten: ich gehe zum Vater. Er wird auch esign

n

n

t,

m

n

1.

C

er

f=

id

怡

er

m

d

re

er

e=

De

ůl

11

D.

Di

11

m

wieder kommen, an jenem groffen Lage, der Das Erdreich richten wird, und feine Ber= geltung mit ihm. Denn auch hierauf konnen die Worte gezogen werden: ich will euch wieder seben, ja selbst die erstern: über ein kleines werdet ihr mich feben. Die Apostel des HErrn stellen in ihren Schriften selbst die Zeit von der himmelfarth Christi bis ju seiner andern Zukunft als die lette Stunde, \* folglich als keine sehr lange Zeit vor. Oder sie konnen auch auf ihren Hingang durch den Tod zu Chris sto gedeutet werden, und so erinnern fie die= felben an das, woran Paulus die Corinthier erinnert, 1 Ep. 7, 29. das sage ich aber, lieben Bruder, die Zeit ift furg. Christus ihr Freund, ihr Bruder, ihr mach= tiger Beschüßer; sind sie um seiner gestifte= ten Aussohnung willen ben Gott in Onaden, bereitet er ihnen sichere Wohnungen im Himmel, flicht ihnen seine Hand daselbst Cronen, und wird er bald wieder kommen sie ihnen auszutheilen, oder sie zu ihm, um Den Lohn ihrer Treue zu empfangen, was durfen sie um eines kurzen Ungemachs wil= len zagen? Go troftete die Apostel des hErrn, und so troftet alle andere mahre Christen auch noch jest ihr Glaube. Er verschaft ihnen Sieg, oder vielmehr er selbst ift der Giea,

<sup>1 706. 2, 18.</sup> 

Sieg, der die Welt und alle Angst, die sie in derselben auszustehen haben, überwindet.

#### Vortrag.

Wir nehmen daher Anlaß zu betrachten Den Sieg des Glaubens über das Ungemach des Erdbodens,

d. i. wir wollen die sicheren Grunde ansehen, die Christen in ihrem Glauben haben, alles Ungemach des Erdbodens standhaft zu überswinden. Wir wollen

1. nach diefen Grunden forschen,

2. untersuchen, wie sie durch selbige zu dies sem Sieg starck werden.

#### Abhandlung.

Die Beißagung: ihr werdet weinen, oder, in der Welt habt ihr Angst und Trübsale, galt nicht nur den Aposteln des Herrn, sondern sie gilt allen Bekennern Christi, zu allen Zeiten; ja in gewisser Abssicht einem jeden Menschen. Das bringt nunmehro die Beschaffenheit des gegenwärtigen Lebens mit sich, nachdem die Glückseligkeit des Paradises verscherzet worden, und die Sünde, den schönen Garten GOtztes, unsern Erdboden, in dessen Ehore sonst kein Jammer eingedrungen senn würde, zu einem Jammerthal und Lande der Trübsale

1.

n

le

t

1=

e=

re

r,

bt h=

e=

3=

m

en

m

16

il=

n,

ift

er

3,

üt

21

ne

mi

an

G

me

tel

all

lei

fei

eni

che

M.

ein

GI

me

ber

nic

ger

Gir

Gil

cfer

au

gemacht hat. Wir bringen fo gar unfer Creus schon mit, wenn wir geboren werden. Wir weinen, ehe wir reben konnen, und unfere noch unverständige Thränen, sind traus rige Vorboten des Schicksals, das uns tref= fen wird. Solten wir auch alle diejenige Noth beweinen, die wir nachhero wircklich erleben und fühlen, die wir nicht haben und doch ju fühlen und einbilden, und die wir wirchlich haben, aber nicht fühlen, wurden unsere Augen wol ehe als auf der Bahre trocken werden können? Dieses Schicksalist so allgemein, daß ein herrlicher David so wenig als ein verachteter Lazarus davon frey ist. Zwar ist ein Unterschied unter der Noth der Menschen. Ben einigen ift sie un= ter scheinbaren ja wol gar prächtigen Decken versteckt, ben andern fällt sie sogleich ins Auge; ben einigen ift sie groffer, ben andern geringer; ben einigen ift ihre Empfindung stärcker, ben andern schwächer, und der, so in Geheim seufzet, wird vielleicht harter von ihr gedrückt, als der, welcher sich für berech= tiget halt, in offentliche Wehklagen auszu-brechen. Indeg können wirs doch als was allgemeines annehmen, daß jeder seinen Un= theil an den Trübsalen des Erdbodens hat.

Das ordnet die höchste Vorsicht und Weisheit so, die am besten weiß, was uns Menschen in unsern gegenwärtigen Umständen nüst. Aber sie will nicht, daß der Mensch

FRANCE COME STIFTONS EN

Mensch daben verzagen, oder unter seinen Trübsalen hülf- und trostloß erliegen soll. Eine solche Aufführung würde seiner Bestimmung, und dem Adel seines Geistes nicht anständig senn. Auch hat ihm die Liebe GOttes Mittel an die Hand gegeben, durch welche er sich aufrichten kan. Diese Mittel hat insonderheit der Christ vorzüglich vor allen andern, ja er hat sie in der That, allein. Sein Glaube reicht sie ihm dar, und sein Glaube ists auch gang allein, der ben entstehender Unruhe des Geistes hinlängliche Beruhigungs- Gründe in sich enthält. Will er sie gehörig brauchen, so wird er sich einen Sieg aus seinen Trübsalen machen.

## Erster Theil.

Jir mussen zuerst nach diesen Grüns den sorschen, oder aus unserm Glauben diejenigen Stücke bezeichnen, in welchen Grund des Trosts ja guten Muths benm Leiden liegt. Und zwar so wollen wir nicht die, welche er mit andern Religionen gemein, sondern nur die, welche er ganz allein hat, und in welchen auch weit stärckerer Grund des Trostes liegt, als aller anderer Glaube darreicht, ansühren. Wir bemerschen solgende:

i) Die Sünde der Welt ist bey GOtt ausgesohnet. Die Versöhnung hat unser

Mitt=

D

r

g

0

3

Mittler Jesus Chriftus gestifftet. Erift für uns hingegangen jum Bater, und hat eine ewige Erlofung erfunden. Erhat unfere bofe Sache, Die wir selbst nicht gut machen konten, gut gemacht, und Bergebung der Sunden erworben. Un ibm , zeugt die Schrift, haben wir die Erlofung durch sein Blut, nemlich die Vergebung der Sunden, \* Ja er hat nicht nur dieselbe, sondern auch völlige Gnade für uns zu We= ge gebracht, und uns das Bater- Herk uns fers Sottes wieder gewonnen. Wirhaben es also mit &Dtt nicht als mit einem Reinde, oder unwiderruflich gurnenden Richter, son= dern als mit einem vollig verfohnten Bater. wir habens in unserer Wanderschaft auf Erden mit einem gnadigen Gott grithun. Beweiß davon gibt fein gantes Bezeigen gegen uns. Bits wol fonft begreiflich, wie feine Gerechtigkeit fo viele Sunder, die ihn täglich aufs grobste beleidigen, ja wider ihn toben, solange Beit tragen konne? Das haben sie bloß der Berfohnung und Rurbitte Christi zu dancken. Und spuret nicht der Mensch, wo er nur drauf achten will, seinen gangen Lebenslauf hindurch, daß GOttes Bert recht väterlich gegen ihn gesinnet senn muffe? Dis ist die Frucht der gestifteten Versöhnung, von der ihm sein Glaube Nachricht gibt.

Ein

ůb

3

nel

tig

000

Der

in

an.

ber

ihn

fen

ger

die

M

Fa

ihn

nes

gai

tra V

ift

Die

nui

fon

bel

vei

ein

Gr

<sup>\*</sup> Eol. 1, 14.

Ein anderer Glaube weiß von ihr nichts. Der Beide kan wol aus vielen Spuren abnehmen, daß GOtt an und für sich das gutigste Wefen senn muffe. Aber er hat daben doch ein Gefühl feiner Schuld, und der wi= der selbige gereitten Gerechtigkeit Gottes in sich. Sein eigen Gewissen flagt ihn Muß er in diesen Umständen nicht ben der geringsten Gelegenheit fürchten, daß ihn jest die Gerichte der Gerechtigkeit tref= fen werden? muß ihm, wenn er in Ungluck gerath, nicht bange senn, sie werde jest Ra= che von ihm nehmen, wie ers verdienet? Mit dem Christen steht die Sache in Diesem Fall gang anders. Er weiß ben allem, mas ihm widerfahrt, daß es von der Hand ei= nes versohnten Vaters herkomme. Wie gank anders darf er nun nicht dasselbe be= trachten, als der so von feiner geschehenen Berfohnung weiß. Die Lehre von derfelben ist ihm daher ein unschäßbares Kleinod und die Erone seines Glaubens.

2) Bey unsern Trübsalen waltet nicht nur überhaupt eine göttliche Vorsehung, sondern sie sind auch ausdrücklich in den besten und seligsten Absichten über uns verhenget. Auch die Vernunst erkennt eine göttliche Vorsehung und hat sattsame Gründe sie zu glauben. Besonders kan eine

ir

10

Ď=

n

erie

b

er

e,

e=

ns

en

e,

11=

uf

e=

en

100

FB

ge

er en.

ur

uf

ich

die

er

Ein

<sup>\*</sup> Mom. 2, 15.

\$b

6

(d)

230

por

Fre

ner

ani

heb

ihn

ter

fein

Dag

gen

lich

Fun

gef

fen.

eine

ung

geti

Daß

Feit

hali

3100

M.

Deri

mer

be 1

Me

re c

eine vernünftige Aufmercfamkeit deutliche Spuren Derfelben in den trubfeligsten Um= ftanden unferes Erdbodens mahrnehmen. Wie verworren sieht nicht oft alles auf dem= felbigen aus; alles ift durch einander und wider einander; so daß kein anderer Uns= gang abzusehen ift, als daß alles in Trum= mern zergeben werde. Die Leidenschaften Der Menschen haben diese Verwirrung erreget, und ihre Absichten zielen daben auf nichts Gutes. Und dem allen ohngeachtet Kommt aus selbiger am Ende was vortrefti= ches heraus. Die Verwirrung entwickelt sich in einem herrlichen Aufschluß. Bosheit der Menschen, oder die ben ihnen pormaltende Begierden, haben wider ihren Willen mas gutes befordern muffen. Ran Der, welcher vernünftig denckt, glauben, daß Diefes von ohngefahr so gekommen sen? Er muß alle seine Bernunft todten, wofern er fo etwas glauben will. Laft uns Josephs Geschichte zu einer Erlauterung ansehen. Diesen unschuldigen Jungling verkauft der Reid feiner Bruder in eine betrübte Leibeis genschaft. Geinem frommen Bater wird Dadurch feiner Augen Troft geraubt, und er bis zur Grube gebengt. Der unterdruckte kommt nach Egypten und hanget dafelbst mit eremplarifdem Benfpiel der Tugend an. Geine

<sup>\* 1</sup> Mof. c. 37. und folgende.

Seine Tugend ift ihm eine neue Ursache noch schwererer Leiden; denn sie bringt ihn in Bande und Gefangnis. Sein Vater weiß bon ihm nichts: und in Egypten ift fein Freund, der fur ihn fpreche. Ein unverfehe= ner Zufall, zu welchem weder er noch ein anderer das geringfte bentragen konnen, ers hebt ihn aus dem Staub und Elend, macht ihn zu einem Bater des gangen Bolcks, un= ter welches er verkauft war, und jum Troft seines Vaters im Alter. Goll ich glauben, daß dieses alles sich von ohngefahr zugetra= gen habe? Es ist eben so glaublich, als glaub= lich es ist, daß das grosse, so erstaunend Kunstlich eingerichtete Weltgebäude von ohn= gefahr aus Stäubgen zusammengeflogen fen. Die bloffe Vernunft erkennt also schon eine Vorsehung. Aber das ist ihr vielleicht unglaublich, wenigstens kan sie sich nicht getrauen, es mit Sicherheit ju behaupten, daß sie auch ben Dingen walte, die Rleinig= feiten zu fenn scheinen. Biel fur weise ge= haltene Beiden glaubten daher, daß SOtt zwar überhaupt, als ein groffer DErr die Welt regiere, aber sich nicht um die besondern Umftande eines jeden Menschen bekum= Den Christen lehrt dieses sein Glaube mit Gewißheit. Gein groffer Lehrer und Meister sagt ihm sogar, daß auch seine Saa= re auf dem Haupte alle gezehlet seyn. \* Er weiß

)€

1=

n.

11=

10

8=

11=

211

·e=

uf

et

li=

elt

)ie

en

en

ın

aß

er

hs

er

eis

rd

nd

cf:

ust

ın.

ne

<sup>\*</sup> Matth. 10, 30.

weiß gewiß, daß alles, was ihm begegnet, insonderheit aber alle seine Leiden ein Werck der göttlichen Vorsehung sind. GOtt weiß sie, GOtt beschließt sie, GOtt schickt sie, GOtt lenckt sie. Vornemlich weiß er, daß GOtt über den Leiden seiner Kinder wache. Denn David betet: Zehle meine Flucht, fasse meine Thränen in deinen Sack; und versichert sich daben: ohne Zweisel duzeh-lest sie. Pf. 56. 9.

Doch auch dis ist noch nicht genug, daß er weiß, seine Trübsale kommen von GOtt. Es könte ihm der Gedancke einkommen: wer weiß, was er für Absichten daben hat, wenn er züchtiget? Da lehrt ihn nun sein Glaube weiter: GOtt hat allemal die besten und seligsten Absichten daben, wenn er Menschen Leiden zuschieft, sie senen wer sie wollen. Ganz besonders aber wiederum ben den frommen. Die Schrift lehrt: GOtt züchztigt sie zu Truz, auf daß sie seine Zeilizgung erlangen. Hebr. 12, 10.

3) Die Trübsale, die GOttschickt, sind ein Beweiß seiner Liebe. Wir reden vornemlich von Leiden, die GOtt ausdrücklich sendet. Manche macht sich der Mensch
selber. Sie sind natürliche Folgen seines Lasters oder seiner Thorheit. In so fern
sie als solche betrachtet werden, können wir
nicht sagen, daß sie von GOtt kommen,
und noch vielweniger, daß sie ein ausdrück-

ůb

lid

me de.

Lie

ger

thi

Die

gei

ew ha

ger

all

eic

Lei

be

Die

(6)

bu

oh

m

ar

ur

eil

111

ai

tl

n

6

lich abgezieltes Werck seiner Liebe seyn; vielz mehr find fie ein Wercf unferer eigenen San= De. Und doch waltet auch ben selbigen seine Liebe, in so fern er nemlich dergleichen erfol= gen läßt, der Thorheit dadurch Ginhalt ju thun. Bie manchen rettet nicht die Strafe, Die er sich durch seine Bosheit selbst zugezo= gen hat, von seinem endlichen Untergang, ja ewigen Berderben, in welches er fich gestürgt haben murde, wofern ihn GOtt immer un= gestraft hatte fortsundigen lassen. So wars also Liebe, daß er ihm Einhalt that. Aber eigentlich gilt doch dieses nur von solchen Leiden, die sich der Mensch nicht selbst, als verdiente Strafen zugezogen hat, sondern Die er, entweder um des Glaubens und der Sottseligkeit willen, oder doch ben der lle= bung eines rechtschaffenen Christenthums, ohne sein besonder Verschulden erdulden muß. Von diesen behaupten wir, daß sie ausdrücklich von GOtt zugeschicket werden, und ein Beweiß seiner Liebe fenn.

Das wird dem fremde vorkommen, der einen andern Lehrbegrif als der Christ hat. Aber Christen wissen es aus ihrem Glauben. Derselbige erklärt ihnen, daß GOtt mit uns Menschen, sonderlich seinen zu Gnaden angenommenen Kindern als ein treuer und kluger Bater handle, der sein Kind aus wahrer Liebe züchtiget. Unterläßt er es, wo es Noth thut, so beweist er demselben in der

3 That

cf

e,

18

e.

to

DI

)=

aß

tt.

rec

nn

be

fe=

en

en.

en

ba

lia

nd

or=

ich

(d)

168

ern

vir

en,

icf\*

lich

ůb

Ct

fie

the

me

N

mi

Ureir

ne

m

Lei

211

211

96

ge

fd

fd

fie

Fo

fel

m

311

be

d

That nicht Liebe, sondern Keindschaft. Denn er unterläßt etwas, das ju des Rindes besten nothig ist. So sieht der Glaubige seine Leiden an, und entdeckt daher in selbigen nichts als Liebe, da der Ungläubige lauter Zorn in ihnen findet. Laßt uns die Schrift horen. Sie spricht: welchen der ZErr lieb hat, den züchtiget er, er stäupet aber einen jeglichen Sohn, den er aufnimt. ihr die Züchtigung erduldet, so erbeut sich euch Gott als Rindern. Denn wo ist ein Sohn, den der Vater nicht zuch= tiget? Seyd ihr aber ohne Züchtigung, welcher sie alle sind theilhaftig worden, so seyd ihr Bastarte, und nicht Kinder. Sebr. 12, 6. 7. 8.

4) Die Trübsale der Christen machen sie ihrem Zeilande ähnlich, und sind ih=
nen eine wahre Ehre. Es gilt dieses aber=
mals nur von den Leiden, die sie als Christen haben; und darf keinesweges auf die Strasen gezogen werden, die auf llebeltha=
ten folgen. Denn Christus ist zwar unter die Uebelthäter gerechnet, \* hat aber keine eigne Sünde gethan, die der Streiche werth gewesen wäre. Und was ist das sür ein Ruhm, so ihr um Missethat willen Streiche leidet? fragt Petrus 1 Ep. 2, 20.
Don denen aber, die als Christen, und um Chris

<sup>\*</sup> Suc. 22, 37.

Christi willen leiden, fagt die Schrift, daß fie mit ihm leiden, \* daß fie feines Leidens theilhaftig werden \*\*, daß sie in eine Bemeinschaft seiner Leiden treten, und seinem Tode abnlich werden. \*\*\* In allen diefen Redensarten legt sie ihnen um ihrer Leiden willen eine Alehnlichkeit mit Christo ben. Und diese Aehnlichkeit bringt ihnen vor Gott eine wahre Ehre zu wege; folglich ist sie ih= nen eine Ursache der Freude. So stellt sie ihnen Petrus vor 1 Ep. 4, 13. Da er er= mahnt: Freuet euch, daß ihr mit Christo leidet. Go sahe er sie, nebst den übrigen Aposteln selbst an. Lucas erzehlt von ihnen Ap. Gesch. 5, 41. Sie giengen frolich von des Raths Ungesicht, daß sie würdig gewesen waren, um seines, nemlich Christi Mamens willen Schmach zu leiden.

schen Seligkeit. Denn sie machen ihn gesschickter zu Erlangung derselben, als er ohne sie ist, wosern er sie nur gehörig brauchet. Ihr Nut ist groß und mannigsaltig, wir können aber hier nur mit wenig Worten auf selbigen hinweisen. Sie bewahren ihn sür mancher Sünde, in die er ben guten Tagen zu verfallen geneigt ist, sonderlich für Uesbermuth. Sie treiben ihn zur Uebung mancher Tugend an, die er ohne sie schwerlich

n

1= 1

8

n

n.

t,

11

10

ıt

0

)=

g,

n,

r.

en

)=

11:

il=

ie

a=

er

ne

th

in

en

0.

m

ris

<sup>\*</sup> Nom. 8, 17. 1 Petr. 4, 13. \*\* 2 Cor. 1, 7. \*\*\* Phil. 3, 10.

uben wurde. Sie helfen ihm feine Leidenschaften bandigen, deren Bezähmung ihm so hochst nothig ist. Sie lehren ihn Geduld, Sauftmuth, und rechte Großmuth des Geiftes üben. Sie machen ihn demuthig, mit= leidig, barmbertig, geschmeidig, leutselig und zum Nachgeben geschickt. Sie schwächen den Trieb des Fleisches zu den Luften, welche wider die Seele streiten. Go befor= dern sie seine Beiligung, und durch diesen Weg feine Seligkeit. Vornemlich prufen, lautern, bewahren und stärcken sie seinen Glauben. Sie geben ihm Gelegenheit sich felbst Fennen zu lernen, und insonderheit zu erfahren, von was für Art und wie starck sein Glaube fen. Sie treiben ihn zu Christo, lehren ihn, sich desto fester an ihn halten und seine Hand in ihm Sie treiben ihn zu eifrigem und unabläßigem Gebet an, lehren ihn in selbi= gem mit GOtt kampfen, und eine Rraft und Stärcke nach der andern aus ihm ziehen. Creußesschule ift die beste Betschule. D wie viel Gutes lernt nicht der Christ in dersel= ben! Auf solche Art vermehren sie seinen Glau= ben, Bertrauen und Hofnung. Endlich fo bewahren sie auch sein Hert, daß selbiges sich nicht an die Erde hanget, daß die Liebe der Eitelkeit in demselben verschwindet, oder so sie aus selbigem schon vertrieben ist, nicht wieder einschleichet. Sie verleiden ihm die Luste der Welt, und machen alles irdische gering= übe

sie Be ihm ben, nem trei dest ckur

GIT.

wii

Dies

men fie St nick So Ge nen und

uni fto the Ch we fter

fe.

ftåi

geringschätig in seinen Augen. So machen sie ihm die von Ehristo so hochanbefohlne Verleugnung desselbigen leicht, ja bringen ihm einen Eckel der weltlichen Herrlichkeiten ben. Sie schärfen seine Begierde nach seinem ewigen und wahren Vaterlande, und treiben ihn an, sich zur Neise nach demselben desto ernstlicher anzuschicken. Selige Wirschungen des Creußes! Wer siehet nicht, daß sie ihn auf solche Art zu Ererbung des Reichs

GOttes geschickter machen?

6) Durch die Trubsale der Christen wird Gott verherrlicht. Es geschieht Dieses, wenn fund wird, daß sie selbige um Sottes willen erdulden, und sie sich in ih= nen, so wie ihnen gebühret, aufführen, wenn sie sie willig annehmen, geduldig ertragen, Standhaftigkeit und Muth beweisen, sich nichts zum Abfall vom Glauben und der Bottseligkeit bewegen laffen. Die Kraft des Geistes Gottes, die sich auf solche Urt in ih= nen erweiset, verherrlicht GOtt an ihnen, und je mehr Muth, Unerschrockenheit, Beständigkeit und Freudigkeit sie durch selbige unter ihrem Ereut von sich blicken laffen, de= sto mehr wird GOtt dadurch geehret. Ur= theilten doch selbst ehedem die Verfolger der Christen, in den ersten Zeiten der Rirche, wenn sie dieselben unter den schmerthafteften Leiden so freudig fahen, ihr GOtt mufse ein starcker GOtt senn, der sie so starck 35 made,

9

1,

11.

n

ŋ.

0

n

D

1=

10

n.

ie

1=

11=

d)

28

be

er

bt

ie

he

g=

ůb

fol

fte

Fla

Du

fer

fec

w

be

ba

De

(3)

di

fü

w

re

au

ur

jei

he

18

De

ge

ft

mache, und sie musten ihn sehr genau ken=

nen, weil sie so fest an ihn hiengen.

7) Die Trubfale der Christen haben herrliche Verheiffungen. Schonhier, in der Beit, in welcher fie selbige noch erdulden, ift ihnen kräftiger Benstand, Unterstützung und Erquickung seines Geistes verheisen. Gleichwie wir des Leidens Christi viel haben, Schreibt Paulus aus eigner Erfah= rung, 2 Cor. 1, 5. also werden wir auch reichlich getrostet durch Christum. Er ist ben ihnen in der Noth, laßt selbige nicht Aarcker werden, als ihre Krafte sind, fest ihnen Maag und Biel, und lagt den Creuttrager unter feiner Last manche innere Gufsiakeit und Trost schmecken. Aber vornem= lich haben sie Verheissungen einer mit nichts ju vergleichenden jufunftigen Bergeltung, welche so viel groffer fenn foll, je ruhmwur-Diner sie sich unterm Creuk selbst aufgeführet, und je mehr sie durch selbiges Gott ge= ehret haben. Sie wissen, was im himmel auf sie wartet. Dort solle ihre Treue mit unaussprechlicher Seligfeit belohnet, und ihnen alles, was sie hier erduldet, tausend= fältig ersehet werden. Dort sollen sie ernd= ten, mas sie hier gefaet, und mit je mehr Thranen sie ihre Saat hier bestellen muffen, Desto reichere Erndte sollen sie haben. Nichts bleibt unvergolten. Und auch ihr Leib, den bier die Leiden am meisten betroffen haben, foll

soll Theil an dem Lohn haben. Die Aufersstehung des Fleisches soll ihnen selbigen verstlärt, und also recht geschieft zur Empfinsdung der Freude des Himmels, wieder liesfern. Selig ist der Mann, der die Anssechtung erduldet. Denn nachdem er beswähret ist, wird er die Crone des Lesbens empfahen; welche Gott verheissen hat denen, die ihn lieb haben. Jac. 1, 12.

Dis sind die besondere Lehren und Sage des dristlichen Glaubens, die kein anderer Glaube mit ihm gemein hat, und in welchen eben so viel herrliche Grunde des Trosts für die leidende Bekenner desselben liegen.

# Zwenter Theil.

fen Gründen für Trost schöpfen, und wie sie durch selbige zum Sieg über ih=
re Trübsale starck werden. Wir mussen
auf die bezeichnete Puncte zurückschauen,
um zu bemercken, was für einen Einfluß ein
jeder derselben in ihren Geist und Sieg
habe.

1) Der erste war: daß GOtt ein vers shnter Vater sey. Hieraus folgt: er handelt auch im Leiden mit uns als ein gnadisger GOtt. Ist dieses nicht sogleich ein recht starcker Grund der Beruhigung, für alle,

Die

g

b

t

6

2

)=

25

eL

it

D

)= )=

1

1,

n

I

Die da wissen, daß sie an der gestifteten Berfohnung Theil haben? Den Gunder verdammt sein eigen Hert seiner Missethaten halber, und wie angstlich muß ihm daher nicht unter den hereinbrechenden Gerichten ju Muthe fenn , fo lange er die Berfohnung nicht kennet? Der Richter weiset ihm fein Schwerdt. Muß er ben Erblickung deffelben nicht zittern? hat er nicht Urfache zu furch= ten, daß es jur Rache und Berderben über ihm ausgezogen sen, und nicht ehe wieder in Die Scheide fahren werde, bis es alle Rache an ihm ausgeübet habe? Der Glaubige sieht es anders an; denn er ist gewiß, daß der Zorn durche Blut des Mittlers geloschet fen, und folglich Gott nicht mehr als einer= gurnter Richter, fondern als Bater mit ihm handele. Das Schwerdt wird ihm zwar gewiefen, ihn zu lehren, mas er wol verdienet hatte, aber es wird auch wieder zurückgezo= Der Vater ergreift statt deffelben die Ruthe. Die Ruthe schlägt feine todtliche Munden, fondern ift den Rindern vielmehr beilfam. D! fpricht er, schlage ber mein Bater, ich will geduldig leiden, und meine Ruthe noch dazu fuffen. Mir genüget ge= wiß ju fenn, daß das Schwerdt mich nicht schlachten foll, und dein Born gestillet ift, Der sonft in die unterste Solle brennet. denckt er

2) Daf

ab

lid

mu

Lei

fal

ner

per

6

Der

au

me

im

fer

gel

m

Q

m

m

w.

111

96

De

fo

m

ůt

De

ch

ih

Di

2) Daf seine Leiden ein Werd der gotts lichen Vorsehung sind, welche Aufrichtung muß er nicht auch hierinnen finden! Mein Leiden, denckt er, kommt nicht von ohnge= fahr, auch nicht bloß nach dem Willen mei= ner Saffer, sondern es ift aus der Sohe verhengt. Bon diesem Ort her fan mir fein Streich verdachtig fenn; denn die Wercke der Vorsehung sind sehr gut. Nun weißich auch, daß es bestimmt, gezehlt und abge= meffen fenn muß, und nicht weiter, als es im himmel beschloffen ift, wird gehen dur= fen. Zwar der Feind meints Bofe genug; gelingte feinen Absichten, fo mußich zu Erum= mern gehen. Aber getroft! Die Aufficht des Daters hat den Zügel der Bosheit aller meiner Widersacher in der Sand, und fest meinen Trubfalen Damme. Bis bieber, fpricht sie zum Ungewitter, folt du kommen, und nicht weiter; hie sollen sich legen deine stolge Wellen. \* Ift das mir von Der Borfehung beschiedene Maag erfüllet, fo fan mir fein Feind mehr ein Sarlein frum= men, und die truben Wolcken, die bisher über meinem Saupte geschwebet, werden den angenehmsten Sonnenblicken Plat machen. Noch ftarckern Troft und Muth flogt ihm aber ein, daß GOtt ben feinen Leiden Die heilfamsten Abfichten für ihn hat.

I

n

n

=

Ľ

n

18

et

:=

n

e=

eÉ

3=

ie

10

r

in

e=

ht st,

=30

aff

<sup>\*</sup> Hiob 38, 11.

mein Bater auf mein Bestes, warum foll ich ungeduldig fenn? meint ere gut mit mir, marum foll ich weinen? Sinds Schlage Des Liebhabers, Der für meine mahre Wohlfarth forgt, was follich zittern? Rein, ichwill fie ge= Duldig und standhaft, doch aber daben in ge= laffener Demuth aushalten. Und zittert die schwache Natur, wider den Willen meines Beiftes, fo will ich mich durch ernftliche Betrachtung des Nugens, den ich haben werde, wieder ftarcken. Ihre Bartlichkeit foll mich nie zu einem mir schadlichen Widerstreben bewegen. 3ch nehme die Arkenen nicht ohne Schaudern ein, denn fie ift dem Gaumen bitter; aber ich nehme sie defiwegen doch willig , denn fie befordert meine Befundheit. Sch achte, wenn der Art in meine faule Wunden schneidet, aber ich nehme allen Muth jufammen, es ohne Ungeberden oder Berkfreffenden Rummer auszustehen, Denn es gielt auf nichts als meine Beilung. Soll ich in Dingen, die die Gefundheit meiner Seelen betreffen, weniger thun? Das dritte mar:

3) Die Trübsale sind ein Zeweiß der Liebe GOttes. Welch edle Entschliesssung und Herchaftigkeit muß nicht auch diese Versicherung mir bringen! was wünscheich herzlicher, als meines himmlischen Vaters zärtliche Liebe! was begehre ich sehnlicher, als süße Versicherung davon zu haben! worsnach

ich School Being für kan

Ch

mul

foll

úbe

nac

den

Cre

930

Zei

Eeir

bar

gea

tra

mei

und

cfe!

hin

nid

ma

tig

Gd

FRANCKES: STIFTONS

nach fan mich mehr verlangen, als nach den Zeichen meiner Kindschaft! Und mein Creuk ift mir ein Beweiß hievon. D! Diese Vorstellung macht mich begierig nach diesen Zeichen der Rindschaft; denn ich begehre kein Baftart zu seyn. Ja, sie macht mir bange, ich ffen fein Rind, und werde nicht geachtet, wo ich nicht gezüchtiget werde. Er trägt vielleicht nicht Lust zu mir, oder hat meine Befferung ichon für verloren gegeben, und will keine weitere Muhe an dieselbe wenden. Wie schreckhaft ift dieser Gedan= de! Mein Bater, stoße mich doch noch nicht hinweg; überlaffe mich meinem Verderben nicht. Zeichne mich auch als dein Rind, und mache mich deinen Geliebten gleich. 3ch begehre die guten Tage nicht, die so verdach= tig find. Ich will mein Gutes mit jenem Schlemmer hier nicht empfangen ;\* nein, ich will meinen Theil im Himmel haben. Schreib das Zeichen des Creutes auch an meine Stirn, ich will es als ein Gnaden= Zeichen tragen; sonst möchtest du mich nicht für den Deinen erkennen. Wer fo denckt. fan den sein Leiden wol niederschlagen?

4) Die Trubfale machen den Christen Christo abnlich. Auch diese Betrachtung muß ihm sein Creus werth machen, 28as soll ihm mehr am Hergen liegen, als daß

I)

t.

e

6

30

3

U

e, r

<sup>\*</sup> Luc. 16, 25.

er seinem Seilande immer abnlicher werde? Er ftrebt an feinem Theil durch Ungiehung des Sinnes Chrifti darnach, er bildet fich, durch Benftand der Gnade, nach feinem Borbilde, und wandelt in seinen Fußstapfen. Aber hiezu gehört, daß er auch leide, gleich wie Christus gelitten hat und uns ein Porbild gelassen. 1 Petr. 2, 21. Bill er ein rechter Nachfolger senn, so muß er des Borgangers Rußstapfen nicht scheuen, ob fie auch blutig sind. In nichts kan er überdem mehr beweisen, daß er Christo ahnlich fen, und feinen Sinn habe, als in feinem Leiden. Soll er fich dieses Beweises mit Gewalt weigern? Je ahnlicher er ihm wird, für desto hoher darf er sich von Gott geehret achten, und desto angenehmer wird er zugleich in feis nen Augen. Goll er nach dieser Ehre und Wohlgefallen nicht vielmehr begierig senn? D wurdige mich , spricht er in dieser Ueber= legung, auch fo, mein Beiland, daß ich dir ähnlich werde. Ich dencke an das, was du gesagt hast: wer nicht sein Creun auf sich nimt, und folget mir nach, der ift mein nicht werth. Matth. 10, 38. Aber ich vertraue, daß je treulicher ich dir in allem, worinnen du eine Rachfolge von mir verlangest, nachfolge, je ahnlicher ich dir da= durch schon hier werde, desto abnlicher wer= de ich dir auch dereinst in deiner Herrlichkeit fenn. Er urtheilt weiter:

5) Die

nb

ter

Lehi

id

hut

fan

der

fur

id

mò

gier

nac

mol

fteh

lun

2)1

mic

felb

und

abe

ben

mei

mui

Mi

Rr

le a

tig heil

lehr

Giel

mei

5) Die Trubsale machen mich geschickter zu Ererbung der Seligkeit. Das lehrt mich Schrift und Erfahrung. Satte ich beständig gute Tage, wurde ich auch be= butfam genug wandeln? wurde ich mich genug= fam gegen die Gunde mapnen? murde ich in der heiligung wachsen? Ich habe Ursache zu fürchten, daß dieses nicht geschehen, sondern ich vielmehr in allerlen Vergehungen fallen Wie wurde ich des Fleisches Be= gierde gahmen lernen, wenn es mir ftets nach des Fleisches Willen gienge? wurde ich wol den Reikungen der Lust sattsam widerftehen, wenn ich alle Mittel zu ihrer Erfullung und nie bittere Empfindungen batte? D wie groffe Schuld wurde ich vielleicht auf mich laden! Mein Leiden bewahrt mich für felbiger, es bezähmet den alten Menschen, und todtet die Luft in mir. Es schmerst, aber es hilft. Das Gals beifet, aber es bewahret für Faulnis. Eben hiezu muß mir mein Creut Dienen. Es muß mich fur Ubermuth, Sorglofigkeit, Tragheit, geistlichem Müßigange, und noch manchen anderen Rrancfheiten bewahren, Die fonft meine Gee= le anstecken konten. Es macht mich vorsich= tig, weise, eifrig im Gebet, wircksam in heiligen Geschäften, ftarcf im Glauben; es lehrt mich Geduld, Sanftmuth, Gutigfeit, Gelindigkeit, Zufriedenheit; es vermehrt meine Tugend, beffert meinen Beift, und hilft R mir

1),

m

n.

th

in

er

es

fie

m

1),

n.

alt

sto

in,

ei=

nd

n?

er=

dir

du

idh

ein

er=

m,

er=

da=

er=

Eeit

Die

mir folglich' gar fehr auf dem Wege nach meinem ewigen Baterlande fort. Dliebes Creus, wie viel gutes thuft du mir! Golt ich dich hassen? solte ich vor dir fliehen? oder folte ich dich mit troftlosen Zahren als mein Berderben beweinen? Muß den Glaubigen nicht auch diese Borstellung recht muthig un= ter dem groften Ungemach, ja ihm einen wah-

ren Sieg aus demfelben machen?

6) Durch sein Leiden fan er GOtt verherrlichen. Und deffen Chre fucht er ja, wofern er anders ein wahrer Christift. ift der lette Zweck aller feiner Handlungen; Die Hauptbeschäftigung seines gangen Les bens, die Triebfeder feiner Entschlieffungen, der Entscheidungsgrund seiner Zweifel und Bedencklichkeiten. Sieht er eine Arbeit vor sich, durch welche sie befordert werden fan, so achtet er die grofte Schwierigfeiten und saureste Mube nicht. Ran er ben folchem Sinn wol das Creut scheuen, durch Deffen Ertragung er GOtt verherrlichen foll? Rein, selbst der schmählichste Tod ist ihm nicht bitter, mit welchem er ihn preisen fan.

7) Der lette Grund, der ihn aufrichtet und starck macht, liegt in den Verheisfungen, die er theils von schon hier auf ihn war= tenden Erquickungen, theils von dem ihm in der Ewigkeit bereiteten herrlis chen Lohn bat. Die ersten erfahrt er un= term Creus schon wircklich, auf die letten

hottet

hof

nui

Be

Ben

Se

Tr

(B)

30

tur

lem

ång

var

00

per

mir

alei

Se

run

Dies

mit

Sd

Es!

lein

Die

mul

Tre

Feit

miff

**s**då

hoffet er. Diefe Erfahrung und diefe Bofnung laffen ihn nicht unterfincken. Sat er Befummerniffe in feinem Bergen, fo ergos Ben die Troffungen Gottes seine Seele.\* Sein Geift fpricht feinem Geifte manch fufes Erostwort zu. Die überschwengliche Kraft Gottes wircfet in ihm, und erhebt die Schwachheit seiner Natur zu einer übernaturlichen Starce, fo daß, ob er gleich al= lenthalben Trubfal hat, er sich doch nicht angstigt, ob ihm gleich von allen Seiten bange gemacht wird, er doch nicht verzaget, ob er gleich verfolget wird, er sich doch nicht verlaffen fpuret, ob er gleich niedergeworfen wird, er doch nicht umkommt. \*\* 3fts gleich nicht zu aller Stunde fo heiter in feiner Geele, fpurt er, nach den verborgenen Suhrungen des Herren, gleich nicht jederzeit Diesen Troft und Wircfung der Gnade in fich mit gleicher Starcke, so wird er doch der Schwachheit der Natur nie gang überlaffen, Es labt ihn doch wenigstens immer ein Eropfs lein Trofts, welches fraftig genug ift, ihm Die bittern Salfen zu versuffen, die er effen Zuweilen aber ift er gant voll von muß. Troft , und schmeckt in felbigem eine Gufigfeit, Die er für alle Freude der Welt nicht miffen! murde, und die ihm fein Ereut recht schähbar macht. Darf uns wol der Muth R 2 mun=

6

lt

3

n

n

1=

)=

tt

a,

le

1;

e=

11,

D

it

n

n

12

dh

m

n.

DI

n,

rs

m

13

n=

en

<sup>\*</sup> Pf. 94, 19. \*\* 2 Est. 4, 7, 8.9.

wundern, der ben solcher Empfindung, auch unter den heftigsten Leiden, fein Berg be-Jebt?

Und welch neue Stärcke muß selbiger nicht bekommen, wenn er auf den Ausgang seiner Trubfale, und die fur felbige im Saufe fei= nes Baters auf ihn wartende Bergeltung siehet. Sein Glaube schwingt sich in die jukunftige Welt, an den Ort, wo Chriftus hingegangen ift, ihm die State ju bereiten. Was erblickt er da nicht für unaussprechli= che Sachen, was fieht er da nicht für un= vergleichliche Erquickungen, die er geniessen foll, wenn er aus feinen Trubfalen als Ueberwinder heraus gekommen senn wird. Diefe alle menschliche Vorstellung übersteigende Glückseligkeit, ist die Frucht seiner wohl ausgestandenen Leiden. Gein Ereut bringt fie ihm ju Bege. Unfere Trabfal, schreibt davon Paulus, die zeitlich und leicht ist, schoffet, bringt zu wege, ja wircfet, zwar nicht durch den Weg des Vers Diensts, aber doch der Berheisfung, eine ewige und über alle Magen wichtige Zerrlichkeit. 2 Cor. 4, 17. 3ft diefe Dor: stellung nicht allein vermögend genug ihm Rraft und Muth zu verdoppeln?

## Unwendung.

Mindachtige Zuhörer. Buften wir auch feinen andern Beweis von der Vortreflichfeit übe

licht Das hinle Licht thur ligio foller Mer feine Die faler stare fuin rend lung leiste ruhr fen f mad der ? fen Rra lage ande er c da c weld sind. ses c

2Ba

Por

lichkeit des Glaubens an JEsum, so ware das, was wir jest von ihm rühmen können, hinlanglich genug, selbige in ein recht helles Licht zu stellen, ja unwidersprechlich darzuthun. Bir fodern mit Recht von einer Re= ligion, die wir als die wahre annehmen sollen, daß sie sich für die Umstände des Menschen schicke, und den Angelegenheiten seines Geistes kräftig zu statten komme. Biegu gehort, daß sie ihn unter den Trubfalen, Die er auf Erden zu erfahren hat, starck mache; ihn ben den wichtigsten Be= fummernissen seiner Seele nicht ohne rub= renden Erost lasse, noch gar der Berzweif= lung Preis gebe. Der Glaube der Christen leistet dieses alles; seine Grunde troften, ruhren, richten auf, flogen Muth ein, laffen keinem todtlichen Rummer-Plat, ja fie machen den Chriften da am ftarcfften, wo der Mensch sonst am schwächsten ift, verschaf= fen ihm da den freudigsten Sieg, wo' die Krafte der Natur sonst ihre gewisse Nieder= lage finden. Und dieses thut er allein; fein anderer Glaube fan dieses leisten. Denn er allein hat gottliche Grunde des Trofts, da aller andere nur menschliche darreicht, welche dieses auszurichten viel zu schwach find. Saben wir nicht die grofte Urfach, die= ses als ein unfehlbares Kennzeichen seiner Wahrheit, Gottlichkeit und unendlichen Vorzugs vor allem, was man fonft Glauben 8 3

FRANCKESCH STIFTONSE

(d)

be=

dit

ner

ei=

ng

die

us

en.

)li=

ın=

Ten

lle=

rd.

tei=

ner

us

al,

nd

oir=

er=

ine

ige

01=

hnu

uch

ref=

feit

oder Religion nennen will, anzunehmen? Und muß ihn diese Erkentnis nicht billig in unsern Augen recht theuer, werth und uns üb

lich

·ger

ale

gle

ani

Der

le

OB

Gil

ihn

Der

Da:

so .

3U.

De

euc

Sie

pel

der

dri

gu

lol

zw fel

N

Dh

ab

schäbbar machen?

Woher kommte indeff, daß sich diese seis ne Rraft nicht ben allen seinen Bekennern aussert? Die Ursachen finden sich nicht in ihm, sondern in den Bekennern. Sie sind nicht alle gesund im Glauben. \* Auch gibts viel falsche Bekenner, die vom Christen nichts als den Namen und das aussere Bekentnis haben. Sie sind der Lehre Jest nur mit einem todten Benfall jugethan, und haben weder einer gottlichen Ueberzeugung, noch andern Gnadenwirckungen des Weistes, Die sie zu wahren Christen machen wollen, an ihren Herken Plat gegeben. Sie befinden sich noch in dem betrübten Zustande der Matur, der ohne Trost und Hofnung ist. Sie haben die Aussohnung, die ihnen ihr Glaube darbietet, in der Ordnung, die er ihnen zugleich anweiset, noch nicht angenom= Sie stehen folglich noch unter dem men. Kluch des Richters, machen auch wol noch nicht die geringste Unstalt, demfelben zu ents gehen. Diese haben frenlich kein Theil an dem Troste des Evangelii. Aber wahre Christen, in welchen ihr Glaube gottlich verfiegelt ift, und die nach seinen Gaten mandeln, kennen alle seine Kraft durch wircktiche

<sup>&</sup>quot; Lit. 1, 130

liche Erfahrung. Und wircken die Tröstungen desselsen gleich nicht zu jeder Zeit mit gleicher Stärcke auf ihr Hert, empfinden sie gleich zu einer Zeit nicht so viel Muth als zur andern, ja erleben sie auch zuweilen Stunzden, in welchen es gant trübe in ihrer Seezle ist, so sinds doch nur vorübergehende Wolken. Die Gnade verläßt sie nicht, ihr Glaube ermuntert sich wieder, und erhält

ihnen doch endlich den Sieg.

3hr falschen Bekenner, Diener der Er-Den, Unbeter irdischer Gitelkeiten, faßt ihr das Wort vom Siege des Glaubens nicht, fo schreibt die Schuld niemand als euch selbst 3u. Theils find die angeführten Troftgrun-De nicht nach eurem Geschmack, und gefallen euch nicht, theils gefallen sie euch wol, aber sie gelten euch nicht. Ihr begehrt jum Erempel nicht, daß die Luste in euch getödtet wer= Den, die gleichwol wider die Seele streiten, ihr habt kein Berlangen, tugendhaft zu fenn, drum ist die Vorstellung von schlechter Wir= chung ben euch, daß das Creuf die Beili= gung befordere. Den Troft vom Benftande Gottes in allem Ungluck, und von der Belohnung der jukunftigen Welt, hattet ihr zwar gerne; aber der ift nicht für euch. Un= selige unglückliche! Denn ob ihr gleich der Welt dient, so bleibt ihr doch in ihr nicht ohne Noth und Rummer. Wie unselig aber ifts nicht, Unglud fühlen, und daben \$ 4

1?

in

n=

eis

rn

in

nd

ts

en de=

Ru

nd

ig,

m,

in=

rec

ist.

it)=

m=

em

och

nts

an

hre

er=

an=

che

#### 152 Der Sieg des Glaubens über das zc.

keinen Trost missen! Wolt ihr desselben fåhig senn, wolt ihr der Süßigkeit nicht entbehren, die Gläubige schmecken können, wolan, werdet der That und Kraft nach, was ihr bisher nur dem Namen nach gewesen send.

Werdet mahre Christen.

Glaubige, rubmt mit danckfagenden Lippen die Gnade, die euch jum Glauben, und durch denselben zu Licht und Leben gebracht hat, die euch mit Rraft ruftet und eure Sand ftreiten lehrt. Saltet defto fefter, was ihr habt, je beffer ihr feinen Preis fennet. Leidet euch \* unermudet, als die guten Streiter Christi. Berhaltet euch in eurem gan-Ben Lauf so, daß euer Thun euren Glauben ehre. Lernt immer mehr den Nugen der Trubfale kennen, deren euch euer Bater murdiget. Sie werden euch feine Trubfale mehr deuchten, wenn ihr sie im Licht des Glaubens ansehet; ihr werdets für eitel Freude achten, wenn ihr in mancherlen An= fechtung fallet. \*\* Und was ist die Erone nicht werth, die im himmel auf euch war= tet! D so wendet allen Kleiß an, werdet nie in euren Muth matt. Legt die Waffen eures Glaubens nicht nieder, bis ihr den lets ten Streit ausgeführet habt. Denn, fo je= mand auch kampfet, wird er doch nicht gecronet, er kampfe denn recht.

▶:《 ☆ ≯:《

Die

an

\* 2 Lim. 2, 3. \*\* Jac. 1, 2.