

## Franckesche Stiftungen zu Halle

# George Ludwig Herrnschmids, Königl. Preuß. Consist. Raths, ... Ministerii der Stadt Halle, wie auch im Saal-Creise Inspectoris und Oberpfarrers ...

Herrnschmid, Georg Ludwig
Halle, 1752

#### VD18 13215485

Der gerechte Sohn des Unglaubens. Sechste Predigt, über Matth. 22, 1 - 14. am zwantzigsten Sonntage nach Trinitatis.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden. Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke\_halle.de)

Der gerechte Cohn bes Unglauben 3.

Sechste Predigt, über Matth. 22, 1, 14. am zwanßigsten Sonntage nach Trinitatis.

M 5

C.

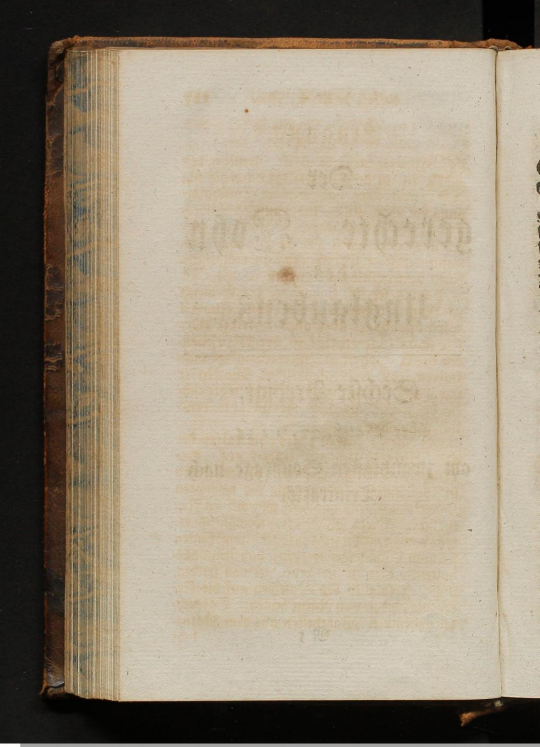
r= da re

m il=

nd so so in

te

en



## Eingang.

Ine jede Sünde ist ein Greuel in den Augen des Herrn, der da heilig ist; aber keine hat weniger Entschuldigung vor ihm, als ein muthwilliges Widersstreben gegen die Wahrheit: und wir dürfen uns daher um so viel weniger wundern, wenn wir seine Gerechtigkeit in mächtigem Zorn über dasselbe ausbrechen sehen.

Paulus schreibt davon an die Gemeine zu Rom: GOttes Zorn vom Zimmel wird offenbaret über alles gottlose Wes sen und Ungerechtigkeit der Menschen, die die Wahrheit in Ungerechtigkeit aufs halten. cap. 1, 18. in welchen Worten er sowol das Verbrechen der Widerstreber richtig beschreibt, als auch ihr Gerichte deuts

lich ankündiget.

The Berbrechen ist dieses: sie halten die Wahrheit in Ungerechtigkeit auf. Die Wahrheit heist die Erkentnis GOttes- und seines Willens, sowol aus der besondern Offenbarung, als aus dem allgemeinen Naturlicht. Diese Wahrheit, wenigstens etwas von ihr, sindet sich ben ihnen; sonst könten sie nicht beschuldiget werden, daß sie sie aufhalten. Der Apostel redet hier von Heiden, und sielt folglich ben denselben auf die Erkentnis, die sie von Natur haben. Es leuchten ihnen viel Wahrheiten aus dem Natur-

licht deutlich ein, ja dringen recht an fie, wie dieses in der folgenden Rede von Paulo ausgeführet wird. Die Stimme des Ge= wiffens redet in ihnen, und laßt fie nicht ohne Ueberzeugung. Sie lefen in dem groffen Buch der Natur, ja sie lesen in ihrem eignen Berken, mit unausloschlichen Buchstaben angeschrieben: es ift ein Gott, dieser Gott ift groß, ift heilig; auch fein Wille ift hei= lig, und diesem gebuhret Behorfam. Die ihnen also einleuchtende Wahrheit will sie som Ungehorsam und Dienst der Ungerech= tigkeit, fren, und zu ihren Schülern machen. Alber fie halten fie auf, fie folgen ihr nicht, fondern hemmen ihren Fortgang bey ihnen felbst, und ben andern. Gie unterdrücken fie und hindern ihre Wircfung. Die Urfach hiervon ist nichts, als ihre eigne Ungerech= tigfeit, das Berderben des hergens, die Bosheit des Willens und Herrschaft fündli= der Begierden, nebst der Furcht zeitliche Bortheile in der bofen Welt ju verlieren, wenn sie der Mahrheit gehorfam wurden. Drum fagt Paulus von ihnen: sie halten die Bahrheit in Ungerechtigkeit auf. Unverantwortliche Urfache, selbiger seinen Gehorfam zu versagen, und also ein Widerstreber zu senn!

Sleichwol ist dieses die allergemeinste, ja fast die einzige Ursache des Ungehorsams, ben allen die Erkentnis der Wahrheit ha=

ben.

Gesett, der unwissende Pobel unter den Beiden hatte feine beffere Ginficht ge= habt, als ihnen die Diener ihrer Gogen ben= brachten, so hatten sie doch ihre gelehrte und weisen: Und warum folgten denn diese ihrem helleren lichte nicht? warum handelten fie nicht nach besferer Erkentnis, und verlieffen den Dienst der Lugen? Kan eine andere Urfache, als die Eitelkeit ihres Sinnes und Bosheit ihres Bergens angegeben werden? Und warum verschwiegen sie dem Volcke das bessere, welches sie einsahen? Geschahe es nicht desmegen, weil fie furchten die Bortheile des Fleisches ju verlieren, oder um der Dahrheit willen Ungemach erdulden ju mufsen? Gestehen sie doch selbst hie und da in ihren Schriften, daß fie es nicht fur ficher gehalten, dem gemeinen Saufen das, mas fie muften, fund ju machen. Go fan fie Daus lus mit Recht beschuldigen: sie halten die Wahrheit in Ungerechtigkeit auf.

Er zeugt aber darauf auch mit Nachdruck vom Lohne eines solchen unverantwortlichen Bezeigens, und kundigt der Ungerechtigkeit ihr verdientes Gerichte an: GOttes Jorn vom Zimmel wird über dieselbe offenbazret. GOtt ist die Liebe. Er liebt sich selbst und auch seine Ereaturen auf die vollkommenste Urt. Aber selbst in seiner vollkommenen Liebe gründet sich sein Jorn. Er würzbe sich selbst nicht lieben, wo er nie Jorn über

das

10

e=

h=

n

n

n

tt

i=

ie

1.

n

n

6

15

e

e

5

das Bose zeigen wolte. Gleichwie seine Lies be ewig ist, so hat er auch einen ewigen Haß gegen alles Bose. Legt er diesen durch Strafgerichte an den Tag, so heists: er ofsenbaret seinen Jorn. Dieses thut er zwar nicht zu aller Zeit, aber doch hat er seine Zeit, da ers thut. Diese Zeit ist schon oft gewesen, seit dem der Erdboden steht; sie wird auch noch öfters kommen, ehe er wird unstergehen. Auch die Heiden haben sie schon vielfältig erlebt. Vornemlich aber wird sie an jenem grossen Tage seyn, wenn der Sohn Gottes offenbaret werden wird vom Himsmel, Rache zu geben über alle, die Gott nicht erkennen.

Was Paulus hier von den Beiden fagt, das fand sich auch ben den Juden, die nabere und mehrere Offenbarung Gottes und feines Willens hatten. Die wichtigste Wahrheit, die ihnen GOtt offenbarete, mar, daß sie an Besum als den groffen Mittler Der Welt glauben und seinem Evangelio ges horsam senn muften, wenn sie selig werden wolten. Aber auch sie widersetzen sich die= ser Wahrheit. Sie unterdruckten sie ben sich selbst, und hemten sie auch ben andernis und dieses aus keiner bessern Ursach als die Beiden hatten; aus Bosheit des Berbens, um der in ihnen herrschenden Ungerechtigkeit willen; wie Chriftus solches deutlich anzeigt, wenn er fagt; fie liebten die ginfternis

mehr denn das Licht; Ursach: denn ibre Werde waren bose, Joh. 3, 19. die Wahrheit aber strafte ihre bose Wercke. So galt von ihnen eben das Urtheil, das von den Beiden gefället ift; sie halten die Wahrheit in Ungerechtigkeit auf. eben deswegen verdienten sie auch den Lohn der Heiden, ja noch schwereres Gericht als je= ne, weil ihre Erkentnis groffer, und mehr Arbeit an fie, sie jum Gehorfam zu bringen, als an jene gewendet worden war. Dis Berichte traf sie auch schon in dieser Zeit auf recht schreckliche Art. Gottes Born vom Himmel ward mit Macht über alle ihre Un= gerechtigkeit, sonderlich über ihren Unglauben und Ungehorsam, den sie dem Evangelio Christi bezeigten, als in welchem die aller= grofte Ungerechtigkeit stack, offenbaret. Und Dieser Lohn war gang gerecht. Denn ein muthwilliger Unglaube hat nichts, womit er sich entschuldige, auch keine Berfohnung, nachdem er das einsige Berfohnopfer für alle Sunde, das Opfer Jesu Christi, vere worfen hat.

Das ist die Sache, die und unser grosser Lehrer Jesus Christus in unserm heutigen Evangelio, in einem merckwürdigen Gleichenis lehret, und die wir jest, betrachten wollen.

Text.

iez

aß

cch

Of=

ar

eit,

=90

rd

In=

on

hn

m=

ché

gt,

16=

nd ste

ir,

as.

105

en

ie= en

nis

ie

3,

rif

it,

Tert. Ev. Matth. 22, 1 = 14.

Das Himmelreich ist gleich einem Könige, der seinem Sohn Hochszeit machte. Und sandte seine Knechte aus, daß sie den Gasten zur Hochzeit ruften; und sie wolsten nicht kommen 2c. 2c.

Wollen wir die Absicht Christi ben diesem Bleichnis finden, fo durfen wir nur dasje= nige lesen, mas er unmittelbar vor unserm Fert am Ende des vorigen Capitels v. 33:45. porgebracht hatte. Daselbst hatte er das Berhalten der Juden gegen die Gnade GDt= tes in dieser Vorstellung abgeschildert: ein Hausvater habe einen Weinberg gepflanket und ausgethan. Bur Zeit der Fruchte, habe er Knechte gesendet, sie einzusamlen. Diefes habe er zu unterschiedenen malen gethan; aber die Weingärtner haben sie allemal ver= ftoffen; ja jum Theil gar getodtet. Zulest habe er feinen Sohn felbst gefandt; aber die Bosheit der Weingartner fen fo groß ge= wesen, daß sie auch so gar diesen getodtet. Drauf hatte Chriftus den Sohenpriestern und Aeltesten die Frage vorgelegt, und sie selbst urtheilen lassen: was der Der des Weinbergs, wenn er kommen werde, Diefen Weingartnern thun werde. Gie ant= worten ihm: er wird die Bosewichtenbel umbringen. Sie erkanten also selbst, daß selbige

selbige solches verdienet, und dieses ihr gerechter Lohn fen. Eben das nun bestätigt Christus in dem drauf folgenden Gleichnis, deffen Betrachtung wir jest vor uns haben.

### Vortrag.

Mir wollen daher aus felbigem betrach= ten:

Den gerechten Lohn des Unglaus bens.

Lafit uns

em

do

ine ten

ole

fem

sie=

mus

=45.

das

Ot=

ein

iket abe

)ie=

an;

oer=

lest

Die

ge=

tet.

tern

fie

Des

die=

ints

ibel dak

bige

1. das ungerechte Verhalten des Unglaubens,

2. den gerechten Lohn desselben ansehen.

# Erster Theil.

Der Unglaube, ist der Gegensak oder Das Gegentheil vom Glauben. Glaube hats mit Wahrheiten zu thun, und von dem, der sich gegen die Wahrheiten so bezeigt, als sie verdienen, als es ihnen gemäß ist, und Gott von ihm fodert, sagen wir, daß er glaube, oder mahren Glauben habe. Der Unglaube hats mit eben den Wahrheis ten zu thun, mit welchen sich der Glaube beschäftiget. Aber er erweist sich in einem unwürdigen, ungerechten und schändlichen Er nimt sie Berhalten gegen Diefelben. nicht an, und bezeigt sich gegen sie nicht wie er foll. Wir N

Wir muffen zuerst die Wahrheiten anfehen, drauf wollen wir das Berhalten des

Unglaubens gegen felbige betrachten.

1. Die Wahrheiten, mit welchen es der Glaube zu thun hat, sind überhaupt alle von GOtt in der Ratur und Schrift geoffen= barte Lehren, Die einen Ginfluß in des Men= schen Pflicht und Seligkeit haben. nemlich ists, nach dem Evangelio Jesu Christi, Diese groffe und wichtige Wahrheit: Sott hat, aus herhlicher Liebe und Erbar= mung, der um der Gunde willen aller Gna= De unwürdigen Welt, ihrer Unwürdigfeit ohngeachtet, in Chrifto JEfu eine Bergebung und ewige Geligkeit bereitet. Er ladet fie inr Unnehmung Dieser Guter ein. Ber aber wircklich Theil an ihnen haben will, der muß zu Jesu kommen, d. i. von Bergen an ihn glauben, und den gangen Weg betreten, den seine Lehre ihm anweiset. Dis ist die Summa des Evangelii. Wie viel groffes und wichtiges steckt nicht in dieser Wahrheit, mit der es der Glaube zu thun hat!

Wir bleiben jeht nur ben dem, mas unfer Tert davon in sich halt. In selbigem finden wir folgende in ein Gleichnis

eingefleidete Glaubensmahrheiten:

Die erste ist: JEsus Christus ist der Sohn des grossen Gottes. Der Tert redet von einem Könige und seinem Sohne. Das Zimmelreich ist gleich einem Ronige, nige,

nige, der seinem Sohn Zochzeit machte. D. i. mit der von GOtt der Welt gemachten Zubereitung der Seligkeit verhalt siche fo. man fan sich selbige so vorstellen, als wenn ein Konig seinem Sohn Hochzeit machte. Das himmelreich ift also das Gnadenreich. oder die Seligkeit, die in Christo bereitet iff. Wer kan der Ronig, der dieses himmel= reich hat, anders fenn als GOtt? und schicke sich der Name eines Koniges wol übel für den, der allein alles kan, allein mahrhaftia mådtig ift, allein ein wahrer Derr über alles, was genennet werden mag? Diefer Ronia hat einen Sohn. Er hat viel Sohne. Nach der Schopfung heissen wir alle seine Rinder. Laben wir nicht alle einen Vater? fragt Malachias c. 2, 10. Aber der Text redek von Diesem Sohn mit einer groffen Unterscheidung, als von einem, der nicht mit dem Saufen der geschaffenen Gohne vermenget werden darf; von einem Sohn, den GOte auch durch das, was er mit ihm gethan, gar sehr unterschieden hat; der der einzige in seiner Urt ift, der erstgeborne und einge= borne vom Bater, der der Glant feiner Herrlichkeit und das Chenbild feines Defens ift; \* selbst GOtt, gleich wie der Bater. Und dieser ift JEsus Christus. Wel= chem Christen konnen wol die deutlichen 97 2 Zeug=

1fez

des

der

ren=

en=

or=

Efu

eit:

na= feit

una

sie Ber

der

an

ten,

Die

Tes

thr=

un=

sel=

der

ert

hne.

30=

ige,

<sup>\*</sup> Sebr. 1, 3.

Zeugnisse der Schrift hiervon unbekant sein? Wir wollen nur eins anführen: GOtt hat uns einen Sinn gegeben, daß wir erkennen den wahrhaftigen, und sind in dem wahrhaftigen, in seinem Sohn IEs su Christo. Dieser ist der wahrhaftige GOtt, und das ewige Leben. 1 Joh. 5, 20.

Zic

Di

lu

re

10

6

5

Die andere: der Sohn Gottes, JE= fus Chriftus, hat fich mit der menschli= chen Matur vermablet. Db er gleich, feis ner ewigen Geburt nach, GOtt ift, fo ift er doch, in der Zeit, Mensch geworden. Dis druckt das Gleichnis so aus: der Ronig machte seinem Sohn Zochzeit. nennt die gnadige Urt des Herzunahens Sottes in Chrifto jum menschlichen Ge= Schlecht eine Sochzeit. Ben der Gleichnis= rede zu bleiben, wird also zu dieser Hochzeit erfodert, der Brautigam, die Braut, und ihre Verbindung. Der Brautigam ift der Sohn Gottes JEsus Christus. Dieses ist flar: benn bas Gleichnis fagt ausdrücklich, der König, GOtt, habe seinem Sohn Hoch= zeit gemachet. Die Braut Chrifti beift fonft, nach einer gewöhnlichen Redensart der Schrift, die Rirche, ja auch ein jedes gläubiges Mitglied derfelben an seinem befondern Theil; und die gnadenreiche Bereis nigung Chrifti mit feiner Rirche heift eine geistliche Bermahlung. Sof. 2, 19. 20. laus tet Daher Die Berheiffung alfo: ich will mich

mich mit die verloben in Ewigkeit: ich will mich mit dir vertrauen in Gereche tigkeit und Gericht, in Gnade und Barmbernigkeit. Ja im Glauben will ich mich mit die verloben, und du wirst den Zern erkennen. Es fonte also wol Die Hochzeit von dieser geistlichen Bermahlung erklaret werden, wie sie denn gemeinis glich von derselben erklaret wird. Und alsdenn ware die hier vorgetragne Wahrheit Diese: GOtt hat seinem Sohn eine Rirche bereitet, mit deren Gliedern er sich geiftlich vermählet, im Glauben, Weil aber das Gleichnis drauf erst von der Kirche und den bestimmten Gliedern derselben als von Gasten ben dieser Sochzeit redet, und es naturs licher scheint, Die Gaste von der Praut ju unterscheiden, so laßt sich hier durch die Braut fast füglicher die menschliche Natur versteben, und durch die Verbindung des Sohns mit Dieser Braut, das Geheimnis der Menschwerdung desselben. Und so ift die Wahr= heit, die wir hier gelehret werden, diese: Der Sohn GOttes ist Mensch geworden. Die dritte ist: IBsus Christus ist das

Die dritte ist: IEsus Cyristus ist das Opfer für die Sünde der Welt geworsden. Im Gleichnis deuten die Worte drauf: Meine Mahlzeit habe ich bereistet, meine Ochsen und mein Mastvieh ist geschlachtet. Man siehet, daß in selbigen vorgestellet werden soll, wie alles, was zur

n's Gelig=

nt

tt

oir

in

E

ge

20.

E=

li=

ei=

er

)is

iig

Es

ns

je=

is=

eit

und

der

ist

di,

ch=

eistart

des bes

ceie

ine

au=

ido

00

te

b

b

ei

9

D

Seligkeit der Menschen nothig ift, veranstaltet und geschehen sen. Die Mahlzeit stellt die Güter oder Wohlthaten vor, die die ges ladenen sättigen und laben sollen. Und was für ein Gut fan den Sunder wol laben, als feine Ausschnung ben GOtt? Diese Ausschnung erfoderte ein Opfer. Solte also eine Mahlzeit bereitet werden, deren Guter den Sunder labten, fo mufte ein Opfer zur Ausfohnung seiner Schuld dargebracht werden; und das hat Christus gethan. Ben Ausles gung eines Gleichnisses muß man nicht allzu angstlich in Deutung aller Worte fenn, sondern nur auf die Sache selbst, die vorge= stellet werden soll, sehen. Aber in diesen Worten ist doch nicht undeutlich auf das Opfer Christi gezielet. Es ift bekant, daß felbiges im alten Testament durch die Opfer= thiere vorgebildet war. Diese musten von Den besten und fettesten senn, sie musten auch geschlachtet werden. Es wird uns da= her nicht fremd deuchten, daß im Gleichnis geschlachtere Thiere jum Bilde Christi ges braucht sind. Das Wort, das hier in der heiligen Sprache gebraucht ift, deutet nicht Dunckel auf ihn, denn es ist eben daffelbige, Das gemeiniglich vom schlachten der Opfers thiere gebraucht wird, und bestätigt also die Erklarung, die wir hier dem Gleichnis geben. Sie ist nemlich diese: JEsus Christus, das auserwehlte, berrliche, untadelhafte Opfer, Das das allein zur Ausschnung der Sunde taugte, und allein vor GOtt gelten konte, hat sich wircklich für unsere Sunde hingegeben.

Die vierte: Indem dieses geschehen, so ist nun alles bereitet, was der Mensch zu Erlangung der Seligkeit vonnothen hat. Das sagen die Worte: es ist alles bereit, alles was der Mensch braucht um ewig glücklich zu senn. Der Mensch braucht einen Mittler. Sein Mittler muß GOtt und Mensch senn; Mensch, damit er an der Menfchen Stelle treten, ihre Schuld buffen, Die Strafe ihres Geschlechts, den Tod, er= Dulden, auch als Mensch versucht senn, und mit Menschen Mitleiden haben konne; Gott, Damit seine Gottheit seinem Mittleramt eine unwidersprechliche Gultigkeit gebe. Mensch braucht ferner ein sicheres, von diesem Mittler darzubringendes Versöhnungsopfer, und zwar ein solches, das vor dem Gericht GOttes gelte, durch welches der Fluch, der auf ihm liegt, getilget, der Zugang zur Gnade Gottes geofnet, und er dem Ba= ter im himmel wieder angenehm werde. Alles dieses hat er nunmehro; es ist gesche= ben, was er munschen fan. Er hat an Chris sto einen Mittler, der GOtt und Mensch ift, der auch in der Zeit ein folch Berfohnopfer, als er brauchte, dargebracht hat. Es ist ihm nunmehro eine ewige Erlofung erwors ben. Was mangelt ihm nun noch an der Crwer-

Ilt

10=

as

113

1)=

ne

en

15=

n;

le=

Ills

m,

30=

en

as

aß

er=

on

en

)a=

118

ges

der

cht

ge,

er=

die

en.

as

era

198

Erwerbung seiner Seligkeit? nichts, in Christo hat er alles. Drum heists: es ist alles bereit.

Dieses sind die wichtige Wahrheiten, die in unserm Text, als ein Kern in der Schale liegen, Wahrheiten des Evangelii, mit denen es der Glaube vornemlich zu thun hat.

2. Wie verhält sich aber der Unglaube gegen sie? Das mussen wir nun erwägen; und wir werden sinden, daß er sich recht unsanskändig, unbillig und ungerecht gegen sie verhalte.

Zuerst muffen wir wissen, ob die Unglaubigen, von deren Berhalten wir jest reden wollen, auch diese Wahrheiten haben. Denn haben sie selbige nicht, oder wiffen nichts von ihnen, so konnen wir sie auch nicht derselben halber anklagen, oder sie eines un= gerechten Berhaltens gegen fie beschuldigen, Ra, sie baben sie, denn sie sind ihnen ver= Kundigt. Der Ronig sandte seine Rnech= te aus, jur Sochzeit ju rufen, und diese Rnechte muffen ja denen, Die fie riefen, noth= wendig gefagt haben, was die Sache fen, worauf es hier ankomme. Es habe nemlich der Ronig seinem Sohn Sochzeit gemachet, die gange Mahlzeit sen bereitet, und er ver= lange, daß sie Gafte ben diefer Sochzeit fenn, und die Guter dieses Mahle genießen follen.

follen. Ohne Gleichnis zu reden; Gott hat durch seine Rnechte, Propheten und Apostel, der gangen Welt, insonderheit dem Polck Ifrael, welches die juerst geladene Gaste sind, die Wahrheit vom Megia, seine Menschwerdung und sein Mitleramt fattsam offenbaren, und sie einladen lassen, an dem Segen und allen Beilsgutern, Die aus der Menschwerdung Christi fliegen, Theil ju nehmen, ihre Seelen darinnen ju fatti= Das hat er besonders, mit einen deut= gen. lichen, nachdrücklichen und recht ernstlichen Ruf, durch die grundlichste Vorstellungen und liebreichfle Einladung damals gethan, als die Hochzeit gemacht, D. i. als Christus wirdlich Mensch geboren ward, und zu nachst darauf; als er auf Erden mandelte, und als er seinen Wandel vollendet hatte. Dieset Ruf ist auch mehr als einmal, und durch mehr als einen Rnecht geschehen. Nicht nur Johannes der Borlaufer Christi, ja Chris ftus felbst, sondern auch Petrus, Paulus, Jacobus, Johannes und alle Apostel Des HErrn, nebst vielen andern Zeugen der Mahrheit, predigten den Juden, und nach= her auch den Beiden, der Meffias fen gefommen, jest fen die Zeit feine Geligfeit ju schaffen und an ihn zu glauben. Die Ber= achter wissen also die Wahrheit, die sie wissen muffen.

N s

Mber

ie

1=

ın

e

1=

ïe

u=

n.

en

1=

n.

t=

h=

h=

n,

d

r=

en

n.

Aber der Tert sagt von ihnen : sie wolten nicht kommen, sie verachteten das. Betrübte Beschreibung ihres Verhaltens. Sie schildert selbiges furt aber nachdrücklich ab. Christus braucht einen doppelten Ausdruck, der genauere Betrachtung ver-Dienet, weil zugleich die Ursache ihres Unge= borsams darinnen angezeiget ist: sie wol= ten nicht kommen, und sie verachteten das. Der erste zielt auf die üble Beschaf= fenheit ihres Willens, der andere auf die Thorheit ihres Verstands. Sie wolten nicht kommen. Hiemit ist alles gesagt, mas von ihrem Berhalten und der fchlimsten Urfache desselben gesagt werden kan. Es heist nicht, und kan nicht heissen: sie konten nicht kommen, es waren unüberwindlis che hinderniffe da. Denn ware diefes, fo ware Sott grausam, wenn er sie strafete. Sie konten wol, der Weg stand offen, und war ihnen gewiesen, ja selbst die Rraft zum wandeln wurde ihnen dargeboten ; aber fie wolten nicht. Die Ursache lag also an der Bosheit ihres Willens. Kan man wol einen schändlicheren Grund einer tadelhaften Aufführung nennen, als der fich in der Bosbeit des Willens findet? Das Wort des SErrn straft also bier ihren bofen Willen, welches er auch an andern Orten mit Seufzen thut. Jerusalem, Jerusalem! wie oft habe ich deine Kinder versamlen wollen

wollen = = und ihr habt nicht gewolt. Matth. 23, 37. Gie fetten ihren Willen, Dem Willen & Ottes entgegen; wie konte ihnen Diefes felig fenn? Der Wille GOttes gieng auf ihre Rettung, und durch einen andern Weg, als der nach dem Willen Gottes gieng, war ihre Rettung nicht möglich; so muste ihr eigner Wille ihnen nothwendig das Berderben bringen. Und was wolten fie nicht? Der Botschaft nicht glauben, dem Muf nicht folgen. Sie wolten nicht glauben, daß JEsus von Nagareth der Sohn GDt= tes und Erlofer der Welt fen, wolten des megen nicht ju ihm kommen, daß fie seine Erlofung genoffen, und das leben ben ihm gehabt hatten. Der andere Ausdruck ift: fie verachteten das. Berachtung einer Sache ift ein Urtheil des Verstandes, daß Die Sache nichts werth fen. Die Gnade Gottes, der Mittler Jesus, sein Opfer, seine Versöhnung, war also nichts werthin ihren Augen. Der Berstand, der so urtheis Ien fan, muß gang blind, muß mit der dick= ften Finfternis angefüllet fenn. Ja wie fan man die Flagliche Beschaffenheit deffelben betrubt genug vorstellen? Und gleichwol ur= theilten die Juden, die Chriftum verwarfen also, insonderheit ihre sich flugdunckende Pharifaer und Schriftgelehrten. Sat Chris ftus daher nicht Urfache, ihnen mit Wehmuth zuzurufen: du blinder Pharifaer! Matth. 2B0= 23, 26,

5.

s. f=

n

r=

e= l=

f=

ie

t,

11=

n.

n=

e.

10

msie

er

=15

eu

BE

es

n,

ie

en

en

Mober fam ihnen denn aber, und wodurch unterhielt sich ben ihnen diese Bosheit Des Willens , und Blindheit des Berftan-Des? Daber, weil sie nur irdisch gesinnet waren, sich bloß an das sinnliche gewöhnt batten, bloß an demfelben hiengen, und in felbigen allein Bergnugung fuchten. Die Liebe des irdischen machte ihnen alles andere verhaßt, weil sie sich an dasselbe gant gebenget hatten. Unselige Liebe! verderbter Beschmack für ein Geschöpf, das einen une sterblichen Geift hat! Der Tert führt hier= auf in der Erzehlung: fie giengen bin , ei= ner auf feinen Acter, der andere zu fei= ner Zandthierung. Wir konten hier die Ursachen in ihr Licht stellen, welche machen, daß die meisten Menschen die Sorge für ihrer Geelen Beil und ewige Wohlfarth ben Geite feben. Unser Zweck ist aber dismal nur, das Berhalten des Unglaubens gegen Die gottliche Wahrheiten zu entdecken; und wir haben schon bemerckt, welches es sen. Es ist dieses : die Ungläubige verachten diefelben, wollen sie nicht annehmen, wollen nicht zu Christo kommen, ob sie auch gleich von der Wahrheit gerühret sind. Ja mas mehr ift, ihre Berachtung geht bis jur Bitterkeit. Denn so gehts, wenn die Bahr= heit einen boshaften wider seinen Willen ruhrt. Sie greifen fo gar die Rnechte an, Die sie gerufen haben, hohnen und todten sie. Geru=

Ferusalem ist voll vom vergossenen Blut der Propheten. So halten sie die Wahrheit nicht nur ben ihnen selbst auf, sondern sie wollen auch ihren Eingang ben andern mit Gewalt, durch Schwerdt und Mord, hemmen. Trift ben ihnen nicht mit Nachdruck die Beschreibung ein, die Paulus von den Ungläubigen macht? Sie halten ja die Wahrheit mit Ungerechtigkeit, ja mit schrensender Ungerechtigkeit auf.

Zwenter Theil.

je empfangen aber hierüber auch ihren gerechten Lohn. Den mussen wir nunmehro ansehen. Zuerst wollen wir nachsfragen: welches ist der Lohn ihres Unglausbens? Drauf wollen wir zeigen, daß es ein gerechter Lohn sep.

Der Lohn ist wie die Arbeit und Aufführung. Er richtet sich nach den Wercken.
Es kommt ben ihm Grösse und Verdienst der Missethat in Anschlag, und nicht weniger, das Maaß der Erkentnis, die jemand gehabt hat, und der an ihn gewandten Gnadenarbeit. Je grösseres Licht und Erkentnis sich ben jemand gefunden hat, desto schwerer ist das Gericht über seinen Unglauben, je stärcker die Vosheit und muthwilliger das Widerstreben gewesen ist, desto härtere Strase muß solgen.

Dec

it.

n

ie

e

r

E

ie

n

10

ŋ.

e=

th

18

t=

r=

n

n,

ie.

11=

Der Text spricht: der König wardzorsnig. Die Rede zielt auf die thätige Leufferung und Beweiß des ewigen Hasses, den GOtt gegen alle Bosheit, und sonderlich gegen den Unglauben hat. Wenn dieser Haß sich in Gerichten kund gibt, so heists: der König ist zornig. Es wird hier eben das gesagt, was Paulus Nom. 1, 18. sagt. GOttes Zorn vom Zimmel wird offenbazret.

Der Born entbrennt nicht gleich. Berachter sind mehr als einmal gerufen, und haben den Ruf mehr als einmal ver= Aber auf Die erste Berschmabung ift das Gericht nicht gleich erfolget. Gott hat die Gefäße des Zorns \* lange Zeit mit groffer Gedult getragen. Das hat feine Urfachen. Gie find, auf der einen Seite in der Erbarmung und Langmuth, auf der an-Dern, in der Gerechtigkeit Gottes ju suden. Gine von diefen Gigenschaften muß an ihnen verherrlicht werden. Entweder das Berschonen soll sie noch bewegen in sich zu gehen , Bufe juthun, und der Gnade Naum zu geben, Die alsdenn an ihm um soviel bo= hern Ruhm erlangt, je långer sie sie getragen hat; oder aber, will dieses ben der muthwilligen Berftockung ihres Hergens nicht erfolgen, so machen sie in der ihnen ge=

<sup>\*</sup> Rom. 9, 220

gonten Krist das Maak ihrer Sunden desto poller, und die Gerechtigkeit muß ihnen darauf ein desto voller und recht gerütteltes Maaf in ihren Schoof meffen. Der Born offenbaret fich indeß zu seiner Zeit. Die Rache hat nem= lich ihre Zeit, so wie die Gnade. Die Zeit der Rache über Judaa war 40. Jahre nach der an Christo verübten Mordthat. wie offenbarte sich da der Zorn? der Text spricht: Der Ronig schickte seine Zeere Er zielt auf die Heere der Romer. QUB. Wir wiffen, daß ein Romifch Rrieges-heer nach dem andern über die Juden fam, bis ihr Land endlich gant zerstort, und sie fast gant aufgerieben waren.

Es ist merckwurdig, daß der Tert faat, der Ronig, von welchem hier die Rede ift, D. i. BOtt, habe seine Beere ausgeschickt. Go waren die Romischen Beere Gottes, und GOtt sendete sie. Wem gehören auch eigentlich alle irdische Kriegs-Heere, als dem groffen Herrn der Beerscharen ? und ben wem stehts, als ben ihm, ob sie ausziehen follen oder nicht? Es ist wahr: Menschen samlen fie, Menschen befehlen ihnen, Menschen senden sie aus nach ihren Absichten: und ihre Absichten sind nicht immer GDt= tes Absichten. Der Romer Absicht, in wel= cher sie wider die Juden auszogen, warnicht ihren Unglauben und Bosheit, damit sie Christum verworfen hatten , ju strafen.

rs

us=

enich

fer

3:

as

gt.

03=

Die

en,

er=

ing

Itt

nié

ine

eine

an=

fu=

an

as

311

um

ho=

ras

der

ens

ge=

ten

el

0

u

ni

DI

9)

al

be

11

L

ei

ei

nı

be

De

N

2

11 21

ch)

n

Do

1

ja

fe:

Aber GOttes Absicht war es ben ihrem Kriegeszug, und er führte durch sie sein Gerichte über Judaam aus. Eben so bedient er sich aller andern Heere. Er braucht sie nach seinem Willen, zum wohlthun oder strafen, zum Schuß oder Rache, zur Errettung oder Verderben der Volcker. Verständige unter den Römern erkanten, nach dem Ausgang des Kriegs, selbst, daß die Rache GOttes sie wider die Volck ausgesendet und ihnen Sieg über sie gegeben haben muste.

Sott hat indefi auch andere Werckzeuge feiner Rache. Nom darf feine Beere eben nicht immer aussenden, noch ein anderer Friegerischer Staat seine Macht berleihen. Gott hat noch andere Seere, wenn er ftrafen will. Pestilent, Rranckheiten, theure Zeit, Hungerenoth, Aufruhr und Rot= ten, find machtig genug gur Rache, wenn Sott sie senden will; und wir wiffen, daß GOtt auch diese Beere, am Tage seiner Rache über Jerufalem ausgesendet habe. Go traf ben den Berachtern der Rluch ein, mit dem er ihnen 5 Mos. 28, 20. u. f. f. ge= drobet hatte: der ZErr wird unter dich senden Unfall, Unrath und Unglud in allem das du vor die Zand nimft. = = er wird dir Sterbedrusen anhengen, bis daß er dich vertilge. = = er wird dich schlagen mit Schwulft, Sieber, Bige, Brunft, Durre, giftiger Luft, und Geels

bis

Geelsucht, und wird dich verfolgen, bis er dich umbringe. v. 28. der ZErr wird dich schlagen mit Wahnsinn, Blindheit und Rasen des Zergens zc. Sind dis nicht sattsam fürchterliche Beere, die unter

GOttes Befehl stehen?

Der Text sagt weiter: der Konig brachs te diese Morder um. Gant Judaa ward durch der Romer Schwerdt mit Blut und Mord erfüllet, und auch die hatte der hErr Findet er denn Bergnugen an angerichtet. vergoffenem Menschen-Blut? oder solls eine Berfohnung fur die Gunde des übrig ges bliebenen Volcks senn, wie das Blut der Opfer-Thiere? Reinesweges; der her hat einen Greuel am Blutvergießen. Auch fan eines sündigen Menschen Blut feine Verfohnung für seine mitschuldige Bruder abge= Geinen Abscheu am Blutvergiefien des Menschen zu bezeigen, gab er schon zu Roah Zeiten das Gebot: wer Menschens Blut vergeußt, des Blut soll auch durch Menschen vergossen werden. 1 Mos. 9,6. Aber eben dieses Gebot rechtsertiget die Ra= che, die er von Israel genommen hat; denn nach selbigem foderte ja die Gerechtigkeit, daß das Blut dieser Morder durch anderer Menschen Sand wieder vergoffen wurde. Sie hatten das Blut der Knechte des DErrn, ja des Sohns Gottes felbst vergossen. Die= ses gerechte Blut, vom Blut Abels an,

em Se=

ent fie

der

Er=

ers

ach

las

det

fte.

uge

ben

rer

en.

er eu=

iot=

enn

dak

ner

abe.

ein,

ge=

ido

f in

: er

bis

oid

ige,

und

eels

bis aufs Blut Zacharia, Barachia Cohn, Schrye um Rache; und was verdiente nicht Die an Chrifto felbst verübte Bosheit, Die ärger war als Vatermord? Drum ward ihr Blut auch wie Strome vergoffen. Der Tert fagt noch ferner: der Ronig gundete ihre Stadt an. Berufalem, Die fonft die heilige bieß, und ein Wunder vor den Aus gen der Welt war , von ihren boshaften Einwohnern aber felbst zu einer Mordergrube gemacht worden, ward mit Feuer verbrennt , und die Zornflamme schonte so gar Des prachtigen Tempels nicht. Lauter Wirchungen der Rache, die Die Drohung erfull= te, welche schon ehedem geschehen war: ich will ein Zeuer in Juda schicken, das foll die Pallaste zu Jerusalem verzehen. Umos 2, 5.

Wir sehen also: die Drohung, die dem Unsglauben geschehen ist, ist ben Israel dem Buchstaben nach eingetrossen, und es trägt noch bis diese Stunde die Merckmale des auf ihm liegenden Fluchs unter uns herum. Man möchte aber hieben fragen: warum nicht aller muthwillige Unglaube so gestraset werde? Es haben ja zu andern Zeiten Menschen gelebt, ja es leben noch solche, deren Unsglauben und Bosheit nicht geringer ist, die Christum und seine Lehre gleichfalls mit Wisderspruch ihres eignen Herzens verwersen, und wenn sie zu der Zeit da er auf Erden

war,

war, gelebt hatten, allem Unsehen nach, fich nicht beffer als die Juden bezeigt haben mur= Den. Burnt nun GOtt über die muthwillige Berwerfung seines Sohns so heftig, warum lagt denn die Rache diese leben? Wir ant= worten: GOtt ift zu aller Zeit ihm felber gleich, er ist unveränderlich und wahrhaftig, hat auch einen unveranderlichen Saß gegen alle Bosheit und aus selbiger herfließende Berachtung feiner Gnade. Alber wir haben schon oben bemerckt, daß nicht zu aller Stunde die Zeit der Nache sen, sondern seis ne Langmuth auch Raum haben wolle, Deswegen kommt der Fluch, wo die Langmuth nichts ausrichtet, doch zu seiner Zeit, Berachter, der du dich das Erempel folder, Die nicht gleich gestraffet werden, sicher mas den laffest, zweifle nicht daran. Erwarte nur die folgende Zeit. Wer weiß mas ge= schehen kan, ehe ihr und dein Lebenslicht ausgehet. Und findest du den Lohn nicht in der Zeit, so schaue auf die Emigkeit. de an jenen groffen Tag, von welchem Paulus schreibt: der ZErr JEsus wird offenbaret werden vom Zimmel, samt den Engeln seiner Rraft, und mit geu= erflammen, Rache zu geben aber die, fo Gott nicht erkennen, und über die, fo nicht gehorsam sind dem Evangelio uns fers Zerrn Ilesu Christi. 2 Thess. 1, 7. 8. Da wird denn die Drohung unsers Texts D 2 mis

It ,

the

die

rd

er

te

112

en

:11a

er=

ar

ira

ill=

ar:

38

ens

111=

em

äge

des

ım.

um

ten=

Un=

die

Bi=

fen,

den

ar,

mit Macht an allen, die hier verschont ge= blieben, eintreffen. Der Berr wird feine Beere fenden, feine Engel, Die werden das Unfraut samlen , daß man es mit Feuer verbrenne; ja, der gange Erdboden wird im Feuer des HErrn aufgehen. \* nicht: warum verdirbt er sein so herrlich Ge= Schopf? Die Gerechtigkeit erfodert es. Die Erde, die Werckstatte wo so viele Ungerechtigkeit und Bosheit verübt worden, muß durchs Feuer gehen. Das Feuer, welches alles reiniget, mas es nicht vezehret, muß sie reinigen, so wie ehedem die Wasser der Gundfluth ihre Gunden abmaschen muften. Jerufalem ift in seinen Umftanden und Gericht ein Bild des gangen Erdfreisses, und der Zag ihrer besonderen Rache ein Bild des Tags der Rache über alle Welt. Der grofte Theil der Ginwohner zu Jerufalem find grobe lebelthater, drum ift fo wenig Rettung für sie, als für Godom und Bomorra, die Feuer und Schwefel vom Sim= mel verzehrt. Eben so wird sichs am Ende der Welt finden. Der grofte Theil der Gin= wohner des Erdbodens besteht aus Berachtern und Miffethatern; drum muß ein Tag fommen, der brennen soll wie ein Ofen; da werden alle Verächter und Gottlosen Strob feyn; der tunftige Tag wird fie anzun=

りかか

いののののかり

fi fi

6

n

b

C

11

<sup>\* 2</sup> Petr. 3, 10.

anzünden, spricht der Zierr Zebaoth, und wird ihnen weder Wurgel noch

Zweig laffen. Mal. 4, 1.

Doch reibt die Gerechtigkeit den unschul= Digen nicht mit dem schuldigen auf. In Jerufalem ift ein Sauffein, das dem Deren angehort. Diefes fand eine Frenftatte und Rettung. Und eben so wird der HErr auch an ienem Lage das Sauffein der Gerechten vom Born erretten. Zwar find auch felbige nicht ohne alle Schuld, noch gang fren von der Beffeckung ihres irdischen Vaterlandes! Aber ihre Schuld ist in der Gnadenzeit aus= gesohnet, weil sie das Versöhnungsblut ihres Hohenpriesters Christi gläubig angenoms men haben. Drum kommt die Blut nun nicht jur Rache, sondern jum Gegen über fie. Sie finden um deffelben willen eine Frenstatte im himmel, in der fie vor dem Blutras der sicher bleiben, so lange ihr Hoherpries Ihr Hoherpriester aber stirbt nimmer, er lebt in alle Ewigkeit; drum ha= ben sie eine ewige Frenstätte, und kommen nie ins Gericht. \* Das Verdienst deffels ben versichert ihnen eine ewige Seligkeit. Chriffus hat darum, daß er bleibet, ein unvergänglich Priesterthum. Daher er auch selig machen fan immerdar, die durch ihn zu Gott kommen, und lebet D 3

6=

ne

15

er

D

ge

e=

ie

62

113

es

18

er

n.

es

סו

10

er

m

ig

0=

11=

De

7=

5=

g

15

11

ie

12

<sup>&</sup>quot; Job. 3, 18. verglichen mit 4 Dof. 35, 12. 28.

immerdar, und bittet für sie. Hebr. 7,

24. 25.

Aber werden denn alle eine solche Rettung finden, die sich auf diesen Hohenpriester und sein Opfer berufen? Die Antwort ist: ha= ben sie hier von gangem Herken an ihn ge= glaubt, und hat auch ihr Leben ihren Glaus ben bewiesen und geehret, so soll fie das Gericht nicht aufreiben. Wer an den Sohn glaubet, der wird nicht gerichtet. Aber o mochten sie alle recht an ihn glauben! Diele glauben, aber ihr Glaube wird nicht bewährt erfunden. Sie sind nur auffere Bekenner, und der innere Schmuck des mabren Glaubens fehlet ihnen. Diefe bil= Det in unserm Tert Der Mensch ab, Der fein hochzeitlich Rleid an hatte, und an seinem Erempel wird auch ihnen ihr zufunftiges Schickfal vor Augen gestellt. Jener Lag wird viel Bekenner, viel Sochzeitgafte aufmeisen, die zwar auf gewisse Urt gekommen find, aber kein hochzeitlich Rleid angezogen, D. i. sich nicht durch wahren Glauben in die Ges rechtigkeit Christieingefleidet haben. greund, wirds alsdenn heissen, wie bist du berein Fommen? Haft du das Mahl diefes Konigs fo geringe geachtet? unterscheidest du es nicht von den Citelkeiten des Erdbodens? meinest du, der Ronig liebe Unreinigkeit und Ungerechtigkeit? Du bift in den Saal der geladenen getreten, und haft beine Rleider nicht nicht gewaschen im Blute des Lammes. Wo ift die reine Seide der Unschuld, die dir der Ronig dargeboten hat? Beift das nicht feis nen Ronig ichanden, wenn man fein Chrens fleid verachtet? Beift das nicht das Blut Des neuen Teftaments unrein achten \*, wenn man es nicht jur Reinigung, fondern nur gur Bedeckung feiner Schande brauchen will? was hast du für Entschuldigung? Du findest nichts, du verstummest; und die Zeit, in der die Rleider des Heils ausgetheis let werden ift verflossen. Wolan, bindet ibm Zande und guffe. Grrenger Befehl! Bielleicht ifts nur ein Wort jum Schrecken. Joseph bindet dort auch vor den Augen fei= ner Bruder, den am Blut Sichems schuldig gewordenen, Simeon \*\*, aber fein Berfah= ren hat doch feinen gefährlichen Born hinter sich; es ift nur eine Bersuchung und Schre= cfen, der feinen Brudern jur Warnung Dies nen foll. Wirds der Richter der Welt nicht auch alfo machen? Rein; des Ronigs Wort ift ein wirdliches Wort der Nache: drum fest er hingu: werfet ihn in die aufferfte ginfternis hinaus, an den Ort hin, wo die verworfene hingehoren, woselbst sie weit entfernt find von allem Licht der Freu-De und des Lebens, und mofelbft der Schmerk ihrer Plage ihr innerftes durchdringen wird;

ng

nd

a=

ge=

111=

je=

hn

ber

en!

cht

ere

des

bil=

ein

em

ges

ag

nen

gen, Be=

nd,

ein

ligs

es ns?

und

ider

nicht

<sup>\*</sup> hebr. 10, 29. \*\* 1 Mof. 42, 24.

in die Finsternis, wo emig feyn wird Zeus

6

Shr

t

len und Zähnklappen.

Dis Wort trift auch noch in einem an-Dern Sinn ben den ungläubigen ein. Sie gehen jest in einem vorsätlichen und also muth= willigen Unglauben und Bosheit dahin, ob fie gleich Wort, Licht und Berufung haben. Sie fragen nichts nach dem Glauben, fuden fein reines Rleid, und lieben den beffectten Rock des Kleisches. Sie lassen einmal nach dem andern das Wort ben ihren Dh= ren vorbengehen: reiniget die Zande ihr Sunder. \* Und da sie so sicher find, kommt unvermerckt das Gerichte der Verstockung Die Gunde legt ihnen die flaglichsten Fesseln an, daß sie hernach nicht wandeln konnen, ob sie auch wollen. sie werden wol hier schon gant aus dem Reich der Gnaden in die aufferste Finstenis geworfen, das Licht des Evangelii wird ihnen genommen, der Morgenstern der Gna-De geht ihnen nicht mehr auf, und sie tap= pen in der allerunseligsten Nacht. Welch ein schweres Gericht! Möchten sie doch alle sich mit Kleiß dafür huten, und der Zeit wahrnehmen, in der sie das Licht noch ha= ben! Denn fonst ift ihre geiftliche Finfternis ein Borspiel der ewigen, die sie treffen soll, Die Retten des Unglaubens und der Bosbeit, die sie sich hier selbst anlegen, eine Borbedeus

<sup>&</sup>quot; Jac. 4, 8.

bedeutung der ewigen Retten, die dort auf sie warten.

Der bisher erzehlte Lohn des Unglau= bens ist nun, so schrecklich er auch ist, doch ein gerechter Lohn, aus der Hand des allergevechtesten Richters. Denn er gibt ihn ja nicht unverdient, er legt auch keine gröffere Straffe auf als wircklich verdienet ist, folglich ist er weder ungerecht noch grau= fam. Go hielt ers mit den Juden, als er sie zeitlich straffte. Berdienten denn ihre Missethaten wol weniger als ihnen wider= fuhr? Ja, that GOtt wol was anders, als daß er ihnen gleiches mit gleichem vergalt? Muffen wir, wenn wir ihr Verhalten und auch ihren Lohn mit einander vergleichen, nicht mit völliger Ueberzeugung dem Urtheil des Engels benpflichten, der dort in der Offenbarung Johannis seine Schale des Zorns in die Wasserstrome ausgoß, und selbige in Blut verwandelte? Er spricht ben Vollzie= hung dieses Gerichts: ZErr du bist gerecht, der da ist, und der da war, und heilig, daß du solches geurtheilet hast. Denn sie haben das Blut der Zeiligen und der Propheten, ja selbst des grösten unter allen Propheten, des Sohnes GOttes, vergossen, und Blut hast du ihnen zu trinden gegeben; denn sie finds werth, cap. 16, 5.6. So wirds GOtt auch zu= kunftig halten, wenn er die gange Welt riche

us

in=

h=

fie

n.

cf=

al

h=

nt

ng

g= ht

ja

m

is

63

QE

p=

lle

eit

a=

U,

30

rz Lz richten wird. Go schrecklich auch feine Straffen fenn werden, fo werden fie doch das Berdienst der Bercke, auf die sie folgen, Eine so lange, so vorset= nicht übersteigen. liche, so boshafte und halsstarrige Berachtung einer unendlichen Gnade, als die ift, deren der beharrliche Unglaube sich schuldig macht, verdient die wol weniger als eine Berftoffung in die unterfte Holle? ift fie wol weniger als des ewigen Zodes werth? Mufte Der ohne Barmhertigkeit fterben, der Das Gefet Mosis brach, obs auch nur Berfundigungen am Schattenwercf maren, wie viel argere Straffe, meinen wir wird der perdienen, der den Sohn GOttes felbft mit guffen trit, und das Blut des Tes staments unrein achtet, durch welches er geheiliget ift, und den Geift der Gna= den schmabet? Hebr. 10, 29. Ja, Berr, allmachtiger Gott, wird auch aledenn alle Bunge bekennen muffen: Deine Gerich= te sind wahrhaftig und gerecht. Offenb. 16,7.

## Beschluß.

Der geschehene Vortrag ist von einem Inhalt, der sich selbst einem jeden ans Hert legt, ihn schreckt oder guten Muth einssicht, verdammet oder loßspricht, und läßt mich nur noch ein Wort hinzuthun.

Unglau=

Unglaube, steig doch herab von deiner stols Dein Tichten ift eitel, Dein Troten ist Thorheit, und dein Widerstreben ein Wuten wider dich felbft. Weift du denn einen bessern Weg als den dir das Evanges lium weiset? oder hast du, o Mensch, der du das einzige Versöhnopfer verwirfst, selbst feine Gunde? Wodurch wilt du fie denn verfohnen? oder durch was für einen Weg wilt du der verdienten Rache entgehen? wo soll Deine Frenstätte senn, wenn dich der Rluch Deiner eignen Miffethaten verfolgen wird? Dhalte Die Wahrheit nicht langer in Ungerech= tiakeit auf, verwirf den dir angebotenen Ber= fohnungsbrief nicht. Glaube an den, der die Sunder gerecht macht, damit dich deine eige= ne Ungerechtigkeit nicht ewig umbringe.

Sicherer Sünder, der du zwar Glauben an Christum vorgibst, aber ihn nicht durch die That beweisest, sondern immersort sündigest, und auf solche Art doch unter den Widerspenstigen bist, die den Rath von ihrer Seligkeit nicht achten; misbrauche ja nicht länger die Langmuth GOttes. Werweiß, wie lange sie dich noch tragen wird? Weist du denn die Anzahl der Tage, die noch bis an den Tag deiner Rache verstiessen sollen? Jerusalem bekam von der Parnung an, die Christus in unserm betrachteten Tert thut, noch vierzig Jahre Frist, wer weiß ob du noch so viel Stunden hast. Drum

nimm

ne

as

en,

eB=

ch=

ifto

dig

ine

lov

lu=

der

sers

vie

der

bft

Les

3 er

nas

err,

enn

ich

enb.

nem

ans

ein=

lau=

220 Der gerechte Lohn des Unglaubens.

nimm der Gnadenzeit wahr, die du noch gewiß hast. Romm zur Hochzeit des Lammes, sehmücke dich mit wahrem Glauben und heiligem Leben. Raufe weisse Rleider daß du dich anthuest, damit nicht offenbaret werde die Schande deiner Blosse. \* Wer Ohren hat zu hören der höre.

Gläubiger Chrift, der du deinen Ruf mit Freuden angenommen haft, und das Ge= heimnis des Glaubens in reinem Gewissen bewahrest. Freue dich deines Brautigams, denn durch ihn wirst du ewig felig senn. Der sich hier durch den Glauben mit dir vermahlet, wird sich auch dort nicht von dir scheis den, wenn der Glaube ins Schauen und völligen Genuß übergeht. Bewahre du nur Bund und Treue, reinige dich immer mehr von aller Befleckung; so wird der Konig Lust an deiner Schone haben; so wird er dich auch ewig zu seiner Braut erwehlen, und in seinem herrlichen Reich an seine La= fel seken. Wie wohl wird dir alsdenn senn! Denn selig sind, die zum Abendmahl des Lammes berufen find.



Die

<sup>·</sup> Offenb. 3, 18.