

## Franckesche Stiftungen zu Halle

# George Ludwig Herrnschmids, Königl. Preuß. Consist. Raths, ... Ministerii der Stadt Halle, wie auch im Saal-Creise Inspectoris und Oberpfarrers ...

Herrnschmid, Georg Ludwig
Halle, 1752

#### VD18 13215485

Die Ungerechtigkeit des Murrens wider Gott, wenn er nach freyer Gnade handelt. Neunte Predigt, über Matth. 20, 1 - 16. am Sonntage Septuagesimä.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden. Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

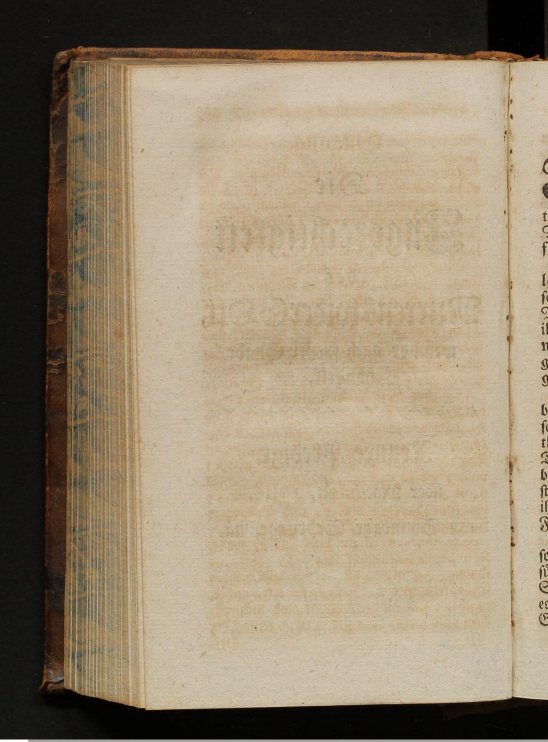
For reproduction requests an a perintage of the state of

Die Angerechtigkeit des Murrenswider GOtt,

wenn er nach frener Gnade handelt.

SWAWAWAWAWAWAWAWAS

Neunte Predigt, über Matth. 20, 1, 16. am Sonntage Septuagesimä.



# Eingang.

Beisheit unsers Gottes ist, desto untadelhafter ist er in allem, was er thut; und es ist folglich die allerstrafbarste Bermessenheit, wenn die Ereatur sich untersfangen will, ihn in seinem Thun zu meistern.

Gleichwol ists ein Fehler, der schon von langen Zeiten her unter den Menschen herrsschet, es ist ein schon sehr altes Laster der Welt, daß sie murret, wenn GOtt nicht nach ihrem Wunsch und Einsichten handelt; und was heist dieses anders, als seine weise Rezgierung tadeln, oder ihn in selbiger einer Unzerechtigkeit oder Versehens beschuldigen?

Sie thut dieses nicht nur, wenn er versborgene Gerechtigkeit übt, sondern auch selbst wenn er nach frener Gnade Wohlsthaten erzeiget. Bald verfährt er, ihrem Düncken nach, zu hart, bald zu gelinde; bald ist er zu strenge, bald zu gütig. Bald straft sie seine Gerechtigkeit, bald will sie ihm seine Frenheit binden, und in bendem Kall meistert sie seine Weisheit.

Sie thue es in welchem Fall sie wolle, so ist sie nie zu entschuldigen. Die Creatur sündigt allemal, wenn sie sich wider ihren Schöpfer aussehnt. Indeß ists erträglicher, es scheint sich auch ehe etwas, ob nicht zur Entschuldigung, doch zur Berringerung der Hesse

Seflichfeit Des Jehlers fagen ju laffen, wenn Das Murren aus schmerghaftem Gefühl bit= terer Erfahrungen entsteht, wenn es aus menschlicher Schwachheit ben Ertragung schwerer Leiden herrührt, als wo sich dieses nicht findet. Man wird viel ehe den bemit= leiden, der in der Ungst seines Ereubes flagt, jumal wenn er une eines beffern Schickfals werth ju fenn icheinet, einen geplagten Siob, wenn er im Schmerk feiner eignen 2Bun-Den unweislich redet. Aber Migvergnugen aus dem 2Boblftande feines Nachften icho= pfen, scheel aussehen, wenn Gott gegen Denfelben gutig ift, murren, wenn er Gnaden austheilt, und ihm auf solche Alrt seine Wohlthaten jur Last legen, das hat gar nichts, das fich auch nur mit einigem Schein entschuldigen liesse. Laßt sich gleich auch je= nes nicht rechtfertigen, so wird uns doch das Seufzen eines unglücklichen nicht so abscheulich vorkommen, und unser Mitleid nebst Ermägung der unendlichen Bute Gottes, wird machen, daß wir ehe Bergeihung feines Bergehens ben Gott hoffen. Aber das tadeln der Freundlichkeit unfere Baters im himmel muß uns ben nur einigem Rachdencken weit unerträglicher, und Das Murren eines neidis schen über das Gluck seines Bruders weit ab= scheulicher vorkommen, als daß wir es un= ter die geringen Fehler zehlen, eine Entschul-Digung für selbiges suchen, oder ihm auch mur

if

b

ir

fe RS

u

ft

wider Gott wenn er nach freyer ze. 305

nur vor Menschen eine leichte Verzeihung zuerkennen solten.

Christus deckt uns in unserm heutigen Evangelio die Schändlichkeit dieses Lasters auf, und zeigt, wie unbillig, ungerecht, und thöricht es sen, wider Gott zu murren, wenn er nach frener Gnade handelt. Das von soll unsere jesige Betrachtung handeln.

Text. Ev. Matth. 20, 1 = 16.

Das Himmelreich ist gleich einem Hausvater, der am Morgen aussigng, Arbeiter zu miethen in seinen Weinberg. Und da er mit den Arbeitern eins ward, um einen Groschen zum Tagelohn, sandte er sie in seinen Weinberg zc. zc.

Was Christus mit den Worten, mit welschen sich unser Text anfängt, sagen wolle, ist uns schon aus andern seiner Gleichnisse bekant. Das Zimmelreich ist gleich heist: mit der Rirche GOttes verhält sichs, und in derselben ereignet sich, wie sichs mit diesem Hausvater verhielt, und was sich in der Begebenheit mit seinen Arbeitern ereignete. In dem Gleichnis ereignete sich ein Murren unter den Arbeitern, und der Hausvater strafte sie drüber. In der Kirche GOttes ergehets eben so, die Menschen murren über

Die

enn bit=

aus

ung

mit=

agt,

iob,

3un=

igen

schö= egen

aden

seine

gar

chein

h ie=

Doch

ab=

nebst ttes.

eines

ideln nmel

weit

reidi=

tab=

3 un=

fdul=

aud)

mue

die Gütigkeit, die GOtt ihren Mitknechten erweiset; und sie sinden in der Bestrassung die die Arbeiter drüber erhielten, auch die ihrige. Ja die Bestrassung dieser Unart des menschlichen Herzens scheint die Hauptabsicht Christi benm Vortrag des ganzen Gleichnisses gewesen zu seyn.

m

111

ום

gi

10

111

jel

10

De

De

in

le

9

De

iff

fig

## Vortrag.

Wir wollen felbiger folgen, und betrachsten:

Die Ungerechtigkeit des Murrens wider GOtt, wenn er nach frener Gnade handelt.

Wir wollen

1. erklaren, was wir darunter verstehen, wenn wir sagen, daß Gott nach freger Gnade handele.

2. die Ungerechtigkeit des Marres damider zeigen.

# Erster Theil.

Ott handelt mit seinen Creaturen nach Gerechtigkeit. Dis ist die allgemeine Grundregel seines Verhaltens gegen sie, der ewig unveränderliche Maosstab, nach welschem er sie alle, ohne Ausnahme, misset. Aber er handelt auch mit ihnen zuweilen nach einer frenen Gnade. Unter benderien ist ein Unterschied, und das menschliche Herz bestenten merckt

wider Gott wenn er nach freyer zc. 307

merckt felbigen gemeiniglich gar sorgkältig, und macht sehr misvergnügte Anmerckungen drüber. Jenes thut er, indem er einem jeden gibt, was ihm gebühret; dieses, wenn er jemanden mehr beplegt oder zuwendet, als er ordentlicher Weise erwarten kan. Jenes ist was allgemeines, dieses was besonderes, und hat einen Vorzug in sich. Wir reden jeht vom lehtern, vom Erweis einer freyen Gnade Gottes gegen seine vernünftige Geschöpse.

Ein Erempel von selbiger finden wir im heutigen Evangelio. Wir wollen selbiges kürklich ansehen, und daraus erläutern, was wir hier durch die frene Gnade GOttes ver=

stehen.

hten

ung

Die

Un=

Des

SUL

cach=

rens

ener

menn

Snade

er zes

nach

meine

ie, der

wel=

millet.

nnach

ist ein

rą be= mercft Die Auslegung des Gleichnisses, das Christus hier braucht, hat ihre Schwierigkeiten. Aber sie finden sich nur alsdenn, wenn man den eigentlichen Zweck aus den Augen sest, den Christus ben selbigem gehabt hat, und in allen Umständen desselben ohne Noth einen besondern tiesen Sinn sinden will. Die allermeisten sinden sich, wenn man es vom Ruf der Menschen zur ewigen Seligkeit erstläret. Man muß alsdenn annehmen, daß der Groschen das ewige Leben bedeute; und ist dieses, so wird im Gleichnis gelehret, daß sich zukünstig ben allen eine völlige Gleicheheit der Belohnung sinden, daß der, welcher von den ersten Jahren seines Lebens an in

U 2 guten

guten Wercken nach dem ewigen Leben ges trachtet, der viele und groffe Treue bewies fen, um Christi und des Reichs Gottes willen viel gearbeitet und ausgestanden hat, und der, fo fich erft am Ende feines Lebens befehret, alsbald gleichen Grad der Berrlichteit erlangen werden. Gine Sache, Die mit der übrigen Offenbarung der Schrift nicht aller= Dinge übereinftimmet. Denn fie fagt an mehrern Stellen nicht undeutlich, daß fich das Maaß der zukunftigen Geligkeit nach Dem Maaß der hier bewiefenen Treue richs ten solle. Und noch weniger läßt sich als= Denn das Murren der zuerft gemietheten erflaren. Denn wie ifte moglich, fich vorzuftellen, daß fich dergleichen etwas noch im Simmel ereignen, und auf folche Urt daselbst noch Reid, Mißgunft, Streit, Ungufrie-Denheit, alle diese hefliche Laster, Die jest Den Erdboden zu einer Bolle machen, herr= fchen werden?

STITES OF THE STIFF

Den besten Schlüssel der Auslegung gibt der Zusammenhang dieser Rede Christi mit dem vorhergehenden, und aus selbigem allein läßt sich auch der eigentliche Zweck erkennen, den Christus im Gleichnis gehabt hat. Petrus hatte zu ihm gesagt: siehe, wir haben alles verlassen und sind dir nachgesfolgt: was wird uns dasür? c. 19, 27. Christus hatte ihm darauf einen Lohn verssprochen. v. 28. Weil er aber sahe, daß seine

#### wider GOtt wenn er nach freyer ic. 309

feine Frage aus einer tadelhaften Gemuths= beschaffenheit, nemlich aus Sochmuth und einer folchen Ginbildung herfloffe, nach welcher er glaubte, sie, die Apostel, verdienten doch ohnstreitig vor allen andern, vornem= lich aber er, weil er einer von den ersten ge= wesen, die Christo nachgefolget, einen beträchtlichen Rang und Vorzug in seinem Reich, so hatte er eine Warnung, daß er sich durch seinen Hochmuth nicht selbst schaden mochte, hinzugefüget, in den Worten: Aber viel, die da sind die ersten, werden die letten; und die letten werden die ersten seyn. Womit er so viel sagen wollen: der Lohn, den ich euch um eurer treuen Nachfolge willen versprochen, soll euch zwar werden; aber sehet wohl zu, daß ihr durch Erhebung eurer felbst, und Berachtung anderer treuen Knechte, die nach euch fommen werden, euch nicht felbst zurücksebet, und macht, daß ihr in der Achtung ben GOtt die letten oder geringsten werdet. Auf diese Warnung folgt nun unmittelbar das Gleich= nis unsers Terts; wie es denn auch die heis lige Sprache mit selbiger durch das Wort= lein Denn deutlich verbindet, als in welcher es heist: Denn das Zimmelreich ist gleich. Dieraus nun, wie nicht weniger aus der Wiederholung eben derfelben Warnung am Schluß des Gleichnisses läßt fich erkennen, Daß das gange Gleichnis zu weiterer Erlau-11 3 terung

FRANCKESS STREET

ge=

mie=

ttes hat,

be=

der

iller=

fich

nach

rich=

als=

eten

orqu=

him=

ifrie=

jest

herr=

aibt

i mit

allein

rfen=

t hat. c ba=

bge=

ver=

Daß

feine

terung und Bestätigung dieser Warnung angebracht sen, folglich Christus in selbigem anzeigen wolle, in was für einen Fehler seine Jünger, nach der Gemüthskassung, die sie jeht von sich blicken liessen, zu verfallen vermögend senn würden, wenn sie selbige nicht ablegen wolten; nemlich in schändlichen Neid gegen ihren Nächsten, und in Murren wider GOtt, wenn er ihnen den Vorzug nicht beplegen würde, den sie zu verdienen glaubten; und daß er sie durch Vorstellung der Ungerechtigkeit und Thorheit solches Ver-

gehens für felbigem marne.

Nimt man das Gleichnis in diesem Sinn an, wie es denn der mahrscheinlichste, und wenigstens der nachste ift, den Christus daben hat, so redet es vom Beruf der Apostel und anderer Lehrer zur Arbeit in der Kirche GOttes. Diese murden zu unterschiedenen Zeiten nach einander berufen. Befrus mar einer der erften, nebst seinem Bruder Undrea und den Sohnen Zebedai Jacobo und Johanne. Nach selbigen folgten die übrigen von den zwölf Aposteln, und nach diesen noch viele andere treue Knechte, die GOtt in seinen Weinberg bestellte. Der Groschen oder Lohn ift der Gegen, mit welchem GOtt Das Umt Diefer Lehrer cronte, der Benftand den er ihnen ben Ruhrung deffelben leiftete, die geistlichen Früchte, die er sie von ihrer Arbeit erndten, und die Seelen die er sie durch

wider Gott wenn er nach freyer ic. 311

durch felbige gewinnen ließ. Denn fo urtheilten fie felbst von der Sache. Sie achteten fich für alle ihre treue Muhe sattsam belohnt, wenn fie nur Chrifto Seelen gewinnen und also Fruchte ihres Umte zeigen konten; das hielten fie fur ihren Ruhm und einen mahren Borzug; wie denn daher Paulus an die Thessalonicher schreibt: Wer ist unsere Zofnung, oder Freude, oder Crone des Ruhms? seyd nicht auch ihrs, vor une ferm Zerrn Jesu Chrifto zu seiner Zus kunft? Ihr seyd ja unsere Ehre und Breude. 1 Ep. 2, 19. 20. Ferner mogen wir dazu rechnen, ihre besondere Umte = und Beistes : Gaben, ihr Unsehen und geistliches Richteramt in der Kirche Christi, die Ehre Die sie hatten, daß ihr Wort und Predigt, Die Aussprüche und Entscheidungen, Die sie aus Eingeben des Geiftes thaten, Die Vorschrift des Glaubens und der Lehre waren, nach welcher fich die Rirche rich= tete, so daß man in solcher Absicht von ihr fagen konte, fie fen erbauet auf den Grund der Apostel und Propheten, an welchem IEsus Christus der Ecstein ist, wie Paulus selbst Eph. 2, 20. schreibt. Berftehen wir dieses, so reimt sichs mit dem was Christus im vorhergehenden Capitel gesagt hat, und ist eben der Lohn, den er ihnen das felbst schon verheissen hatte, da er v. 28. gesprochen; ihr werdet sigen auf zwolf Still) 11 4

118

nuna

igem

r fei=

, die

allen

elbiae

ichen

urren

orzug

ienen

llung

Ber=

Sinn

und

paben

Lund

lirche

denen

mar

21n=

dun e

riaen

diesen

**3Ott** 

ofthen

39Ott

istand

istete,

ihrer

er sie

durch

Stablen, und richten die zwolf Geschlech= te Mrael, als in welchen Worten durch Das Sigen und Richten ein geistliches Richteramt, durch die zwolf Geschlechter Ifrael aber die Rirche Christi in der ganten Welt, und also das geistliche Reich, welches er nach seis ner himmelfarth und Erhöhung zur Rechten des Baters durch seine Knechte und Apostel auf Erden aufgerichtet hat, am allerfüglich= ften verstanden werden mag. Was drauf von Dem Murren Der zuerst gemietheten über die Gleichheit des Lohns folget, enthält nun die Borftellung des Fehlers, in welchen Betrus und die übrigen zuerst berufenen Apostel, die sich auf diesen Vorzug, den sie in der Wahl Christi gehabt, was einbildeten, zu fallen in Gefahr ftunden, und für welchem sie eben Christus durch die Vorstellung, die er dem hausvater in den Mund legt, verwahren will.

Gleichwie indef Christi Gleichnisse ofters so beschaffen sind, daß sie auf mehr als eine Sache deuten, so läßt sich das hier gebrauch= te auch nicht uneben auf den zu unterschies dener Zeit an die Juden und Heiden ergans genen Ruf jum Reich Gottes, und auf den Meid, welchen die ersteren wegen der Aufnahme der lettern geauffert haben, ziehen. Es fan auch gar wohl senn, daß Christus wircklich zugleich mit darauf gezielet habe, und seinen Jungern, die gleichfals von dem

Wor:

9

tes

bil

ter

ihr

wi

wi

na

im

Der

Lu

3ely

Die

gel

Ju

27

Da las

rec

me

me

mo

we

stel

nac

uni

un

(

ma

die

#### wider Gott wenn er nach freyeric. 313

Borurtheil, daß den Juden das Reich GDt= tes allein gehore, nicht fren waren, Die Un= billigkeit desselben zeigen wollen; welcher Un= terricht ihnen, ben der zukunftigen Juhrung ihres 21mts, welches Juden und Beiden gewidmet senn solte, nothig war. Und nehmen wir es in diesem Sinn, so bestätigte frenlich nachher der Erfolg das was Chriftus hier im Gleichnis meissagete; wie davon infonderheit angemerckt zu werden verdient, mas Lucas in seiner Apostelgeschichte cap. 13. er= zehlet. Als Paulus da zu Antiochia auch die Heiden annahm, und ihnen das Eban= gelium predigte, heist es v. 45. Da aber die Juden das Volck sahen, wurden sie voll Meids, und widersprachen dem, das von Paulo gesagt ward, widersprachen und lasterten; sie meinten es geschähe ihnen un= recht, daß GOtt die Beiden ihnen gleich machte, मार्च केरापूर्व मार्थीने किस मानामान गर्दे। सुर्वाक

Wir mögen das Gleichnis annehmen, nach welcher von diesen benden Deutungen wir wollen, so sindet sich das Exempel drinnen, welches wir jest suchen, nemlich eine Vorsstellung, wie SOtt mit gewissen Personen nach einer besondern frenen Gnade handele; und das ist die Sache, die wir im ersten Theil unserer Betrachtung erklären wollen.

Sehen wir auf die Apostel des Herrn, so waren selbige die ausersehene Zeugen Christi, die seine Kirche in aller Welt grunden solten,

115 Die=

)=

di

()=

el

10

21=

en

el

h=

n

le

ie

18

21,

er

mer

en

rs

ne h=

6=

11=

en

n.

16

e,

m r=

Dieses war eine Sache, die ihnen nicht ge= ringe Ehre vor GOtt und allen Glaubigen au Wede brachte; ein Bornig, deffen fie fich nicht nur vor allen übrigen Chriften überhaupt, sondern auch insbesondere vor allen andern Lehrern; Die nach ihnen in der Rirche folgten, nachdem selbige schon gegrundet war, rühmen konten, und mit welchem zus gleich ein besonders herrlicher Lohn verfnupfet war. Es war folglich ohne Widerfpruch eine besondere Gnade für fie, und mar eine frene Gnade des Berufers, das ist, eine folche, die er ihnen aus gant frener Wahl feines 2Bohlgefallens, ohne durch eta mas dazu genothiget zu fenn, denn er hatte ja eben so wol andere dazu ausersehen konnen. ohne ihre vorbergegangene Berdienste, auch ohne besondre Geschicklichkeit und Würdigs keit die er dazu an ihnen gefunden hatte, erwieß. Sie nennen sich selbst durch den Mund Petri, vorerwehlte Zeugen, Up. Gefch. 10, 40, 41. da et fagt: Gott hat Chris ftum erwecket am dritten Tage, und ibn laffen offenbar werden, nicht allem Volck, sondern uns den porerwehlten Zeugen von Gott. Er bekennet hier, sie fenn eis nes Vorzugs vor dem Wolck gemurdiget, und fagt, daß sie dazu vorerwehlet gemesen; porerwehlt, Christibesondern Umgangs, Offenbarung und Unterrichts zu genieffen, vor= erwehlt, insonderheit nach seiner Auferstes

#### wider Gott wenn er nach freyer ic. 315

bung ibn ju seben und mit ibm umzugeben, und vorerwehlt, Zeugen seiner Auferstehung ben der Welt zu senn. Mit diesem Wort vorerwehlt, weiset er uns selbst auf eine Beit zurück, in welcher sie entweder noch gar nicht da gewesen; und ihre Auslesung oder Aussonderung zum Apostelamt war in der That von GOtt geschehen, ehe sie geboren worden, wie uns Paulus Gal. 1, 15. lehret, da er von sich schreibt: da es GOtt wohl gefiel, der mich von meiner Mutter Leibe hat ausgesondert und berufen durch seine Gnade, daß er seinen Sohn offenbarete in mir, daß ich ihn durchs Evangelium verfundigen folte unter den Zeiden; oder doch auf eine solche, die vor ihrer Tüchtigmachung zu ihrem Amte vorher= gegangen, in welcher sie also noch keine besondere, ja noch gar keine Geschicklichkeit und Würdigkeit zu demselben, am allers wenigsten aber einige Verdienste vor sich ge= habt, auf welche GOtt ben ihrer Erwehlung . hatte sehen konnen. In bendem Rall ift flar, daß ihre Erwehlung eine gant frene Gnade Gottes, ju welcher er durch nichts verbun= den war, gewesen sen. Gine eben so frepe Gnade war es, wenn er ihr Amt mit befonderem Segen cronte, vornemlich wenn er Die letteren, die lange nach den ersten Apos steln zum Lehramt berufen wurden, den er= ftern im Segen ihres Umts gleich machte. . 11 . 11 . 2 . 1 . 10 3 x Ein

n

e

Ca.

n

)e:

ti

1

14

Cal

0

g.

(2)

a

10

t

]=

CF.

0

0

12

11

n

15

t,

15

CA

00

19

Gin Erempel gibt abermal Paulus. Derfelbe bekennet I Cor. 15, 8. Chriftus fen am letten von ihm als einer unzeitigen Beburt gesehen, und er sen damals von ihm als der lette unter den hohen Aposteln berufen worden. Indem er sich eine unzeitige Geburt nennet, so will er damit seine Un= würdigkeit andeuten, und eben aus derfelben erhellet, daß auch seine Erwehlung eine frene Gnade gewesen. Ob er aber gleich der lette gewesen, so rühmt er doch v. 10. er habe vielmehr gearbeitet denn die andern alle, und an andern Orten: er sen nichts weniger denn die hohen Apostel \*, habe auch nichtweniger Segen als sie erhalten. Alles aber schreibt er der fregen Gnade Guttes zu, sowol sein Apostelamt, als den groffen Gegen Deffelben. Dom erstern schreibt er Rom. 1, 8. Durch welchen, nemlich Chriftum, wir haben empfangen Gnade und Upostelamt, welches so viel heist als: die Gnade des Apostelamts; und erkennt es also für eine besondere Gnade. Bom lettern aber an vorher angezogenen Orte i Cor. 15, 10. Don GOttes Gnade bin ich, das ich bin, und seine Gnade an mir ist nicht vergebs lich gewesen, sondern ich habe vielmehr gearbeitet denn sie alle; nicht aber 3ch, es war nicht mein Verdienst noch mein Be-

<sup>2</sup> Cor. 11, 5. 6, 12, 11,

#### wider Gott wenn er nach freyer 2c. 317

schick, daß ich mehr arbeiten konte, sondern Gottes Gnade die mit mir ift.

Rehmen wir den Tert von den Juden an, und seben auf fie, so gibt dieses Bolck gleich= falls ein recht merckwürdiges Erempel der frenen Gnade GOttes ab. Sie waren vor allen andern Bolckern des Erdbodens erwehlet, fein befonderes Bolck und Gnadenreich auszumachen, und auch zum angehenden Reich des Megias zuerft gerufen zu werden. Auch dieses war ohnstreitig eine frene Wahl der Gnade, oder des besondern Wohlgefallens SOttes. Denn was verband ihn eben fie ju wehlen, und ihnen fo groffe Borguge in der haushaltung feines Gnadenreiche bengule= gen? Wenigstens konnen Menschen feine Berbindlichkeit einsehen noch zeigen, Die GOtt dazu gehabt, ob wir gleich zuversichtlich glauben können, daß er auch dieses nicht ohne hinreichenden Grund gethan habe. Will man fagen: der Eid habe ihn dazu verbun= den, den er ihrem Bater Abraham geschwo= ren hatte, so konnen wir fragen: mas bewegte ihn denn Abraham diese Zusage zu thun, da er vorhersahe, daß seine Machkom= men sich dieses Vorzugs gang unwürdig machen wurden? und erinnern uns daben des Worts, das Johannes der Täufer dort zu ihnen sagte, als sie sich drauf beriefen, daß sie Abrahams Rinder maren: GOtt vermag dem Abraham aus diesen Steis nen

T:

en)

10=

m

11=

ge

11=

31=

ne

d

er

rn

ts

(d)

es

es

en

er

ri=

10

die

lio

rn

10.

in,

65

hr

D,

Be=

cf,

nen Kinder zu erwecken, womit er ihnen zu persteben geben will, daß Gott nicht an fie gebunden sev. Eben so wenig ist ers damals gewesen, da er sie, als sie noch in Abrahams Lenden waren, erwehlte. Es war in der That frene Gnade, und fie durften fich feines Verdiensts noch besonderer Würdigkeit ruhmen, die ihn zu ihrer Ermehlung hatte bewegen konnen; sie konten auf keine Urt behaupten, daß er, in Absicht auf sie, eine Berbindlichkeit dazu gehabt, folglich, wenn ers nicht gethan, eine Ungerechtigkeit an ihnen begangen haben wurde. Und noch wes niger erwieß er ihnen eine Ungerechtigkeit, als er ihnen, ben ihrer erfolgten üblen Aufführung diese Borguge wiedernahm und sie andern beplegte. Paulus erweift diefes fehr ausführlich im gten cap. des Briefs an Die Romer. Er führt daselbst v. 4. Die Borguge Dieses Bolcks an, indem er fagt: ihnen geboret die Rindschaft, d. i. allerlen Vorrechte, die aus der Erwehlung zu einem befundern Bundes Bolck floffen; Gott ging mit ihnen als ein Bater mit seinen Kindern uni, und trug, auch was ihren zeitlichen Klor und Wohlstand betraf, unmittelbare Borforge für sie, hielt sie vorzüglich vor allen andern Bolckern Kindern gleich, und pfleate sie; wie er denn deswegen auch Pha= raoni fagen ließ, daß Ifrael fein erstgebor-

#### wider GOtt wenn er nach freger ic. 319

ner Sohn \* fen. Er nennet einige Diefer Borrechte, da er fortfahrt: und die Zerrlichkeit, und der Bund, und das Gefen, und der Gottesdienft, und die Derheissung; lehret sie aber drauf, wie sie Diefes nicht ihrer Würdigfeit oder Berdienft. fondern einer frenen Gnade Gottes zu dan= chen hatten. Um ihnen diefes deutlich ju machen, gebet er bis auf ihre in Abraham ge= Schehene 2Bahl juruck. Und felbst diefes, daß sie in Abraham geschehen mar, beweist ja icon, daß es eine unverdiente Gnade gemefen fen. Denn gefest, der Stammvater ware eines Vorzugs wurdig gewesen, mas ren es denn deswegen auch seine übelgera= thene Nachkommen? oder war GOtt um Des Baters willen ihnen dergleichen jum poraus zu bestimmen schuldig? Dages aber, auch des Vorzugs ohngeachtet, den er Abrahams Nachkommenschaft zugedacht, eine frene Bahl gewesen, beweist er drauf v. 7=9. aus dem Grempel Ifaacs des andern Erg= vaters. Auch dieser, will der Apostel lehren, fen aus einer frenen Gnade vor Ifmael seinem altern Bruder, erwehlet worden, der besondere Bundesgenosse und Stammvater der Bundsgenossen zu fenn; weil, wenn Sort bloß die Abstammung von Abraham jum Grunde feiner ABahl gehabt hatte, er Simael

ti

ie

3

15

er

1=

it

te

6=

ne

m

h=

29

f=

ie

11.

ie

ge

23

1:=

6=

19

en

en

re

11=

10

a=

r= er

<sup>\* 2</sup> Moj. 4, 22.

Ismael eben sowol dazu erwehlen, und ihn jum Sohn der Berheiffung machen fonnen. Weil man indeft ben diesem Exempel noch etwa hatte einwenden mogen: GOtt habe Die üble Aufführung Ismaels angesehen, und ihn um derfelben willen verworfen, Ifaac aber, ale ein Rind befferer Urt, um feiner mehreren Würdigfeit willen erwehlet, fo macht er die Frenheit der gottlichen Wahl durche Exempel Jacobs und Esaus noch Deutlicher, v. 11. Ehe die Rinder geboren maren, und weder Gutes noch Boses ge= than batten, ehe also ihre Aufführung in einige Betrachtung kommen konte, ward nemlich Jacob erwehlet, Efau aber, der gleichwol von eben dem Bater und Mutter geboren mar, juruckgesetet; mit bengefügter ausdrucklichen Erklarung, es fen diefes gefche hen: auf daß der Vorsan GOttes be= ftunde nach der Wahl, nach frener Bahl, p. 12. nicht aus Verdienst der Werche, fondern aus Gnade des Berufers.

Aus den bisher angeführten Erempeln ift nun flar, mas wir hier verfteben, wenn wir fagen: Gott handele in gewiffen Stucken, und mit gewissen Personen nach freger Gna-De oder frener Wahl derfelben. Wir wollen nemlich fo viel fagen: GOtt erzeigt einigen besondere Wohlthaten, gibt ihnen Vorzüge bor andern, ohne eine besondere Berbind= lichkeit dazu zu haben, ohne ihnen felbige

fd)ul=

#### wider GOtt wenn er nach freyer ic. 321

schuldig, oder durch besondere Würdigkeit und Verdienst des, dem er sie benlegt, versunden zu senn, auch ohne sich daben an die Einsicht, Wunsch oder Wahl der Menschen zu binden, oder an die Unzufriedenheit dersselben zu kehren; aus blosser frener ungebundener Wahl seines Willens, aus blossem Trieb seines uns unerforschlichen, ob wol auf sichern, ihm allein bekanten Gründen

beruhenden Wohlgefallens.

2Bir muffen hieben diefe nothwendige Unmerckung machen: Die Rede ift feinesweges von der ju Erlangung der ewigen Seligkeit nothigen allgemeinen Gnade. Denn ben felbiger handelt GOtt nicht bloß willkühr-. lich, es findet sich da ben ihm keine solche frene unbedingte Wahl, nach welcher er ei= nige die ihm ohne Absicht auf ihr zukunfti= ges Berhalten gefallen hatten, vorgezogen und zur Erlangung der emigen Geligkeit erwehlet, die andern aber verworfen und gur Berdamnis bestimmet hatte. Bir wollen hiervon im andern Theil unserer Be= trachtung noch etwas gedencken. Die Rede ift von einer Erwehlung zu zeitlichen Borzugen, entweder in bloß leiblichen und irdischen Dingen; oder auch in der auffern Saushal= tung seiner Rirche, ju folchen Gaben, auf welchen die ewige Geligkeit nicht beruhet; fondern deren einer gar wohl ermangeln fan, ohne darüber seiner Seligkeit nothwendig perlu=

hn

ne

di

iba

nd

ac

ier fo

ahl

och

en

te=

ine

lich

vol

ren

18=

he=

=96

ihl,

fe,

ift

vic

en,

nas

llen

gen

uge

nd=

ine

ul=

verlustig geben zu durfen, ob sie ihm wol, wenn sie recht gebraucht werden, seine Bearbeitung um felbige erleichtern, oder etwas ju Bermehrung des jubunftigen Grads der= felben bentragen konnen. Das gange Gleich= nis unsers Terts handelt nicht vom Beruf und Erwehlung zur ewigen Geligkeit, fondern vom Beruf zur Arbeit im Weinberg oder der Kirche Gottes. Die Arbeit in selbiger aber ist nicht die Seligkeit selbst, ob sie wol ein Mittel senn fan, sie zu erhalten. Auch Paulus handelt im angezogenen neun= ten Capitel an Die Romer nicht von ihr, fon= dern von einer Erwehlung zu Vorzügen in der auffern Gnaden = Saushaltung GDt= tes auf Erden.

# Zwenter Theil.

es sey, wenn Menschen darüber murren, daß GOtt mit einigen nach eiz ner solchen freyen Gnade handelt.

Der Fehler von welchem wir hier reden, ist auf dem Erdboden gar sehr gemein, er herrscht an allen Orten, in allen Ständen und Gesellschaften. Die Menschen solten sich alle unter einander als Brüder ansehen, und einer sich über des andern Wohlfarth freuen; aber, leider! lehrt die Erfahrung das Gesentheil. Man mißgönnet und beneider dem andern

## wider GUtt wenner nach fregeric. 323

andern sein Gluck, seinen Wohlstand, den Fortgang feiner Nahrung, feine Guter und Befigungen , feine Gemuthe und Leibes Gaben, fein gutes Gerüchte, Ehre und Un= sehen, und was er etwa von Vorzügen be= fist, die ihm die frene Gnade Gottes ben= geleget hat. Vornemlich reget sich der Neid alsdenn, wenn der Mensch siehet, daß sein Rächster von allen diesen Dingen mehr em= pfangen habe, als er davon besiket; es ist ihm unleidlich und ein Mord in seinen Gebeinen, daß derfelbeihn in einem Dingenber= treffen oder sich in besserem Wohlstande be= finden foll, jumal wenn er es ihm an Ber= diensten und Würdigkeit nichtzuvorzuthun. ja ihm darinnen nicht einmal gleich zu kom= men scheinet. Und ob auch der Nachste um angewandter mehrerer Arbeit, Treue und Fleißes willen, desjenigen was er hat por= züglich vor andern solte werthgeachtet wer= den konnen, so blendet doch die Miggunst des neidischen Augen vielzusehr, als daß er dieses sehen, oder ob ers auch sieht, einge= stehen solte. Ja diese Unart des menschli= chen Herkens gehet so weit, daß viele sehr schwer ertragen konnen, wenn andere ihnen nur gleich gemachet werden, und sie sich darüber als etwas unvilliges beschweren, ohn= erachtet es ihnen felbst an gleichen Gaben nicht mangelt. Diesen Sehler stellt das Gleichnis unfers Terts an den zuerst gedun-£ 2

es

16

1:=

1)=

uf

11=

rg

212

36

n.

11=

11=

in

)t=

bt

er

i=

n.

er

en

ch

nd

n;

je=

m

rn

genen vor. Weil mit ihnen um einen Groichen jum Sagelohn gedungen worden war, fo würden sie damit ju frieden gewesen fenn. wofern fie nur nicht erfahren muffen, daß die, welche spater als sie angenommen wor= den, und wenigere Zeit gearbeitet gehabt, ih= nen gleich gemacht worden waren. Selbst Anechte und Rinder Gottes find von diefem Lafter angefochten, wie denn das Gleichnis eigentlich von folden Knechten oder Arbei= tern in der Rirche redet, denen es übrigens den Ruhm der Treue in ihrem Umte nicht abspricht, sondern ihnen einraumet, daß fie des Tages Last und Site treulich getragen Es beneidet leichtlich einer den an= dern wegen feiner Umts-Gaben, mehreren Segens oder Achtung so er in der Rirche Sottes hat, und sein Herk fühlt nicht nur das Wift Diefer unfeligen Regung, fondern er läßt felbiges auch wol in feinen Reden und Sandlungen jur Gnuge fpuren, wo er nicht gar fo weit verfallt, daß er es durch offent= liches Tadeln, liebloses Urtheilen, verächt= liches Reden und Verleumdung fund gibt.

Es finde sich dergleichen ben wemes wolle, so verräth es eine noch sehr unlautere Quelle, und ist eine grössere Sünde als man sich gemeiniglich vorstellet. Der neidische beleidigt nicht nur das ihm von GOtt so hochanbesohlne Gebot der Liebe des Nächsten, sondern er versündiget sich auch unmittelbar an GOtt.

Er kan doch nicht leugnen, daß die Gaben und Borzüge, das Glück und der Segen seines Nächsten von GOtt kommen, es sen nun daß er ihm selbige ausdrücklich zugeworfen, oder es auch nur zugelassen habe, daß derselbe durch vielleicht nicht erlaubte Mittel zu etwas gekommen sen. Wenn er nun darüber neidisch ist, was thut er anders als daß er GOtt selbst tadelt, ihn einer Un-

gerechtigkeit, Unbilligkeit oder wenigstens einer unweißlichen Regierung beschuldigt? Wie ungerecht aber, vermeßen und schändelich dieses sen, lehrt uns Christus im Gleiche

nife. Er zeigts aus folgenden Grunden.

1) BOtt thut, damit, daß jer einem an= dern entweder mehr, oder eben so viel als uns gibt, niemanden unrecht. greund, ich thue dir nicht unrecht, sagt der Hausvater ju dem Murrenden im Bert, ich beweise Dir feine Ungerechtigkeit. Rur der kan klagen, daß ihm unrecht geschehe, dem das verweigert wird, was ihm gebüh= ret, oder was er als ein Recht fordern fan. Aber wer ift wol der mit Wahrheit hierüber flagen könne? welcher Mensch kan denn sa= gen, daß ihm befondere Borguge gebühren? oder aus mas fur Grunde will er fie als ein Recht von GOtt sodern? Wer hat ihm etwas zuvor gegeben, das ihm werde wieder vergolten? Nom. 11, 35. wollen jest nicht untersuchen, ob der Mensch The American State of English

118

CO=

ar,

on,

or=

il)=

bit

em

nis

ei=

ns

dit

fie

zen

an=

che

ur

ern

ind

nt=

ht=

bt.

lle,

He,

ge=

igt

be=

ern

er.

überhaupt etwas von GOtt fordern konne. Wir gestehen gerne, er kan etwas zuversicht= lich von ihm erwarten, indem der Ruhmder göttlichen Eigenschaften drunter leiden wurde, wenn GOtt, nachdem er ihn einmalzu einem Menschen gemacht, und in Umstände geset hat, in welchen er allerlen bedarf, ihm das, was er bedarf, nicht geben wolte. Alber dieses, was er bedarf, gibt er ihm ja. Im leiblichen gibt er ihm Nahrung und die Nothdurft des Lebens; im geistlichen das, was ihm zu Schaffung seiner ewigen Selig= keit nothig ist, wo ers nur recht brauchen will. Kan er denn nun was niehrers, was ausserordentliches oder was vorzügliches als ein Recht von ihm fodern? und da ers nicht fan, fo geschieht ihm ja fein Unrecht, wenn ers nicht empfånget. Man mochte fagen, wenn ihm GiOtt was versprochen hat, so fan er das felbe um des Versprechens willen, nun als ein Recht fordern. Wir wollen dieses an= nehmen, aber nunmehro fragen: was hat er ihm denn versprochen? sind ihm denn Borzuge, oder ein besonders großes Maak der Gaben zugefagt? Alles was ihm GOtt aber zugesagt hat, das gibt er ihm auch. Im Gleichnis versprach der Hausvater den ersten Arbeitern einen Groschen und diesen erhielten sie auch. Ran nun abermals der, der erhält, was ihm versprochen worden, über Ungerechtigkeit klagen? jumalen wenn ihm mehr versprochen gewesen, als er werth war.

Die Arbeiter im Vert waren so schon schul-Dige Rnechte des Hausvaters, denn der Hausvater ift GOtt; und find nicht alle Menschen Rnechte, Die so schon zu seinem Dienst und aller Arbeit, die er von ihnen for= dert, verpflichtet find? Sie waren folglich Schuldig in seinem Weinberge zu arbeiten, wenn er ihnen gleich keinen befondern John vorgeseket hatte. Aber da ers doch that, und ihnen auch die Zusage treulich hielt, folglich ihnen doch in der That mehr gab, als er ih= nen schuldig war, so konten sie um so viel weniger über Ungerechtigkeit Rlage führen. Wer nun wider GOtt murret, wenn der= selbe ihm kein Unrecht thut, ja wircklich viel Gute beweifet, der handelt gant offenbar un= gerecht, er macht fich des schändlichen Lasters des Undancks schuldig, er verunehret GOtt und fündiget damit schwerlich wider ihn.

2) GOtt hat Macht mit dem seinen zu thun was er will. Zabe ich nicht UTacht zu thun was ich will mit dem meinen? v. 15. Alles was der Mensch hat ist GOtets. Ganz besonders aber kan ohnstreitig dasjenige GOttes Gabe heissen, was er dem Menschen ausserventlich oder vorzüglich beylegt. Wenn es nun das seinige ist, woran niemand einen gegründeten Anspruch hat, so kan ihm auch niemand die Macht absprechen, damit nach seinem Wohlgefallen zu handeln. Läßt sich wol nur ein Mensch diese X 4

ne.

)t=

ir=

311

De

rf,

te.

ja. die

18,

ig=

en

as

ils

tht

16

m

af=

ils

m=

at

nn

af

tt

ch.

en

en

er,

rse

111

ar.

Frenheit nehmen? warum foll denn GOtt ta= Delhaft fenn, wenn er fich derfelben bedienet? Bibt er jemand besondere Buter oder Gaben, so halt er ja bloß mit dem seinigen Saus; das, was er dem Nachsten mehr gibt als uns, oder als derfelbe unferm Duncken nach, werth ift, ist ja nicht das unfrige; er nimt uns ja unser Eigenthum nicht, um, ju un= frer Rranckung, den andern damit zu bes reichern. Die erstern Arbeiter im Tert hat= ten ihren Groschen empfangen; Diesen nennt der Hausvater den ihrigen; Mim was dein ist. Aber diesen nimt er ihnen auch nicht, sondern er gibt den lettern von dem feinigen. Ran man ihm die Macht, Diefes ju thun, wol absprechen? Will man hier einwenden: Sott nimt zuweilen allerdings dem einen, mas er schon hat, und legt es dem andern ben, 3. E. er nahm Saul das Ros nigreich und gab es David, fo antworten wir : in foldem Rall ifts entweder eine verdiente Straffe. Saul hatte seine Berwerfung durch Ungehorfam und Bosheit verdienet, fie ward ihm auch als eine ausdrückliche Straffe desselben angekundigt, 1 Sam. 15, 23. weil du des Zieren Wort verworfen hast, so hat er dich auch verworfen, daß du nicht Ronig ferft. Was aber jemand von dem Richter jur Straffe genommen wird, das darf er als keinen Migbrauch der Macht noch Ungerechtigkeit ansehen. Der GOtt hat

#### wider Gott wenn er nach freyertc. 329

hat daben seine aufferordentliche Urfachen, Die gleichwol keinesweges auf eine Beleidigung oder wircklichen Schaden desjenigen abgielen, Dem etwas, das er bisher gehabt, ge= nommen wird, fondern die Beisheit GDt= tes erkennet ihm folches vielmehr für nüblich. Und gefeht, Gott nahme aus blogem gank frenen Willen und Wohlgefallen dem einen gewisse Vorzüge, die er ihm vorher gegeben gehabt, so handeit er ja auch hierinnen mit dem seinigen. Auch diese Borguge maren GOttes frene Gaben, und er hat fich ja nicht verbindlich gemacht, sie ihm beständig ju laffen; ja es war schon eine überflüßige Snade, daß er fie ihm eine Zeitlang gelaffen Ran man ihm denn auch ben diefen Umstånden die Macht absprechen, das sei= nige, wenn ers gut findet, wieder ju nehmen, und einem andern zuzuwenden? Sat ein Glaubiger nicht Macht, Das, mas er seinen Schuldnern, ohne dazu habende Berbind= lichkeit, aus fregem gutigen Trieb feines Herhens geliehen hat, ju der Zeit, da es ihm gefällt, wieder von ihnen zu fordern? fonnen fie ihm diese Frenheit wol mit einigem Grunde absprechen, oder ihn einer Ungerechtigkeit beschuldigen, wenn ere thut? Eben so verhalt fich die Sache mit GDtt; und der, dem er das vorzügliche, was er ihm gegeben hatte, wie= der nimt, muß es noch als Gnade erkennen, daß ers ihm so lange gelassen hat. £ 5

13=

£ 3

n,

ø;

15,

ch,

nt

m=

=90

it=

nt

28

(d)

m

es

ier

gs

m

Ö=

r:

ite

ng

fie

af=

23.

en

aß

nd

cd,

dit

tt

at

01

u

r

n

11

Wir muffen indeß hieben bemercken, daß GOtt in keinem Dinge, das er thut, ohne Grund oder dazu habende Urfache handele. Er hat folglich allerdings auch seine gegrun= dete Urfachen und Absichten wenn er ausseror= dentliche Gaben austheilt. Sie grunden fich in den tiefen Ginsichten, die er in den Zusammen= hang aller Dinge hat, und in den Grundregeln und Absichten der ganken Regierung des Weltereises. Der Plan den er fich in der Ewigkeit von seiner Regierung gemacht hat, erfodert es. Aber deswegen ists doch frene Bahl und frene Gnade, denn die bewegenden Urfa= chen, die jemand ben feinem Thun hat, heben Die Frenheit seines Willens nicht auf. Er hat 3. E. feine Urfachen, daß er feine Guter nicht allen Menschen gleich austheilet; fein Regierungsplan ift der Grund davon; er hat auch feine Urfachen, warum er eben diesen oder je= nen aus dem gangen Saufen der Menschen erwehlt, ihm Vorzüge benzulegen. lettere sehen wir nun frenlich wol am aller= menigsten ein, aber da wir als ausgemacht annehmen muffen, daß er dergleichen nie= manden schuldig, so muffen die, so sie em= pfangen, doch gewiß wenigstens in Absicht auf fich felbst felbige als eine frene Bnade ansehen. Auch ifts nicht nothig, daß er dem Menschen die Ursachen, von dem was er thut, entdecke, oder ihm Rechenschaft seines Thuns gebe; vom Menschen aber wurde es die straf= barfte Bermeffenheit fenn, ihn darüber jur Rechen=

wider Gott wenn er nach freyer ic. 331

Nechenschaft fordern, mit ihm troken, und von ihm verlangen zu wollen, er solle ihm die Urfache anzeigen, warum er einem andern und nicht ihm den Vorzug gegeben habe. Webe dem, der mit seinen Schöpfer has dert, nemlich der Scherben mit dem Topfer des Thons, Jef. 45, 9. Wer bift du denn, daß du mit GOtt rechten wilt? fragt Paulus Rom. 9, 20. 21. da er dem Einwurf begegnen will , daß wenn GOtt nach unumschränckter Macht und Wohlgefallen handle, man freylich wol ftill fenn und leiden muffe, aber er damit noch nicht ge= rechtfertiget sen. Spricht auch ein Werd zu seinem Meister : warum machst du mich also ? Zat nicht ein Topfer Wacht aus einem Klumpen zu machen ein Saß zu Ehren, und das andere zu Unehren? D.i. ihm geringere Wurde benzulegen, oder es ju unwertherem Gebrauch zu bereiten. Er will damit keinesweges fagen : GOtt verfabre so mit dem Menschen, er thue mit ihm nach bloker Willkühr, ohne alle Urfache, was ihm beliebe, fondern nur diefes zu ver= ftehen geben: Gefest er thate es, fo lange er Dir, o Mensch, nur nicht unrecht thut, fanft du ihm ja die Macht, zu machen was ihm beliebt nicht absprechen. Erthut aber, wenn ers macht, wie es in der gebrauchten Bergleichung der Topfer mit dem Thon macht, Dir gar nicht unrecht, ja er verfährt auch nicht ohne Urfache alfo. Ben der Bergleidrung

8

aß

ne

le.

111=

in

11=

ce=

es

9=

0=

a=

enat

tht

山山

ie=

en die

1:=

ht

e=

n= ht

De

114

it,

18

f=

n=

chung zu bleiben, fo geschieht dem Thon, aus dem ein unwertheres Gefäß bereitet wird, da= mit kein Unrecht; auch wird der Topfer al= lerdinge Ursache haben, warum er aus dem andern Thon was besferes bereitet. Er findet ihn dazu entweder geschicklicher, oder es sind andere Umstände da, die ihn dazu bewegen. Und Paulus zeigt in den folgenden 22. und 23. v. noch ausdrücklich, was GOtt für Urfachen sowol zur bisherigen Ertragung der Bosheit seines Bolcks und Fortsekung seiner besondern Gnade ben ihnen, als auch nachber zur Berwerfung deffelben gehabt habe; will aver durch die gange Vorstellung so viel lehren: der Mensch habe schlechterdinge nicht Recht, GOtt zur Nechenschaft zu fodern, oder ihm gleichsam die Sande binden, und die Macht absprechen zu wollen, daß er mit dem feinigen nicht thun durfe, was ihm beliebet.

So richtig dieses ist, so folgt darans keinesweges, daß er auch im Werck der Erwehlung eines Menschen zur ewigen Seligkeit, oder der Verwerfung desselben zu ewiger
Verdammnis nach bloßem Willkühr und
gantz freuer Macht verfahre. Es ist dem
Zweck unserer gegenwärtigen Abhandlung
nicht gemäß zu erörtern und auszuführen,
was es mit diesem Werck für eine Vewandnis habe; aber es scheint, damit einer unrichtigen Folgerung vorgebeuget werde, nöthig zu sen, daß wir erinnern, wie von dem,

was

r

n

#### wider Gott wenner nach freyertc. 333

was Gott mit dem Menschen in zeitlichen Dingen thut, fein Schluß auf das gelte, was er mit ihm in Absicht auf seine ewige Bohlfarth vornimt. Diefes einzusehen. wollen wir und nur fo viel ju Gemuthe fuhren : es ist ohnstreitig ein gar gewaltiger Unterschied unter Dingen die das zeitliche. nur eine furbe Zeit wehrende, und denen die das ewige Schickfal des Menschen betref= fen, und wir konnen daher zuverläßig glau= ben, daß GOtt in den lettern nicht schlech= terdinge so wie in den erstern verfahre. Die Sache der ewigen Gnadenwahl hangt in gang andern Umftanden, als die Erwehlung zu zeitlichen Gnadenbezeigungen. Menn ein Mensch der letteren ermangeln muß, wenn ihm gleich aufferordentliche zeitliche Borguge geweigert werden, so ift er defiwegen nicht einmal immer zeitlich, am allerwenigsten aber ewig unglücklich, und hat er sie in noch so reichem Maake, so ist er deswegen auch noch nicht ewig felig; folglich kommts hier noch nicht auf seine gante Wohlfarth und Bestimmung an. Ben der ewigen Gnadenwahl aber kommet es auf ewig glücklich oder unglücklich, felig oder verdammt fenn an. Je beträchtlicher der Unterschied ift, den wir hier bemercken, Defto mehr Grund haben wir juglauben, daß Sott in benden gallen nicht schlechterdinge auf einerlen Art verfahre. Ben Der Ermangelung zeitlicher Borguge findet

116

1=

al=

m

et

nd

in.

nd

ŭr

ger

ier

ch=

e;

iel

tht

n,

die

m

ei=

er-

ig=

jer

nd

m

ng

n,

=01

m=

iù=

m,

as

lu

A

1)(

er

lic

00

de

111

n

ih

Di

10

91

De

De

DO

en

m

fte

lic

findet doch noch die Liebe GOttes statt, 3. E. David war vielen andern borgezogen, Die vorher mit ihm in gleichen oder beffern Umständen gestanden hatten; aber defime= gen konten doch auch die, welche unter ihm blieben, unzehlbare Proben der Liebe GOt= tes rühmen; aber was follen wir von dem fagen, der aus bloßem Wohlgefallen des Beren hinter den erwehlten gelaffen, und ewiger Quaal und Berderben übergeben ift? Ran der wol Liebe ruhmen? Gefest auch, daß GOtt einen Menschen zeitlich recht un= glücklich fenn, und ihn ohne fein besonderes Berschulden vorzüglich vor andern viel leiden ließe, so konte doch auch damit Liebe und Billigkeit bestehen, weil feine Leiden nicht ewig wehren, und GOtt ben selbigen heilfame Absichten hat, die ihm, wenn er ihre Erreichung nur nicht selbst an sich hindert, ei= nen desto höhern Grad der Glückseligkeit zu wege bringen konnen. Aber wenn er einen, der nicht dafür gekont, daß er verworfen worden, nach blogem Wohlgefallen ewig plagt, den konnen gewiß keine heilfame 216= sichten troften, noch fein Schickfalihm seinen BErrn als einen gutigen, Liebesvollen und billigen vorstellen. Hiezu kommet, daß Gott dem Menschen ordentlicher weise feis nen Weg angewiesen hat, durch welchen er nach zeitlichen Vorzügen trachten foll, noch Bedingungen vorgeleget, ben deren Erful= lung

#### wider Gott wenn er nach fregeric. 335

lung er ihm selbige verheissen hat, und ifts geschehen, so ists in einkelnen Kallen geschehen; aber zur Erlangung der ewigen Se= ligkeit hat er allen und jeden die Bedingung des Glaubens an JEsum vorgelegt, und theuer jugesaget, daß wer an denselben glauben werde, das ewige Leben erhalten folle; fola= lich kan er hier unmöglich nach unbedingter frener Willführ handeln , sondern muß ben der Erwehlung oder Verwerfung seine Absicht auf das Berhalten des Menschen, auf die geschehene Erfüllung oder Versäumung der von ihm felbst vorgelegten Bedingung nehmen. Auch läßt fiche mit seiner Treue und Wahrhaftigkeit nicht reimen, sich ein= bilden zu wollen, daß er selbst den Glauben nach gank fregem und unbedingtem Wohlgefallen austheile, ihn nur denen gebe, Die ihm gefallen, denen andern aber schlechter= dinge verweigere. Denn da ergleichwol von jederman den Glauben fordert, auf den Un= glauben aber die Straffe der Berdamnis aeleget hat, so schliessen wir hieraus gant zu= versichtlich, daß er keinen an Unnehmung des Glaubens selbst hindern oder ihm die ihm dazu unentbehrliche Gnade eigensinnig vorenthalten wolle. Thate er dieses, wurden wir nicht Urfach haben zu fagen, daß in fei= nem Untrage eine trügliche Zwendeutigkeit stecke, und er dem Ungläubigen ausdrücklich deswegen den Weg zum Glauben zu ge= langen

3.

en,

rn

ve=

m

)t=

em

)es

nd

ft?

ch,

ın=

es

eio

nd

cht

fa=

Er=

ei=

311

in,

en

pig

10=

ien

nd

aß

ei=

er

sch

ůl= na

0

d

a

el

ti

0

t

11

ti

fi

n

9

langen abschneide, damit er ihn verdammen Fonne? Richt zu gedencken, daß Gott ben Bestimmung unsers zeitlichen Schickfals, mehreren oder wenigeren Glücks, grofferer oder geringerer Portheile, niemals ohne Grund handelt, fondern allerdinge Urfachen hat, die feinen Willen ju Bervorziehung des einen und Zurucksehung des andern lencken. Wenn er aber von zwen Menschen, Die ihrer natürlichen Geburt nach vor ihm in gang gleichen Umftanden fteben, von denen der eine nicht die geringste mehrere Würdig= Digkeit hat als der andere, ja die bende in gleichem Grade der Bermerfurg werth find, ohne einige andere Urfache, als weil es ihm fo gefällt, den einen verwerfen den andern erwehlen wolte, so mufte man fagen, daß feine Wahl ohne allen zuveichenden Grund geschehen sen; eine Sache, Die sich mit dem richtigen Begrif der höchsten Weisheit und Bollkommenheit auf keine Art reimen laffet. Gewiß, der Ruhm aller feiner Gigen= schaften murde ben allen seinen vernünftigen Creaturen drunter leiden, wenn er fo handeln wolte, folglich murde er den letten Zweck, den er ben allem was er thut hat, und welcher Die Berherrlichung derfelben ift, nicht erreichen. Aus diesem allen wollen wir fo viel zeigen, daß ob wir gleich behaupten, Gott habe Macht in Austheilung der zeitli= den Gaben nach freger Willführ zu han-Deln.

wider Gott wenn er nach freyer 2c. 337

deln, ohne daß ihm ein Mensch darüber tas deln, noch seiner Ehre einen Vorwurf machen könne, wir deswegen nicht lehren, noch auch daraus gefolgert werden könne, daß er in den Angelegenheiten unserer ewigen Seligkeit eben also verfahre.

Der dritte Grund, aus welchem Christus in unserm Tert die Ungerechtigkeit des neis

dischen Murrens darthut, ist dieser

3) Der murrende tadelt Gottes Gu-Der Hausvater im Tert fpricht: tigkeit. Siehest du darum scheel, daß ich so gu-Daß er den lettern gleichen Lohn tia bin. mit den erstern gab, war ohnstreitig grosse Gutigkeit, und zwar eine folche, die, wie wir schon vorhar bemercket, die erstern nicht be= leidigte. In Absicht auf die zuletzt gemiethete wars gang offenbar Gute. Denn er wars ihnen nicht schuldig, er hatte sich dazu nicht verbindlich gemacht, und sie selbst hat= tens nicht verdienet. Der mit ihnen errich= tete Vertrag hatte nur so gelautet: ich will euch geben was recht ist. fie in Bergleichung mit den erstern nur menig gearbeitet hatten: so hatte er ihnen doch gegeben mas recht gewesen, wenn er ihnen gleich weniger als den ersten ausgetheilet hatte. Da er ihnen aber gleichen Lohn gab, so gab er ihnen mehr als sie verdienet, folglich bewieß er ihnen offenbar Gutigkeit. Die erstern murden es als eine übelangebrachte Fren=

8

nen

ben

ils,

ever

hen

una

len=

en,

nen

dia=

e in

ind,

ihm

ern

daß

und

dem

und låf=

gen=

gen

an=

sten

und

ift,

mir

ten, itli=

an=

Ite

u

d

u

10

w

m

il

gi

De

So

le

in

be

m

Frengebigkeit haben ansehen konnen, wenn er sie damit beleidigt hatte, und murden in Derfelben nicht Gute fondern Sarte gefunden haben. Aber da ihnen damit auf keine Art zu nahe getreten wurde, fo bliebs in aller Absicht eine ruhmwurdige Gnade. Wenn nun &Ott Gute beweift, er beweise fie wem er wolle, fo offenbart er eine Eigen= Schaft, Die ihn in unfern Augen recht vereh= rungswurdig machen foll; wir find ichuldig ihn darüber zu preisen, ihm auch in Absicht auf uns felbst dafür ju dancken, daß er ge= gen unser Beschlecht fo gnadige Gefinnung auffert, in Absicht auf unfern Rachsten aber Freude und Wohlgefallen draus ju ichopfen; denn das ift der Liebe gemäß. Wer nun Diefes nicht thut, der unterläßt icon, mas feine Schuldigkeit ift. Wird er aber gar neidisch, und jurnet druber, so beleidigt er nicht nur feinen Rachsten, sondern taftet fo gar Sott felbst an, und verunehret ihn. Raner Diefes wol nur auf einige Urt rechtfertigen?

Diese dren Gründe, die unser Text an die Hand gibt, sind hinlänglich genug, die Unsgerechtigkeit, Schändlichkeit und Strassbarfeit des Murrens wider Gott, wenn er nach frener Gnade handelt, sattsam darzuthun.

# Anwendung.

Thriftus hat an seinen Aposteln diesen Feh-

wider Gott wenn er nach freyer ic. 339

ler gestraffet, so bald er merckte, daß sie darein zu verfallen geneigt wären. Sie haben von ihrer Lection gute Anwendung gemacht, und sind daher vor schändlichem Neid und Mißgunst bewahret blieben. Laßt uns ihnen hierinnen nachzusolgen bemühet senn, und zu dem Ende die abgehandelte Sache zu unserer Prüfung und Warnung, und allem nöthigen Gebrauch anwenden.

Zuerst hat ein jeglicher ben sich selbst nachauforschen, ob er an dem gestrafften Berbrechen nicht auch franck liege. Regt sich ben und fein Meid? fonnen wir es ertragen, wenn wir feben, daß GOtt unferm Rachften gutlich thut? Erregt sein Wohlstand unserm Bergen Freude oder Berdruf? Sind wir auch mit dem zufrieden, was uns GOtt gibt? oder gurnen wir, wenn er uns, unferm Duncken nach, ju wenig, andern aber, die wir für unwürdiger halten, mehr als uns mittheilet? Rinder des Hochsten, send auch ihr von diesem Kehler rein? foret nie eine giftige Regung des Neids, oder Ungufriedenheit die Ruhe eures Gemuths, die ihr forgfältig zu bewahren Ursache habt?

Wir können nicht leugnen, daß der Fehler, von dem wir reden, einer der gemeinesten in der Welt sen; und was das schlimste das ben, so sieht man ihn gemeiniglich nicht einmal für einen Fehler, wenigstens gewiß nicht für ein so schändliches Laster an, als er in

2) 2 der

nn

in

m=

ne

in

de.

ife

n=

eh=

dig

dit

ge=

ng

ber

n;

un

as

jar

er

fo

hn.

er=

die

lns

ar=

ach

eh=

lev

n.

der That ist, und will sehr schwer eingestes ben, daß man ben seinem Murren unrecht Wir mogen ihn indef in der Berblendung unferer Leidenschaften ansehen wie wir wollen, fo andert unfer Urtheil die Beschaffenheit der Sache nicht. Selbst eine unparthenische vernünftige Ueberlegung der Sache fan uns von ihrer Unanständigkeit Aber die Schrift sagt noch überzeugen. deutlicher, was davon zu halten fen. Sie rechnet den Reid unter die grobsten Werchedes Fleisches. Gal 5, 19. 20. Offenbar sind die Werde des gleisches, als da find Ehebruch , Zurerey, Unreinigfeit, Unsucht, Abgotterey, Zauberey, geind= Schaft, Zader, Meid. Ben wem er nun noch herrschet, der gibt damit deutlichen Beweis, daß er noch nach dem verderbten Lauf des Rleisches mandele, und auch ihm das Urtheil gelte: von welchen ich euch habe zuvor gesagt, und sage noch zuvor, daß, die foldes thun, werden das Reich GOt= tes nicht ererben. Wird aber einer, der sich für bekehrt halt, von ihm angefochten, und er widerstehet ihm nicht von gangem Bergen, so ift er entweder ein abgefallener, oder es ift mit seiner gangen Bekehrung noch nicht richtig.

Strebt doch, Christen, mit allem Ernst nach eurer Genesung von solcher Kranckheit, wosern ihr noch die mindesten Spuren der DIF

wider Gott wenn er nach freyer ic. 341

felben ben euch antrefft. Stopft zu dem En= de die Quellen, woraus sie entstehet. find thorichte Eigenliebe, Sochmuth und Daraus fliessende Berachtung des Nachsten, ferner Mangel einer lebendigen Vorstellung theils der hochsten Macht und Rechts, theils der unendlichen Weisheit GOttes, und end= lich Mangel recht aufrichtiger Liebe des Nachsten. Ein Art, der eine Rranckheit grundlich heilen will, wendet allen Rleiß drauf, daß er ihre Ursachen hebe; werschad= liche Ausfluffe hemmen will, muß die Quellen verstopfen. Wolt auch ihr von dieser üblen Kranckheit genesen, so ist nothwendig, daß ihr das an euch bessert, woraus sie ent= springet.

Lernt doch zu dem Zweck euch selbst kennen. Seht über eure eigne Unwürdigkeit
und Fehler nicht so leichte hin, und bedenckt
daß ihr vor GOtt gang und gar auf keine
Würdigkeit noch Berdienst pochen könnet.
Folgt Pauli Rath Röm. 12, 3. Ich sage
durch die Gnade die mir gegeben ist, jes
derman unter euch, daß niemand weis
ter von ihm halte, denn sichs gebühret
zu halten, sondern daß er von ihm mässiglich halte. Uchtet auch das Gute, so
euer Nächster an sich hat, nicht so gering.
Wahre Demuth des Herhens, und Hochsachtung eures Nächsten, wird euch für Neid

bewahren.

3 3

Bedenckt

fte=

cht

ser-

mie

Be=

eine

der

feit

ody

Sie

rufe-

bar

da

ett,

nd=

iodo

eis.

Deg

heil

vor

die

Dt=

Der

ten,

sem

ner.

roch

rnst

eit,

der=

ben

Bedenckt ferner, wie hoch ihr selbst von GOtt begnadiget send, und sehet das nicht für was weniges an, was er euch gegeben hat und noch gibt. Habt nicht auch ihr aus frener Gnade empfangen was ihr habt? Diese Betrachtung, und die Erkentnis des grossen Werths der Dinge die wir von GOttes Güte erhalten, solte billig so viel ben uns ausrichten, daß wir darüber gerne vergässen, wenn auch in diesem oder jenem Stück uns was geweigert senn solte, das zum Wohlsstande des zeitlichen Lebens gehöret.

t

n

6

fe

m

n

11

Betrachte dich, o Mensch, zuerst als eisnen Menschen. Was warest du vor deiner Geburt? ein Nichts, ein bloß mögliches Ding. Was hattest du denn damals für Rechte? Stunde es nicht ben GOtt, ob er dich schaffen wolte oder nicht? Und da er dich schuss, warest du nicht ein Thon in seiner Hand, aus welchem er machen konte was ihm beliebte? Und siehe, er machte ein Gestäß zu Ehren aus dir. Denn du hast gewiß die Vorrechte in welche er dich dadurch gessen, nicht gering zu achten, du bist gar sehr durch sie geehret. So war schon dieses frene Sinade, die er dir erwieß.

Betrachte dich ferner als einen Christen. Du hast den Borzug der Gemeinschaft mit Der

wider Gott wenn er nach freyer 2c. 343

der Kirche, den Israel ehedem hatte. Was hat dir auch diesen Vortheil zu wege gestracht? Bist du besser als der Heiden Kinder? So ist auch die frene Gnade, und zwar eine solche, die du höher als alle weltliche Güster zu achten hast. Brauche sie nur recht, bediene dich ihrer zu Schaffung deiner ewigen Seligkeit, so hast du grösseres Glück in der Ewigkeit zu erwarten, als du dir jest nur einmal vorstellen kanst.

Bedencke ferner, daß du die Rechte GOt= tes angreifest, wenn du über die frepe 2lus= theilung feiner Guter murreft; daß du nicht nur mit allem Deinem Reid und Murren nichts ausrichtest, sondern dadurch auch GOttes gerechten Zorn und Entziehung deffen, was du hast, verdienest. D erzurne ja den Sausvater nicht; mache nicht daß er zu dir sage: Mim was dein ist. nimt er das seinige hinmeg, so mochte dir wenig übrig bleiben. Und was ist dein? was darfit du als dein Eigenthum ansehen? Wir mogen mit jenem groffen Rirchenlehrer ant= worten: nichts als die Sunde ist dein. Bleibt dir nichts als diese übrig, was wird Dein Ende fenn?

Die ihr in zeitlichen Vorzügen zurückgesseht send, laßt diese Betrachtungen nie aus dem Sinn. Aber beruhiget auch euer Herk P4

on

dit

sen

เนธ

st?

des

It=

ins

en,

ins ihl=

eis

ner

hes

für

er

1 er

iner

pas

Gie=

wis

gea

laf=

fehr

rene

sten.

mit

Der

eu

te

få

be

in

ho

be

m

durch Vorstellung, daß GOtt auch ben euren Umständen als ein gütiger und weiser Herr verfahre. Glaubt nicht, daß selbige Zeichen seiner Ungnade senn; vielmehr steckt wahrhafte Güte für euch in ihnen; denn GOttes Weisheit zielt daben auf euer ewiges Vestes. Geseht nun, ihr wäret vor der Welt, in Absicht auf das, was vor ihr angesehen ist, Gesässe der Unehren, was schadets euch, wosern ihr nur gewiß send, daß euch GOtt zu Gesässen der Ehren in seinem zukunftigen Reich machen will.

Die ihr von GOtt vorgezogen send, schreibt foldes nicht eurer Wurdigkeit ju; fend daben nicht ftolb, fondern fürchtet euch. \* Bergeft nie, daß es frene und unverdiente Gnade fen, und ziehet euch deswegen nicht andern als weit wurdigere in euren Gedancken vor. Denn wer hat dich vorgezogen? was hast du das du nicht empfangen habest! So du es aber empfangen hast, was rahmest du dich denn, als der es nicht empfangen batte. 1 Cor. 4, 7. Bedenckt daben, daß je, mehr euch gegeben ift, desto mehr einmal von euch werde gefodert wer-Den; folglich ihr um so viel mehr Fleiß und Treue anzuwenden habt, daß ihr mit den eud

<sup>\*</sup> Róm. 11, 20.

wider Gott wenn er nach freyer tc. 345

euch anvertraueten Pfunden als treue Rnechte wuchert.

Kinder des Höchsten, wacht auch ihrsorgfältig über euch, daß euch Satanas nicht berücke, und zum Neid verleite. Wachst in der Erkentnis GOttes und eurer selbst, haltet fest an der Demuth, wachst im Glauben und in der Liebe; so wird euer Herz bewahret bleiben, und euer Lohn dereinst im Himmel groß seyn.



D

Die

u=

ge

ft

nn

oi=

er

n=

a=

aß

m

bt en Bt en, ils or. as ft? 98 bt cft fto er= md en ud)

