

#### Franckesche Stiftungen zu Halle

#### Johan Melchior Goezens, Past. zu St. Cathar. in Hamburg nothwendige Erinnerungen zu des Herrn D. Büschings allgemeinen Anmerkungen über die ...

Eine Schrift, welche als eine Beylage zu des Verfassers Tractate vom wahren Religions-Eifer angesehen werden kan.

Goeze, Johann Melchior Hamburg, 1770

VD18 9086221X

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

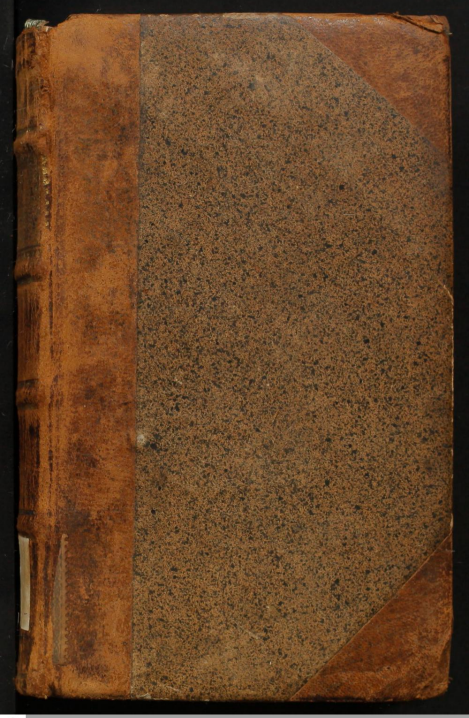
Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden. Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de) urn:nbn:de:gbv:ha33-1-219923



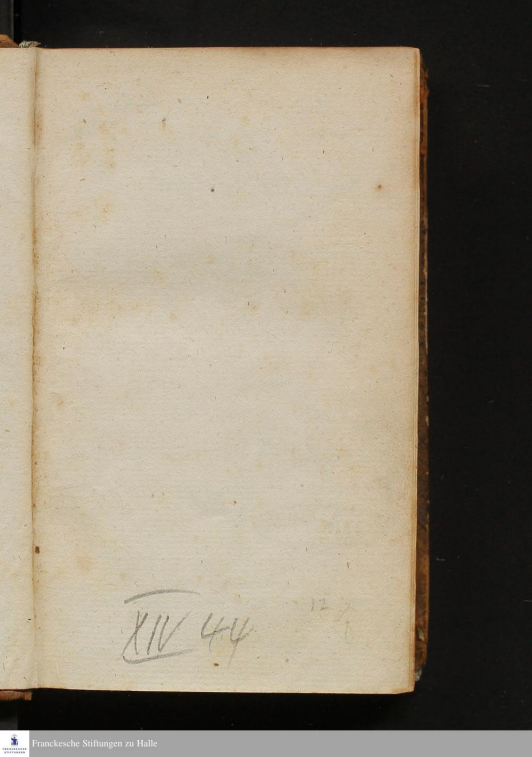












I Bighings seey award ich to Dymar &. 2) Robon Comming 32 Bulch. anuma. 3, Britching Buling Sofing as Nowed, in of Romannes. a Somen purty of trium of topper and this aren 6, the noticy In Hunes But and Son Brothere of Es is wiffing and middly him of it

## Johan Melchior Goezens

Paft. ju St. Cathar. in Hamburg

nothwendige

# Erinnerungen

zu des

Herrn D. Buschings

## Anmerkungen

pupen über die maiftent

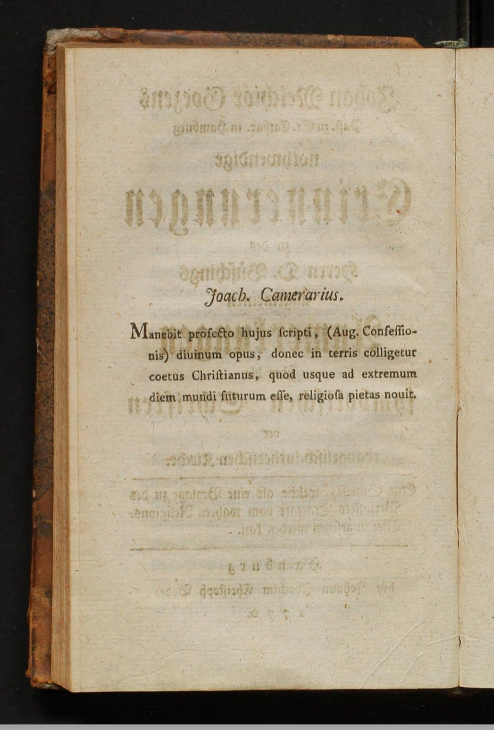
## symbolischen Schriften

der

evangelisch-lutherischen Kirche.

Eine Schrift, welche als eine Benlage zu des Berfassers Tractate vom wahren Religions= Eifer angesehen werden kan.

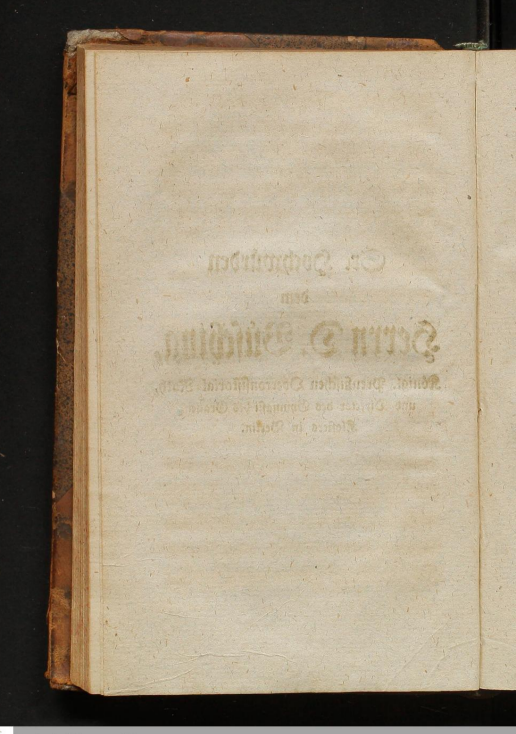
Hamburg ben Johann Joachim Christoph Bobe.



Sr. Hochwürden

Herrn D. Busching,

Ronigl. Prenfischen Oberconsistorial = Rath, und Director des Enmnasis des Grauens Klosters in Berlin.



Hochwürdiger, Hochgelahrter, Hochgeehrter Herr Doctor und Oberconsistorialrath,

so afficient the the conferred

mills the light much companion with

deliber of the televister in the new all shorts

ur. Hochwürden haben mir die Ehre erwiesen, mir Dero algemeinen Alnmerkungen über die symbolischen Bücher unster Kirche, sethst zu überschicken, und in einem bengefügten Schreiben vom 19ten Man dieses Jahrs ausdrücklich verz

langt, daß ich, etwa in einer Recenssion, meine Gedanken davon zu Tage legen mögte. Dero eignen Worte sind diese: "Ich erwarte und verlange von "Eur. » nicht, daß sie allen meinen "Meynungen Benfal geben mögen und "werden, sondern ich überlasse es "schlechterdings ihnen selbst und allein, "was sie von dem Buche urtheilen "wollen."

Eine, aus einer so edlen Gesinnung herrührende Aufforderung, muste nothwendig auf mein Gemüth eine starke Wirkung haben. Ich las ein Buch, das von einer Hand herrührte, welche sich durch verschiedne andre unsterbliche Werke als eine Meisterhand legitimiret hat, mit großer Begierde, und meine meine Aufmerksamkeit war um so viel größer, da ich zu eben der Zeit in einem Telde beschäftigt war, welches mit dem, das Eur. Hochwurden in diefer Schrift bearbeitet haben, sehr nahe zusammen grenzet. Sch hatte nemlich den, vor kurzem an das Licht getretes nen Tractat: vom wahren Religions: eifer, unter der Keder, deffen vornehmster Iwed mit dahin gehet, die symbo: lischen Schriften unsrer Kirche, und unfre Rirche felbst, gegen die schweren unerweislichen und unerträglichen Beschuldigungen zu vertheidigen, mit welchen der, mir noch diese Stunde unbekante Verfaffer, des zu Berlin 1767 herausgekommenen Tractats: vom falschen Religionseifer, dieselben

4

311

zu überströmen gesucht hat. Ich muß aber nach der Offenherzigkeit und Frens mutiafeit, zu welcher mich Eur. Hoch würden selbst auffordern, und zu welcher mich, ohne diese Aufforderung, die Ueberzeugung meines Herzens von der Wahrheit verbinden wurde, befennen, daß ich diese Schrift nicht mit der Zus friedenheit gelesen habe, welche mir das Lesen Dero anderweitigen historis schen und geographischen Schriften so angenehm macht. Ich muß befennen, daß ich von sehr vielen großen und wigtigen Gegenständen eine ganz andre Einsicht und lieberzeugung habe, als Eur. Sochwürden in Dero Unmerkun: aen zu Tage legen. Da diefer Gegenstånde so viele waren; da ich mich das mit

mit nicht begnügen konte, blos meine gegenseitige Ueberzeugung niederzusschreiben, sondern da ich nöthig fand, auch die Gründe, auf welchen dieselbe beruhet, darzulegen: so war eine bloße Recension ein viel zu eingeschränktes Feld: ich muste daher meiner Feder einen größern Raum geben. Auf diese Art sind diese Erinnerungen entstanden, welchen ich das Prädicat: nothwendig, benzulegen mich volkommen berechtiget halte.

Jch übergebe dieselben hiemit Eur. Hochwürden zur beliebigen Prüfung. Wie ich aber in denselben, nach der Pflicht eines rechtschaffenen Mannes und öffentlichen Lehrers, der, von mir mit lebendiger Ueberzeugung meines \* 5 Berzens

Berzens vor Gott erkanten Wahrheit, nichts habe vergeben können; so habe dennoch auf der andern Seite die Feder so geführet, daß Eur. Hochwürden keine Ursach sinden werden sich zu besklagen, daß ich der Hochachtung, welsche ich Dero anderweitigen großen Verzdiensten, insonderheit um die Erdbesschreibung und Geschichte schuldig bin, zu nahe getreten wäre, als mit welcher ich allezeit bleiben werde.

Eur. Hochwürden

Hamburg, den 10 Sept 1770. ergebenster Diener,

den 10 Sept 1770. ergebenster Diener,

Borer:



ben da ich im Begriffe bin, die lette Hand an diese Arbeit zu legen, komt mir in dem hiesigen Correspondenten, im 138, 139 St. d. J. eine Necension der Anmerkungen des Herrn D. Busching zu Gesichte, über welche ich meine Gedanken noch zu Tage zu legen, mich in meinem Geswissen verbunden erkenne.

Der Mecensent sagt: daß er die Gedanken des Herrn D. Busching über verschiedene Lehrwahrheiten der Augsb. Conf.
nur samlen wolle, ohne daran weiter Theil
zu nehmen. Das erste hat er einigermaßen
geleistet, das letzte aber völlig aus den Augen gesett: denn so lautet der Beschlus
dieser Recension:

"Ein

"Ein jeder wird aus den gesamleten, "bem herrn Deigenen Lehrmennungen ergeben, daß derselbe zu der, gottlob! immer mehr anwachsenden Anzahl felbitdenkender Sottesgelehrten gehore, welche von dem "kindischen Vorurtheile für die Untriglich-"feit bes einmahl angenommenen Onftems "zurückgekommen find. Und wenn er da-"ben nicht die Wahrheit burchgangig gestroffen haben folte; fo mufte es uns freuen, mit einem so ansehnlichen Benspiele noch mehrere ermuntert zu sehen. Lange genung Shaben Tragheif, gewissenlose Gleichgultig sfeit und Zaghaftigfeit, die weitere Berichstigung eines fo zusammengesetten Lehrges "baudes gehindert, aus welchem die ersten Biederbringer der reinen Cehre blos die grobften Misbrauche, und die augenschein: Michsten, die Benlevrdnung verfalschenden Brelehren, hinweg gethan haben."

Es ist doch zum Erstaunen, daß ein nahmensoser Zeitungsschreiber, ein terrae filius, sich unterstehet, auf solche Art die ganze evan-

evangelische Rirche, nicht allein die Lehrer derselben, sondern auch die hochsten und hohen Obrigkeiten, welche die gange Rir, chenverfassung auf unfre sombolischen Bucher gegrundet haben, und durch deren Autoritat die Lehrer auf dieselben veroffichtet werden, auf diese Art, vor den Augen ber Belt, ins Angeficht ju schmähen, und ihre Ueberzeugung von der Uebereinstim= mung unfere Lehrbegrifs mit ber heiligen Schrift, und der, aus diesem Grunde fliefsenden Wahrheit und Untrüglichkeit desielben in allen wesentlichen Senlslehren, für ein kindisches Vorurtheil zu erklaren, und dieser Schmahung in den folgenden Zeilen noch solche benzufügen, welche nicht giftiger, nicht ehrenrühriger senn konten. Ich erstaune darüber um so viel mehr, da ich zuverläßig weis, daß an alle hiesige Beitungeschreiber, erst vor einiger Zeit, ein geschärfter obrigfeitlicher Befehl ergangen, daß sie sich nicht unterstehen sollen, in ihren gelehrten Urtikeln, Schriften anzupreisen, melche



welche die Einfältigen in Verwirrung sturzen können: am wenigsten aber mit iherem ungeforderten und unzeitigen Urtheile über wigtige theologische Controversen herzufahren.

Ich wünschte, baß diese Berren, welche so viel von selbstdenkenden Theologen schreiben, uns doch einmahl sagen mögten, was wir ben diesem schallenden Titel benten Ift berjenige ein felbstdenkenber sollen. Theologe, der gang neue und bis hieher noch nicht erhörte Mennungen in der Theologie aufbringet; so verdienen Edelman und Zinzendorf Diesen Titel gang vorzüglich. Die dem Sn. D. B. jugeschriebenen eigenen Lehrmennungen, lese ich wenigstens, - und ich kan mich nicht ruhmen, vorzüglich viel gelefen zu haben, - jum hundertften mable in feinen Unmerkungen. Belohnete es sich der Muhe, so ware es leicht, einer jeden diefer vermeinten eigenen Lehrmen= nung ein großes Berzeichnis von Schriftstellern benzufügen, welche sich auf diesem leeren

leeren Strohe, schon seit einigen hundert Jahren, mude gedroschen haben. Nur dren Säge habe ich bemerket, welche ich wenigstens, als dem Herrn D. eigen, anssehe, da ich mich nicht erinnere, solche ansberswo gelesen zu haben.

Die erste: Die Drohungen Gottes von ewigen Strafen können nicht anders lauten, als wir sie in der heiligen Schrift finden: aber es stehet doch ben Ihm, in welchem Maaße Er sie erfüllen wolle. S. 76.

Eines von benden muß Lügen und Ir, thum senn: entweder das Zeugnis des heiligen Geistes: Gott ist nicht ein Mensch, daß Er lüge, noch ein Menschenkind, daß Ihm etwas gereue: solte Er etwas sagen und nicht thun? solte Er etwas reden und nicht halten? 4 Mos. 23, 19. vergl. mit 1 Sam. 15, 29. Umos 3, 6. Tit. 1,2. Ebr. 6,18. oder dieser Saß des Hn. D. B.

Die zweite: daß der heilige Geist in Menschen, die das Evangelium und die Sas cramente nicht haben, auch wirke. S. 49. vergl. mit S. 84. Hier

Sier muß abermahl eines von benden Lügen und Irthum senn: entweder die Aussprüche Gottes: Rom.1, 28. und Ephes.2,2. oder diese Mennung des Herrn D. Daß die Stelle, Rom.2, 14. von dem Herrn D. gan; unrecht zum Beweise dieser Mennung angeführet worden, habe ich S. 221. f. hoffentlich hinlänglich bewiesen. Daß weder Hutter noch Brochmand diesen Irthum gelehrt haben, beweiset der Augenschein.

Die dritte: Daß Gott die guten Werke der Henden um Christi willen eben so gnadig ansehe, als die unvolkomnen Werke der Christen, S. 86. ist ein Saß, der lediglich in des Herrn D. Einbildung, aber nirgends in der heil. Schrift seinen Grund hat.

Ronnen solche Einfalle einen Man zu dem Titel eines selbstdenkenden Gottesgelehrten berechtigen, für deren Unwachs der Necensent Gottlob! ausruft; so ist nichts leichter, als denselben zu erhalten.

Wenn der Recensent sagt: daß die ersten Wiederbringer der reinen Lehre aus unserm

unserm Lehrgebaude blos die grobsten Disbrauche, und die augenscheinlichsten, die Benleordnung verfälschenden Irlehren meggethan haben; so sagt er zugleich, daß sie in bemselben noch grobe Misbrauche, und Die Benlsordnung verfälschende Irlehren ubrig gelassen, die aber nur nicht so augenscheinlich sind, als die verworfenen. So fan nur ein offenbarer Reind der ebange= lisch = lutherischen Rirche und ihres Cehrbe= Gott sen es geklagt! daß grifs schreiben. wir folche Lafterungen unfrer Lehre, auf welche wir selig zu werden gedenken, auch sogar in Zeitungen lefen muffen, welche boch zu einem ganz andern Zwecke bestimt sind, als Schwache irre zu machen, und unschuldige Bergen zu verführen.

Daß der Recensent dem verwersenden Urtheile des Herrn D. über Luthers Catechismen bentrit, wird demselben kein sonderliches Uebergewigt geben. Ich bin vielmehr von den verehrungswürdigen Vorstehern der evangelischen Kirche überhaupt,

versichert, daß solche ungegrundete und unbefugte Urtheile ben ihnen feinen, ben fpm= bolischen Buchern unfrer Rirche nachtheili= gen, Eindruck machen werben. Die Borfteher der hamburgischen Rirche insonder= heit aber, werden sich weder von dem In. D. Busching, noch von einem Zeitungs= schreiber bereden laffen, so wenig den Ca= techismus Lutheri, als welcher unter ben fymbolischen Buchern, auf welche alle Stanbe endlich verpflichtet sind, unleugbar eine Stelle behauptet, als auch die, mit obrigfeitlicher Genehmhaltung und Bestätigung ausgefertigte und in unfre Rirchen und Schulen eingeführte ausführliche und furggefaßte Erklarung deffelben, ju verwerfen; sie werden vielmehr zügellose Zeitungsschrei= ber mit Nachdruck in ihre Schranken zurud weisen.

Hamburg, den 12 Sept. 1770.

Goeze.

Inhalt.





- S. I. Der unveränderliche Grundsaß der evangelischelutherischen Kirche ist dieser: die heilisge Schrift ist der einzige Erkäntniss und Entsscheidungs: Grund der christlichen Lehre. Wie Enprian solchen ausgedrückt. Ob daraus sliesse, daß sie sich das Recht vorbehalten habe, ihre Vekäntnisbücher zu verändern und zu verbessern? Richtiger und irriger Verstand dieser Worte. Worin die Veständigkeit und Unveränderlichkeit der evangelisch-lutherischen Kirche eigentlich bestehe?
- h. 2. Ob der in den Bekantnisbuchern unster Kirche enthaltene tehrbegrif volkommen sen? Ob in demselben Fehler sind? Ob eine Prüssung derselben nach der heiligen Schrift erzlaubt sen? Unmerkung über Thomasii seindzseltige Gestinnung gegen die Concordien. Formel. Die evangelische Kirche hat ihren Mitgliedern nie besohsen, ihre Bekantnisbucher zu verbes

fern.

fern. Traurige Folgen einer vermeinten Berbef: ferung, und wirflichen Berandrung derfelben.

- 5. 3. Ob es rathsam sen, daß protestantische Konige und Fürsten den Befehl, welchen die Lustherischen Stände ihren Theologen auf dem Convente zu Schmalkalden gegeben, die Augstburgische Confession und deren Apologie noche mahls genau durchzulesen, und wenn es notig, aus der heiligen Schrift zu verbessern, von Zeit zu Zeit erneuren?
- formel der Evangelischen hatte bleiben mussen? In welcher Absicht dieselbe eine Apologie und Confesion ist? Absicht derselben. Ob solche eine verbindliche Lehrvorschrift für die Nacht kommen sen? Ob die Verfasser derselben den wahren Verstand der heiligen Schrift allezeit recht getroffen haben? Ob die Nothwendigkeit der Vertheidigung aufgehört, und ob wir und nun erst in dem Stande gründlicher Untersuchungen theologischer Wahrheiten geseht seinen? Ob die in der Augsb. Conf. besindliche Lehrform, eine in papstlichen Zeiten eingesührte

fen? Db wir das Recht haben, folche zu verswerfen, wenn fie der h. Schrift nicht gemas ift?

- §. 5. Sied wir in der Erkantnis weiter gekommen, als die Verkasser Augsb. Conf. so daß wir an ihrem Werke manches verbessern können? Fernere Untersuchung der Frage, ob die Augsb. Conf. eine tehrvorschrift sen? Ob es nothig sen, daß die tehrbücher der christl. Religion mit einerlen Worten abgefasset werden?
- 5. 6. Luther und die Stande der evangel. luther. Rirche haben Recht gethan, daß fie fich von den Zwinglianern getrennet haben.

6. 7. Unmerkungen über die vom Melanchthon eigenmächtig unternommene Verändrung der Ungeb. Conf.

- h. 8. Bertheidigung der von dem Herrn D. B. verworfenen, und von der evangel. Kirche mit Recht in der Augsb. Conf. beybehaltenen Lehr, form der nichnischen Kirchenversamlung, in dem Artifel von der heil. Dreneinigkeit.
- h. o. Ob das algemeine natürliche Verderben der Menschen, besser Erbübel, als Erbsünde, genant werde? In wiesern dem natürlichen Menschen eine Anlage zum Guten zugeschries ben werden könne. Die Misdeutung dieses Ausdrucks. Ob die Erhebung dieser Anlage zum Guten zur Fertigkeit, dasjenige sen, was

bie Schrift die wahre Bekehrung nennet? Zus rechnung der ersten Sunde Abams.

verschiednen Aemtern Jesu sage? Ob die Einztheilung des Gehorsams Jesu in den thuenden und leidenden, unschieklich sen? Wie das Wort: Rechtfertigen, in der Apologie der A. E. genommen werde? Widerspruch des Hrn. D. B. in der Lehre von der Rechtfertigung. Ob an das Evangelium glauben, so viel heisse, als, dem Evangelium gehorsam werden. Einige unnüße Fragen, welche die Bekenner zu beante worten nicht nothig gefunden haben. In wie fern die Christen in der Erkäntnis unterschies den und nicht unterschieden senn konnen. Unzeichtige Folgen, welche aus dem ken Artikel der Augsb. Conf. nicht stiessen.

6. 11. Vertheidigung der Verfasser der A. E. gegen verschiedne, ihnen mit Unrecht aufgeburz dete Fehler, in dem Iten Artifel von der heil. Tause. Sie haben von den Wiedertäusern nicht zu hart geurtheilet. Der Beweis, den der Herr D. B. von dem Nußen der Kinderztause gegeben hat, ist nicht zureichend, und verzfänglich. Ob die Frage von dem Glauben der Kinder eine unnühe Frage sen? Uebereinstims mung des Herrn D. mit den ehemaligen Sins

fällen des Gundlings. Bebenklichkeiten ben dem Worte Ceremonie, welches Melanchthon von der Taufe gebraucht hat.

- (). 12. Vertheidigung der Bekenner, gegen die ihnen angeschnldigte Heuchelen in der Lehre vom heil. Abendmahle, ingleichen gegen die Beschuldigung, daß sie Stellen aus andern Schriftstellern, welche die Verwandlung zu lehren scheinen, so angeführet hätten, als ob sie solche genehmigten. Ob Melanchthon dasjenis ge, was er in der Apologie versehen haben sol, durch Verändrung des 10ten Artik. der A. C. verbessert habe? Unglücklicher Vorschlag, wie die Lehre vom heil. Abendmahle künftig einges richtet werden solle. Rechtsertigung des Quens skedts, der das heilige Abendmahl tremendum mysterium nennet.
- 6. 13. Rettung der lehre von der Ewigfeit der Sollenstrafen?
- 5. 14. Bertheidigung des 18. Urt. ber U. C. vom frenen Willen, gegen die Cinwurfe des Sn. D. B.
- S. 15. Paradore, aber ungegrundete Gedanken des Herrn D. von den Tugenden der Henden. Fals sche Erklarung der Stelle Rom. 2, 14. Ob Hutter, Brochmand und Meisner hier mit dem Herrn D. einstimmen?
- f. 16. Unrichtige Bestimmung des Sonergismis Wen

Wen die sogenanten eigentlichen Sonnergisten zum Subjecte machen? Chenmitius ift kein Sonnergist. Selbst der Herr D. B. nicht, nach seiner ersten Erklärung. Aber er giebt Urfach, solches zu beforgen, wenn er den Sonnergissmun aus den Anforderungen Gottes an die Menschen, sich zu bekehren, beweisen wil.

6. 17. Uebereinftimmung der Erflarungen, mel: de der Berr D. von den Stellen der beiligen Schrift gegeben, Die von den Berführungen des Satans reden, mit Boolftons Erflarung der Bunderwerke Chriffi. Der Berr D. bes hauptet wirklich, daß wir vor Gott gerecht werden durch den Glauben und gute Werfe. Gine Probe, welche zeigt, mas der 20 Urt. der 26. C. für eine Geftalt erhalten wurde, wenn ber herr D. folden zu veranbern bevolmach: tiget murde. Bertheidigung des fleinen Cas techismi Lutheri, gegen des herrn D. unge: grundeten Tadel. Geckendorfs und Enprians Urtheile davon find der Wahrheit gemaffer. Unfraftige Ungriffe auf die Form. Concordiae. Db diefelbe in den Churbrandenburgifchen landen, ibr, auf Somagial Receffe gegrunde: tes Unfeben, durch wirfliche obrigfeitliche Ber: ordnungen, oder auf andrellet, verlohren habe?

g. I.



ie erfte Stelle, ben welcher ich, nach meiner Einsicht und Ueberzeugung, eine Erinnerung nötig finde, stehet S. 9. 10. im 6ten S.

Die Rirche hat durch öffentliche Bekantmachung ihrer Bekäntniß-Sormeln, weder ihrem Rechte, noch ihrer Pflicht, entsagt, den göttlich-gewissen Lehrsätzen weiter nachzusorschen, und so, wie ihre Erkäntnis sich verbessert und zunimt, auch ihre Bücher von der christlichen Lehre zu verändern und zu verbessern. Die Unveränderlichteit oder Beständigkeit der evangelischen Rirche muß nicht in ihren Betäntnis: Formeln, Lehrbüchern und gottesdienstlichen Gebräuchen, sondern in ihrem (5. 4.5.) angesührten Grundsage gesucht werden, den sie niemals aufgehoben hat, noch jemals aufgeben wird.

In dem vorhergehenden 4. §, hat der Herr D. mit Recht behauptet, daß der erste Grundssay der evangelischslutherischen Kirche dieser sen: die heilige Schrift ist der einzige Erkäntniss und Entscheidungsgrund der Lehrstäge der christlichen Religion. Er bestätigt denselben aus dem bekanten gedoppelten Zeugenisseder Concordien-Formel. Ich glaube aber, daß hier das Bekäntnis, das die evangelischen Stände bereits in der Vorrede der Augsb. Conf. abgelegt haben, von noch einem größern Gewigte sen. Sie schreiben: Osserimus in hac religionis causa nostrorum concionatorum, & nostram consessionem, eujusmodi doctrinam ex scripturis sanstis, & puro verbo Dei, hactenus

illi in nostris terris, ducatibus, ditionibus & urbibus, tradiderint, ac in Ecclesiis tractaverint. Bier bin ich alfo mit bem Beren D. vollig einig, und es ift diefes die algemeine Gefinnung ber Gottesgelehrten unfrer Rirche, welche der felige Cyprian in folgenden Worten vorzüglich schon, und genau bestimt, ausgedruckt bat: "Wir bal; "ten die symbolischen Bucher nicht für ben "Grund unfers Glaubens, als den wir allein "aus der Predigt des gottlichen Wortes empfan: Wir halten fie auch nicht für die Morm "unfers Glaubens, fondern nur für die Richt: Monur unsers Bekantnisses vom Glau-"ben. Wir holen unfern Glauben gar nicht aus "biefen Buchern, indem ihn die Bekenner fchon "baben muffen, bevor fie folchen unterschreiben, "fondern wir begehren burch die Unterschrift blos "gefichert zu werden, daß unfre Kirche redliche "Diener und Zirten, nicht aber guchfe und "Wolfe befomme und ernahren muffe." Ge: gen die Gleich gultigteit der Religion, G. 88.89. Wenn aber der Berr Doctor in den angefüh:

Wenn aber der Herr Doctor in den angesühr ten Worten schreibt: "die evangelische Kirche hat 24 2 "durch

È

e

r

3

C

"durch offentliche Bekantmachung dieser ihrer "Bekantnis:Formeln, weder ihrem Rechte, noch "ihrer Pflicht, entfagt, den göttlich:gewissen Lehr: "fähen weiter nachzusorschen, und so, wie ihre "Erkantnis sich verbessert und zunimt, auch ihre "Bücher von der christlichen Lehre zu verändern "und zu verbessern;" so sinde ich notig, daben folzgendes zu erinnern.

Necht: denn da die evangelische Kirche die Urhes berin dieser Bekäntnis Bücher ist, in sosern als man auf die äuserliche Albsassung und Sorm derselben, nicht aber auf ihren wesentlichen Inhalt siehet; so kan ihr auch das angesührte Necht nicht abgesprochen werden. Und es ist als ein wirklicher Gebrauch dieses Rechts anzussehen, daß die evangelische Kirche ihren Bekäntenis Büchern, wenn dringende Umstände solches erfordert haben, eine neue äuserliche Gestalt ges geben, und in neuabgesasseten Formeln verschies schiedene Sähe der vorher schon abgesasseten, entweder näher bestimmer, oder weiter ausgesühret, oder aus derheiligen Schrift noch neue Glaubens

die

Artikel bengefügt hat, beren ausdrückliches Be; kantnis die vorhergehenden Bekantnis:Formeln, nach Maasgebung der Umstände, welche ihre Absfassung veranlasseten, nicht nothwendig erforderten. So ist die Augsb. Conf. eine Verbesserung der Catechismen Lutheri, die schmalkaldischen Artikel machen die Augsburgische Confesion, in Absicht auf die, zwischen uns und den Papisten streitigen Artikel, volständiger, und in Absicht auf diese alle, hat die Concordiens Formel eben diesen Zweck. Es ist aber ben dieser Verbesserung anzumerken, daß solche allezeit geschehen ist, ohne dessals die vorhergegangenen Bekäntnis: Formeln zu verwerfen, oder für abegeschaft und überstüßig zu erklären.

Redet nun der Herr D. Busching von einer solchen Verönderung und Verbesserung der Bekantnis: Bücher der evangelisch: lutherischen Kirche; so wird ihm niemand widersprechen. Allein alsdenn sehe ich auch nicht ein, wie er, ohne sich selbst zu widersprechen, gleich auf der solgenzen Seite im Anfange des 7. S. habe schreiben können: die Lugsb. Consession hätte billig

26 3

e

die einzine Bekantnis : Sormel det evans gelischen Rirche bleiben sollen. Gie ist und bleibt ihre Befantnis Formel, aber warum folte fie die einzige bleiben? Der Berr D. befchul-Diat damit die evangelische Rirche, daß sie, da fie derfelben mehrere bengefüget hat, etwas une rechtes, wenigstens etwas unnubes und schadlie ches, gethan habe. Das erfte falt nach des Sin. D. eigenen Grundfage fogleich weg. Denn bat fie das Recht, ihre Glaubens Formeln zu berbef fern, oder benfelben eine, ben Umftanden ber Beit angemeffene Geftalt zu geben, und manche Lebrfage derfelben ausführlicher zu erflaren, ober ben entstandenem Widerspruche naber zu bestim: men, oder noch neue lehrfage aus der Beiligen Schrift hinzuguthun , beren Befantnis eben ifo erfordert wird; so hat die evangelische Kirche, durch Abfassung der schmalkaldischen Urti: Fel, nichts gethan, wozu sie nicht vollig berech: tiget gewesen mare. Wil der herr D. aber das mit fagen, daß fie dadurch etwas überflußiges und unnuges, ober gar etwas gethan habe, bas ihrer Lehre und Verfassung nachtheilig mare; fo wird wird es ihm nicht allein schwer werden, den Be: weis davon ju führen; fondern es wurde diefes auch voraussegen, daß er in der Ueberredung ftunde, er fen gegenwartig beffer im Stande ein: zusehen und zu beurtheilen, mas das Befte ber evangelischen Kirche in den Jahren 1536 und 1537 erfordert habe, als es damals die protes ftantifchen Furften, Stande und Theologen eingefeben batten: und biefe waren doch wohl im Stande zu beurtheilen, ob ihr Glaubensbefants nis das fie dem Ranfer und dem Reiche auf ei: nem Reichstage vorgelegt hatten, auch füglich auf einer algemeinen Rirchenversamlung wieder gebraucht werden konne, oder ob demfelt ben eine andre Form gegeben werden muffe. Daß aber die Veränderung der Augsb. Conf. in die schmaltaldischen Artikel nichts weiter als die auferliche Gestalt, nicht aber das Wefentliche ber Lehre, betroffen habe, geftehet ber Berr D. felbft, da er G. 125 schreibt: dass diese Urtikel nichts enthalten, das nicht schon in der Hugsburgischen Confession stunde.

21 4

Der

8

Der Berr D. gebraucht fich einer furgen und abgebrochenen Schreib: Urt. Er wird aber auch dadurch dunkel, und macht es dem lefer unmog: lich, feinen mahren und eigentlichen Gin einzu: seben. Er sagt: Die evangelische Rirche habe sich das Recht vorbehalten, ihre Bucher von der chrifflichen Lehre zu verandern und zu verbeffern. Ich habe bereits angezeigt, wie ich die Ausdrücke: verandern und verbeffern, verftebe: allein diese Worte konnen auch noch einen, von der angezeigten Erklarung, gang verschiednen Berftand haben. Das Verandern und Verbeffern diefer Bucher kan auch den wesentlichen Inhalt derselben jum Gegenstande haben. Reformirte und Go: einigner wurden es nicht blos für eine Derans derung, sondern auch für eine Verbesserung derfelben anfeben, wenn die, ihren Jrthumern entgegen ftebenden Wahrheiten, aus denfelben ausgestrichen, und bagegen ihre Irthumer an Die Stelle derfelben gefeget murden. Go glaub: ten die ersten schon, daß Melanchthon durch feine eigenmächtig unternommene Veranderung

des zehenden Arrikels der Augsb. Conf. ba er Die Worte, welche die wesentliche Gegenwart bes Leibes und Bluces Chrifti im h. Abendmahe le ausdrücken, weggestrichen, und dafür andre untergeschoben bat, unter welchen sie ihre Mennung verbergen konnen, die Augsb. Confesion fehr verbeffert habe. (\*) Golte der herr D. eine folche Veranderung und Verbefferung unfrer Bekantnis:Bucher verfteben; fo muß ich offenbergig bekennen, daß ich feiner Mennung nimmermehr benpflichten werde. Das Recht da= 3u bat sich die evangel. Rirche nicht vorbebalten tonnen; da fie zu einer folchen Deranderung durchaus nicht befugt ift. Denn dieselbe wurde nicht ihre eigenen Bedanken , fon: dern das Wort Gottes und die Lehrfage deffelben felbft treffen: fie murde eine wirkliche Berleug: nung ber einmal erkanten und bekanten Lehre, und ein fenerlicher Abfal von derfelben fenn. Da nun die evangelisch : lutherische Rirche, ben ber

(\*) Wie man benn berfelben, von reformirter Seite, wirklich ben Nahmen ber Verbefferten beplegt. S. Löschers Hift. Mot. P. 2. p. 164.

ber Abfaffung ber Befantnis : Bucher, von der Uebereinstimmung mit der beil. Schrift, Die le: bendigste Ueberzeugung hatte; da sich die gotte feligen Bekenner erflarten, baf fie auf die barin enthaltene Lebre, leben und sterben wolten; da fie von ihrer Beständigkeit Die ftartsten Beweife gegeben haben; da sie von ihren Machfolgern ein gleiches wunschten und hoffeten: so wurde es ein offenbarer Widerspruch fenn, wenn man von denfelben denken wolte, daß fie fich aus: drücklich das Recht vorbehalten hatten, ihre Be: fantnis: Bucher in wesentlichen Stücken, welche die, jum Grunde des Glaubens gehöri: gen Artikel begreifen , funftig fo oft zu andern. als es ihnen oder ihren Nachkommen gefiele, und bald die Gage, bald die Gegenfage, in Denfelben anzunehmen. Ware Diefes ihre Gefinnung gewesen; fo batte Aufrichtigkeit und Redlichkeit erfordert, folche ausdrücklich, ben der Uebergabe der Augsburgischen Confession zu bekennen, und sich das Recht und die Frenheit. fo bald es ihnen einfiele, von diefem Glaubens: Befantniffe wieder abzugeben, vorzubehalten

und auszubedingen. Würden sie aber damit nicht offenbar an den Tag gelegt haben, daß sie noch Kinder wären, die sich von mancherlen Winde der Lehre wägen und wiegen liesen? Würzde der Kanser und das Neich, auf diese Bedinz gung ihr Glaubens Befäntnis anzuhören, auch wohl nur gewürdiget haben? würden sie anseine solche Erklärung, fünf und zwanzig Jahzre nach Uebergebung der Ausgb. Consession, den Religions Frieden erhalten haben? Die Vorzede zu dem 1580 an das Licht gestelleten Consection Denn in derselben legen alle Chur Fürsten, Fürssten, Grafen und Stände, welche solche unterzschieben heben, solgendes Bekäntnis ab:

"Darauf bann unfre selige Vorfahren, und "zum Theile wir, uns gegen Naumburg in Thüs "ringen zusammen gethan, mehrgedachte Augsb. "Confession, so Kansser Carl dem Fünsten in der "großen Neichsversamlung zu Augsburg 1530. "überantwortet, an die Hand genommen, und "solch christlich Bekäntnis, so auf das Zeugnis "der unwandelbaren Wahrheit göttlichen Worz

tes gegrundet, bamit funftig auch unfre Dach: "Kommen für unreiner, falfcher, und dem Borste Gottes widerwartiger Lebre, fo viel an uns sift, ju warnen und ju vermahren, abermals peinhelliglich unterschrieben, und folchergestalt "gegen der Rom. Kanferl. Majeftat, unfern als "leranadiaften Beren, und fonften manniglich "bezeuget und dargethan, daß NB. unfer Ge= "muth und Meynung gar nicht ware, seinige andre oder neue Lebre anzuneh-"men, zu vertheidigen und auszubreiten, "sondern bev der, zu Hugeburg Unno 1530 peinmabl erkanten und bekanten Wahr-"beit, vermittelst gottlicher Verleihung, "beständig zu beharren und zu verbleiben, "der Zuversicht und hofnung, es folten nicht "allein dadurch die Widerfacher ber reinen evan: ngelischen Lehre von ihren ertichteten Laftern und Berunglimpfung wider uns abgestanden, und nandere gutherzige teute durch folche unfre wie: "derhohlte und repetirte Befantnis erinnert und "angereizet worden fenn, mit defto mehrern Ernft ber Wahrheit des allein feligmachenden gottli: "chen

"chen Wortes nachzuforschen, benzupflichten, "und zu ihrer Seelen hent und ewigen Wohl: "farth daben ohne fernere Disputation und Ge-"zanke, christlich zu bleiben und zu verharren."

Dieses seierliche Bekantnis hat die evanges lischslutherische Kirche nie wieder zurückgenommen. Folglich kan dasjenige, was der Herr D. Büsching von dem, von derselben vorbeshaltenen Rechte, ihre Bekantnis Bücher, inssonderheit die Augsburgische Confession, zu versändern, wenn solches wesentliche, oder den Grund des Glaubens entweder ausmaschende, oder berührende Lehren, betreffen solte, durchaus nicht stat sinden.

Ich füge noch einen Grund ben, welcher diese Wahrheit unwidersprechlich erweiset. Es ist dieser: Die Augsburgische Confesion, und zwar diesenige, welche 1530 dem Kanser und dem Reiche übergeben worden, ist der unmittelz bare Grund des Religions, und des westsphälischen Friedens. Alle Vorrechte, welche der evangelisch-lutherischen Kirche in Deutschland, in benden, von dem Kanser und den rozumische

misch : catholischen Reichsständen zugestanden worden, beruhen ganz unmittelbar auf derselben. Sobald also die evangelisch-lutherischen Stände des Reichs in der Augsburgischen Confession eine wesentliche Veränderung vor nehmen, und z. B. arianische, socinianische, oder widertäuserische Sähe, in solche einschieben wolten; sobald würden sie bunds brüchig werden, und sich aller, durch so viele Ströme Bluts erworbenen Vortheile, Frenheit und Sicherheit, selbst berauben.

Aus dem, was ich bisher angesührt habe, läßt sich nun dassenige, was der Herr D. Büssching S. 10, von der Beständigkeit und Unveränderlichkeit der Kirche geschrieben hat, leicht beurtheilen: Er sagt: "Dieselbe besastehe nicht in ihrem Bekäntnis, Formeln, "Lehrbüchern, und gottesdienstlichen Gebräus "chen, sondern in ihrem Grundsahe: daß nemlich "die heilige Schrift der einzige Erkäntnis; und "Entscheidungsgrund der Lehrsähe der christlisuchen Religion sen, als welchen sie niemals auß "gehoben habe, noch jemahls ausgeben werde."

Hat diefes feine Richtigkeit; fo konnen sich die Reformirten, die Socinianer, eben diefer Beständigkeit und Unveränderlichkeit ruhmen: denn diefe nehmen den Grundsat so gut an, als wir.

Ich behaupte dagegen, daß die Bestänsdigkeit und Unveränderlichkeit der evanges lisch-lutherischen Kirche, in der völligen und genauen Uebereinstimmung der, in ihren-Bekäntnisdüchern enthaltenen Lehrsäge mit der heiligen Schrift, bestehet, als welche so viele Gegner, durch die listigsten, gewaltsamsten, und so oft wiederholten Ungriffe, bis diese Stunde noch nicht umgestoßen haben, auch in Ewigkeit nicht umstößen werden.

6. 2.

In dem Beschlusse dieses 6 &. auf der 10 S. lese ich eine Stelle, welche vermuthlich die Schlussolge aus dem senn sol, das der Herr D. in den eben iho betrachteten Worten behaupten wollen: Er schreibt:

licher Erkäntnis erst nach und nach
3ur grössern, niemahls aber zur
völligen

völligen Volkommenheit: und da her erlauber, ja besiehlet auch die evangelische Kirche, ihren dazu geschickten Mitgliedern, ihre Bücher von der christlichen Lehre, nach und nach, aus der heiligen Schrift zu prüsen und zu verbessern.

In diefer Stelle hat der herr Doctor Gage von sehr verschiedner Urr zusammen ge: nommen, und folche dem lefer, als ob fie alle, eine und eben diefelbe Bewisheit batten, vorgestellet. Daber entstehet Dunkelheit, Ber: wirrung, und julett ein gang falfcher und un: richtiger Schlus, nemlich diefer: daß ein jedmes ber lebrer, Berr und Richter der Befantnis: bucher der lutherischen Kirche fen, und dazu von Derfelben eine gultige Volmacht erhalten habe. Woraus denn abermahl folgen murde; daß die Berbindung der lebrer auf diefelben ungereimt, ungerecht und ein Gewiffenszwang fenn murde. daher vollig abgeschaft und aufgehoben zu wer: ben verdiene. Die gange Sache wird eine andre Geftalt gewinnen, als der herr D. derfelben

die

felben geben wollen, wenn ich diese Stelle zers gliedere, und einen jeden Saß derfelben bes sonders prufe.

tantnis kommen erst nach und nach zur grösser, niemahlsaber zur völligen Voll-kommenheit.

Dieser Erfahrungssat hat, so wie er ba liegt, seine unleugbare Richtigkeit. Er ist aber hier ein bloßer Obersatz. Den Mittelsatz hat der Herr D. ausgelassen: und das folgende ist sos gleich der Schlussatz. Der Mittelsatz muß nothwendig dieser senn:

Tun aber ist der, in den Bekäntnisbüchern der lurherischen Rirche enthaltene Lehrbegrif, eine Urt der menschlichen Brkäntnis, welche erst nach und nach zur grössen, niemahls aber zur völligen Volkommenheit komt.

Und diesen Satz leugne ich schlechterdings. Alle Arten menschlicher Erkantnis haben solche Lehrsätze zum Gegenstande, welche die mensche liche Vernunft selbst erfunden hat, oder welche Die Erfahrung, die Uebung, und der Lauf der Reit nach und nach entdecket, bestätiget, und in ein gröfferes licht gesehet haben. In diefen Afrten menfchlicher Erfantnis gehört ber, in un: fern Befantnisbuchern enthaltene bebrbegrif ber Religionnicht. Menschen find zwar das Subject, benn diefe erkennen benfelben, aber bas Object beffelben find gottlichgeoffenbarte Glaubensleh: ren, fo wie folche in der helligen Schrift ent halten find. Diefer Lebebegrif bat, im Albficht auf Diefes Leben, feine bochfte Bolkommenheit, und diefe beftehet darin, daß uns derfelbe sur Seligkeit unterweisen tan, durch den Glauben an Christo Jesu, 2 Tim. 3, 15. Bur Bermehrung Diefer Boltommenheit fan feine Bemuhung der Lehrer etwas bentragen, und fie bat auch feit 1700 Jahren nichts dazu ben: getragen. Die erfte apostolische Rirche hatte in diefer Absicht alles, was wir ist haben. Die: fer lehrbegrif wurde in den folgenden Zeiten ver: dunfelt. Die Sauptwahrheiten beffelben verlohren fich aus den Angen der Chriften, da die Quelle derfelben, die beilige Schrift, benfelben entzo: -80

gen wurde. Menschenlehren und Jethümer wurden stat derselben untergeschoben. Luther und seine Gehülfen thaten also nichts weiter, als daß sie denselben in seiner ursprünglichen Reinigkeit wieder herstelleten, und also den wahren Nath Gottes von unserer Seligkeit so wieder darlegten, wie solcher in der heiligen Schrift enthalten ist.

Und dieses, wird der herr D. Busching fagen, ift eben die Urt der menfchlichen Erfant: nis, von welcher ich rebe. Ich geftebe es gu, daß der Lehrbegrif, fo wie derfelbe in der beili: gen Schrift da liegt, feine Bolfommenbeit, das ift, feine Bolftandigfeit, habe; allein ich leugne folches von dem lehrbegriffe, fo wie der: felbe in unfern Befantnis Buchern enthalten ift. "Es ift unfre Pflicht und Befugnis, ben lebr: "begrif blos aus der heiligen Schrift zu nehmen, "und zu dem Ende den richtigen Verftand derfels "ben grundlich zu untersuchen, den die Berfaffer "bes Mugsburgifchen Glaubens : Befantniffes, "wegen Mangel ber nothigen Gulfsmittel, dazu: "mahl nicht allezeit getroffen haben - - wir 25 2 "find

r

0

b,

t

í

4

2

Ì

li

1:

n

0:

ri

12

le

0:

118

"find in der Erkantnis weiter gekommen, als "diefelben, und können manches an ihrem Wers "ke verbessern." Diese bemerkten Worte sind die eignen Worte des Herrn D. B. S. 12. 17. Er redet hier zwar eigentlich von der Angsburgisschen Confession; allein da er in der vorhergehensden angeführten Stelle S. 10. von unsern Beskäntnis Büchern überhaupt geredet hat; so wers de ich seinen Sin nicht versehlen, wenn ich diese Worte gleichfals im algemeinen Verstande, von allen symbolischen Büchern unsererKirche verstehe.

Kein Freund und Verehrer dieser Bücher wird diese Antwort gegründer und hinlänglich sinden, bis der Herr D. erst folgende Sähe aussschielt, und unwidersprechlich erwiesen hate i) daß in denselben Lehrsähe enthalten sind, welsche den Zeugnissen Gottes in der heiligen Scheist widersprechen, und also Irthümer in sich fassen, 2) daß die Versasser derselben in solchen Stellen der heil. Schrift, in welchen Haupt und Grunde wahrheiten der Neligion enthalten sind, den wahren und richtigen Verstand derselben nicht getroffen haben, 3) daß in denselben zusammen genome

genommen, folche Wahrheiten fehlen, welche zur Bolftandigfeit des Lehrbegrifs der chriftlichen Religion, oder des Rathes Gottes von unferer Geligfeit nothwendig find. Rury! bis ber Bere D. die Mangel, Fehler und Irthumer unfver Befantnis: Bucher befonders und deutlich darge: legt, und unwiderfprechlich erwiefen bat. Denn folche algemeine Vorwurfe und Befchuldigun: gen, ein folcher unbestimter Ruhm ber vorzüg: lichen Ginficht der neuern Gelehrten vor unfern alten Theologen, entscheidet bier nichts. 3ch fan nicht umbin, bier gur Erlauterung eine Stelle ans der, foviel mir befant geworden, noch nicht widerlegten, und nach meiner Uebergen: gung auch unwiderleglichen Schrift, welche ben Titel führet: Uebereinstimmung des Zeren D. W. A. Tellers Lehrbuchs des christlis chen Glaubens, mit Samuel Crels neu: en Gedanken, von dem ersten und andern Mam, welche, ohne Benennung des Verfaffers, Frankfurt und Leipzig 1767. 8. herausgekom: men, anzuführen. Der Berfaffer fchreibt 6. 24: "Der Sprachgebrauch (unfre erweiterte 23 3 "Wiffen:

e

10

室

ĩ

t

t

Biffenschaft) ift in unfern Tagen eine Berschans gung, hinter welchen fich ein jeder verftecket, jum den Schein der Sprachgelehrfamfeit, (um ben Schein, fluger zu fenn als die alten Gottesge: "lehrten,) zu haben. Es verdient daher diefe Sache "eine genauere Prufung. Ich muß mich wundern, "daß anjeht Manner fich das Unfeben einer ausge: "breiteten Spracherfantnis (theologischen Gelehr: "famteit) geben wollen, die nicht den zwanzigsten Theil der Lecture in ben Alten (der Grundlich: feit) befigen , Die unfre vormaligen Gottes: "gelehrten hatten. Man ftellet fich, als wenn man der erfte fen, der die Glaubens: Wahrheis "ten durch Gregesin aus der Schrift herleite, und als wenn unfre gottfeligen Glaubens : Be: "fenner und rechtschaffenen Theologen bies nicht "fcon langft gethan hatten. Da man fie nicht "fennet, und wenigstens nicht gelesen hat; so ift "man fo dreift, diefes zu behaupten. Unfre ben: atige Welt, Die, jum Schaden grundlicher Ge-"lebrfamteit, fich mit neuen Spielwerken bes Bis "bes beschäftiget, und die alte Gelehrsamkeit "eben fo wenig fennet, nimt bergleichen Borges "ben "ben auf guten Glauben an. Gelehrte lachen "barüber, und verweifen folche Richter auf die "Schriften eines Luthers, Melanchthons, Chemmiffus ze. Da fagt man, die Sprachgelehr "famteit ift in unfern Tagen erweitert, (wir find "in ber Erfantnis weiter gefommen). Mogten "fichs doch diefe große Sprachverftandige gefallen Maffen, Diefe neuen Groberungen im Beiche Der "Sprachwiffenschaften uns befant zu machen. Bir befürchten febr, daß viele nur in Absicht auf fie, neu find, andre aber in blogen Ginbildun: "gen befreben, und wohl gar falfch find! Go viel "wiffen wir aus taglicher vielfahriger Lecture, daß "ben den mehrften atten Theologen zehnmahl mehr mabre Gprachgelehrfamfeit, (Ginfichtn. Grund: "lichfeit) als ben diefen Berren angetroffen wird."

Da nun der Verfasser dieser Schrift, auf allen Blattern eine große Einsicht in die Theolos gie, und in die damit verbundenen Wissenschaft ten gewiesen hat; so muß seine Vertheidigung unsver alten Gottesgelehrten, so viel gelten, als die Veschuldigungen der Unwissenheit, und des Mangels der Erkautnis, mit welchen man sie

25 4

in

25

20

17

1=

35

17

is

2,

ht

ht

Ift

us

e:

Sis

eit

res

en

in unfern Tagen fo häufig belegt, und der gereichmte Vorzug der neuern, kan nicht eher einen Grund abgeben den Sag: alfo find fie berechtiget, die Arbeit der altern zu verändern und zu verbeffern, zu rechtfertigen, bis dieser Vorzug durch den Ausgenschein und durch Induction erwiesen ist.

Es ift mabr, in unfern symbolischen Buthern find eregetische, historische, critische, auch einige dogmatische Fehler, oder wenigstens, in Ubsicht auf die lette Klasse, unbequeme, und einen falfchen Gin verstattende Ausbrucke und Redens: Urten: allein fie betreffen lauter Meben: Sachen, und feinen Zaupt- Urritel. Berr D. Walch bat fie in feiner Introd. in L. L. Symbol. p. 920. not. (\*\*\*) alle gefamlet, und zugleich die Schriften angezeiget, in welchen fol: che untersucht, aber auch jum Theil gerechtfertigt werden. Dun mare es bie Pflicht bes Beren D. B. wann er basjenige, was er gefchrieben bat, grundlich behaupten wil, auffer diefen, von unfern Theologen bereits langft bemerkten Reb: fern, noch andre anzugeben, welche die Derans drung und Derbefferung unfrer Befantnis

Bucher in Wesentlichen Stücken, nothwen: dia , und den ihigen Lebrern der Rirche zur Pflicht Der herr D. Teller bat gewis fei: machten. ne geringere Absicht ben feinem Lebrbuche gehabt, als den Lehrbegrif unfrer Rirche ju reinigen, ju verandern und zu verbeffern. Es lieat aber am Tage, wie unglicklich ibm diefes Geschäfte geras ten fen. Das find die Rebler ber fnmbolifchen Bucher, gegen das Chaos von Jrthumern, wels ches aus dem fleinen Bandgen des herrn D. Tellers gefamlet werden fonte ? Geine Bore ganger, feine Rachfolger haben in Diefem Falle fein besseres Schicksahl gehabt, und die letten werben es gewis niemals haben. Denn ber in unfern Befantnisbuchern enthaltene Lehrbegrif, hat ichon fo viele Feuer: Proben ausgehalten, daß Die Befenner deffelben nicht Urfach haben, fich vor ben neuen Ungriffen zu fürchten, fondern folche mit großer Gelaffenheit erwarten und ansehen tonnen.

2. Die evangelische Kirche erlaubt ihren dazu geschickten Mitgliedern, ihre Büscher von der christlichen Lehre aus der heiligen Schrift zu prufen.

25 5

Gegen

Begen diesen Sat habe ich weiter nichts gu erinnern, ale baf er gu wenig fagt. Gie er: laubt eine folche Prufung nicht allein, fie fordert Diefelbe, fie macht fie jur Pflicht. Gie erflatt Die: jenigen, welche die fonb. Bucher unterschreiben ohne diefe Prufung angestellet zu haben, fur uns würdige und unzuverläßige Mitalieder; für folche, die wie ein Robr von jedem Winde der Lebre bin und bergeweher werden. Und eben daber Comt es, daß die angreifende Parthen in unfern Zagen fo zahlreich, daß dagegen die vertheidigende, in Absicht auf die Zahl, so schwach ist, weil diese Prufung nur gar ju febr hindangefeht wird, weil Diejenigen, Die fich zu lehrern der Rirche bestellen laffen, großen Theils durch die Lefting leichtsinniger Schriften und Journale, gegen die imbolischen Bucher mit einem bochstverderbliz chen Efel eingenommen find, und daber, ihrer Unterschrift und Endes ungeachtet, weil es die Mode fo mit fich bringt, und weil fie glauben, fich dadurch beraussegen zu konnen, in dem Tone fortfingen, ben jene angegeben haben, und, ohne die geringste grundliche Kantnis der sombolischen Bücher mes 5

Bucher zu haben, mit laftern, wovon sie nichts miffen. Man wurde fich aber febr irren, wenn man glauben wolte, daß biejenigen, welche bier ben Ton angeben, und über unfre Rirche und ihre Befantnis : Bucher folche vermagene Urtheile fallen, uns die Frucht einer angestelleten grund: lichen Prufung liefern. Ich bin verfichert, daß der größeste Feind ber Concordienformel in un: frer Kirche, der fonft in andrer Ubsicht große und hochachtungswürdige Thomasius, dieses Befantnis Buch nie mit gehöriger Aufmertfam: feit gelefen habe, ja daß er nicht einmal im Stan: be gewesen fen, daffelbe zu verfteben. Wenn man Luft hat, ein unvergangliches Denkmal fei: ner erstaunlichen Unwissenheit in der Theologie gu feben, fo darf man nur das theol. Bedens ten lefen, das er, jur Beforderung des Ueber: trits der Braunschweigischen Pringegin zur papfte lichen Religion, fur die Gebubr verfertigt, und das er felbft, jum ewigen Zeugniffe über fich, in feinen juriftischen Zandeln, 4 Th. G. 1. f. abe drucken laffen. Unwiffenheit, feindfelige Gefinnung gegen unfre Rirche und gegen ihren tehrbegrif, und die Begierde, etwas sonderliches vor andern zu senn, sind noch immer die Quellen der Uns griffe auf unfre Bekantnis: Bucher. Um so vielweniger aber haben die Berehrer berfelben die Erschütterung, oder gar den Umsturz dieses Felssen, zu befürchten.

3. Die evangelische Kirche besiehlet ihren dazu geschickten Mitgliedern, ihre Bücher von der christlichen Lehre, nach und nach, aus der heiligen Schristzuver-bessen.

Ein solcher Befehl ist mir völlig unbekant. Er wurde widersinnig und ungereimt sem, es wurde eben so viel senn, als ob sie dieselben bes volmächtigen wolte, sie zu Grunde zu richten, ihre Ruhe und Sicherheit zu stören, und ein verzwirtes Babel und Samaria aus ihr zu machen. So viel weis ich, daß die evangelische Kirche von allen, die ihre Mitglieder senn, und an den äuserlichen Vorrechten, welche ihr die gnädige Vorsehung Gottes geschenkt hat, Theil nehmen wollen, daß sie insonderheit von denjenigen, die ein. Lehramt in derselben begehren, sordere, daß

177131

fie fich fenerlich zu ihren sombolischen Buchern bekennen, und schriftlich, auch wohl endlich, verfprechen muffen, daß sie nicht allein nichts gegen diefelben lebren, fondern vielmehr den darin ente haltenen Lehrbegrif fortpflangen und vertheidigen wollen. Diese Forderung ift unleugbar, sie ift gerecht. Sift es nun moglich, mit berfelben ben, bon bem Berrn D. angegebnen Befehl gu vergleichen? Wurde der lette nicht die erfte auf heben? Doch dieser Sat ift von folcher Wigs tiafeit, daß er eine icharfere Prufung erfordert: und folches um so viel mehr, da wir in solchen Beiten leben, in welchen fo manche, ohne eine folche Volmacht von der evangelischen Kircheauf: weisen zu konnen, fich selbst eigenmachtig zu De formatoren, oder vielmehr zu Tadlern, auch wohl Bu tafterern ihrer Berfaffungen und ihrer Be: kantnisbucher aufwerfen, und fich erkuhnen, Richter unfrer gottfeligen Bekenner zu fenn, Des ren Schuler fie nie gewesen find, und Deren Schuriemen aufzulosen fie nicht wurdig find.

Juecst sehet der Herr D. Busching vor ans, daß diejenigen, an welche dieser vermeinte Befehl

Befehl von ber evangelischen Rirche, ihre Bucher von ber driftlichen lebre aus ber beiligen Schrift zu verbeffern, gerichtet fenn fol, dazu geschickte Mirglieder derfelben feyn muffen. Wenn bas erfte vorausgefest wird, wenn man annimt, baf eine Berandrung und Berbefferung unfrer fombolischen Bucher nothig fen, daß die evange: lische Kirche dieselbe verlange und fordere; so ift wohl nichts naturlicher, als daß fie einen folchen Dienst von Riemand anders, als von ihren Mitaliedern, annemen wurde. Denn ein fol: ches Geschäft benen, Die drauffen find, aufzu: tragen, murde eine fehr widerfprechende Sache fenn. Allein, bier entsteht die Frage: mo find Die zu Diefem Geschäfte geschickte Mitglieder der evangelischen Kirche zu finden? Diejenigen find gewis feine Mitglieder derfelben, wenigstens nicht foldhe, die das Bent derfelben fuchen, welche, wenn fie gleich einen öffentlichen Lehrstuhl in ders felben befleiden, mit dem Doctor, Titel prangen, und die Befantnisbucher berfelben beschworen haben, bennoch es gar zu deutlich an den Tag gelegt haben, daß fie, wenn es auf fie anfame,

mit Frenden latheri Catechismum wegschaffen, und dagegen den rakauischen einführen, daß fie alle tehrbucher unfrer Theologen vertilgen, und dagegen des Crels Novas cogitationes de veteri & novo Adamo, Der, jum funftigen Lebramte gewidmeten Jugend, in die Sande geben murden: welchen es nicht genug ift, gewiffe algemeine Sombola der gangen chriftlichen Kirches zu welthen fich auch die evangelische, auf das fenertichfte befant bat, ju verwerfen, und ein gleiches Ute theil auch über gange fombolische Bucher ber en angelischen Rirche zu sprechen, sondern welche anch so weit gehen, daß sie selbst kanonische Bücher des neuen Testaments, welche von der gangen chriftlichen, und hernach besonders von der evan: gelischen Rieche dafür erkant und angenommen worden, nicht allein verdächtig zu machen fuchen, fondern folche gar mit den judifchen Sabel: buchern in eine Glaffe feben, ja welche, um ihre Lieblings : Sothumer durchzusegen, gar ben er: fchrocklichen Schrit thun, daß fie alles verfuchen, die Chriften gu überreden, daß der Beift Gortes den heiligen Mannern, die von Ihm getrieben worden,

worden, verstattet habe, ihre befondern Mennungen, ihre judifchen Irthumer und Vorurtheile in ihre Schriften mit einflieffen zu laffen, und eben baber glauben, baß fie berechtiget maren, felbst die biblischen Bucher, nach ihren vermeinten Ginfichten, zu verbeffern. Sind diefes Die, gur Berbefferung unfrer Bucher von ber drift= lichen lehre geschickten Mitglieder der evans gelischen Rirche; fo fan man leicht zum voraus feben, was wir fur eine Berbefferung berfelben von ihnen ju erwarten haben werben. Wenn Bellarmin, Calvin, Crel, Wolzogen, noch lebten! fo wurde eine Beranderung unfrer fom: bolifden Bucher von ihrer Sand noch erträglis der fenn, als von jenen vermeinten Mitgliedern ber evangelischen Rirche: benn diese haben boch alle noch eine wahre Zochachtung für die beilige Schrift bewiesen, ob fie gleich die Zeug: niffe derfelben haufig verdrebet, und jum Bor: theile ihrer Jrthumer gedeutet haben. Gie ha: ben es doch nie versucht, den Grund umzureiffen, ob fie gleich Strob und Stoppeln menschlicher Irthumer, genug auf diefen Grund gebauet haben.

Wird ber Berr D. B. fagen: ich febe hier auf mabre Mitalieder ber evangelischen Rirche, beren Rechtglaubigkeit auffer allen Zweifel gefeht ift, welche aber auch zugleich Die, zur Berbeffes rung der Befantnis-Formeln nothwendigen Sulfs: mittel in ihrer Gewalt haben, ich verlange feine andre Berbefferung berfelben, als aus der heili: gen Schrift; fo wird er unter diefen Mitglies bern, oder vielmehr unter ben alfo gefinten Leb: rern, (denn lehrer find es doch wohl, auf welche ber herr D. bier fiebet?) feinen einzigen finden, welcher geneigt mare, eine folche, von ihm verlangte Verbefferung ju unternehmen. Diefe alle haben die Befantnisbucher unfrer Rirde forgfältig und redlich nach der beil. Schrift gepruft, fie haben in allen wefentlichen Theilen berfelben, ihre Uebereinstimmung mit dem untruglichen Worte Gottes gefunden, sie haben ibre Ueberzeugung davon, durch Unterschrift und End, auf die fenerlichste Urt bekant. In was fur ei: ner Gestalt wurden sich diese Manner der Kirche barftellen, wenn fie das von dem herrn D. vor: geschlagene Geschäft übernehmen, fich zu Rich:

tern über die symbolischen Bucher auswerfen, und dieselben so behandeln wolten, als ein Lehrer in der Schule die Auffage seiner Untergebenen?

3weitens verlangt der herr D. B. eine wirkliche Berbefferung unfrer Bucher von der driftlichen Lehre, aber aus der beiligen Schrift, ohne fich zu erflaren, worin diefe Berbefferung eigentlich bestehen fol: ob folche nur Worte, Musbrucke, Redensarten, Mebenfachen, ober wirkliche Glaubens : Lehren und Fundamental: Artifel, infonderheit Diejenigen Lehrfage jum Gegenstande haben folle, wodurch sich die evanges lifche Kirche von andern Religionsparthenen un: terscheidet? ob ben diefen lehrfagen nur eine genauere Bestimmung derfelben, ober eine wirkliche Verandrung, vorgenommen werden fol, fo daß die eigenthumlichen lehren unfrer Rirche weggestrichen, und stat derfelben papistische. calvinische, socinianische Sage, welche den, zu einer folden Berbefferung vermeinten gefchick: ten Mitgliedern, etwa beffer gefielen, eingescho: ben werden follen? Go lange der herr D. fich über diese so febr wigtige Umftande nicht naber erflårt: erklart; fo lange hat alles, was er in diesem 6 S gesagt hat, gar kein Gewigt, und er kan davon auf das Gemuth einsehender und richtig benkender Leser, keinen Eindruck erwarten.

Wird der herr D. fagen: meine Absicht gebet nur auf die Nebendinge, auf die, von unfrer Seite felbst zugestandenen Rebler; (doch ich ba: be große Urfachen zu zweifeln, daß ich hier feinen wahren Sin getroffen habe) fo ift diefe von ihm gewünschte Verbefferung schon langft geschehen. Ich berufe mich deshalb abermal auf die, bereits aus des herrn Doctor Walche Introd. in L. L. Symbol. angeführte Stelle, und auf die daselbst genanten Schriftsteller. Der fel. D. Baums garten bat in feiner furgen, aber bundigen Erlauterung der symbolischen Bucher keinen von diefen kleinen Fehlern übersehen, den er nicht auf Das genaueste berichtiget batte. Daß folche aber in den Ausgaben Diefer Bucher nicht felbst geanbert werden, ift der Klugheit gemas: theils, weil folches lefern, die noch nicht im Stande find, Saupt: und Mebendinge zu unterscheiden, einen Unftos geben murde: theils, weil es auch in un:

E 2

fern

sern Tagen in der romischen Kirche nicht an Bokuets sehlen wurde, welche diese Gelegens heit begierig ergreisen, und die vormaligen Besschuldigungen, mit welchen dieser sonst gelehrte Bischof, unsre Kirche auzuschwärzen, und solche aus dem Religions-Frieden zu sehen suche, wieder auswärmen wurden.

Burde fich der Berr D. bier aber erflaren, daß er gang andre Berbefferungen der Bucher unfrer Rirche von der driftlichen Lehre verlange, folche Berbefferungen, ober, richtiger ju reben, folche Verandrungen, wie fie etwa diejenigen, Die aus uns felbst aufsteben, und verkehrte Lebre reden, angeben murden; fo ift diefes eine gang andre Sache. Bier wurde fich ein weiteres Feld eroffnen, und der herr D. wurde aledenn gur Bertheidigung feiner Forderung etwas mehrere Arbeit bekommen, als er zur Abfaffung diefes 6. S. ja feines gangen Tractats, anzuwenben notig gehabt bat. Ich begehre ihm bier nicht vorzulaufen: ich erwarte vielmehr über biefen wigtigen Punct eine nabere Erklarung feines Sinnes, war es a dinigration a

0

3um

Jum dricten, ift der Berr D. B. bem les fer die Unzeige schuldig geblieben, wie die Ber: befferung unfrer Bucher von der chriftlichen Leb: re, ju welcher die evangelische Kirche, seiner Mennung nach, ihre dazu geschickte Mitglieder bevolmächtiget haben fol, wirklich geschehen folle. Er hat uns also baburch berechtigt, Die von ihm gelaffene tucke felbft anszufullen. wollen alfo fegen, daß dren oder vier Mitglieder der evangelischen Kirche, welche glauben, die bazu nothige Geschicklichkeit zu haben, diefes Berbefferungsgeschaft der symbolischen Bucher übernahmen, fie waren aber in verschiedenen wigtigen Artikeln, verschiedner Meinung, wer sol hier den Vorzug haben! nach wessen Mennung fol die, alsdenn nothwendig erforders liche neue Ausgabe diefer Bucher, eingerichtet werden? Vermuthlich wird hier die Untwort fenn: Derienige, beffen Mennung mit der heil. Schrift am genauesten übereinkomt. Ich frage weiter: wer sol dieses entscheiden! gewis niemand anders, als die gange evangelische Rirche. Denn Das neue oder verbefferte Befantnis, fol fur ein Befant: C 3

Befantnis ber gangen Rirche ausgegeben werben. Bird fich biefelbe bagu verfteben? werden infon: Derheit diejenigen lehrer, welche von der Ueber: einstimmung unfrer bisherigen Befantnis : Bu: cher mit der beil. Schrift, eine gegrundete Ueber: zeugung haben, fich die Ginfalle eines berfelben widersprechenden Mannes, aufdringen laffen? Gefegt, daß protestantische Obrigkeiten auf feine Seite traten, wurden diefelben, ohne fich des Schwerften Bewiffenszwanges schuldig zu machen, Die übrigen lehrer ihrer lande, ja nur einen eis nigen bavon, mit Gewalt zwingen konnen, feis ne bisherige Ueberzeugung fahren zu laffen, die Befantnis Bucher, auf welche er angenommen und verpflichtet ift, ju verwerfen, die darin ents haltenen Grundwahrheiten, und wenn es auch nur eine einzige ware, zu verläugnen, und ba: gegen die entgegen ftebende Lehrfage, mann fol: che in die Form eines offentliches Befantniffes gebracht waren, anzunehmen und zu predigen? Ich wil annehmen, daß die famtlichen Berren Theologen in Berlin fich vereinigten, die Mugs: burgische Confesion nach den, in des herrn D. Tellers

Tellers Lehrbuche, und in des herrn D. Buschings problematischen Theologie. oder in diefen norigen Ummerkungen über die fymbol. Bucher, enthaltenen Mennungen und Ginfallen , zu verandern , und folche ber evanges lifchen Kirche, als eine Erfullung ihrer Pflicht, ale die Wirfung, ber, von ihr erhaltenen Bols macht, ihre Bucher von der chriftlichen Lehre zu verbeffern, darlegten: wurde die schwedische, danische, sächsische, ja wurde nicht eine jede Particulair : Kirche und Gemeine im ganzen lu: therthum, und ein jeder befondrer tehrer derfel: ben, das Recht baben, ju fragen: wer fie bagu bevolmächtiget habe? Mit was fur einem Rechte wurden fie z. B. von und in hamburg verlangen konnen, daß wir unfre Mugsburgifche Confesion der von ihnen verfertigten, aufopfern, und ihre befondern Mennungen, welche wir mit volliger Heberzeugung fur Widerfpruche gegen Die Beug: niffe Gottes in feinem Worte anfahen, als Bor: schriften unfere Glaubens, als die Rorm unfers Befantniffes und unfrer Lehre, annehmen folten? Sie haben die Frenheit, ihre Mennungen und Gedan:

Gedanken der Kirche vorzulegen: aber fie fonnen auch andern das Recht und die Frenheit nicht nehmen, das Urtheil darüber zu fallen, ob fie folche ber heiligen Schrift, und dem Lehrbegriffe ber evangelischen Kirche, gemås finden, oder nicht: Und wenn sich die offenbare Abweichung davon gu Tage legt; fo konnen fie niemand notigen, fie fur achte Mitglieder der lutherischen Rirche, noch vielweniger fur mahre Lehrer derfelben zu erfennen. Wie? wenn biefe Beranderungen und Berbefferungen unfrer Befanenis Bucher fo ber ståndig fortgeben folten, wenn wurde die evange: lifche Rirche einmabl auf einen gewissen Grund kommen? wenn wurden wir einmahl mit Freu-Digfeit zu unfern Gemeinen fagen konnen: ibt feyd erbauer auf den Grund der Prophe ten und Apostel, da Jesus Christus der Eckstein ift. Ift der Vorschlag des herrn D. gegrundet, follen die Befantnis: Bucher unfret Rirche alle 10 oder 20 Jahr verandert und ver bessert werden, und fan folches, ohne einen be-Ståndigen Uebergang von der Wahrheit zum Ir: thume, und von dem Jrthume jur Wahrheit, geschehen?

geschehen? so sind die apostolischen Vermahnungen, daß die Glieder der wahren Kirche vest steshen sollen in einerlen Sinne und in einerlen Menzung, daß sie nicht Kinder senn, und sich durch mancherlen Wind der Lehre, wägen und wiegen lassen sollen, daß sie aussehen sollen auf diejenisgen, so Aergernis und Trennung anrichten, neben der Lehre, die sie gelernet haben, und von denselben weichen u. s. w. leere und nichts bedeutende Worte, und das ganze Lehrgebaude der evangelischen Kirche ist eine Hutte auf einen Sandhausen.

S. 3.

Ich kan nicht umhin, mit dieser Betrache tung noch gleich eine hieher gehörige Stelle aus der Schrift des Herrn D. zu verbinden, welche, ob sie gleich nahe an dem Ende derselben stehet; doch eigentlich hieher gehört. In der, S. 125. befindlichen Unmerkung, sühret er aus Auris fabers historischen Nachricht von dem Convens te zu Schmalkalden, welche in der Walchischen Ausgabe der Schriften Lutheri, Th. 16. S.2393, befindlich ist, solgende Stelle an: "Es ist auch "von den Chur: und Fürsten, auf diesem Tage, "den Theologen besohlen worden, daß sie die "Augsburgische Confession und Apologie noch "einmahl mit Fleis durchlesen solten, und wo "etwas darin gefunden würde, das der heiligen "göttlichen Schrift nicht gemäs, oder sie in ih: "ren Kirchen dergleichen nicht lehreten, daß es "geändert würde." Der Herr D. sest hinzu: es ist zu wünschen, daß die heutigen und Künstigen protestantischen Könige und Sürsten, diesen ächt evangelischen Besehl, von Zeit zu Zeit, wiederhohlen mögten.

Ich glaube zwischen dem vorher untersuchten Ausspruche des Herrn D.: die evangelische Kirche besiehlet ihren dazu geschickten Mitgliedern, ihre Bücher von der christl. Lehre, nach und nach, aus der heil. Schrist zu verbessern, und zwischen diesem Wunsche etwas Widersprechendes zu bemerken. Da der Hr. D. in den letzten Worten wünschet, daß die protestantischen Könige und Fürsten den Besehl, die symbolischen Bücher nach der heil. Schrist zu ändern, andern , wenn etwas in benfelben gefunden mure De, bas berfelben nicht gemas mare, von Beit Ju Zeit wiederhohlen mogten; fo raumet er das mit zugleich ein, daß jener, an die, in Schmal kalben versamleten Theologen ergangene Befehl, feine Kraft verlohren habe, daß folglich gegenwartig fein Theologe, ber es fich unterfans gen wolte, an der Mugsburgifchen Confesion und der Apologie etwas zu andern, fich barauf berufen tonne. Solte indeffen diefer Befehl nach dem Wunsche des Berrn D. erneuert werden; fo mufte diese Erneuerung von allen protestantischen, oder eigentlich, von allen evangelisch-lutherischen Für: ften und Standen, wenigstens des deutschen Reiche, mit folder Uebereinstimmung geschehen, als diefer Befehl von benfelben, auf dem Tage zu Schmalkalden, gegeben worden. Diefes ift, nach des Berrn D. eigenen Geftandniffe, bisher nicht geschehen. Weder einzelne, der evangelischeluthes rifchen Rirche zugethane Fürsten und Stande, noch weniger alle jusammen, baben ihre Theoz logen aufgefordert, die symbolischen Bucher bet Lutherischen Kirche zu verandern oder zu verbef fern.

sern. Da nun die Könige und Fürsten die eiz gentlichen Kirchen-Rechte in den Händen haben; da die übrigen Glieder derselben keine Gesekz gebende Autorität besiken: wie kan der Herr D. sagen: die evangelische Kirche besiehz ler ihren dazu geschickten Mitgliedern, ihre Bücher von der christlichen Lehre, nach und nach, aus der heiligen Schrift zu verbessent

Wenn man den zu Schmalkalden an die Theologen, von den Chur; und Fürsten ergangenen Besehl, nach seiner wahren Absicht betrachtet; so kan man, ohne Nachtheil der Wahrheit, die Folge daraus nicht herleiten, daß diese Chur; und Fürsten selbst gezweiselt haben, ob die Augseburgische Consession und deren Apologie mit der h. Schrift übereinstimmen, oder daß sie gar geglaubt hätten, daß solche in verschiednen Stücken davon abwichen. Die Häupter der evangelischen Kirsche erwarteten damahls, daß ihre Glaubensbeskäntnisse auf dem Concilio zu Mantua, von neuen, und zwar von der ganzen römischen Klerisen, uns ter welcher viele, insonderheit durch die nunmehr 20

Jahre lang im Schwange gegangenen Streitige feiten mit der Lutherischen Rirche, febr genbte Go: phiften geworden waren, in die fcharffte Prufung gezogen werden wurden. Gie forderten alfo ihre Theologen auf, sich auf diese Leuerprobe recht gefast zu machen, und ihre Glaubensbefantniffe. nach der untrüglichen Richtschnur der h. Schrift, noch einmahl auf das forgfältigste zu prufen, auch wo sie etwas bemerken wurden, das noch genauer nach derfelben bestimmet werden fonte, desfals die rathsam erfundene Berandrung vor: zunehmen, um alfo ben Gegnern befto weniger Gelegenheit ubrig zu laffen , an ihren Befantnif: fen zu haften. Diefer Befehl aber feste voraus, daß eine folche Verandrung mit ihrer aller Hebereinstimmung geschehen mufte. Und wie die Unterschrift der schmalkaldischen Urtikel beweiset; fo waren damols die vornehmften Theologen der evangelischen Rirche zu Schmalkalben verfam: let. Diefer Befehl berechtigte feinen einzelnen Theologen, nach feinem eigenen Gutdunken an der Angeburgischen Confesion und der Apologie, bas geringste ju andern. Kan man zweifeln, MINE daß

daß die Theologen diesen Besehl, was den ersten Theil desselben, die mit Fleis anzustellende Durch; lesung der Augsburgischen Consession und der Apologie betrift, nicht mit ber größesten Sorgsfalt werden erfüllet haben? Ist aber darauf eine Aenderung in benden erfolgt? auch nicht die geringste. Also sind die damals zu Schmalktalden versamleten Theologen von der Uebereinsstimmung bender mit der heiligen Schrift, völlig überzeugt gewesen.

Indessen heistet es auch hier: distingue tempora. Im Jahre 1537. war noch kein Verstrat, kein Friedensschlus zwischen dem Kanzser und den Catholischen auf der einen Seite, und zwischen den evangelischen Ständen des Reichs auf der andern Seite, auf die Augsburg. Configegründet. Es stand daher noch immer in den Händen der letztern, Veränderungen in der A. E. wenn sie solche ihrer Ueberzeugung gemäs gefunz den hätten, vorzunehmen; ob sie gleich, wenn solche Hauptsachen betrossen hätten, den gerechten Vorwürsen einer Unbeständigkeit und Wanzelmuth in der Lehre, welcher ihnen gewis nicht zum

jum Vortheile gereichet haben würde, nicht würdeh haben entgehen können. Was also die evangel. Stände vor 1555, thun konten, konten sie dieses auch noch nach diesem Jahre, können sie solches noch nach 1648 thun? Geben sie ihren Theologen die Frenheit, wesentliche Veränderungen in der Augsburgischen Consession oder in den übrigen sindher Augsburgischen Consession wiedersproziehen, und der Lehrbegrif derselben verändert wird; so brechen sie den Religions und westphäslischen Frieden, wenigstens entsagen sie allen den Vortheilen, welche sie durch bende erhalten haben, und Kraft benden besissen.

Der Herr D. B. wünschet die Erneurung des mehrgedachten Befehls, und ich bin überzeugt, daß dieselbe, theils, wenn sie von einiger Gültigkeit senn solte, unmöglich, theils aber, wenn solche von einzelnen Ständen der evangelischen Kirche geschehen solte, höchst schädlich und verderblich senn würde. Indessen leugene ich nicht, daß ein solcher Besehl manchen Theologis novaturientibus sehrangenem senn möge

te, nur muste mit demselben zugleich ein Befehl verbunden senn, der ihrem duros Equ den Nacht druck gabe, und den Lehrern, welche in ihren Gewissen verbunden zu senn glaubten, die alten Wahrheiten gegen neue Irthumer zu behaupten, das Thor, oder die Thur des Gefängnisses wiese.

Ich wil iho die oben angeführten politischen, pon ben benden Friedensschluffen bergenommenen Betrachtungen ben Seite feben. Denn wenn au: genscheinlich erwiesen werden fonte, daß in der Augsburgischen Confesion Lehrfage enthalten waren, welche dem Worte der ewigen Wahrheit zuwider waren; fo muften und alle, durch diefe Friedensschluffe erhaltene, und auf denfelben be: rubende zeitliche Vortheile, nicht zuruck halten, Diefelben zu verwerfen. Dem ungeachtet erflare ich die Erneurung eines folchen Befehls zuerft fur unmöglich. Denn er mufte von allen Stan: den der evangelischen Kirche mit volliger Uebereinstimmung ausgefertigt werden: und wenn auch alle protestantische, eigentlicher ju reden, evans gelifch:lutherische Ronige und Fursten, (benn daß Diejenigen, welche sich zu der reformirten Religion

ligion bekennen, jur Veranberungunfrer Glau: bensbefantniffe, feine Befehle ertheilen tonnen. verftehet fich von felbst) fich vereinigten, einen folchen Befehl ausgeben ju laffen, das doch wohl schwerlich geschehen wird; so konte ein solcher Befehl feine Rraft haben, wofern nicht, vermo: ge der Somagial-Recesse, ibre kandstånde in den: felben einwilligten: und wenn auch diefes erfol: gen folte; fo mufte die Berandrung ber Glau: bensbefantniffe, wenn folche wefentliche Stucke derfelben betrafe, abermahl mit Uebereinstims mung der famtlichen Lehrer geschehen, oder man muste einen völligen papistischen Gewissens: 3wang einführen, und wenigstens diejenigen Lehrer, welche fich die Lehrsäße, auf welche fie einmahl verpflichtet worden, und die sie als theu: re Wahrheiten erkant haben, nicht nehmen laffen wolten, aus dem Lande jagen.

Solte aber dieser Besehl nur von einigen evangelischen Ständen gegeben und volzogen werden; so würde nichts schädlicher und versderblicher senn können, als derselbe. Die Volmacht, die Glaubensbekäntnisse zu verändern und

und zu verbeffern, fonte Manner treffen, welche in ihren Bergen feindselig gegen den Lehrbegrif unfrer Rirche gefinnet waren, und fehlet es un: fern Tagen an folden ? Diefe wurden diefe Ge: legenheit mit Freuden ergreifen, und nach ihres Bergens luft in unfern Befantnisbuchern aufraus men. Man wurde zwar immer vorgeben, daß die Berandrung und Berbefferung nach der bei ligen Schrift gefchebe; allein es wurde fich gar bald zeigen, daß der heidelbergische und rafauische Catechismus, daß wohl gar des Crellii Novæ Cogitationes de Veteri & Novo Adamo, mehr Theil baran hatten, als bas Wort Gottes. Wie? wenn der Churfurft von Sachfen, Chri-Rian I, dem Urban Pierius, dem Chris foph Gunderman, dem Johan Salmuth, die Volmacht aufgetragen hatte, die Augsburg gifche Confesion, unter der Direction des Micol. Crelle, ju verandern, wurde die evangelische Rir: che nicht ein schones Glaubensbefantnis befom: men haben? 3ch fonte ibo, fat der angeführten, andere Mahmen feken, ich überlaffe diefes aber dem Rachdenken eines jeden Lefers, der bie Beichen. Zeichen unfrer Zeit kennet, und preise Gott, der unfrer evangelischen Kirche, an ihren bestätigten und bis hieher bewährt gesundenen symbolischen Buchern, solche Felsen zu ihrer Vormauer, Bevestigung und Verwahrung gegeben hat, an welchen die daher brausende Ströme der Irthumer sich brechen und zu Schaume schlagen mussen, ebe sie die Kirche selbst erreichen können.

amoutaine narried c S. + 4. The interpretability and

In diesem Abschnitte werde ich nur einige einzelne Stellen aus der Schrift des herrn D. B. berfegen, und solche mit kurgen Erinnerungen begleiten.

Gegen den Ausspruch S. 11. die Augsb. Confession hatte die einzige Bekantnisformel der Evangelischen bleiben sollen, habe ih, in dem vorhergehenden, schon das Nötige erinnert. Wir sind nicht besugt, das Unternehmen der gottseligen Bekenner zu tadeln, als welche zu ihren Zeiten, und aus eigner Ersahrung, besser im Stande waren, zu beurtheilen, was damahls die Nothdurft und das Beste der Kirche ersorderte, als wir, nach einem Berlause

von bennahe brittehalb hundert Jahren, und nach einer fo merklichen Beranderung ber Umftande, vermogend find. Batte indeffen Diefes Bekantnis das einige bleiben follen; fo fan ich nicht absehen, wie der Bert Doctor fo ofters auf eine Berandrung beffelben antragen, und folche für heilfam, nothwendig und pflichtmäßig ausgeben können. So bald Melanchthon in Demfelben wefentliche Beranderungen vorgenom: men batte; so bald waren zwo Hugsburgische Confesionen da: und wenn ein Theil der Luthe: rifchen Kirche die veranderte fenerlich angenommen hatte; fo ware die Spaltung unvermeide lich gewesen. G. 21. schreibt der Berr D. felbit, daß die berüchtigte Unterscheidung der ungeänderten und geänderten Hugsburgischen Confession, viel Streit und Uebel verursacht habe. Auf wen falt die Schuld dieses Streits und Uebels zurück? Was würde aber erft erfolgen, wenn die protestantischen Fur: ften und Konige ben Wunsch des herrn D. er fillen, und ihre Theologen alle Zehn oder Zwan: zig Jahre, zu neuen Beranderungen diefes Glau: bensbekantnisses auffordern und bevolmächtigen folten?

Auf eben diefer Geite heiffet es: das foges nante Augeb. Glaubensbekantnis folte nichts anders als eine Apologie, oder Schug- und Vertheidigungsschrift seyn, und sie sey auch ausdrücklich also genant worden. Ich raume dieses ein: ich erinnere aber daben nur diefes, daß Melanchthon felbft, in dem, von dem Beren Berfaffer felbft G. 19. Un: mert. (\*) angeführten Briefe an Luthern, aus: drücklich das Urtheil davon fället: daß solche mehr eine Confession fey. Bende Benen: nungen konnen gar wohl benfammen fteben. In Absicht auf den erften Theil ift diefelbe mehr eine Confession, in Absicht auf den andern aber mehr eine Schunschrift: denn sie legt die Grunde an den Tag, aus welchen die Befenner, von evangelischer Seite, verschiedene Lehrfage der Papiften als Irthumer, und verschiedne Rirchengebrauche derfelben als Misbrauche, verwerfen.

Noch auf dieser Seite behanptet der Herr D. daß die Verfasser und Uebergeber dersel-D 3 ben ben gar nicht daran gedacht hatten, eine volständige, und für jedermann hinlangsliche deutliche Abhandlung der Zauptsfäge der christlichen Lehre zu liefern.

Thre Absicht war, den Kanser und dem Reische diesenige tehre zwar kurz, aber volständig, vorzulegen, auf welche sie selig zu werden gedachten, und dazu ist sie noch iho für jederman brauchbar. Solte der Herr D. das Gegentheil behaupten wollen; so erwarte ich von ihm die Anzeige der Artikel, welche nach seiner Mennung darin sehlen, oder der Irthümer, welche mit Wahrheiten verwechselt werden müsten.

Auf der 12 S.: am wenigsten haben sie dieselbe für eine verbindliche Lehrvorsschrift ausgegeben, durch welche sie sich selbstund ihren Machtommen Schranken der Untersuchung, der Erkäntnis und des Bekäntnisses der christlichen Lehre, segen wollen, welches sie auch nicht hätten thun können.

Diefe Unmerkung scheint mir ganz überflusfig zu fepn, indem, meines Wiffens, niemand

10011

von une biefes behauptet bat. In der Unterfu: dung der chriftlichen Lebre fan ein jeder fo weit geben, als feine Rrafte reichen. Allein, die Ber: faffer und Uebergeber ber Mugeb. Conf. haben doch mit derfelben allen denen, Die fich ihrer Ge: meinschaft ruhmen, und ihres Schukes theilhaf: tig werden wollen, eine verbindliche Richt= schnur ihres Glaubensbetantniffes vor: fchreiben wollen und wirklich vorgefchrieben, in fo fern, daß fie von denfelben eine aufrichtige lle: bereinstimmung mit ben Lehrfagen ber Mugsb. Confesion verlangten, und von denen, die Glie: ber ihrer Rirche fenn wolten, feinen Widerfpruch gegen diefelbe duldeten. Sie hatten baju ein völliges Recht, nachdem sie von der papstischen Rirche durch den Bann ausgestoßen waren, und fie haben von diefem Rechte auf dem Convente gu Schmalkalden, durch Musschlieffung der Zwing. lianer, einen fremmutigen gerechten Gebrauch Nachdem Diefes Glaubensbefantnis gemacht. durch den Religions: und westphälischen Srieden, als burch Reichsgrundgesete, bestätigt worden; fo ift folches eben damit auf das fenerlich: fte, für eine verbindliche Borfchrift des Glaubens: befant: D 4

1:

n

I

e

8

ri

n

befantniffes für einem jebweden erflaret worden, welcher ein Glied ber evangelisch:lutherischen Kir: che fenn, und die, berfelben in diefen Friedens: fchluffen zugestandnen Rechte und Frenheiten, genieffen wil, nicht in fo fern, daß er verpflichtet wurde, den Inhalt der Augsburgischen Confes: fion zu glauben, und straffallig wurde, wenn er in feinem Bergen eine andre lleberzeugung batte und benbehielte: benn über ben innern Bergens: glauben wirft fich die lutherische Rirche nicht jum Richter auf; fondern in fo fern, daß er den lebe: fågen derfelben nicht öffentlich oder heimlich wie dersprechen, und die, denfelben entgegenftebenden Irthamer beimlich oder öffentlich ausbreiten fol. Mimt er papstische oder calvinische Lehrfage an; fo fan er ju diefen Rirchen übertreten, und als: benn folche fren und öffentlich bekennen, auch die Lebrfage der Mugsb. Conf. verwerfen und beftrei: ten; aber er muß alsbenn nicht verlangen, für ein Glied der evangelisch-lutherischen Kirche angese: hen zu werden, noch weniger ein Lebramt in der: felben zu befleiden : er muß nicht verlangen, bas Recht zu haben, die Augsb. Confesion, feinen Irthu: Irthumern und besondern Mennungen zur Gunst, verändern zu dürsen, und eine solche veränderte Consession andern als ihr Glaubensbekäntnis zu empsehlen, oder wohl gar aufzudringen. Alles dieses ist der Grundversassung des deutschen Reichs gemäs. Diesenigen, welche widers sprechen, und Toleranz! schrenen, welche inssonderheie den Socin gern auf den Thron seigen mögten, mögen es mit den Ständen des deutsschen Reichs ausmachen, welche den Religions und westphälischen Frieden, als Grundgessehe, aufrecht zu halten sich verbunden erkennen.

Auf eben dieser Seite: Die Verkasser der Augsb. Conf. haben, wegen Mangel nöziger Zulfsmittel, den Verstand der heil. Schrift nicht allezeit getroffen. Ein solicher algemeiner, aber unbewiesener Vorwurf, sagt im Grunde nichts, und die Ubsicht desselben, als welche dahin gehet, ben ungeübten Lesern einen Verdacht gegen dieses Glaubensbekantnis, wernigstens eine Geringschähung dieser theuren Benzige, zu erwecken, ist nicht die Veste. Ich wil es zugeben, daß manche unsrer neuern Theologen

einen Borgug vor ben Berfaffern der Mugsburgi: fchen Confesion, in Absicht auf die Gulfsmittel, haben; allein fie werden ben allen ihren Sulfs: mitteln blinde leiter und leiter der Blinden bleiben, wenn fie jur Erflarung der heil. Schrift fein her; mitbringen, bas die Wahrheit über alles liebt, wenn fie folche fo, wie die Kritifer einen hendni: fchen Schriftsteller, behandeln, wenn fie heimlich focinianische Sypothesen jum Grunde feten, und aledenn die Zeugniffe Gottes in feinem Worte nach benfelben breben, wenn fie ihrer Ber: nunft und Philosophie den legten Musspruch über Die Glaubenslehren einraumen. D was für entfekliche Berdrehungen, was für offenbare Berfalfchungen und Berftummelungen der beil. Schrift find uns bisher in folchen Schriften in Die Augen gefallen, welche den Zweck baben follen, Die Religion von den noch antlebenden Schlacken au reinigen, und dasjenige zu verbeffern und nach: ubolen, mas die erften Theologen unfrer Rirche, Diefe von Gott fo fichtbar ausgerufteten und ge: fegneten Wertzeuge, verfeben und zurückgelaffen haben! Die gange evangelische Kirche hat bis: ber Matter.

her behauptet und befant, bag in ber Mugsburg. Confesion fein, jum Grunde und jur Dronung des Bents gehöriger Urtifel fen, in welchem die Urheber derfelben anders gelehret hatten, als die beilige Schrift lehret. Da nun ber herr D. B. Diefem einmutigen Befantniffe ber evangelifchen Rirche widerfpricht; fo ift es feine Pflicht, Diejes nigen Stellen anzuzeigen, in welchen die Berfaf: fer der Angeb. Conf. ben mabren Gin der bei: ligen Schrift nicht getroffen baben follen, und folche mit den dazu gehörigen Erweifen zu verfes ben. Luther, Melanchthon, und die übri: gen damals lebenden Theologen unfrer Rirche, wusten gewis mehr griechisch und hebraifch, als manche der Meuern, welche, wenn fie auf die Schul: tern diefer Riefen treten, vergeffen, daß fie auf bem platten Erdboden Zwerge find. Und wenn fie auch, in Absicht auf fritische, historische, anti: quarifche, chronologifche Sulfsmittel, einige Bor: guige vor-jenen haben; fo werden diefe doch bald verschwinden, wenn man auf ber Geite jener grof: fen Zeugen der Mahrheit, ihren Gifer, die Mahr: beit zu finden, ihr feuriges Gebeth, ihre Erfabe rungen,

rungen, ihre Prufungen, die Siege, welche fie durch die Wahrheit erhalten und behauptet ha: ben, mit diefen fo boch gepriefenen Bulfomitteln ber Reuern in Vergleichung feget, und zugleich ermaget, daß dieselben ben weitem nicht zureis chen, dasjenige zu erfeben, was durch die Leicht: finnigfeit, Fladderhaftigfeit, und unlautern Ubsichten berer, welche an die Ehre, Refor: matoren zu fenn, einen fo dreiften Unfpruch machen, verderbt wird. Gott bat die Hugsb. Conf. und die übrigen symbolischen Bucher un: frer Rirche bisher legitimiret. Die tridentini= sche Rirchenversamlung, die Dordrecht iche Synode, die Bibliotheca fratrum polonorum, haben fie muffen fteben laffen, und fo viele andre Schwarmer, Feinde und lafterer, find an benfelben zu schanden geworden. Es murde fich zeigen, wenn etwa die Verfaffer ber, aber in febr uneigentlichem Verstande alfo genanten theo: logischen Urtikel ber algemeinen deutschen Bibliothet, oder die Theologen, welche in der: felben ein vorzügliches Lob erhalten haben, ein andres Glaubensbefantnis verfertigen folten, ob dasselbe

daffelbe nur eine von diefen Feuerproben aushalten, oder ben der ersten, als ein von Stroh und Stoppeln aufgeführtes Bebaude, auflodern wurde.

Muf ber 13ten G. die Mothwendinkeit der Apologie und Vertheidigung, darin die ersten Verbesserer der Rirche waren, und welche das Hugsb. Glaubensbetanta nis erforderte, hat vorlangst aufgehöret, und wir find nun im Stande der grunds lichen Untersuchung theologischer Wahr= beiten. Ben diefer Stelle kan ich gar nichts denken. Nach der in die Augen fallenden Abs sicht des Herrn D. B. sollen die Morkwenz diakeit der Apologie und Bertheidigung, und der Stand der gründlichen Untersuchung theologischer Wahrheiten, Gegenfage fenn, von welchen ber erfte den letten aufhebt. 3ch fan hier keinen andern Sin herausbringen, als Diefen: Die erften Berbefferer der Rirche muften Upologeten und Vertheidiger der gottlichen Wahrs heiten fenn, diefes fehte fie auffer Stand, grund: licheUnterfuchungen der theologischen Wahrheiten anzustellen: oder aber, sie fonten Upologeten fenn,

fenn, ohne grundlichellnterfuchungen angestellet zu haben, oder diefelben anstellen zu fonnen. 3ch glaube, und ich bin versichert, daß alle meine tefer es mit mir glauben werden, daß bendes un: gertrenlich zusammen gehöre, so ungertrenlich ale ben einem guten Kriegesmanne, gute Mugen und gefunde und genbte Urme, jufammen geho: ren. Ein Apologete der Wahrheit, der aber feine grundliche Untersuchung derfelben angestel: let hat, ober anzustellen im Stande ift, fan un: möglich etwas anders fenn, als was ein Undabate ben den Alten mar. Golte man nicht glaus ben, daß der herr D. die Schriften eines Luthers, eines Melanchthons, eines Brentius u. f. w. nie gefeben baben mufte, wenn er diesen Mannern grundliche Untersuchungen ber Wahrheit absprechen, und fie blos als Klopf: fechter vorstellen wolte? Es ift mabr, Die Streis eigkeiten mit den Papiften haben nachgelaffen, und ber Sieg ift auf unfrer Seite: find fie aber barum vollig geendigt? Sat die Wahrheit bes Evangelii feine andre Feinde? find rechtschaffes ne Theologen unfrer Kirche nicht in unfern Ta: gen

gen eben fo ftart verpflichtet, und haben fie es nicht eben fo gut Urfach, Apologeten und Bertheidiger ju fenn, als die euften Berbefferer der Rirche? Gind wir erft diejenigen, welche die Borfebung in den Stand grundlicher Untersuchung theologischer Wahrheiten gefeht bat; fo find unfre armen Bas ter febr zu bedauren. Unmöglich fan ich es der Bescheidenheit des Beren D. zutrauen, daß er ben Arbeiten der Theologen unfrer Rirche, bis auf uns, ben Rahmen grundlicher Unterfuchung gen absprechen wolle. 3ch muß wenigstens nach meiner Ueberzeugung bekennen, daß ich glaube, daß unfern Zeiten viel zu viel Ghre erwiefen wird, wenn man benfelben ben Stand grundlicher Uns terfuchung theologischer Wahrheiten vorzüglich Jufchreiben wil. Der Charafter der Uthenienfer, Up. Gefch. 17, 21. ift benfelben viel angemeffes Mur was neues, es fen auch fo fabe, fo elend, als es nur immer wolle, ist bas, wors nach die Ohren so vieler unfrer Zeitgenoffen jucken, und die traurige Erfahrung lehret, daß ber Geift ber Weissagung vorzüglich auf unfere Zeiten gefehen babe, ba Er bas Bild ent worfen :

worsen: es wird eine Zeit seyn, da sie die heilsame Lehre nicht leiden werden, sonz dern nach ihren eignen Lüsten werden sie sich selbst Lehrer aufladen, nach dem ihnen die Ohren jücken, und werden die Ohren von der Wahrheit wenden und sich zu den Labeln kehren. 2 Tim. 4, 3.4.

Busching, Melanchthon den Zauptwersasser der Augsburgischen Consession. Das war er nicht, sondern Luther. Dieser hat die Materialien zu diesem Gebände dargegeben, Melanchthon hat solche nur in Ordnung ges bracht. Die bekanten 17 schwobachischen, oder genauer zu reden, marburgischen Artikel, haben vornemlich kuthern zum Versasser: und diese machen das wesentliche der Augsburgischen Consession aus. Sie waren die Vorschrift, von welcher Nelanchthon weder zur Rechten noch zur Linken abweichen durfte, und dieses hat der Hr. D. Züsching selbst S. 17. zugestanden.

Die (in der Augsburgischen Confession befindliche)

in påpfilichen Zeiten eingeführte Lehtform ganz zu verwerfen, wenn sie der heiligen Schrift nicht gemäs ist.

Bier drücket fich ber Berr D. ich weis nicht, ob recht mit Fleis und Borfaß, oder nur gufale lig, febr 3weideutig aus. Das Wort Lehrs form ist unbestimt, und man weis nicht, was er für einen Verftand mit bemfelben vers bindet. Mach der gewöhnlichen Bedeutung fan es nichts anders beissen, als was wir Methode nennen, die auferliche Gestalt der Glaubenslehre, die Ordnung, in welcher wir die befondern Urtifel derfelben abhandeln, die Bers bindung, in welche wir folche unter einander fes Ben. In diefem Berftande fan der herr D. Dies fes Wort hier wohl nicht nehmen. Denn er res bet von einer Lehrform, welche in papstlichen Zeis ten eingeführet ift, und von derfelben finde ich in der Augsburgifchen Confesion feine Spur. Die darin beobachtete Ordnung ift bochft wilführ: lich , die Urtifel konten leicht ohne den geringften Machtheil des Gangen, in eine andre Ordnung und Berbindung gefeget werden, fo wie fie in den

den schwoodachischen Artikeln in einer andern Ordnung und Berbindung fteben. Ueberdem redet der Herr D. von einer Lehrform, welche der heiligen Schrift nicht gemäs ware. Sier ift ein Gat, in welchem das Pradicat und bas Subject nicht zusammen ftimmen. Die beil. Schrift feibst ift fein System der Glaubenslehre, sie fol es auch nicht fenn. Ihre Lehrform ift daber fo wenig eine Borfchrift ber unfrigen, als ein Lineal ein Werfzeug, frummelinien augzumessen, senn fan. Gerhards, Scherzers, Bud: dei, Baumgartens, Carpove lebrformen find alle himmelweit unterschieden. Bon melcher fan man fagen : daß fie mit der heil. Schrift übereinstimme ober nicht übereinstimme? Methodus est arbitraria. Der Gag: man tan die, in papistischen Zeiten eingeführte Lebe form der Augsburgischen Confession verwerfen, wenn sie der heiligen Schrift nicht gemas ift, fagt in diefer Bedeutung alfo gar nichts.

Da aber von einem so scharffinnigen Gelehrsten, als der Herr D. B. ift, nicht zu glauben stehet,

stehet, daß er einen Saß niedergeschrieben habe, der gar nichts sagt; so entstehet daher die Vermutung, daß er hier durch das Wort Lehrform, nichts anders habe ausdrücken wollen, als was man sonst den Lehrbegrif nennet: indessen komt es hier auf des Herrn D. eigene Erklärung an. Solte meine Muthmassung Grund haben, so würde der Saß des Herrn D. also lauten:

man kan den, in papstlichen Zeiten eine geführten Lehrbegrif der Augsburgischen Confession, ganz verwerfen, wenn derselbe der heiligen Schrift nicht gemäs ist.

Ich wurde diesen Saß völlig einraumen, wos fern der Zusah: in papstlichen Zeiten eins geführte, demselben nicht ein verhaftes Unsehen gabe. Der, in der Augsb. Consesion besindliche Lehrbegrif, ist kein, in papstlichen Zeiten einges führter, sondern der wahre evangelische und aposstolische. Solte der Herr D., welches ich aber nicht wünsche, den Gegensah dieser Wahrheit behaupten; so fält die Last des Beweises auf ihn zurück. Ohne diesen Zusah wurde der Saß selbst also dieser senn:

e

D

15

n

(:

man kan den Lehrbegrif der Augebutgischen Consession ganz verwersen,
wenn derselbe der heiligen Schrift
nicht gemäs ist.

Und diefen Sag unterschreibe ich von ganzen hers zen. Luther und Melanchthon sind keine Propheten und Apostel, auf deren Grund wir erbauet sind. Wolte aber der herr D. den Schlus volständig machen, und weiter fortsfahren:

nun aber ist der, in der Augsburgischen Confession befindliche Lehrbes grif, der heiligen Schrift nicht gemäß; also sind wir nicht allein bestechtiger, sondern auch verpflichter, denselben ganz zu verwerfen;

fo wurde ich den Beweis des Mittelfages fors dern, und hier wurde fich der herr D. in großer Berlegenheit befinden. Er hat es zwar in dem Folgenden versucht, ben einem und dem andern Urtikel, diesen Beweis zu führen; wir aber ses hen, daß derselbe sehr schwach ausgefallen ift.

and same of S. S.

Ich febe diese Erinnerungen noch in diesem Abschnitte fort. Muf der 15ten Geite: Wir find in der Erkantnis weiter gekommen, als die Verfasser der Llugsburgischen Confestion, und tonnen daher manches an ihrem Werke verbessern. Die Solge ift riche tig, wenn der Grundfat derfelben richtig ift. Ich frage zuerft: wer find die wir, von denen ber Berr D. redet? Er schlieft fich bier felbft mit ein. 3ch muß aber bekennen, daß feine vor vielen Jahren berausgegebne sogenante proble= matische Theologie, welche die Zeichen einer flüchtigen Jugend fo deutlich an der Stirne tragt, und daß diese Anmerkungen mich noch nicht überzeugen konnen, deß er fich mit Recht über tu: thern, und über die, auf dem Reichstage ju Mugs: burg versamleten Theologen unfter Rirche, in Absicht auf die theologische Erkantnis, megseben Bonte. Wurde er fchreiben : ich bin in der Er: fantnis der Erdbeschreibung weiter gefom: men, als jene Gelehrte; fo murbe folches zwar ein Gelbstrubm fenn , allein jederman murde about E 3 bem

bem herrn D. folchen jugefteben, und er wur: de daber etwas überflufiges fagen, weil alle, Die feine Berdienfte um biefen Theil ber Belehr: famteit tennen, foldes fcon vorher wiffen. Er wird es alfo niemals fagen. Wenn wir uns aber felbft rubmen, daß wir die Berfaffer der Mugsburgischen Confession, in der theologischen Erfantnis übertreffen; fo fagen wir damit wurt: lich etwas gang neues, etwas unerwartetes, wir fagen es darum felbft, weil wir nicht erwarten tonnen, daß es andre fagen werden, wir ton: nen aber nicht hoffen, daß diejenigen, welche die Schriften der alten Theologen mit Ginficht und Ueberlegung gelefen haben, und ihre Ber: Dienfte kennen, unferm eigenen Lobe mehr gutrau: en werden, als ihren eignen Mugen. Der herr D. Teller wird zwar auf die Geite des herrn D. Bufchings treten, und fich auf fein lehr: buch berufen, als welches, wie er uns in demfel: ben felbst febr oft gefagt bat, vornehmlich den Zweck haben fol, uns zu zeigen, wie weit fich feine theologische Erfantnis, über die Erfantnis feiner Borganger, felbft in unfern Tagen, alfo noch noch vielmehr über die Erkantnis derer erhebe, wels the zuerst aus der Finsternis des Papsithums ausgegangen sind. Dis hieher aber hat man dieses von sich selbst abgelegte Zeugnis, noch nicht als Wahrsheit angenommen, vielmehr dem In. D. Teller sehr viele und sehr starke Grunde entgegen geseht, welche das Gegentheil recht sichtbar beweisen.

Da es nun mit dem Grundsaße: wir sind in der Erkentnis weiter gekommen, als die eher maligen Theologenzu Augsburg, noch so mislich aussiehet; so ist die Folge: also können wir an ihrem Werke manches verbessern, eben so schwach und wankend. Wenigstens haben die Lehrer, welche bis hieher mit der Augsburgischen Confession völlig zufrieden gewesen sind, das unsstreitige Necht, den Hn. D. B. und alle, welche das von ihm gebrauchte: wir, auf sich deuten, zu ersuchen, mit dieser Verbesserung so lange zu warten, bis sie dazu von der gesamten evangeliesschen Kirche, aufgesordert werden.

Auf eben dieser, und auf der 16ten Seite: 125 hat 3war die Augsburg. Confession, nach der Absicht ihrer Urheber, keine Lehr E 4 vorschrift

vorschrift seyn sollen, und sie ist auch nicht also beschaffen, daß sie dazu dienen konte: es ist aber auch teine menschliche Vorschrift der christlichen Lehre nothig, und dem oben angeführten Grundsage der evangelischen Kirche gemäß, sondern die heilige Schrift, insonderheit das Evangelium, ift die einzige Binlangliche Lebra porschrift: alle Lehrbucher aber sind meis ter nichts, als menschliche unvolkommene Versuche, die christliche Lehre aus dem Evangelio richtig und reizend vorzustellen. Der Werth derselben ist nach ihrer größern oder geringern Uebereinstim= mung mit der heiligen Schrift unpartheyisch zu beurtheilen und zu bestimmen.

Diesen ganzen Satz könte ich ohne Erinnes rung übergehen. Denn, so wie er da liegt, ist er richtig; allein der Misbrauch und die Misdeutung desselben, macht dennoch einige Erins nerung daben nothwendig, und solches um so viel mehr, du man aus demselben die Folge hers leiten wil: also sind die Bekantnisbücher der

Rirche

Rirche etwas sehr willführliches, etwas übers flüßiges: man muß benjenigen schon für einen Rechtgläubigen halten, der sagt: ich erkenne blos die heilige Schrift für meine Lehrvorschrift: es ist daher ein ungerechter Gewissenszwang, jemand auf die symbolischen Bücher zu verbinden, oder gar denselben harauf zu verenden. Der Herr D. B. hat zwar diese Folgen nicht aus diesem Saze gezogen: allein er kan uns die Bürgschaft nicht leisten, daß sie, wenn wir denselben so ohne alle Erklärung und Einschränkung annehmen solzten, nicht daraus gezogen werden würden. Ich sind debaher nötig, folgende Erinnerungen benzusügen:

1. Die Augsburgische Confesion solte, nach der Absicht ihrer Urheber, keine Lehrworschrift, aber dennoch ein Bekäntnis ihrer Lehre sein. Sie wolten sich dadurch von allen, welche in den Grund: Artikeln der christlichen Res ligion irreten, unterscheiden, und den pflicht: mäßigen Widerspruch gegen dieselben, oder welches einerlen ist, das von Gott in seinem Worte so oft gesorderte frenmuthige Bekäntnis der Wahrheit, dadurch zu Tage legen, sie wolten Er

-

ben Berdacht und die Befchuldigung irriger Leb: re damit von fich abwenden, fie wolten die mog: lichfte Uebereinstimmung des Lehrbegrifs unter fich felbst dadurch befordern, fie wolten zeigen, daß fie ihren Lehrbegrif, ihrem Grundfage ge: mas, allein aus der beiligen Schrift genommen Da nun die auf dem Reichstage gu båtten. Mugsburg versamleten Furften und Stande des Reichs, welche die Mugsburgifche Confesion un= terfdrieben hatten, bereits eine firchliche Gefelschaft und Bereinigung unter fich errichtet batten; fo murbe es nothwendig, daß diefelben ein gemeinschaftliches Bekantnis ihrer Glaubens: lebre verfaffeten, und von allen denen, welche Mitglieder ihrer Rirche fenn wolten, verlangten, bemfelben bengutreten, und zugleich den darin verworfenen Jrthamern zu entfagen. Miemand wurde dazu gezwungen. Ginem jeden murde die Frenheit gelaffen, fich felbft einen Lehrbegrif aus der beiligen Schrift zu bilben; allein wenn derfel be von dem Mugsb. Glaubensbefantniffe abging; fo fonte er mit feinem Rechte fordern, für ein Mitglied der evangelischelutherischen Rirche anges feben

feben ju werden, und an den Borrechten Theil gu nehmen, welche bie Saupter und lehrer derfels ben, durch ein fo frenmuthiges, und mit fo vies ler Urbeit und Gefahr, mit Daranfegung ibres Gutes und Blutes abgelegtes Befantnis, unter dem Benftande der Gnade Gottes, erhalten bats Die Mugsburgische Confesion murde alfo in fo fern das Band ber Bereinigung, ja ber mittelbare Grund, auf welchem die Gicherheit, Rube, und der auferliche Wohlstand der sichtba= ren evangelischen Rirche berubete. Gie murde eine Borfdrift, nicht des innern Zerzensglaus bens, fondern des auferlichen Betantniffes vom Glauben, und das ist sie noch, und wird es bleiben, fo lange die evangelische Rirche befte: bet, das ift, wie wir vermoge der unfehlbaren Berheiffungen Gottes hoffen, bis an das Ende der Tage.

2. Es ist keine menschliche Vorschrift der christlichen Lehrenothig. Der Herr D. hat Necht, wenn er von der algemeinen und unbedingten Torhwendigkeit redet; allein dadurch wird eine Bedingungsnorhwendigs keit

Beit nicht aufgehoben. Denn wenn die auferlie de fichtbare Rirche eine Gefelschaft ift; fo bat fie auch alle Collegial: Rechte, folglich haben auch Die Rirche fowohl überhaupt, als alle Glieder der: felben insonderheit, gefelschaftliche Pflichten. Die erfte darunter ift die Uebereinstimmung in dem lehrbegriffe. Diefe aber fan weder erhalten noch behauptet werden, ohne folche Schriften, in welchen die Rirche ihren Lehrbegrif offentlich gu Tage legt. Sier zeigt fich alfo die entferntes re Nothwendigfeit, gemeinschaftlicher , öffentlich bestätigter, aber auch zugleich unveränderlicher Glaubensbekantniffe, welche zu verfaffen und barüber zu halten eine jede Kirche verbunden ift, wofern fie eine ordentlich eingerichtete Wefelschaft bleiben, und nicht ein Reich ber Bermirrung und Unordnung werden, folglich in furger Zeit ju Grunde geben mil.

3. Die heilige Schrift, und insonderheit das Evangelium, ist die einzige und hinlängliche Lehrvorschrift. Ich sehe him zu, aller, die da selig werden wollen. Aber nicht allein, aller, welche Glieder einer sichtbaren Kirche

Rirche fenn, und der Borrechte derfelben theilhaf: tig werden wollen. Der Reformirte, ber Urianer, der Socinianer, der Zerrenhuter fagt: ich erkenne keine andre Lehrvorschrift, als das Evangelium, aber ich behalte mir auch das Recht vor, das Evangelium nach meiner Gins ficht zu erflaren. Wir gonnen ihm darin feine Frenheit, und belegen ihn desfals nicht mit bur: gerlichen Strafen; allein eben barum, baf er unfern Glaubensbefantniffen widerfpricht, feget er fich völlig aus aller Befugnis, ein Mitglied unfrer Kirche ju fenn , und das allerungereimtefte, das allerverderblichfte, was man von Seis ten der lutherischen Rirche thun fonte, mare Die= fes, wenn man einen folden Menfchen auf bas bloge Bekantnis, daß er die heilige Schrift, in: fonderheit das Evangelium für feine einzige lebr: vorschrift annahme, einlehramt in der lutherifchen Rirche anvertrauen, oder ihm auch nur verstatten wolte, fich für ein Mitglied derfelben auszuges Denn eben damit wurde die evangelische lutherische Kirche von ihren Glauben abfallen, ihrem Lehrbegriffe entsagen, die unerträglichsten

Berdrehungen der beil. Schrift genehm halten . und fich auf der einen Geite zu allen Jrthumern bekennen, welchen fie auf der andern Seite, fo offentlich und fenerlich widersprochen bat. Die Borfteber der Gemeinen wurden fich an den Ges meinen, deren Beftes zu suchen fie fo beilig verbunden find, auf das ichwerfte verfundigen , und ihnen einen Wolf zum Birten geben, oder gelaf: fen gufeben, daß der Wolf die Beerde verwifte: te und gerffreuete. Rein Gewiffenszwang wur: de und fonte ichandlicher und verdamlicher fenn. als wenn man gange Gemeinen zwingen wolte. einen offenbaren Berführer, als einen Ichrer ber Wahrheit anzusehen. Und doch finden fich Leute. welche aus vollem Salfe über Gemiffenszwana schrenen, und die Berpflichtung der lehrer der evangelischen Kirche auf die symbolischen Bucher. auf die unverschämteste Urt dafur ausgeben, die aber dennoch diefem wahren, würflichen und mehr als Inquisitionsmäßigen Gewissenszwange bas Wort reden, und denfelben aus allen Rraften gu befordern fuchen. Doch vielleicht gehort diefes zu ben Beweisen, daß wir in ber theologischen Erkantnis weiter gekommen sind, als unsre Batter: denn diese waren viel zu einfältig, als daß sie hatten einsehen konnen, daß ein Man, der einigemal sich mit einem theuren Ende verbindtlich gemacht, den kehrbegrif der evangelischen Kirche, so wie derselbe in unsern sond. Büchern enthalten ist, zu lehren und zu vertheidigen, hernach offenbar ein Socinianer werden, die kehre von der Gottheit Christi und des heiligen Geisstes verleugnen, ja selbst bestreiten, und dens noch sein, unter einer ganz entgegen gesehten Bedingung erhaltenes öffentliches kehremt in der Kirche, behalten könne. Diese hohe Weissheit haben wir frenlich ganz neuen Gelehrten zu danken.

4. Alle Lehrbücher sind nichts weiter, als menschliche, und also unvolkomne Versuche, die christliche Lehre aus dem Evangelio richtig und reizend zu bestimmen. Ueberhaupt erkenne ich diesen Saß für richtig, ob ich gleich das Wort: reizend, wenn solches eine wesentliche Eigenschaft eines kehre buchs der christlichen kehre ausdrücken sol, sür unnüß

unnug und überfluffig balte, und bafur bas Wort: deutlich, seken wurde. Ich schliesse aber meis ter: Die Mugsburgische Confesion bestimmet ben Lehrbegrif der drifflichen Religion aus der beiligen Schrift deutlich und richtig, in fo weit, als foldes von Menschen geleiftet werden fan: alfo ift diefelbe ein Lehrbuch der chriftlichen Lehre, das alle diejenige Volfommenheit hat, welche Menfchen demfelben geben konnen. 3ch muß erwarten, ob ber Berr D. diefen Schlus gelten laffen, oder fich deutlicher erflaren wird, was er an demfelben auszusehen habe. 3ch muß aber daben noch erinnern, daß ich bier, nach Maas: gebung ber unter Banden habenden Materie, durch das Wort Lehrbuch, fein eigentlich foge: nantes Syftem, fondern ein Glaubensbetant: nis verstebe.

Unf eben dieser 16 S. sährt der Herr D. also sort: der Werth derselben ist, nach ih; rer größern oder geringern Uebereinstimmung mit der heiligen Schrift, unpartheyisch zu beurtheilen und zu bestimmen. Uuch dieser Saß ist, überhaupt betrachtet, rich

tig;

tig; allein bier entstehet die Frage: wer fol bier ben Richterftubl besteigen und das Urtheil fallen ? Ift die evangelische Kirche verbunden, bier fole che leute, welche zwar noch den Nahmen der lutherischen Theologen führen, und in unfrer Rirche offentliche, und jum Theil befonders wig: tige Uemter verwalten, aber dennoch schon mehr als zu deutlich haben merten laffen, daß fie, wenn es auf sie ankame, den 1, 2, 3, 4, 6, 9, 10, 18 Artifel Der Augsburgischen Confesion entweder gang umschmelzen, oder wohl gar meg: ftreichen wurden, für Richter ihrer Befantnis= bucher zu erkennen? Heberhaupt aber ift diefes Urtheil und diefe Bestimmung fein Werk mehr für teute, welche in der evangelischen Kirche ein öffentliches Lehramt bekleiden, und fich ichon auf Die symbolischen Bucher der lutherischen Kirche baben verpflichten laffen. Eben dadurch , daß fie ihr Umt angenommen haben, haben fie auf das fenerlichste bekant, daß sie von der Ueberein: ftimmung der fomb. Bucher mit der beil. Schrift, nach vorhergegangener forgfältiger Prufung, bie lebendigfte Ueberzeugung haben. Wollen sie 3

bernach vorgeben, daß fie nun erft das Gegen: theil gefunden hatten; fo handeln fie menneidig, wenn fie ihr Umt alsdenn benbehalten wollen. Sie muffen daffelbe niederlegen, aus unfrer Rir: che treten, und aledenn von auffen berein mit uns difputiren. Wenn in einer Stadt, j. B. ein Syndicus angenommen wird; fo muß er auf Die Grundverfaffungen und Stadtrechte fchwo: ren: das beift, er muß befennen, daß er über: zeugt fen, daß er diefelben für rechtmäßig, und mit dem Rechte der Matur, dem Bolferrechte, und den Grundgefegen des Reichs, übereinftim: mend erkenne. Diemand zwinget ibn, ein fol: ches Mint angunehmen, und diefen damit verbunds nen End abzulegen, fo wie fein Lehrer der evans gelischen Kirche zu dem Religions. Ende gezwun: gen wird. Sat er aber folchen abgelegt, ift er in den Befit des Umtes, der damit verfnupften Wurde und Ginkunfte gefest, und er wolte ale: benn erft anfangen, fich ju erflaren, daß er an ben Grundgefegen der Stadt fehr vieles auszu! felgen fande, er wolte folche vor den Angen der Bürgerschaft tabeln, er wolte feine Collegen und andre audre dagegen auswiegeln, er wolte, wenn Streistigkeiten über die Gerechtsame der Stadt mit andern gemeinen Wesen entstünden, allezeit der nen zum Besten seine Stimme geben, welche declarirte Feinde der Stadt wären, würde ihm solches zu gute gehalten werden? Hat die Kirsche weniger Necht, als ein jedes gemeines Wessen? Hat sie weniger Ursach über ihre Diener zu wachen, als diese? Kan sich die Natur der Dinge dergestalt verändern, daß dassenige ben einem Lehrer der Kirche Wahrheitsliebe und Geswissenhaftigkeit senn kan, was ben den Dienern des Staates als Menneid, Aufruhr und Verrästheren, angesehen und gestraft wird?

Die folgende Unmerkung, daß es nicht nöthig sey, daß die Lehrbücher von der christlichen Religion mit einerley Worten abgefasset würden, und der Beweis derselben, scheint mit überslüßig, und nicht passend zu sehn. Johannes und Petrus, sagt der Herr D. gebrauchen nie die Worte: Rechtsertisgung, rechtsertigen, und gerecht werden durch den Glauben, welche wir in den Schrift

F 2

10

r:

t

n if

3:

re

5

20

15

1:

0:

13

1:

1.

13

35

11

1:

r

5

ten Pauli fo oft finden. Ich antworte : biefe bren Upoftel haben Briefe, aber feine eigentliche Glaubenobekantniffe geschrieben : folglich ift der, von bem Sn.D. gemachte Schlus nicht adaquat. Ich febe feine Urfach, marum eine Kirche, wenn fie fich in die Nothwendigkeit gefest fiebet, ver-Schiedne Glaubensbefantniffe abzufaffen, von den Sauptbegriffen der chriftlichen lehre nicht einer: len Worte benbehalten folte, und was fur Bor: theile fie davon erwarten fonte, wenn fie hier mit verschiednen Ausdrücken, welche doch aber nicht allezeit von gleicher Bedeutung find, gleichfam fpielen, und den Wegnern Gelegenheit gu Gin= würfen und Tadeln geben wolte. Ich vermu: the, daß diese Unmerkung dazu dienen fol, die von Melanchthon in verschiednen wigtigen Stellen der Angeburgifchen Confesion vorge: nommenen Berandrungen, vorläufig zu recht: fertigen.

S. 6.

Ich komme nunmehr auf eine sehr wigtige Stelle, in welcher der Herr D. B. sein Urtheil über eine große Begebenheit der Reformations: Geschichte Geschichte mit wenigen und dictatorischen Worten abgegeben hat, aber, ohne den gerings sten Beweis benzusügen, und welches so beschaft sen ist, daß ich, nach meiner Ueberzeugung und nach meinen Gewissen, nicht anders kan, als ihm darin frenmutig zuwidersprechen: weil ich sein Urztheil nicht anders, als für offenbar wahrheitszwidrig, der Ehre der gottseligen Bekenner und unsers sel. Luthers höchst nachtheilig, und der evangelisch:lutherischen Kirche höchst gefährlich, ansehen kan.

Er schreibt S. i8: die Lutheraner wolfen (ben dem schmalkaldischen Bunde) keinen andern Bundesgenossen haben, als der mit ihnen in der Lehre von dem Abendemahle und von der Taufe einig wäre. Und also trennere man sich schon das mahls heimlich von den Iwinglianern, welches ein Sehler war. Und in der Ansmerkung sest er hinzu: der große Luther war der erste, der diesen Sehler beging, und die, von ihm inder Lehre vom Abende

n

6

ie

1:

11

r:

re

it

18

m

1=

ie

11

e:

ta

ge

il

8:

te

mahle Abweichende, in den Vertheidisgungs-Bund aufzunehmen widerriech.

Es ist viel, wenn man in unsern Tagen sich also auf den Richterstuhl sehet, und über eine so äuserst wigtige Handlung unser gottseligen Berkenner, und des sell tuthers, ein solches wegwers sendes Urtheil fället. Aus was für Bewegungs; gründen dieses geschehen, solches überlasse ich eines jeden eignem Gewissen vor Gott: wiewohl einse henden tesern, wenn sie den ganzen Tractat des Herrn D. B. mit Ausmerksamkeit durchgelesen, und unparthenisch erwogen haben, solche nicht verborgen bleiben können.

Ich könte hier den Hn. D. B. auffordern, die Entscheidungsgründe dieses Urtheils darzulegen. Ich wil ihn aber der Mühe überheben, und selbst den Beweis der Wahrheit führen: daß die Bestenner sowohl als Luther, in dieser Sache nicht allein keinen Sehler begangen, sondern recht und pflichtmäßig gehandelt haben, so daß sie, wenn sie dassenige gethan hätten, was sie nach des Herrn D. Mennung hätten thun sollen, nicht allein einen großen Sehe

ler würden begangen, sondern die erkante Wahr: heit damit würden verleugnet, und selbst Ursach gegeben haben, daß sie alles, was sie bisher ersarbeitet hatten, wieder verlohren hatten. Ich wil diesen Beweis zuerst aus theologischen, alsdenn aus politischen Gründen sühren.

Ich wil mich iho in die Untersuchung ber Frage: wer den Sacraments Streit zuerft angefangen babe? nicht einlassen. Ich bin' überzeugt, daß folche jur Ehre unfere fel. Luthers vollig entschieden sen. Daß 3wingli felbft bis 1524 luthers lebre vom beil. Abend: mable bengepflichtet habe, bat unter andern Cy: prian in dem Unterrichte von der Vereinitung 2c. Cap. VII. f. 2. S. 162. f. unwider: fprechlich erwiesen. Daß er durch Carlffadts Schwarmerenen zu andern Gedanken verleitet worden, ob er gleich feiner Mennung nicht voll: lig benfiel, ift aus der Geschichte unlaugbar, wie Denn Carlstadt, Zwingli, und Decolampa: dius, ein jeder eine befondere Erflarung der Worte: das ift mein Leib, ausgedacht haben. Ich wil nur Quthers Klage aus bem Buchlein:

\$ 4

daß

0

100

8

29

8

13

18

te

1.

ft

23

=

lt

III

Iq

():

33

daß die Worte Christi: das ift mein Leib, noch vest steben, über diese Trennung, anführen. Er fchreibt: "meine Schwarmer haben die Reuer "angezundet, wie fie felbst gar berlich ruhmen. "als eine Wohlthat, und wollen nun die Schuld "der Uneinigkeit von fich schieben auf uns. Wer "bies D. Carlftadt anfangen? wer bies 3win: "ael und Decolampabius fchreiben ? (\*) haben fie "es nicht von ihnen felbft gethan? Wir hatten gern "Frieden gehabt und noch. Sie woltens aber nicht zugeben, und das ift recht. Ich wolt "aber dennoch gerne, daß wenn folche Schwar: "mer Gott nicht fürchten wolten, daß fie fich "doch vor den leuten ein wenig schämeten, und "nicht fo unverschamte Lugen fchreiben. Gie fa: "gen, daß man folte Frieden haben, und boren "felbst nicht auf, folchen Unfrieden zu mehren,

(\*) Man könte sagen: Sie hatten eben soviel Recht, ihre Meynungen vom Abendmahle vorzutragen, als Luther die seinige: allein darauf dienet zur Antwort, das Luther nicht seine Meynung, sondern die wahre Lehre der Morgen, und Abendständischen Kirche vom heil. Abendmahle vorgetragen: denn die Meynung, die er verwarf, war ein neuer Irthum, den die algemeine christiche Kirche nie erkant hat.

"wie

"wie jedermann siehet und horet, ist auch ihre "Freude, je weiter es gehet. Item, sie sagen: "es sen eine geringe Sache, und ist doch ihr kein "Stück, das sie so fast treiben, sorgen und ans "halten. Die andern Stücke alle liegen still."

Luther und die gottfeligen Befenner mas ren auf das lebendigfte überzeugt, daß die Wahr: heit auf ihrer Seite, bagegen auf der Seiteib: rer Gegner der Irthum fen. Gelbst Melanch: thon, der bernach aus Menschenfurcht und Menschengefälligfeit, vielleicht aus andern noch unlauterern Abfichten, auf die Geite der Begner so unverantwortlich binkte, und dadurch alle feine großen Berdienfte um die evangelische Wahrheit fo fehr verdunkelte, fchrieb noch von dem Colloquio zu Marpurg an Gorolitium, Pa: ftorem zu Braunschweig: Quantum attinet ad factionem Cingli, jubeo te bono animo esse. Ego cognovi coram auditis autefignanis illius sectae, quam nullam habeant christianam doctrinam, tantum pueriliter philosophantur, ideo non poterunt durare. Omnis enim plantatio, quæ non eft ex Deo, eradicabitur. lind luther schrieb 35 5

schrieb an Jac. Propst, Past. zu Bremen, ben J Jun. 1530: Summo studio egerunt (Zwintius Oecolampadius & reliqui) ut viderentur nobiscum concordes, ita ut hanc vocem nunquam ex me possunt ferre: vos habetis alium Spiritum, quam nos. Ardebant toti, quoties hoc audiebant - - - Incredibili humilitate, & humanitate fefe gesserunt erga nos, sed ut nunc apparet, omnia ficte, ut nos traherent in simulatam concordiam ac participes & patronos facerent fui erroris. O aftutum Satanam! fed fapientiorem Christum, qui nos servanit. Collectio Epp. Lutheri Budd. p. 105. - Ueberdem hatte Zwingli Die Lehre der Evangelischen vom beiligen Abend: mahl auf das schröcklichste geläftert, folche auf das unverantwortlichste verstellet, und ihnen Irthumer schuld gegeben, welche fie verabscheues ten. Er nante fie gleischfreffer, er befchule digte luthern, er lebre Deum impanatum. Huf dem Reichstage ju Mugsburg trennete er fich mit feinen Schweigern offenbar von den Lutheranern, dadurch, daß sie dem Kanfer eine besondre Confession übergaben, in welcher, ausser dem Irthume

und

Irthume in der Lehre vom beiligen Abendmable, noch viele andre grobe und schwere Irthumer ents halten waren, und badurch den Kanfer bergeftalt jum Born reigten, daß er diefelbe fogleich zurnch: weisen lies. Melanchehon schreibt davon an Luthern: Zwinglius misit huc confessionem fuam typis impressam: diceres simpliciter mente captum effe: de peccato originis, de ufu facramentorum veteres errores plane renouauit : de ceremoniis loquitur helvetice, h. e. barbarissime, velle fe omnes ceremonias effe abolitas: fuam confessionem vehementrr urget. Diefen Sag, Diese Trennung trieben, nach Zwingli Tobe, Die Prediger ju Burch immer weiter, daber fie auch mit der aufersten Bewalt hinderten, daß die, von Bucern und den oberlandischen Theologen, zu Wittenberg 1536 errichtete Bereis nigung, in der Schweiz durchaus nicht anges nommen wurde.

Und dennoch fol es, nach dem Urtheile des Herrn D. B. ein Fehler der gottfeligen Beken: ner und luthers senn, daß sie mit diesen leuten, die nach ihrer Ueberzeugung eben so grob irreten, und von der Wahrheit, wiewohl auf einer ans bern Seite, eben fo weit abwichen, als die Da: piften, feine Bereinigung eingeben, und fie nicht in das Bundnis aufnehmen wolten, wel: ches fie zur Behauptung ihrer, in der Mugsb. Conf. bekanten Religion, aufrichteten, oder wel: ches einerlen ift, daß sie die, mit so vieler Ur: beit und Gefahr fo offentlich bekante Wahrheit nicht offentlich verleugnen, wenigstens fich der Welt als Kinder darftellen wolten, die fich von allem Winde der Lehre wagen und wiegen laffen. Ja, ware die Theologia problematica des herrn D. B. die ihrige gewesen, hatten fie eine folche Gleichgultigfeit gegen die Grundfage der, von ihnen einmahl erkanten und bekanten Wahrheit gehabt, als fich in des herrn D. B. Unmer: kungen zu Tage legt; fo mare ihnen ein folcher Schrit leicht geworden; allein ihr, in der Wahr: beit durch die Gnade bevestigtes Berg, machte folchen unmöglich. Und alle rechtschaffene tu: theraner haben Urfach Gott zu danken, daßer fie vor einem folchen unglucklichen und verderblichen Schritte, so nabe er ihnen auch gelegt wurde, bewah: bewahret, und dadurch den Untergang, der kaum an das Licht gebrachten Wahrheit, gnädig vers hütet hat. Denn, die Bemühungen, Wahrsheit und Jrthum, Licht und Finsternis zu vereit nigen, können keinen andern Ausgang haben, als die ersten zu Grunde zu richten, und den letzten die Herschaft zu verschaffen. Mit Recht schreibt unser großer Luther: o astutum Satanam! sed sapientiorem Christum, qui nos servavit!

Betrachten wir die Sache von der politischen Seite; so ist es offendar, daß die evan:
gelisch lutherischen Stände, auch in dieser Absicht, keinen unglücklichern Schrit hätten thun
können, als wenn sie die Iwinglische Parthen in das schmalkaldische Bündnis ausgenommen hätten. Denn dadurch würden sie zulest den so sehr gewünschten und 18 Jahre nachber durch die Enade Gottes erhaltenen ReligionsFrieden, völlig unmöglich gemacht, wenigstens
demselbergunübersteigliche Hindernisse in den Weg
gelegt haben. Dem ersten Anblicke nach solte
es zwar scheinen, als ob ihre Parthen durch den
Bentrit der mächtigen und kriegerischen Schwei-

Ber eine febr migtige Berftarfung murde erhals ten haben; und diese falsch : politische Betrachtung that allerdings eine große Wirkung auf das Gemuth des Landgrafen Obilip von Beffen, der daber für die Aufnahme der Schweizer aus allen Araften arbeitete, wenig: ftens diefelben zu bewegen fuchte, fich annehm: licher, als bisber von ihnen zu erhalten gewesen mar, zu erflaren; allein der grosmutige Churfürst von Sachsen (\*), der Marggraf Georg von Brandenburg, und die übrigen Evangeli: fchen Stanbe bachten gang anders. Gie erwar: teten ihren Schuß nicht von den Schweizern. fondern von dem Beren, Der himmel und Er: ben gemacht bat. Gefest aber, es batten ba: durch

(\*) Sleidanus brucht die Gesinnung des Chursursen also aus: de Helvetiis in soedus recipiendis, quod civitates valde cupiedant, Saxo per legatos respondet, quoniam de Coena Domini diversum sequantur dogma, non sibi licere societatem cum illis ullam coire: quanti sit ipsorum conjunctio propter vires atque potentiam, non se quidem latere, sed eo sibi minime respiciendum esse ne trissi inde sequatur exitus, quodque ils accidisse scriptura testetur, qui muniendi sui causa, cujusque modi praesidiis usi suissent. L. VIII. sol. 119. b. ed. 1555. sol.

burch ber evangelischen Kirche in Deutschland auf ber einen Seite einige Bortheile zuwachfen konnen; fo murde fie gewis auf ber andern Seite eben dadurch befto mehr verloren haben. Die Papiften waren gegen ben 3wingli und gegen feine Rachfolger noch weit erbitterter, als ge: gen die Lutheraner. Denn die erfchrocklichen Bormurfe: von Gleisch fressern, vom eingebrod: teten Gott, trafen ihre Verwandlungs: Lebre unmittelbar, nicht aber die lebre lutheri. Der Kanfer hatte schon zu Hugsburg gegen 3wingli und feine Unbanger einen großen Gie fer blicken laffen; der Papft und feine Rlerifen trachteten den Unfrigen nach leib und leben: was folte nun unfre gottfeligen Befenner und ben feligen luther bewegen, den Grim der Gege ner, durch die Aufnahme der Zwinglianer in ihren Bund, alfo burch eine Sandlung, welche fie auf teine Weise zu rechtfertigen im Stande waren, noch mehr zu reizen, und ihren, ohne dem fcon fo febr erbitterten Feinden, Dadurch bas Schreerdt in die Sande, wenigstens ben fcheinbarften, noch mehr! den gegrundeteften Bor:

Bormand zu geben, fie felbst als folche, die von ihrer offentlich befanten Lehre wieder abgefallen waren, anzuseben und zu behandeln; da indefe sen die Zwinglische Parthen in der Schweiz gang ftille gefeffen, und den Evangelischen in Deutschland so viel Benftand geleiftet haben murde, als ehedem die Samariter den Juden. Melanchthon sabe dieses auf dem Reichstage zu Augsburg schon ein, daher schrieb er: Cinglius huc misit confessionem, in qua certe non vult videri verbis discrepare a nostra sententia, & præter rem tumultuatur in aliis quibusdam articulis, ut magis etiam irritet adversus nos omnes τον αυτουρατορα. Videtur in homine magis esse Helveticus quidam, quam Christianus fpiritus - - - Mihi non videtur utile reipublicae, aut tutum meae conscientiae, nostros principes onerare invidia vestri dogmatis quod neque mihi, neque aliis perfuadere posiim contra ecclefiae autoritatem. Ap. Coelest. hist. Comit. anni 1530. T. II. fol. 297. b. Ueberdem waren Zwingli und seine Unbanger schon auf dem Reichstage zu Spener, 1529 schlechterdings ver: worfen.

worfen. Denn fo lautet der g. G. deffelben : "Und "fonderlich follen erlicher Lehr und Secten, foviel "die bem hochwurdigen Sacramente bes mabren "Fronleichnams und Blutes unfere DErrn Je: "fu Chrifti jugegen, ben ben Standen des beil. "Reichs Teutscher Nation, nicht angenommen "noch hinfur an ju predigen geftatt, ober juge: "laffen werden." Um Diefes Artifels willen find Die Evangelischen gewis ben diesem Reichstage feine Procestanten geworden. Ift es moglich. daß der Berr D. B. wenn ihn alle diefe Umftans De aus der Reformations Siftorie befant gewefen, bennoch fo zuverläßig in die Welt fchreiben fone nen: daß die evangelisch: lutherischen Grande. durch die Trennung von den 3winglianern, ei: nen Rebler begangen hatten? Gie baben weder in der erften von dem herrn D. fogenanten beine lichen Trennung, 1529, noch in der hernach auf dem Convente zu Schmalkalden 1537 erfolge ten öffentlichen Trennung, einen Fehler begangen, fondern gethan, was das Wort Gottes, Rom. 16, 17. was ihr Gewissen, was die Pflicht, damit fie dem Ranfer verwandt maren; mas das Befte

Beste der lutherischen Kirche in Deutschland, was die Klugheit, von ihnen forderte. Daß Luther daben nicht leichtfinnig ju Werke gegan: gen, fondern die Gache nach ihrer Wigtigfeit hinlanglich erwogen babe, beweifen feine eigne Worte. Er schreibt an den Landgraf Philip von Zessen auf den Reichstag nach Augsburg, unter dem 22sten Man 1530, also: in rebus tam arduis, et tam fanctis, jocari non licet. Neque proprias opiniones, commenta hominum, aut incerta patrum dicta protulisse sufficit, sed perspicuis Sacræ Scripturæ testimoniis rem agi et probare necesse eft, quod eos hactenus fecisse non possum meminisse. Certe tot exhausi molestias, tantaque pericula fustinui, non meæ, sed Christi doctrinæ propagandæ gratia, ut omnes meos labores in caffum abiisfe, ac conatus irritos fuisse nollem. Ideo nec invidentia, nec odio aut fuperbia motus, cum illis facere non postum, fed quod Deus novit, jam pridem me eorum aggregassem parti, et doctrinam recepissem, si in facris literis eam fundatam scirem, iis autem, quibus illi innituntur, fundamentis, conscientiam

meam munire nequaquam possum. Collect. Epp. Lutheri Buddei, p. 102.

Ich überlasse einsehenden Lesern das Urtheil, ob sie diese von mir angeführte Gründe hinlangslich sinden, meinen Widerspruch gegen des In. D. Büschings Verurtheilung des Verhaltens unstrer glorwürdigen Vekenner, und des sel. D. Luthers, zu rechtscrtigen.

## δ. 7.

Ich komme nunmehr auf eine Sache, ben welcher ich mich nicht genung wundern kan, wie der Herr D. B. es unternehmen konnen, dies seibe zu behaupten, ohne zugleich die auferste Schwäche der von ihm angeführten Grunde, einzusehen.

Er wil namlich, S. 21. die, von Melanchthon eigenmächtig unternommenen großen Derändrungen der Augsburgischen Confesion, oder wenn wir das Kind ben seinen rechten Nahmen nennen wollen, unverantwortliche Verkummelungen und Verfälschungen derselben, rechtsertigen.

@ 2

Hier

Bier ift die Rede nicht von den fleinen Ver: andrungen, welche Melanchthon in den Hus: aaben, die er bis 1540. beforgte, unternam, als in welchen er blos als ein Grammatikus zu Werke ging, und nur an den Worten funftelte, aber dem mabren Ginne nichts gab ober nabm: fondern von den großen Verandrungen, wels che in der, von ihm 1540 an das licht gestelles ten lateinischen Confession, vorzüglich in dem 4. 5. 10. und 18ten Urtifel in die Mugen fallen. Ich wil mich iho in eine ausführliche Untersus chung diefes Gegenstandes nicht einlaffen, in: bem davon bereits foviel geschrieben ift, und ich meine lefer blos auf Saligs hiftorie der Mugs; burgifchen Confesion, 1. Th. G. 469. f. verweis 3ch wil alfo nur ben bem bleiben, fen fan. was der herr D. davon angemerkt, und demfele ben einige nothwendige Erinnerungen benfügen.

Der herr D. erklart, die von Melanchthon unternommenen Berändrungen für rechtmäßig, und zwar aus folgenden Grunden:

1. Weil er die Augsburgische Conf. nicht ohne Grund, für seine Schrift angesehen gesehen habe, folglich auch ben berselben sich Des Rechts gebrauchen fonte, welches niemand einen Verfaffer ben feinen eigenen Werken, ftreis tig machen fonne.

2. Weil er, vornehmlich ben Berandrung des Toten Urtifels, die gute Absicht gehabt habe, den grieden unter den protestantis schen Rirchen zu befordern.

Bende Grunde find, nach meiner Uebergengung, fo schwach, daß sie vielmehr das Unter: nehmen des Melanchthons für unrechtmäßig und ftrafbar, als fur rechtmäßig und lobwur: Dig erflaren. Gine nabere Prufung berfelben wird meinen Ausspruch völlig rechtfertigen.

Melanchthon hatte durchaus fein Recht, Die Hugsburgische Confession, nachdem fie von den evangelischen Standen genehm gehalten, und dem Kanfer und dem Reiche wirklich übergeben worden, als feine Privat: Schrift anzusehen, folglich war er auch im geringsten nicht befugt, in derfelben einige, den Gin und ben lehrbegrif derfelben alterirende Berandrungen, vorzunehe Da es ibm ju Angeburg aufgetragen (5) 3 wurde,

murde, die Reder ben der Abfaffung derfelben zu führen: fo mufte er hier alles mit gemeinschaft: lichem Rathe der ihm zugefelleten Theologen ab: faffen, ja es war nichts eber gultig, als bis folches von den evangelischen Reichestanden, und von Luthern felbft, durchgefeben und gebilli: get worden. Was infonderheit den erften Theil derfelben, oder die Glaubensartitel, betraf; fo hatte er an den schwobachischen Urtikeln feine Porschrift, Diese waren von den evangeli: fchen Standen vollig gebilligt und angenommen. Da nun Melanchthon den darin enthaltenen Lehrbegrif nur in eine andre Form bringen folte; fo wurde er offenbar über feine Grangen gegangen fenn, wofern er in der Mugsburgifchen Confesion in einem oder dem andern Urtifel einen andern Lehrbegrif batte ausdrücken wollen, als der in feiner Vorschrift vor feinen Mugen ftand. Wann ein Furft einem feiner Bedienten die Volmacht giebt, in feinem Rahmen, eine wigtige Erklarung abzufaffen, und ihm zugleich ble Sauptpunfte derfelben zustellet, ber Bediente aber wolte fich vorseklich unterfteben, etwas anders

anders zu schreiben, wie würde solches nach der Vorschrift der Gesetze angesehen werden? Mestanchthon solte nicht sein besonders, sondern der Zürsten Glaubensbetäntnis absassen, und man muß es ihm zu Ehren sagen, daß er ben der wirklichen Absassung der Consesion alle Treue und Redlichkeit bewiesen habe.

Die Confesion wurde übergeben und ange: nommen, und in dem Reichs: Archive fowohl als in des Kanfers Archive ju Bruffel bengelegt. Mun fragt sichs: war Melanchthon befugt. ben neuen Auflagen derfelben etwas nach feinem Gefallen zu andern? Der herr D. B. fagt: ja! denn er konte die Hugsburgif. Conf. nicht ohne Grund als seine Schrift ansehen. Wie wenn G. Kon. Majeft, von Preuffen dem Dber: Confistorio in Berlin den Befehl ertheilten, eine Confiftorial: Verordnung in das Land auszus fertigen, und den Inhalt derfelben vorschrieben, wenn die Abfaffung derfelben den herrn D. B. ju getheilt geworden mare, wenn er, mit Rath und Benftand feiner Sen. Collegen, diefelbe ju Gtande gebracht hatte, wenn folche von dem gangen Collegio gebilligt, (i) 4

11

n

17

n

n

5

n

11

10

th

te

13

'5

gebilligt, vom Ronige autorifiet, und fo in bas Land ausgefertigt worden, wurde der herr D. biernach noch befugt fenn, Diefe Berordnung für feine Schrift anguseben, und fich ben der: felben des sonft gewöhnlichen Autor Rechtes zu bedienen ?

Der Churfurst von Sachsen sowohl als Luther haben dem Melanchthon sein un: erlaubtes Unterfangen nachbrucklich verwiesen. Das erfte hat Coprian in der Siftorie der Hugsburgif. Conf. Kap. 12. S. 2. mit einem Driginal Documente bewiefen; und von dem let: ten schreibt Wigand, in der Borrede zu der, von ihm 1577. ju Konigsberg berausgegebnen beutschen Musgabe der Mugsburgif. Conf.: "3ch "babe von dem heren Georg Rorario gehort, "daß D. Luther zu Philippo gesagt habe: "Philippe, Philippe, ihr thut nicht wohl, daß "ihr die Augsburgif. Conf. fo oft andert: denn "es ift nicht euer, fonbern ber Rirchen Buch." Indessen haben Philippus sowohl als seine Schüler, nach Luthers Tode, fatfam bewiefen, daß sie, wenn es darauf ankam, den 3winglia:

nern , durch Berandrung ober Berftummlung, oder Verfälfchung folder Stellen, Die ihnen entgegen maren, einen Ritterdienft gu leiften, gar nicht ehrenvest gewesen, und auch nicht ge fraget, ob die Bucher, die fie auf diese Urt mis: handeln wollen, ihre eigne, oder fremde ma Den? Wie unverantworelich find fie mit Luthers Tomis umgegangen? und haben fie fich nicht felbft, fo baufiger Protestation deffelben unge: achtet, an feiner Bibeliberfegung vergriffen? wovon die, von 1546 bis 1578. herausgekom: menen Musgaben die Beweife barlegen. Daß aber Die gefamten Stande der Mugsburgif. Confefions: Bermandten, mit diefer, von Melanchthon unternommenen Berandrung, auferft ungufries den gewesen, beweiset ihre, dem Concordien: Buche vorgesehte Erklarung in der Borrede, in dem Abschnitte, der alfo anfangt: Was die andre Edition der Augsburgif. Conf. ans langer, u. f. w. welche ich aber, da die Samlung unfrer symbolischen Bucher in jedermans Sans den ift, hier abzuschreiben unnothig finde.

6 8

Det

106

Der erffe Grund, mit welchen ber Berr D. das Berhalten Melanchthons rechtfertis gen wollen, falt alfo meg, und der 3weite wird ebenfals verschwinden, sobald wir ihn genau betrachten. Es ist dieser: "Melanchthon "batte daber die quite Absicht, den grie "den unter den protestantischen Rirchen 34 befordern." Eine gute Absicht fan fein ungerechtes Mittel unftraffich machen. Der Zweck des Melanchthons ben dieser Beran: brung fol diefer gemefen fenn : ben grieden unter den protestantischen Riechen zu befordern. Diefes ift frenlich ber gelindefte Mus: druck; allein ich glaube, daß Menschenfurcht, und Mangel des Bertrauens auf Gott, daran eben fo mit Theil gehabt haben, als die reine liebe gum Frieden. Die immer mehr fteigende Macht des Kanfers, das sich nach und nach zusammen: giebende Ungewitter, welches fieben Sahre ber: nach mit folchen Schlagen ausbrach, erfüllete das furchtsame herz des Melanchthons mit sole chen Gorgen und Rummer, daß er nichts mehr wunschte , als die machtigen und friegerischen Schmeis

Schweizer, (benn er wuste wohl, daß der Churfürst von Sachsen fein Alexander, und daß fein Kriegesstaat nicht ber vorzüglichste war) mit in das evangelische Bundnis ju ziehen, als worin er mit den Landgrafen von Zessen einerlen Gefinnung batte. Um diefen Zweck gu erreichen, fuchte er die Hugsburgif. Conf. infon: derheit in dem Artikel vom heil. Abendmable, fo einzurichten, daß die lehrer von jener Geite fich fein Bedenken machen mogten, derfelben benzutreten. Er ftrich also die Worte : vere adfunt, et diftribuantur, aus, und feste dafur : vere exhibeantur : Diefes fonte man von ber an: bern Seite gelten laffen, benn man fonte damit die manducationem fpiritualem verbinden. Er ftrich ben wigtigen Bufaß: improbant fecus docentes, weg, als welcher ben der erften Ubfaf: fung der Confession allein die Zwinglianer jum Gegenstande hatte, und die Unterschrift diefer Parthen Schlechterdings unmöglich machte. War diefes aber etwas anders, als eine wirkliche Berleugnung der erkanten, und fo fenerlich bes fanten Wahrheit ? Glender, unglücklicher Friede! Friede! welcher um diefen Preis erfauft wird. Dag Gott an diesen menschlichen Unschlägen fein Wohlgefallen gehabt babe, hat der Ausgang bewiesen. Melanchthons Unschläge und Un: ternehmungen waren fein Waffer, fondern Dehl in das Feuer. Diese Verandrung bat aller: Dings, wie der herr D. B. in dem gleich fol genden anmertet, febr viel Streit und Uns beil verurfacht. Gie erbitterte die Papisten auf das auferfte, als welche daher den Schlus machten, daß fich die Evangelischen mit ben Schweizern verglichen hatten. Gie hat ben Grund zu dem ungluckfeligen Crypto = Calvi= niomo in Sachsen gelegt. Ja fie hatte felbst noch in den droißig jahrigen Krieg einen großen Ginflus, indem die Jesuiter behaupteten, daß die lutheraner, da fie eine veranderte Alugsburgif. Conf. angenommen, sich das durch des Religions: Friedens verluftig gemacht hatten. Ich fan alfo bem herrn D. nicht ben: flimmen, wenn er den Endzweck des Melanchthons einen, alles Ruhms und Beyfals wurdigen 3weck nennet. Wenn er aber

aber ben Schlus Diefes 6. mit den Worten macht: Die Reformirten haben sich zu der veränderten Augsburgis. Conf. bekant; fo folgt baraus unwidersprechlich, daß folche vor 1648. des Religions - Friedens nicht fähig gewesen, als welcher auf die unveranderre, nicht aber auf die veranderte und verfälschre Augsb. Conf. gegrundet worden. 6. 8. Andrews Controller

Rachdem der Berr D. B. diese bisher une terfuchten, aber mit manchen Unrichtigkeiten vers mifchten hiftorifchen Umftande von dem Mugsb. Glaubensbefantniffe vorausgefest bat; fo gebet er nun zu der doamatischen Erläuterung des erften Theils derfelben über. Der 13 und 14 S. feiner Unmerkungen beschäftigen fich mit bem erften Urifel, der von Gott handelt: und et fagt uns febr deutlich, daß er die, in demfele ben gebrauchte Lehrform, ob folche gleich eben dieselbe ift, welche von der nicanischen Ric: chenversamlung und ber gesamten driftlichen Rirche angenommen worden, Schlechterdings als unbrauchbar verwerfe. Er schlagt eine andre vor, welche, nach seiner Mennung, von den Fehrern der gewöhnlichen fren senn, und vor ders selben wesentliche Vorzüge haben sol. Und hier wil er vermuthlich sich der Volmacht bediesnen, welche die evangelische Kirche ihren dazu geschickten Mitgliedern gegeben haben sol, ihre Glaubensbekantnisse, wenn solche der heiligen Schrift nicht gemäs wären, zu verbessern. Wir wollen doch sehen, wie diese erste Probe dem Herrn D. geraten sen.

Ich merke vorläufig an, daß er in diesen benden Abschnitten gar nichts neues sagt. Alles lauft darauf hinaus, daß er die Unbez quemlichkeiten anzeigt, welcher das Wort: Persson, in der lehre von der heil. Dreneinigkeit, unterworsen ist. Er behauptet, daß wenn dies ses Wort auf der einen Seite, in seiner scharfen und bestimten Bedeutung genommen werde, solches den Verdacht errege, daß man von drey Göttern rede; daß aber auch, durch die ben; gesügte Bestimmungen und Einschränkungen, wodurch man diesem Verdacht vorzubeugen suchte, auf der andern Seite, der Begrif, den

man von dem Worte Person gegeben habe, wieder aufgehoben, und dem saballianischen Irthume der Weg gebahnet werde. Er bezhauptet daher, daß es besser gewesen ware, daß kein Bekenner des tehrsahes von den drepen Personen in dem göttlichen Wesen, das Wort Person erkläret hätte, noch serner erklären mögte: denn die Erklärung falle auch aus, wie sie wolle, so passet sie doch nicht zu dem tehrsahe: und dieser habe dasjenige, was die heil. Schrift von dem Vater, Sohn und heil. Geiste saget, nicht aufgeklärt, sondern verdunkelt: daher sen er sür den gemeinen Unterricht unbrauchbar, S. 25. 26.

Alle diese Einwürse wusten unfre gottseligen Bekenner, sie sind der evangelischen Kirche nacht her insonderheit von den Taufgesinneren und andern Parthenen, welchen die Kunstworte in der Theologie wie Dornen in den Augen sind, sehr häusig gemacht worden. Diese haben allezeit den Schein haben wollen, daß sie von diesem Gesheimnisse, blos mit biblischen Ausdrücken reder ten; daher sich fast alle Antitrinitarier unter

die Mennonisten begeben haben, weil dieser Glaubensbekantniffe fo beschaffen find, daß fie ibre Trthumer baben behalten, ja folde unter dens felben verfteden konnen. Diefem allen ungeachtet bat die evangelische Rirche bis diefe Stunde, fich, aus den wigtigften Grunden, nicht entschlieffen fonnen, ihre lehrform, ob fie gleich mit einigen Schwierigkeiten verbunden ift , ju verwerfen, und den Weg der Mennonisten zu mablen, weil fie fich baburch in die großefte Befahr gefeket haben wurde, ihren tehrbegrif felbft gu verlieren, und in den Strudel der antitrinis tarischen Irthumer ju geraten. Es ift uns schlechterdings nicht moglich, von einem, alle unfre Bernunft überfteigenden gottlichen Bes Beimniffe, infonderheit von dem bochften unter bemselben, von der beil. Dregeinigkeit, mit folden menschlichen Worten zu reben, welche vermögend maren, den genauesten und richtige ften Begrif davon vollig auszudrucken, und welche zugleich feinen Misdeutungen mehr unter: worfen waren. Aber es ift doch auch möglich, burch bengefügte Befdreibungen und Erflarun:

gen, ben richtigen Berftand eines durch Runft worte ausgedruckten lehrfages, zu bestimmen, und die Misdeutungen derfelben zu entfernen. Und diefes ift von unfern Theologen fowohl, als von den Theologen der reformirten Rirche, welche nicht auf die Seite der Arianer binken, bin langlich gescheben. Unfre Lehrform von dem Bebeimniffe ber Dreneinigkeit, ift binlanglich, daffelbe zu verfteben, oder fich einen veftgefekten richtigen Begrif davon zu machen, nicht aber, daffelbe zu begreifen: denn fonft mufte unfer Berftand großer fenn als der dreneinige Wir erkennen die Unbequemlichkeit des Wortes Derson. Da wir aber doch ein Wort haben muffen, wenn wir die Sache furz ausdrücken wollen; fo ist dieses noch das bequemfte, und die daben entstehenden Schwies rigfeiten und Misdeutungen tonnen durch die bengefügte Erklarung binlanglich gehoben were den, da wir nemlich fagen, daß diefes Wort, wenn es in der lebre von der Drepeinigkeit ges braucht wird, nicht genau die Bedeutung habe, Die folches im gemeinen Leben bat, fondern,

illi t

bag mit demfelben in diefer lehre noch ein befonbrer Begeif, verbunden werden muffe, den es im gemeinen leben nicht haben fan. Go find 3. E. der Bater, der Gobn, und der Enfel bren Personen, das ist dren Menschen, die Berffand und Willen haben, von welchen ber Sohn fein Dafenn von dem Bater, der Enfel Daffelbe unmittelbar vom Cobne, und mittel bar von bem Bater bat, die auch in einer na= hern Berbindung unter fich, als mit andern Menschen fteben. Aber wir konnen nicht fagen, Dag diefe dren, in Abficht auf Die Rrafte des Leis bes und des Beiftes, eine vollommene Gleich: beit haben, wir konnen nicht fagen, daß fie in ber allergenauesten und unaufhörlichften Bereis nigung fichen, und bag einer ohne ben andern nie bestehe. Wenn wir aber von bem Bater, Sohn und heil. Geifte behaupten, daß folche, in einem ungertrenlichen Wefen, bren gottliche Derfonen find, fo schlieffen die Bufage: in eis nem göttlichen Wesen, und göttliche Perso: nen, schon bas Determinirende in dem Begriffe Der Perfon aus, den folcher bat, wenn diefes Wort von Menschen gebraucht wird. Der erfte Bufagl: in einem gorrlichen Wefen, hebt den Begrif von drenen Gottern auf, der andre Bufas : gottli che Derfonen, fagt une, daß eine jede von diefen brenen Berfonen, alle Bolfommenheiten und Gi: genschaften bes gottlichen Wefens befiche. Der Unsdruck Person sol also hier nichts anders und nichts weiters lehren, als, daß fich zwifchen benfelben ein wirklicher, und mahrer, obaleich nicht wesentlicher Unterscheid befinde, aber fein folder Unterscheid, als wie derjenige ift, der zwischen der Borftellungsfraft, der Rraft zu schlieffen, und ber Kraft zu mablen, in ber menschlichen Gele fat hat, als welche bren, genau zu reden, nicht dren befondre Rrafte in der menfchlichen Gele find, fondern nur dren ver: schiedene Urten, die einige wirksame Rraft der: felben anzuwenden: und das Wort: drev, befimmet die Ungabl diefer in dem gottlichen Wefen auf das allergenaneste vereinigte Personen, fo daß berfelben nicht weniger, und auch nicht mehr fenn konnen. des der bet bertagen bei ber

Der heer D. Busching hat zwoseinwens dungen gegen diese Vorstellung: Die

1

,

n

11

2

e

16

3:

re

rt

118

Die erste: das, was sich der auf diese Weise unterrichtete große Zaufe der Chris fen, unter dreven Dersonen im gottlichen Wesen vorsteller, läuft auf nichts anders als auf drey Götter hinaus. S. 29. Ich antworte: wie kan er diefes fo zuversichtlich fas gen? Es ift möglich; daß einige von benen, welche gar feine Rabigfeit jum Nachdenken baben, oder aus Zerftreiung und leichtsunigkeit, ben erften Begrif von gottlichen Dingen, ber fich ihrer Ginbildungsfraft barftellet, er fen auch fo ungereimt als er wolle, ergreifen tonnen; allein aledenn liegt die Schuld nicht an der gehrform. Und wenn der Grund des Sn. D. beweifend ift; fo falt die Schuld von dem groben und ungereim: ten Begriffe, den fich dort die Juden von dem Effen des Gleisches Christi, machten, auf den Erlofer felbst juruck. Joh. 6, 51. 52. fo find alle anthropomorphische, alle anthropos pathifchen Ausdrücke der heil. Schrift verwerf: lich. Indeffen wird der herr D. doch nimmer: mehr beweifen tonnen, daß unter dem großen Haufen der nach unfrer Lehrform unterrichteter specialization of the stopp of Chris

sten, sich nicht ein großer, ja wohl der größeste Theil finden solte, welcher durch diese Unweissung, zu einem richtigen und schriftmäßigen Bezgriffe der Lehre von der Dreneinigkeit gelanget, und auf eine, dem Willen Gottes gemässe Urt, in einem göttlichen Wesen dren Personen verehert, ohne auf den groben Irthum von drenen Göttern zu verfallen.

Die 3weite Bedenklichkeit des herrn D. gegen unfern Lehrbegrif ift biefe : weim man, um diese falsche Dorstellung zu verhüren, oder zu verdrängen lehrete, diese drey maren nicht neben und auffer einander; ein jedes habe nicht ein von dem andern unterschiednes Wesen, sondern sie hätten zusammen nur ein Wesen mit einander gemein; fo dachten Rinder und Erwachfene bey dem allen nichts. Diefe Bedenflich: feit ift von feinem größern Gewigte als die vorhergehenden. Kan der Sr. D. beweifen, daß fie nichts Daben denken konnen? Sind diefe liusdrucke und Urten, die Lehre von der Dreneinigkeit zu erfla: ren und zu bestimmen, fo beschaffen, daß auch 5 3 die:

Diejenigen, welche einen gefunden Berftand ha ben, und folden gebrauchen wollen, nichts bas ben benten konnen, daß es nicht moglich ift, durch Sulfe derfelben die grobe und irrige Borftellung von dregen Gottern zu verhuten ; fo find fie allerdings, wie alle leere und nichts fagende Worte, verwerflich. Allein ebe der Berr D. Diefen Schlus macht, muß er erft den Grundfaß beweifen. Im übrigen gilt alles, was ich feiner erften Bedenklichkeit entgegen gefehet habe, auch bier. Gollen alle Diejenigen Urten zu reden ver: worfen werden, ben welchen Rinder und Erwach: fene, die entweder febr trage oder leichtfinnig find, nichts denken; fo muß der großeste Theil der biblischen Redensarten felbst verworfen wer: Werden folche Perfonen, ben den Ung: druden: das Blut Jefu Chriffi reiniger uns von allen Sunden: die Taufe ist das Bad eines guten Gewiffens mit Gott: das gesegnete Brodt ist die Gemeinschaft des Leibes Christi: Christum anziehen: in Christo erfunden werden: durch Jesum 3um Dater geben ic. mehr denfen , als ben diesen Diefen in den Hugen des herrn D. fo verwerflis chen, obgleich mahrhaftig biblifchen Erflarungen und Bestimmungen des Geheimniffes ber beilis gen Dreneinigkeit? Go lange die, in unfren Lehrform befindliche Urt des Bortrage beffelben, ihren unleugbaren Grund in der beiligen Gehrift hat, und unmittelbar aus den Borftellungen derfelben fließt; fo lange ift fie unverwerflich, und fie wird ihren Werth ben den Wahrheit lies benden Chriften behalten, wenn auch bergleichen Ginwurfe und übertriebene Tadel, noch ofters wiederholt werden folten, als folches bisher ge: Che der herr D. die Rechtfertis schehen ift. gungs Brunde, welche Baumgarten, Polem. Theol. 1 3. G. 475, gur Bertheidigung der Runftworter in diefer Lehre, dargeleget bat, nicht grundlich widerlegt, hat er fein Recht, die: fen Ungriffen einige Starte zuzuschreiben, und von denfelben zum Rachtheile unfrer Lehrform, ben einfehenden lefern einige Wirfung zu er: warten.

Doch, er wil nicht allein niederreissen, er wil auch wieder bauen, er gibt uns einen Vor: Hag, fchlag, wie wir ben diefer Lehre blos ben ber Borftellung, welche die heilige Schrift davon macht, bleiben konnen. Wir wollen denfelben boren und prufen. Er schreibt S. 30. 31:

"Ich halte also für gut daß man ben der "Borftellung bleibe, welche uns die heil. Schrift "macht. Diefe lehret, daß nur ein einiger Gott "fen: und daß Jefus der Gobn Gottes feines "Baters fen; fie nennet auch Jefum ausdruck-"lich Gott, und ob fie gleich den beil. Geift nicht "gerade ju mit gleicher Deutlichkeit und Unleug: "barteit Gott nennet; fo beweiset man doch die "Gottheit deffelben noch auf andere Urt, 3. E. "aus Matth. 28, 19. Und gefest, wir wiffen "nicht recht, weder weswegen Jefus der Cobn "Gottes beiffe, noch wie dem lehrfage von der "Einheit Gottes ungeschadet, der Gobn Got: "tes und der heilige Geift Gott genant werden : fo wurde mich doch diefes nicht beunruhigen, "fondern ich wurde fowohl hiervon als von Gott "überhaupt, in ber funftigen Welt eine deutli: schere Erfentnis mit Verlangen und Buverficht "erwarten, und unter beffen Bater, Cobn und "beili:

"beiligen Beift, meine Gluckfeligfeit in tieffter Berebrung verdanken."

Ich bin versichert, daß alle mahre Berehrer bes dreneinigen Gottes fich, burch biefe gange Vorstellung und angebliche Verbefferung der bisher in der chriftlichen Kirche gebrauchlichen Lehrform, des großen Urtifele von der beiligen Dreneinigfeit, febr fchlecht erbauet finden wer: ben. Ja ich bin verfichert, daß man fich, von dies fem erften und wichtigften Gebeimniffe unfrer Religion, man mufte denn als ein offenbarer Brftreiter und Feind deffelben auftreten, nicht gleichgultiger , faltsinniger , und unbestimter ausdrücken tonne, als der herr D. in die fen Worten gethan bat. Gol bag die bibli: sche Borftellung diefer Lehre fenn; fo hat der Urianer, der Socinianer diefelbe fo gut als ber Berr D. B. folche bat, und es ift mir un: begreiflich, wie der fonft fo einfichtsvolle Bert Berfaffer fich die geringfte hofnung machen ton: nen, nur einen, ich wil nicht fagen evangelisch? lutherischen lehrer, sondern gut unterrichteten, und in der heiligen Schrift geubten evangelischen 5) 5

Christen überreden zu können, daß diese Borsstellung von dem Bater, Sohn und heil. Geist, biblisch sen. Wir wollen solche zergliedern.

ein einiger Gott sey. Hierin wird niemand dem Herrn D. widersprechen; allein sie gibt uns auch schon im alten Testament die deutlichsten Spuren, daß in dem einigen göttlichen Wesen, eine Mehrheit sen, und wenn wir diese Stellen samlen und gründlich untersuchen; so zeiget es sich, daß diese Mehrheit auf die dreyfache Jahl, eingeschränkt sen, Legen wir diese Wahrzheit nicht zum Grunde; so ist es nicht möglich, die meisten dieser Stellen, ohne unerträgliche Tautologien und ohne die offenbarsten Ungereimts heiten anzunehmen, zu erklären.

2. Die Schrift lehrt uns, daß Jesus der Sohn Gottes seines Vaters sey, sie nennet auch Jesum ausdrücklich Gott. Und das soles alles senn, was die Schrift in Ubsicht auf die Gottheit Jesu lehret, und was sie uns als überzeugende Erkäntnisgründe derselben vorzlegt? Ich kan nicht absehen, aus welchem Grunz

de der Herr D. unter fo vielen, über alles erhas benen, farten und unwidersprechlichen Zeugnif: fen welche bie heil. Schrift von den gottlichen Gigenschaften, von der gefamten gottlichen Bere lichkeit, insonderheit von der Ewinkeit des Erlofers, an fo vielen Orten abgelegt bat, ge: rade nur zween Urten berfelben anführet, welche, wenn fie die einigen waren, uns nie von der Gottheit deffelben überzeugen wurden, und zwar auf eine folche Urt anführet, ben welcher sie alle Rraft und allen Rachdruck verlieren. Jefus ift es nicht allein, ben die beilige Schrift den Sohn feines Baters nennet. Alle Glaubige haben Diefe, an fich bochft ehrenvolle Benennung, mit Ihm gemein. Der gange in diesem Abschnitte herschende Zon macht mich beforgt, daß der Berr D. befondere Urfachen haben muffe, mar: um er an einem Orte, und ben einer Gelegens beit, da er die ftarkften und unwidersprechlich ften Zeugniffe der Schrift von Jesu batte cons centriren follen, gerade nur 3wey anführt, welche unter den übrigen die schwächsten sind, und noch dazu folche felbst, durch Muslassung

ber Bambebegriffe, entfraftet. Wenigstens batte der Berr D. ben bem erften fagen muffen: die beilige Schrift nennet Jefum den Gobn feines Baters, aber den eingebohrnen, den eigenen Sohn, der aus des Vaters Schooke 311 uns berab gekommen ift. Die Juden verstanden es, mas der Erlofer, wenn Er fich felbst diefen Mahmen benlegte, damit fagen wol: te. Joh. 5, 18: 10, 33. Die beilige Schrift nennet Jefum Gott. Allein mit biefer Benennung beehret fie auch andre, die auf eine befondre Mrt das Bild Gottes auf Erden tragen, ohne daß fie benenfelben badurch das gerinafte Recht giebt, auf die bochfte Chre der mahren Gottheit, den geringsten Unspruch zu machen. Ich befen: ne gern, daß mir, unter ben Beweisgrunben für Die ewige Gottheit unfers Erlofers . Diejenigen, welche von den göttlichen Mahmen die Ihn in der heiligen Schrift bengelegt worden , berge: nommen werden, die schwächsten zu senn schei: nen. Nicht, als ob wir die Einwürfe, welche die Gocinianer gegen die Stellen Joh. 1, 1: 20, 28. Mr. Gefch. 20, 28. Rom. 9, 5. 1 Tim. 3, 16. Tit.

Tit. 3, 4. 1 Joh. 5, 20. unwiderleglich schienen; sondern, weil die unmittelbare Zueignung der gesamten Majestät Gottes, der wesentlichen und von dem Wesen Gottes unzertrenlichen Eigens schaften, insonderheit der Ewigkeit, der Werke, welche Gott allein und ausschliessungsweise zuskommen, und der Verehrung, welche ohne die schwerste Abgötteren: Sünde keiner Areatur erwiesen werden kan, unstreitig eine weit stärkere Kraft zu beweisen haben, als die bloßen Benen: nungen. Hätte der Herr D. diese übergehen sols sen, da er uns in einer nervösen Kürze sagen wil, was die heilige Schrift von Jesu lehret, um uns den ersten und Hauptbegrif von Ihm zu geben?

3. Sie nennet den heil. Geist nicht gerade zu, mit gleicher Deutlichkeit und Unleugharkeit Gott; aber man beweiset doch die Gottheit desselben auf andre Art, 3. E. aus Matth. 28, 19. Ben dem ersten wil ich mich iho nicht aufhalten. Geseht, der herr D. hätte darin Recht; so würde doch die Gewisheit der Lehre von der Gottheit des heil. Geistes

e

Beiftes dadurch nichts verlieren, wenn man im Stande ift, eben folche reelle Beweisthumer für diefelbe aus der beil. Schrift anzuführen, als fur die Gottheit des Gobnes. Der Mus: druck: man beweiser die Gottheit desselben auf andre Urt, ift febr zweideutig, Denn er fagt nicht, ob der herr D. diefe Beweife für bundig erkenne, und überlaft bem Lefer das Urtheil. Ich ersuche den Leser, der einzigen von bem herrn D. angeführten Beweisstelle, noch die Stellen Job. 14, 16. 17. 2 Kor. 13, 13. und I Petr. I, 2. bengufugen, folche vor dem Ungefichte Gottes zu ermagen, und alsdann bas Urtheil zu fallen, ob die daber genommene Beweise, fur die Perfohnlichkeit und bochfte Gott beit des heil. Beiftes überzengend find oder nicht? ob es genug fen blos kaltfinnig ju fagen : man beweifet die Gottheit des heil. Geiftes aus den felben, oder ob es beißen muffe: die beil. Schrift behauptet die Gottheit deffelben ?

4. Geset, wir wüsten noch nicht recht, weder weswegen Jesus der Sohn Gottes heise, noch, wie dem Lehrsage von

von der Einheit Gottes ungeschader, der Sohn Gottes und der heil. Geist Gott genant werde. Unmöglich fan das Wort lein: gefeigt, bier etwas anders, als ein fo genantes echapatoire, eine fünftliche Wendung fenn, wodurch der herr D. das Unftoffige in feinem Bortrage, vor den Mugen der Lefer ver: bergen wil. Ift feine mabre Meinung Diefe: wir wiffen überzengend, weswegen Jefus ber Cohn Gottes beiße zc. fo batte er fchreiben muffen: gefegt, aber nicht zugegeben. Allein wenn er fich alfo ausgedruckt batte; fo murde das folgende gang vergeblich da fteben, und gat nichts fagen. Werde ich alfo demfelben Unrecht thun, wenn ich annehme, daß er hier wirklich saden wollen: wir wissen es noch nicht recht, weswegen Jesus der Sohn Got= tes beiffe zc. Rechtschaffene und von der ewis gen Gottheit Jefu und des heiligen Geiftes leben: dig überzeugte Christen, werden es febr verbits ten, daß der herr D. auf diese Urt, nicht in ib: rem Rahmen rebe. Gie wiffen alles das, was er hier noch so dunkel und so zweifelhaft vorstell: let:

n

n

5

n

8

25

t:

n

15

t

1

let: Gie wiffen, an wen fie glauben, und marum ihr Beiland der Gobn Gottes, und der beil. Beift Gott in der heiligen Schrift genant wers Sie miffen, daß bende, dem lehrfage von ber Ginheit Gottes unbeschadet, Gott find, ob fie gleich gern bekennen, daß fie die eigentliche Urt der Möglichkeit des Gebeimniffes der Drens einigkeit, nicht einsehen tonnen, auch als eine geschränkte Wefen auf diese Ginsicht, so wenig, als auf die Almacht Gottes, Anspruch machen konnen. Redet aber der herr D. hier blos in feinem Rahmen; fo wird er es feinen Lefern nicht verdenken konnen, wenn ihnen daben die Frage des Erlofers an Mikodemum: Bift du ein Meister in Israel, und weissest das nicht? ins Gemuth tomt. Sind die Grunde, mit wel: chen die beilige Schrift die Gottheit Jesu und bes heiligen Beiftes bestätigt, ift dasjenige, mas fie uns von benden lebret, noch nicht hinlang: lich, uns zu sagen, warum sie beyde Gott menner: fo ift fie kein licht, das uns zur Gelig: Peit erleuchten fan; fo find alle übrige Lehren und Offenbarungen derfelben ebenfals nicht hinlang:

lich, une zur Geligkeit zu unterweisen; fo ift fie fein veftes prophetisches Wort; fo bleibt uns in berfelben nichts weiter als zuverläßig und annehe mungswürdig übrig, als blos diejenigen lebr fage, welche unfre Vernunft völlig einfeben fan: die, in derfelben enthaltenen Webeinuniffe tonnen wir aledenn febr rubig der Emigkeit überlaffen; so wird das: dem Worte Gottes, durch feine Gnade glauben, eine febr überflußige, wenigstens eine völlig wilkabrliche Pflicht der Christen , und wir find auf einmahl von der Berbindlichkeit, die Bernunft unter den Beborfam des Glaubens gefangen zu nehmen, be: frenet. Bennahe bin ich völlig überzeugt, daß ich bier das vornehmfte Ziel getroffen babe, auf melches fo manche Bemuhungen neuerer Schrift: steller, welche vorgeben, daß sie ein permunft: makices Christenthum aufrichten, und unfre Religion von den noch anklebenden Schlacken reinigen wollen, gerichtet find. Tahness senst

5. Diese Unwissenheit würde mich nicht beunruhigen, sondern ich würde somohl hiervon, als von Gott überhaupt bioned

1

in der tunfrigen Welt eine deutlichete Et kantnis, mit Verlangen und Zuversicht erwarten, und unterdeffen Vater, Sohn, und beil. Geift, meine Gluckfelinteit in tiefster Demuth verdanken. Und das legte wurde es alles fenn, womit der Berr D. Die Pflichten ber Religion erfüllen zu tonnen glaubs te? Ein wohlerzogener, und wohlberathener Menfch, fan fagen: ich verdante meiner Glück feligfeit, in tieffter Berehrung, Gott, meinem Bater, und meinem lehrer. Es verftehet fich aber von felbst, daß das Wort: tiefste Det: ehrung, in Ubsicht auf die benden letten in eis nem gang andern Verhaltniffe genommen werden muß, als in Absicht auf den erften. Ift die tief fte Verehrung, welche ber herr D. bem Gobne und dem Beiligen Beifte ju erweifen fich fchuldig erfennet, eben diejenige, die er dem Bater erweifet; wie fan er denfelben folche erweifen, fo lange er noch nicht weis, weswegen ber Goffi und der heilige Geift in der heiligen Schrift Gott genennet werden? Was ift das, wenn wir jemand, von deffen mabren Gottheit wir nicht le: bendia

bendig überzeugt find, eben die Berehrung erweisen , die wir dem Bater ermeifen? nichts anders als Mbgotteren. Beftebet die gange Pflicht. die wir nach der Unweisung der heiligen Schrift bem Bater, Sohne und heiligen Beifte fchuldig find, nur darin, daß wir Ihnen unfrer Bluckseligkeit verdanken? oder fordert fie auch von uns, daß wir den Sohn, und aus eben dem Grunde, auch den beiligen Beift, eben fo ehren, folglich eben fo anbeten muffen, als den Bater? Joh. 5, 23. Muffen wir nicht an den Gohn, folge lich auch an den beiligen Geift eben fo glauben, als an den Bater ? Joh. 14, 1. Muffen wir nicht den Gohn für die Berfohnung unfrer, und der gangen Welt Gunde erkennen, und im mabren Glauben annehmen? 1 Joh. 2, 2. Muffen wir Ihn nicht für unfern Mitter und Fürsprecher ers fennen, von Ihm, als von dem Fürsten des Les bens, unfre Auferweckung u. felige Bollendung er: warten? Muffen wir Ihn nicht, als den, von Gott verordneten Richter derlebendigen und der Todten verehren? Up. Gefch. 10,42. Ronnen wir befehrt, und geheiligt werden, ohne durch die Gnade des b. 3 2 Gei=

t's

It

n,

11

te

ie

68

er

cts

111

d

t:

ei:

en

F

ne

ia

r:

fo

ju

ift

ir

(e:

ig

Geiftes? Ift Er es nicht, der uns allein auf ebener Bahn führen, uns ftarten, fraftigen, arunden, volbereiten, und uns ben Sefu erhalt ten muß im wahren einigen Glauben? Ift Er es nicht, der uns in der Noth, fonderlich in der legten Todesnoth troften muß? Konnen wir alle diese Wohlthaten von Ihm erwarten, wofern wir Ihn nicht berglich barum anrufen, uns fei: ner Führung überlaffen, Ihm gehorfam werden, und Ihn vollia vertrauen? Thun wir Diefes alles, ohne ju wiffen, warum der Gohn Gottes und ber beilige Geift in der Schrift Gott genennet wer: den, find wir alsdenn nicht die offenbarften 21b= motter? Entziehen wir uns aber diefen Pflicht ten, gegen den Gohn und den heiligen Geift, und wollen uns zu unfrer Entschuldigung darauf berufen, daß die Schrift nicht hinlanglich fen, uns von ihrer ewigen Gottheit zu überführen, oder weil fie uns nicht deutlich genung gefagt ba: be, wie der Gohn und der heilige Beift, der Einheit Gottes ungeschadet, Gott genennet wer: den, was find wir alsdenn? Ich empfehle diefe gewis bochftwigtigen Betrachtungen dem In. D.

gu einem geheiligten Nachdenken vor bem Alnge-fichte Gottes.

Ben den folgenden kurzen historischen Un: merkungen zur Erläuterung der Mennungen und Gefthichte der, in dem erften Artifel der Ange burgifden Confesion, genanten Jelehrer der al: tern Zeiten, habe ich nichts anzumerken, als mur diefes, daß ich glaube, daß die G. 35. be: findliche Anzeige: der Roran beschreibt die Chrissen als solche Leure, welche Gott einen Gefellen geben, wohl eine Grinnerung verdient hatte, um ben fehmachen befern ein beforgliches Mergernis zu verhuten: imgleichen, daß Mosheim in der angezogenen Stelle aus dem anderweitigen Versiche einer Regerge schichte, nichts weiter bewiesen bat, als daß Servet, unter den neuen Samofatenianern, Deren der erfte Urtifel der Angsburgifchen Confefion gedenket, nicht mit begriffen werden ton: Aber er hat dieses auch von dem Joh. Rampano ausdrücklich widerufen, ob er foli ches gleich in der, 1727 ans licht gestelleten Dif fertation behauptet hatte. Der Berr D. nennet Den 3 3

16

,

1:

de

cr

le

111

ii:

11)

8.

er

r:

b=

th!

t,

uf

17 ,

li,

1675

er

er:

efe

D.

318

den Ludwig Zetzer einen Socinianer. Es ist wahr, er hat einige Jrthümer angenommen, welche hernach die Socine mehr ansgebildet hat ben; allein es ist doch etwas ungewöhnliches, und es kan denen, welche in der Zeitrechnung unerfahren sind, Unlas zum Fehlen geben, wenn man durch eine solche Benennung, einen Mander 1529 enthauptet worden, als einen Nachtsolger eines Mannes vorstellet, der 1539 gehoht ren ist. Ludwig Zetzer, und sein Geselle Johan Denk, waren eigentlich Wiederräuser. Der erste wurde zum Tode verdamt, weil er die Polygamie lehrte, und selbst zwölf Weiber hatte. Aus diesem Grunde, kan er kein Socinianer genant werden.

## S. 9.

Ben dem zweiten Artikel der Angsburgisschen Confession, welche der Herr D. in dem 16ten g. untersucht, erinnert er zuerst: Daß die, allen Menschen angebohrne also natürliche verdorbene Beschaffenheit, nicht begnem die Erbsünde, besser äber ein Erbübel genant

20

11

a

merbe (\*) Der herr D. Teller hat in feinem Lehrbuche S. 232. die Benennung: Temperas ments : Sunde vorgeschlagen, deren Bloge ihm aber der Berr D. Ernefti, theol. Bibliotheck 5 3. 224 G. in vollem Lichte gezeiget hat. 3ch glaube daß des herrn D. B. angegebene Ber: befferung diefes Mortes , vor diefer, feinen Bors jug habe. Das Wort Erbfunde, ob es gleich noch einige Unbequemlichfeit hat, giebt doch eis nen bestimten Begrif, da im Wegentheil bas Wort: Erbubel, einen ichwankenden und un: bestimten Begrif veranlaffet. Es giebt manchers fen erbliche Mangel des Leibes und des Gemutes, welche in befondern Familien fortgepflanzet wer: ben, von melchen aber andre, wenigftens, in Abficht auf die Fortpflanzung fren find. Diefes find phyfifche Uebel, aber feine Gunde. Gelbft unfre Sterblichkeit, und der Same zu fo man: nia: 3 4

(\*) 3wingli brudet sich in ber, bem Rapser zu Augeburg bargebotnen Confesion, von der Erbssünde also aus: morbus est, et conditio: morbus, quia sicut ille ex amore sui lapsus est, ita et nos labimur. Conditio, quia sicut ille servus est salui irae mascimur, et morti obnoxii.

nigfaltigen Krantheiten, ift ein algemeines Erbe übel bes gangen menfchlichen Gefchlechtes. Gie find Folgen ber Gunde ; aber im eigentlichen Berftande nicht die Gunde felbft. Dasjenige was mit dem Mahmen der Erbfunde belegt wird. gehört allerdings auch unter bie tlebel, und man fagt nichts falfches, wenn man folches ein Erb: übel nennet; allein man fagt damit auch nichts bestimtes. Es ift in unfver Sprache gewöhnlis cher, bas malum physicum mit dem Rabinen des Hebels zu belegen, als das malum morale. Die: fes lette wird in abstracto, wenn llufach und Folgen jufammen genommen werben, das Bofe genant: subjective aber, und wenn man nur auf die Urfach fichet, beift folches die Gunde. Indeffen begreift man alles, was uns unange nehm und schädlich ift, gemeiniglich unter dem Worte: Uebel, als unter dem genere. Da nun das Berderben der menschlichen Ratur wes fentlich malum morale, avouia ift; da die mala phyfica mir Folgen beffelben find; da man, menn man von dem Berderben unfrer Matur an fich betrachtet, redet, nur auf das erfte, nicht aber auf

duf die lesten sieher: so ist es so wenig eine Berbesserung des Ausdrucks, wenn man das Wort; Erbfünde, in Erbübel vewandeln wil, als es eine solche senn wurde, wenn man das Wort: Frau, verwerfen, und dasür das Wort: Mensch, empfehlen wolte. Alle Frauen sind Menschen, aber nicht alle Menschen sind Frauen. Alle Erbe sinde ist Erbübel, aber nicht alles Erbübel ist Erbssunde. Ich sehe also nicht ein, worin der Vortheil bestehen wurde, den wir erhalten würz den, wenn wir den Vorschlag des Herrn D. annahmen.

Er sagt serner S. 38: Unterdessen ist auch unleugdar, daß in dem Menschen von seiner Geburt an, eine Unlage zum Guten sey: daher ihn auch die heilige Schrift so oft und so viel ermahner, sich zu bekehren, und zu bessern. Durch den Beystand Gottes kan diese Unlage zum Guten eine Serrigkeit werden, welche die Vieigung und Serrigkeit zum Bösen besieger und überwieger. Hier redet der Herr D. sehr unbestimt und zwendeutig.

Berstehet er durch das Wort: Unlace 3um Guten, die naturliche Befchaffenheit Des Menfchen, vermoge welcher er Berftand, Willen, und naturliche Frenheit bat, und alfo ein folches Subjectum ift, welches der Befehrung fabig ift; fo babe ich nichts bagegen einzuwenden. Allein daben muß er, wofern er fo vielen, fo bellen und nachdrücklichen Zeugniffen bes Gottes, der das verderbte menschliche Berg allein ergrundet, nicht widersprechen wil, zu aleich auch zugeben, daß der Mensch, so wie er von Ratur beschaffen ift, feine binlangliche Ginficht des Guten habe, das in der Bereinigung mit Gott, und der dazu erforderlichen Senle: ordnung enthalten ift, und des Bofen auffer denfelben, dergleichen zur richtigen Entschlieffung darüber erfordert wird, und ohne welche Gin: ficht des Guten und Bofen, alle anderweitige Erfantnis der Richtigfeit ber gottlichen Benls: ordnung vergeblich ift, und ohne Wirkung blei: ben muß. Er muß zugeben, daß ber Menfch Diefe Ginficht nicht felbft aus eignem Bermogen hervorbringen und verurfachen fan , fondern, daß

baf alle feine Ginsichten , Borftellungen und Ueberzeugungen, fo lange, bis übernaturliche Wirkungen des beiligen Geiftes dazu tommen, mangelhaft, leblos und zur rechtmäßigen Beftimmung, volligen Entschlieffung des Willens, und überwiegenden Reigung gegen Gott, unzu: långlich bleiben. Er muß jugeben, daß der Mensch zwar von sich selbst , aus naturlichem Bermogen, Gott und feinen Gnadenwirkungen widerftreben, oder denfelben nicht gehorfam fenn und werden, im geringsten aber nicht aus eig. nem Vermogen, diefelben bewilligen, beobach: ten, und dem geoffenbarten Willen Gottes ge: borchen fan. Wurde der herr D. diefes lenge nen und mit seiner Unlage zum Guten so viel fagen wollen: Der Menfch hat noch einige Frenheit in geiftlichen Dingen, er hat noch fo viel Wermogen, als erfordert wird, ohne gott: liche Cemeckung und Benftand , fich jur Bes kehrung zu entschlieffen, folche anzufangen, ja auch nur fich darauf vorzubereiten; fo wurde er offenbar von dem, in der heil. Schrift fo veft gegrundeten Lehrbegriffe der evangelischen Rirche ab=

abtreten, und die Parthen derer ergriffen, melche in dem zweiten Theile dieses zweiten 2(rtiz tels ber Angsburgif. Conf. verworfen werden. In welchem Berftande die beilige Schrift die Redensarten brauche, mit welchen fie die Gunder ermahnet, sich zu bekehren und zu beffern. foldes weis ein Unfanger in der Theologie. Gie fordert nemlich nicht von den Menschen, daß er fein noch übriges geifiliches Bermogen gu feiner Befehrung felbft anwenden, und an Derfelben arbeiten folle: denn diefes wurde eben fo viel fenn, als wenn man ju einem Todten fagen wolte : ftebe auf und mandle, oder zu einem Blinden: fiebe! fondern, daß er aufho: ren folle, den Guadenwirkungen Gottes an feiner Gele gut widerftreben, daß er die Mittel, gur Erfantnis der Babrheit ju gelangen, recht an: wenden folle, daß er anfangen folle, über fein Elend und über die Folgen deffelben, ernftliche Betrachtungen anzuftellen, und daben Gott an: rufen, daß Er ihn betohren wolle, damit er be: kehret werde, daß Er ihm helfen wolle; damit ihm geholfen werden moge.

Der

Der lette Sat in diefen Worten des Berru D. macht mich febr beforgt: Er fagt: burch den Beystand Gorres tan diese Unlane 3um Guren zur Gerriateit werden, welche die Meigung und gerrigteit zum Bofen besieger, und überwieger. Also gebet beh dem Menfchen in feiner Befehrung feine andre Berandrung vor, als daß nur blos die in ibm liegende Unlage jum Guten erhohet werde, als bof die potentia proxima jum habitu werde, und Daben thut Gott nichts meiter, als daß Er nur Benftand leiftet? Sat Diefes Grund, fo find alle Ausdrücke der heil. Schrift, da fie die Bekehrung eine neue Geburch, das Schaffen eines neuen Zerzens nennet, da Gott fant: Er wolle das alte steinerne Zerz wegnehmen, und uns ein neues fleischernes Zers geben, da die wiedergebohrnen neue Krearuren in Christo Jeste, genennet werden, ent: weder offenbar falfch, oder wenigstens febr hyperbolifch und übertrieben. Roch mehr: biefe naturliche Unlage jum Guten , fol, wenn fie burch den Benftand Gottes jur Fertigfeit ge: bracht

bracht ift, die Meigung und Certiakeit zum Bofen besiegen und überwiegen. Mach die fer Borftellung bleibt denn wohl Gott und dem Beifte feiner Gnade, das wenigste daben übrig: Die größeste Chre diefes Sieges, wird der 2Inlatte zum Guten, alfo dem Menfchen felbit zugefchrieben werden muffen. Paulus fante dies fes Syftem nicht, er mufte aus eigner Erfah: rung , daß in ihm von Natur nichts Gutes woh nete, daß er alles vermögte, aber allein durch den, der ihm machtig machte, durch Chriffum. Johannes Schreibt den Sieg über die Welt, das ift über die Reigungen zu der Welt, über die unordentliche liebe derfelben, dem Glauben zu: und dieser Glaube ift doch wohl etwas anders, als die in uns liegende naturliche, und zur Fertigfeit gebrachte 2(ns lane jum Guten!

Ben dem, was der Herr Verk. S. 39. von der Zurechnung der ersten Sünde Adams angemerket hat, trete ich ihm darin ben, daß diese Sache in Absicht auf alle Umstände dersselben, ein undurchdringliches Geheimnis sen; allein

allein dieses berechtiget uns gar nicht, die Sache seibst zu leugnen: da solche in heil. Schrift so west gegründet ist. Leser, welche wünschen hier eine richtige, und der Heiligkeit und Gerechtigkeit Gottes gemäße Vorstellung zu erhalten, auch die dagegen aufgeworsene Zweisel, auf die leichteste und deutlichste Urt aufgeloset zu sehen, werden in der 26 Betrachtung des sel. Propsis Reinbecks, über die Augsburgis. Conf. die völligste Befriedigung dieses Wunsches sinden.

Ben dem, noch zu dieser Materie gehörigen 16 S. sinde ich nichts weiter anzumerken, als dieses, daß das Zweiselhafte, ben der Frage: wen die gottseligen Bekenner durch den Zusaß, den sie in dem zweiten Theile dieses Artikels, den Pelagianern bengesügt haben: et alios, versstanden haben? dadurch ziemlich gehoben werde, daß Melanchthon in der veränderten Augsb. Consession diesen Zusaß weggelassen hat. Das durch hat er unstreitig der zwinglischen Parthen heucheln wollen. Denn daß Melanchthon auf dem Reichetage zu Augsburg erkant habe, daß Iwingli in dem Artikel von der Erbsinde,

grube

große Jerhümer hege, bekennet er selbst, in den E.91 und 96. angeführten Briefen. Daß Meslanchthon aber diesen zweiten Artikel, den er allerdings stark verändert hat, auch wie der Herr D. S. 42. schreibt, zum Theil verschlimmert habe, ist eine Beschuldigung, welche er nie wird beweisen können. Frenlich sind in den Zusähen, die Melanchthon bengefüget hat, von der Größe des natürlichen Verderbens, stärkere Ausdrücke, als verschiedne unserer ihigen so genanten Theologen vertragen können; allein dieses sind keine Verschlimmerungen; denn sie können alle aus den göttlichen Aussprüchen in der heil. Schrift, volkommen erwiesen werden.

about the same sport 10.

In diesem Abschnitte werde ich abermahl verschiedene kurze Erinnerungen zu verschiedenen Stellen machen, welche ich in dem 18:26 S. bemerket habe, und welche, nach meiner Einsicht, einigen Anstos verursachen könten, oder soust einer Anmerkung zu bedürfen scheinen.

Die Erinnerungen des Herrn D. B. ben dem dritten Urtikel der Angsburgif. Conf. der

von

von Jesu Christo bandelt, betreffen zuerst, die, in dem Artifel befindliche Lehre von der Hollenfarth des Erlofers, und fassen bekante Sachen in fich. Rachft diefem aber, merter der herr D. ben dem Beschlusse des t 6. 6. 45. an, daß in diesem Artikel nichts von den verschiednen Alemtern Christi, nichts von dem thuenden Gehorsam desselben, als einem wesentlichen Stucke seiner Erlos funct portomme. Wie der herr D. das erfte, von den Uemtern Chrifti, babe fchreiben konnen, foldes ift mir unbegreiflich. Es ift wahr, die Nahmen: das prophetische, bobepriesterliche und königliche Umt Christi, finden fich nicht. Und da der Erlofer die unmits telbare Berwaltung des erften ben feiner Sime melfarth aufgegeben, und folche feinen Apostelu übertragen hat; fo gedenken die gottfeligen Befenner deffelben auch nicht mit ausdrücklichen Worten: denn fie festen die evangelische Siftor rie, als bekant voraus. Indessen liegt bie mittelbare Fortfegung des prophetischen oder Lehre Umtes Christi, unleugbar in den Worten des

R

Artifels:

Artifels: daß Er alle, so an Ihn glaus ben, durch den heil. Geist heilige, starte und troffe. Die benden übrigen Memter find dagegen, was die Sache felbst betrift, in foldent Lichte und mit folchen Musdrucken vorgetragen, daß ich noch einmahl fagen muß, es bleibe mir unbegreiflich, wie der herr D. dem lefer die Berficherung habe geben tonnen, bag bier von ben verschiedenen Memtern Chrifti, nichts gefaget werde. Es beift : Jefus bat gelitten. ift gekreuziget, gestorben, begraben, daß Er ein Opfer ware nicht allein für die Erbfunde, sondern auch für alle andre Sunden, und Gottes Zorn versöhnete. Gie fagen: Er figet gur Rechten, daß Er ewig bersche über alle Rreaturen und res giere — daß Er den durch den heiligen Geist gereinigten zc. das Leben und allers ley Gaben und Guter mittheile, und wider den Teufel und wider die Sunde schütze und beschirme. Und dennoch sollen die gottseligen Bekenner nichts von dem bobenpriesterlichen, nichts von dem koniglichen

F

11

n S

50

Umte Chrifti fagen ? Gie fagen nichts, fabrt ber Berr D. fort, von dem thuenden Geborfam Chrifti, als einem wefentlichen Stude feiner Erlofung. Gefeht, der Berr D. hatte darin recht, mas fol daraus folgen ? etwa biefes: alfo haben fie benfelben nicht erfant, oder fie haben, wie der Berr D. Tollner und der Berr D. Bufching, folden gar geleugnet und verwor fen ? Gine folche Logif fan ich dem herrn Ber: faffer unmöglich gutrauen. Und wenn fie ein volständiges Softem der Theologie, fat eines furgen Befantniffes hatten fchreiben wollen, und fie hatten von den thuenden Gehorfam Chrifte nichts besonders und ausdrückliches gesagt; fo murde dennoch biefe Folge, ohne die offenbarfte Beleidigung der Logif, nicht baraus bergeleitet werden konnen. Ift es indessen die Ubsicht des Berrn D. nicht, bag diefe Folge baraus gezo: gen werden fol; fo fan ich nicht abfeben, warum Die lesten Zeilen Des G. ba fieben. Er batte hinzuselgen konnen : fie fagen nichts, von der hohenpriefterlichen Furbitte Chrifti, nichts von feinem verklarten leibe, nichts von feiner mabr= St 2 baften

haften Gegenwart auf Erden nach feiner Sime melfarth, nichts von der von Ihm veranstalteten Ausgießung bes beiligen Beiftes, nichts von der von Ihm zu erwartenden Auferweckung ber Todten. Würde Dieses alles aber nicht mußig da fteben? Sie sagten von diesem allen nichts, weil sie es nicht nothig fanden, weil es lauter Folgen find, welche nach den Zengniffen der beiligen Schrift mit den Grundfagen, welche fie ausdrucklich niedergefchrieben haben, in einer unauflöslichen Berbindung fteben, fo bag es heist: posito uno, ponitur et alterum. Und dieses gilt auch von dem thuenden Gelvorsam Chriffi. Die Gabe : Er ift gefreuziget, ge? forben, begraben, daß Er ein Opfer mare für Die Gunde, und Gottes Born verfohnete, fchlieffen benfelben unwidersprechlich in fich. Konte der Erlofer Diefes alles leiden, und ein, fur die Gunden aller Menschen, ewig geltendes Opfer dadurch werden, ohne folche Entschlieffungen, ohne solche innerliche und auserliche Handlund gen, wodurch Er den Willen feines himlischen Baters auf das volkommenfte erfullete, und allo

Q

6

9

77

alfo dasjenige zugleich erfehte, mas Gott von den Menfchen forderte? Der Berr D. fügt die: fer Stelle folgende Anmerkungen ben : Wie unschicklich und schädlich die Abtheilung des Geborsams Christi, in den thuenden und leidenden sev, bat tein Theologe mit wenig Worten so grundlich gesagt, als D. Ernesti in der theol. Bibliothet, B. 9. S. 914. und keiner bat die gewöhnliche Lebre von dem thuenden Gehorsam Christi, so grundlich bestritten, als D. Tollner in seiner Untersuchung des thatigen Geborfams Jesu Chrifti. Der erften, hat der herr Recensent der Unmerkungen des herrn D. B. in den gottingischen gelehrten Unzeigen, 695 G. folgende Erinnerung ent: gegen gefeht : "Solte nicht G. 45. heren D. "Ernesti Meinung zumahl in Berbindung mit "dem herrn D. Collner, eine unrechte Weftalt "befommen haben, befonders, da diefe von jenem "fo grundlich widerlegt worden? Der erfte redet "uverläßig vom Worte, und tadelt den Aus-"druck: leidender Gehorsam, bieser aber "lengnet

n

11

t

17

3,

r

10

r

5

1

23

è

e

L'

1

1

0

"leugnet die vertretende Rraft bes thatigen' Ge-"borfams." Dem Urtheile, welches der Berr D. B. von der, von dem Beren D. Tollner unternommenen Bestreitung der lehre unfrer Rirche vor dem thatigen Gehorfam Chrifti fallet, werden wenige Theologen, die das neue, und das grundliche zu unterscheiden, für eine ihrer wigtigften Pflichten halten, bentreten. Ungebende Lebrer werben wohl thun, wenn fie fich mit ihrem Benfalle nicht übereilen, fondern des Beren D. Ernefti Gegengrunde fowohl, als diejenigen, mit welchen der herr D. Schubert die tehre unfrer Rirche gegen diefen Ungrif, in ber Differt. de obedientia Chrifti activa, bestätiget bat, erft reiffich erwägen. Ich merke noch an, daß ich hoffe, daß die Jerung, welche fich auch in der Lehre von den Memtern Christi bat aufern wollen, völlig verfchwinden werde, nachdem der herr D. Ditelmait, in den theologischen Betrachtungen 1 3. 2 Stud. G. 131. in der Ub: handlung der Frage: ob die Lehre von dem dreyfachen Umte Christi in unsern Lehrbüchern

buchern ferner zu dulden fey? alle dagegen gemachte Zweifel fo bundig gehoben hat. (\*)

In dem 19 %, sagt der Herr D. S. 46. daß in der Vertheidigung der Apologie zugegeben werde, daß das Wort rechtfertigen in der heil. Schrift eben sowohl heisse, aus einem ungerechten Menschen, einen gerechten oder bessern Menschen R4 machen.

(3) Es verbienet angemerkt ju werben , dag ibie gottfeligen Befenner ben biefem britten Artifel von Chrifto, feinen Wiberfpruch gegen Grthumer bens jufugen notig funden, und bag bie Papiften in bemfelben mit ihnen völlig übereinftimmeren. Go hatte die gottliche Vorsehung biefen hauptartifel in ben bamaligen finftern und betrübten Beiten, lauter und rein erhalten. Belde Gnabe fur Die Gelen, benen es noch ein Ernft war, felig git werben, baß fie, mitten in biefer Racht, doch Jefunt noch finden fonten , ob fie gleich nicht zu Ihm geführet wurden. Und in unfern, bem Borgeben nach, fo aufgeflarten Tagen, ift diefer Artifel bas Beiden, welchem von allen Geiten widersprochen wird, und die vornehmften Bemuhungen berer, Die vor andern weise fenn wollen, geben dahin, Sefum und feine gottliche fowohl als megianifche Berlichfeit, vor den Mugen ber Menfchen gu vers Deden. Mit welcher Begierbe werden diefe fraftigen Erthumer gelefen und angenommen? Ges rechtes Gericht Gottes! über die Berachter bes fo helle icheinenben Lichtes bes Evangelii.

2:

rr

er

er

et,

nd

9:

de

D.

n,

re

rt.

rft

ich

der

rn

der

Se=

16:

m

)r=

rn

machen, als einen für gerecht erklaren. In der deutschen Apologie lauten die Worte eigentlich alfo: "Und nachdem bas Wort jufti-"ficari, auf zwenerlen Weise gebraucht wird, "nemlich, für bekehrer werden; oder neu ge= "bobren werden, item, für gerecht geschäft werden, wollen wir zuerft anzeigen, daß wir "allein durch den Glauben aus dem gottlofen "Wefen bekehret, neu gebohren, und gerecht "werden... In dem Lateinischen aber: Et quia justificari significat ex injustis justos effici seu regenerari, fignificat et justos pronuntiari, seu reputari, utroque enim modo loquitur Scriptura. Ideo primum volumus hoc oftendere, quod fola fides ex injusto justum efficiat, hoc est. accipiat remissionem peccatorum.

Durch Vergleichung bender Texte zeigt es sich sehr deutlich, daß Melanchthon in Abssicht auf die Erklärung der ersten angeführten Bedeutung des Wortes justificari, blos und alkein rückwerts auf die Wiedergeburth, nicht aber vorwerts auf die Heiligung gesehen habe. Allerdings ist die Wiedergeburth die Quelle unsver

unfrer Rechtfertigung, fubjective betrachtet. Denn da fie in der Ungundung des Glaubens bestehet, der Glaube aber uns allein in den Stand feget, daß Gott uns fur Gerechte erflas ren fan; fo fan allerdings unter dem Worte Rechtferrigung, wenn folches in weiterer Bedeutung genommen wird, die Wiedergeburth mit begriffen werden. Daß bier von feinem an: bern, als von einem lebendigen Glauben die Rede fenn konne, verfichet fich von fich felbft. Da aber Melanchthon in dem lateinischen Terte ausdrücklich faat: sola fides ex injusto, juftum efficit, hoc est, accipit remissionem peccatorum; fo erhellet darans zuerft, daß er durch bas Wort: fola, alle Werke, auch diejenigen, welche aus dem Glauben fliessen, von der Rechts fertigung schlechterdings ausschlieffe, als wels ches er in der folgenden Abhandlung ausführlich erweiset; alsdenn, daß er die Rechtfertigung fchlechterdings und allein, ihrem Wefen nach, in der Vergebung der Sunden seise. Ift aber die Vergebung der Gunden eine andre als eine gerichtliche Zandlung: wird auch durch das

R 5

nod

von Gott über einem gläubigen Sunder ausges sprochene Urcheil des Lebens, in ihm selbst eine Verändrung hervorgebracht?

Ich zweifele, ob ich ben Benfal des herrn D. B. erhalten werde, wenn ich glaube, daß ich hier feine Vorstellungen von diefer Cache richtig ausgedrückt habe. Er nennet es zwar S. 47: einen Misbrauch der Lehre von der Rechtfertigung, wenn man behaupren wolre, daß die Vergebung der Gun: den, auch wegen der Liebe zu Gort, und nicht allein um Christi willen, durch den Glauben erlangt werde. Er fagt G. 51. 52: daß in dem sten Arrifel von guten Wers Ben, mit Recht behaupter werde, daß dieselben die Vergebung der Gunden nicht Allein ich werde vollig iere, wenn verdienten. ich damit vergleiche, was ich G. 95. mit Ers flaunen lefe, da er anzeigt, daß die gottfeligen Befenner im 20ften Urtifel erinnerten, daß die Gegner nunanfingen, zuweilen vom Glaus ben zu reden, und leheren, daß man durch den Glauben und Werke por Gott gerecht merde.

werde, und von diefer Lehre fagten, daß sie erträalicher und tröstlicher sev, als die alte, da man nemlich die Menschen allein auf die Werke, und zwar auf Rosen-Pranze, Zeiligendienst, Klosferleben, Walfahrtenic, gewiesen hatte. hier febet der herr D. hingu: Bey welchen Worten des Bekantniffes, die Ausleger anmerken, daß man dieselben nur vergleichungs weise versteben musse, denn an und vor sich selbst, sey diese neue Lehre auch ein großer, nachtheiliger und unerräglicher Trebum. Und bier fället der Berr D. das Urtheil: diese Unmerkung hatten die Hus: leger, (Carpzov und Baumgarten) wohl ersparen konnen. Alfo verwirft er ihr Urtheil, daß nemlich der Sah: wir werden für Gott gerecht durch den Glauben und durch die Werke, ein großer, nachtheiliger und unerträglis cher Jrthum fen : folglich erflarter den Gas, den Die Musleger verwerfen, fur den Geinigen, und für Wahrheit. Ich werde mehrers daben zu erin: nern finden, wenn ich auf diese Stellen felbst fomme.

156

komme. Jeho begnüge ich mich nur anzumer: ken, daß der Herr D. danzit dem, was er auf der 47, 51, 52. S. geschrieben, offenbar widersprochen habe.

In dem 205. 48 G. fagt ber Berr D.: an das Evangelium glauben, beift dem Evan gelio gehorfam feyn, und beruft fich auf Rom. 10, 16. Bier aber batte nothwendig angenierket werden muffen, baß bier das Wort Evanges lium, in dem weitlauftigften Berftande fur den gangen Rath Gottes von unfrer Geligkeit ges nommen werde. Im eigentlichsten und scharfe fien Berftande, da durch das Evangelium, die ben Gundern in Chrifto angebotene Gnade Gots tes, verftanden wird, fordert daffelbe feinen ei: gentlichen Gehorfam, benn es redet nicht die Sprache des Gefekes, fondern es fordert nur eis ne demutige und beilsbegierige Unnehmung, der porgehaltenen Gnade. Wie? wenn ein Riche ter einem Uebelthater, ber den Tod verfchuldet bat, Gnade ankundigen laffet, und der Uebel: thater nimt folche Gnade begierig an, freuet und troftet fich derfelben, fagen wir alsdenn auch:

er wird dieser Gnaden: Votschaft gehorsam? Ich kan gar nicht absehen, was man, wenn man die Ubsicht hat, die Lauterkeit der evangelischen Lehre zu bewahren, für einen Vortheil davon erwarten könne, daß man den wesentlichen Untersschied des Glaubens und des Gehorsams, so gern ausheben, und die Vegriffe von benden verwirren und vermischen mögte.

In dem Beschlusse dieses 20 h. S. 49. heistet es: Uedrigens werden in diesem Arrikel die Fragen nicht beantworter: ob der Geist Gottes in Menschen, die das Evangelium und die Sacramente nicht haben, auch wirke: wie und wodurch Er Vorsstellungen und Gedanken, die zu ihrer Versbesserung nötig und heilsam sind, in ihnen hervordringe: denn die Bekenner haben nur an Menschen gedacht, die in der Christenheit leden. Ich kan gar nicht begreizsten, wie der Herr D. hier auf diese Frage gerathen sen. Indessen läst sich sehr leicht ein Grund angeben, warum die Bekenner diese Fragen zu erörtern nicht nötsig gesunden haben. Da uns

der Geist Gottes in seinem Worte, gar keine Ver; anlassung giebt, dieselben aufzuwersen, noch weit weniger aber solche zu bejahen: da die Henden, welche gar keine Gelegenheit gehabt haben, zur Erkäntnis der Wahrheit zu kommen, lediglich vor das Gericht Gottes gehören, und wir so wenig besugt sind solche zu verdammen, als selig zu sprechen; so haben die Verenner diese und dergleichen Fragen, mit Necht zu den unnüßen Fragen gerechnet, und sich verbunden erkant, sich derselben, nach der Vorschrift des göttlichen Wortes, zu entschlagen. 2 Tim. 2, 20.

In dem 21 f. S. 51. sagt der Herr D. vom Carlstadt: daß er ein Freund der Leute gewes sen, die sich besondrer göttlicher Offenbarungen gerühmt hätten. Er hätte den gleich folgenden Zwingli nur immer mit dazu nehmen können. Denn dieser wolte auch, sein signisicat, im Traume, aus einer unmittelbaren göttlichen Offenbarung erlernet haben.

Ju dem 23 h. S. 73. heist es: die Gläubisgen oder die Christen können in menschlichen Cestemonien, der Hr. D. seht in einer Parenthese hinzu:

hingu: (auch in der Erkantnis) unterschie: Der Ausdruck: auch in der We-Bantnis, ift auferst unbestimt und zwendeutig. In Absicht auf die Deutlichkeit, auf den Um: fang, und auf die Kraft des Lebens diefer Er: fantnis, fan fich ein großer Unterschied unter Den Chriften finden . und er findet fich auch wirk lich und nothwendig unter benfelben, ohne fie aus der Berfaffung mabrer Chriften, wenn fie Allein gilt fonft in derfelben fteben, ju fegen. Diefes auch von ben wefentlichen Gegenftanden ihres Glaubens, oder von den haupt: Artifeln ihrer Religion? Ronnen g. B. einige von ben wahren Chriften, Jefum als Gott, andre aber, Ihn nur als einen vergotterten Menschen, einige den heil. Geift als eine gottliche Perfon, andrei nur als eine Araft und Wirkung Gottes, einige Die Gerechtigkeit gefu, andere aber ibre gute Werke, als den Grund und als die verdienfrei liche Urfach ihrer Rechtfertigung, ertennen ? und Diefes Unterschiedes ihrer Erfantnis ungeachtet, Dennoch alle mabre Chriften fenn? Gilt Diefes; fo find fo viele Ermahnungen der Upoftel, daß

die Gläubigen alle gleich gesinnet senn, daß sie sich nicht von mancherlen Winde der Lehre wägen und wiegen kassen sollen, daß sie vest halten sollen, an einerlen Sin und Menning, daß sie falsche Lehre und Irihumer fliehen sollen, verzgeblich und überflüßig.

Den Folgen, welche der herr D. 6. 24. S. 55. als Folgen einer unrichtigen Deutung, bes Sages des Sten Urtifels der Ungeburgifchen Confession, daß die Reaft des Wortes Gottes und der Sacramente nichts verliere, wenn sie gleich von unbekehrten Lebrern verwaltet werden, angiebt, trete ich von Bergen ben. Infonderheit diefen: daß darans nicht fliesse, daß man lasterhafte Leute nicht vom Predigtamte abhalten und abschen mufte: und daß einem achten Lutheraner ber Ums gang mit wahren Christen nicht angenehmer senn muffe, als der Umgang mit Beuchlern und Gott: lofen. Ich erwarte aber auch von den herrn D. daß er mir benpflichten werde, wenn ich ben tasterhaften Predigern, noch die meinerdigen beygefelle, welche fich, um ein lehramt zu er:

halten, erst mit einem Eide zu dem, in unsern symbolischen Büchern enthaltenen Lehrbegriffe verpflichtet haben, und alsdenn als offenbare oder als heimliche Feinde desselben erscheinen: imgleichen den Heuchlern und Gottlosen, die Verführer und Jrlehrer, als welche rechtschaffene Christen eben sowohl als jene zu sliehen, durch die Vorschriften des Wortes Gottes versbunden sind. Röm. 16,17. ILim. 6,3.5. Lit. 3,10.

market or pour f. II. to all the same

Ben dem Urtikel von der heiligen Taufe g. 26. S. 57. erinnert der Herr D. zuerst: daß in dem Bekäntnisse, die Ursach der Mothwendigkeit der Tause, welche der Besehl Jesu ist, nicht hätte weggelassen werden sollen. Ich bin nicht der Mennung, daß der Grund der Mothwendigkeit der Tause, allein in dem von Jesu an die Apostel ertheilten Besehle, zu suchen sey. Der Erlöser hat seinen Aposteln manche Handlung anbesohlen, welche darum in der Kirche in den solgenden Zeiten, keine Nothwendigkeit erhalten hat. Der wahre Grund der Nothwendigkeit

e

3

8

1

3

1

1

Ì

ber beiligen Taufe, liegt in bem Musipruche bes Erlofers, Joh. 3, 5. Die Taufe ift nothwendig, weil die Beisheit Gottes diefelbe in der Rirche Des neuen Teffaments zu einem ordentlichen, algemeinen Gnadenmittel bestimmet hat, an wel: ches Er zwar nicht fich, aber doch uns Menschen gebunden bat. Sierauf grundet fich der Befehl Jefu. Er giebt alfo der Taufe Die Nothwendig: feit, nicht unmittelbar und vornehmlich, fondern mittelbar , und als die Bolgiehung des gottlichen Rathschluffes. Da die Bekenner nicht den 3med hatten, ein, ju einem volftandigen Un: terrichte der Unwiffenden hinreichendes Lehrbuch gu fchreiben, fondern blos ihren Lehrbegrif den Begnern barzulegen; fo glaube ich nicht, bag Diefelben damit einen Fehler begangen haben, daß fie ben der Meldung ihrer Ueberzeugung von der Rothwendigkeit der Taufe, die Urfach diefer Nothwendigkeit nicht berühret haben. Der herr D. erinnert ferner: daß die Bekenner die Mothwendigkeit der Taufe auf diejeni: gen, welche derselben fahig sind, und theilhaftig werden tonnen, hatten ein: febran:

Schränken follen. Much biefe Erinnerung febe ich ale überflußig an: indem ber Bufammenhang, und die gange Vorstellung lehret, daß fie nicht von einer absoluten und unbedingten, son: bern von einer moralischen Aorhwendig-Beit reden, als melche allezeit die Empfangliche feit in dem Subjecto, voraus feget. Ueberdem hat es ber Erlofer felbft nicht notig gefunden, ben ber Ginfegung der beil. Taufe, Matth. 28,19. biefe Bestimmung benjufugen, fondern voraus: gefeßt, daß feine Junger folche, ohne einen bes fondern Befehl, beobachten murben. Der here D. feket noch hingu: es hatte der Schein verhüter werden muffen, als ob alle diejenigen für verdamt geachtet würden, welche ohne ihr Verschulden ungerauft blieben. Sier fan man jur Rechtfertigung der Befenner fagen, daß fie folden Schein wirflich Dadurch vermieden haben, daß fie im Deutschen, welches das eigentliche Original ift, nur fegen: wir lehren, daß die Taufe notig fen: nicht aber benfügen: zur Seligkeit. Imgleichen, daß fie die im Deutschen nur fagen: wir verwerfen

10

1:

n

I

13

13

11

10

h

11

6

B

r

3:

r

ie

į:

8

1:

1:

fen die Wiedertäufer, als welche lebren. daß die Rindertaufe nicht recht sev. Im Lateinischen findet sich zwar der Bufaß: ad falutem, wie aud; damnant Anabaptistas, qui improbant baptismum puerorum et affirmant, pueros fine baptismo falvos fieri. Allein auch daraus flieffet die Kolge nicht, welche der herr D. den Befennern aufburden wil. Wer da lehret, daß die Taufe zur Geligkeit notig fen, ingleichen wer die lehre derer verwirft, die vorgeben, daß die Rinder ohne Taufe tonnen felig werden, ber be: Bauptet damit nicht zugleich, daß diejenigen, die ohne ihre Schuld ungetauft bleiben, fur verbamt geachtet wurden. Ben dem erften mufte er: wiesen werden, daß die Bekenner eine schlech: terdings unbedingte Mothwendigkeit der Taufe gelehret haben. Und ben dem zwenten, fan ber Zusaß; nach der ordentlichen Einrichtung Gottes im Gnadenreiche, die gange Schwies rigfeit beben. Dach diefer Erflarung ift ber Sas: die Kinder konnen ohne die Taufe felig werden, allerdings ein Jrthum. Denn Eltern, welche benfelben angenommen baben, Fonnen

können darans die Folge herleiten: also thun wir recht, wenn wir den Kindern die Zause vorents halten. So schlossen die Anabaptisten, und dieses war das Augenmerk der Bekenner. Man kan also diesen Sah für einen Irchum erklären, ohne damir zu leugnen, das Gott noch ander aussenige zu ersehen, was ihnen ohne ihre Schuld, durch Menschen, die seiner Ordnung widerstreben, entzogen wird. Trist indessen dieser Bewurts die Bekenner; so trist er den Erlöser, ben Joh. 3. 5. selbst.

Der Herr D. sähret fort, die Bekenner zu beschuldigen: daß sie von den Anabaptissen in Anskehung der Lehre von der Tause, so wohl im Arristel selbst, als vornehmlich in der Apologie, zu harr und zu hefrig geurrheilet härren, vernunthlich, weil man ihre Unruhen, der Resormation zur Last gelegt habe. S. 18. Auch diese Beschuldigung verdienen die gontseligen Bekenner, nach meiner Einsicht, nicht. In dem Arristel selbst heist es blos damnant Anabaptistas; nemlich, in

\$ 3

der

Storie,

ber in bem Befantniffe allezeit angenommenen Bebeutung des Worts: damnant. Der deutsche Tert erflart folche; ba es blos beiffet: fie merden verworfen. Da die Bekenner von der Rechtmäßigkeit und Nothwendigkeit ber Rinders taufe lebendig überzeugt maren, als welches Melanchthon in der Apologie deutlich an ben Tag gelegt bat; fo febe ich nicht ab, wie fie, ohne den Unabaptiften zu bencheln, und fich aller ihrer , jum Theile greulichen Irthimer ver: bachtig zu machen, gelinder hatten fchreiben fonnen. In der Apologie werden fie zwar mordes rische Bosewichter, impia et seditiosa factio latronum genant, aber nicht um ihrer lebre von ber Kindertaufe willen. Daß fie aber diefen Rab: men zu den damaligen Zeiten, vollig verdies net haben, beweifet die Geschichte überflußig. Die Bermuthung , daß folches nur allein barum geschehen fen, weil man ibre Unruhen ber Re: formation zur laft gelegt, falt alfo meg. Der herr D. meint: man konte ihnen ihre Meynung von dem Alter der Tauflinge 311 gute halten, wenn sie nur nicht unfre Rin:

Rindertaufe für unnug erklärten. Gol der Musdruck: 3u qute balten, so viel sagen: gleichgultig gegen ihren Irthum fenn, folden für unschadlich erklaren, demfelben nicht wider: fprechen; fo muß ich befennen, daß meine Gin: ficht bier von dem Urtheile des herrn D. fehr weit abgehe, indem ich die, von Melanchthon in der Apologie, und von unsern nachherigen Gottengelehrten für die Kindertaufe angeführten Grunde, für unwiderleglich halte. Ben der le: bendigen Ueberzeugung der Wahrheit aber fan feine Gleichgultigkeit gegen den Irthum ftat finden. Ueberdem erflaren fie noch beständig unfre Kindertaufe fur unnuß, und beweifen foli ches auf die thatigfte Urt, da fie alle, in der Rind: beit getaufte, wiedertaufen.

Ich freue mich, daß der Herr D. die Kinderstause nicht für unnüß erkläret, vielmehr ein Beweis von den Nußen derselben benfüget; allein dieser Beweis selbst schwächet meine Freude, und seizer mich in eine nicht geringe Besorgnis, daß der Herr D. ben allem Nußen, den er der Kinsdertause benlegt, doch derselben in der That,

۳

1

ŝ

1

2

0

1

r

è

obgleich nicht mit ausdrücklichen Worten, alle Rraft abspricht. Es ist diefer: Die Rinder! taufe NB. zeiget an, daß die Rinder eine verdorbene unreine Matur, aber auch ei nen Untheil an der Erlofung Jefu, und gottlicher Gnade baben, auch des Unterrichts und der Portheile der chrisslichen Religion theilhaftig werden follen. Und das ist es alles. Da diese Wahrheiten eben so aut und noch weit deutlicher , ftarfer und bestim: ter, durch Worte und durch das mundliche und schriftliche Bekantnis der Rirche, an ben Zaa geleget werden konnen, als durch eine bloße Handlung; fo wurde vielmehr diefer Beweis des herrn D. von den Gegnern, als ein Beweis für die Unnüglichkeit der Rindertaufe gebraucht werben fonnen. Mit wie vielen auferlichen Sand: lungen und Ceremonien mufte nicht die Rirche beladen werden, wenn es nuglich fenn folte. alle Lehrfaße derfelben durch Handlungen auszu: brucken, und wer konte diese Sandlungen für mublich erkennen? Bestehet der gange Rufe der Kindertaufe, (und wer fan nach des herrn D.

Wor:

Worstellung anders urtheilen?) in nichts weiter als in dieser Anzeige; so ist sie kein Mittel der Wiedergeburth ben den Kindern; so wird ihnen dadurch, wie es in dem zen Artikel der Angeb. Confesion heisset, die Gnade nicht angeboten. Kurz! so ist sie kein Gnadenmittel, kein Sacrament.

In dem Befchluffe diefes f. fagt der Berr D. Die unnuge grage von dem Glauben der Kinder, komt hier nicht vor. Und dadurch erklart er feinen Sin von der Wirkung der Taufe, noch deutlicher. Da es bennahe gewis gu fenn fcheinet, daß der herr D. der Kinder: taufe alle Rraft und Wirkung auf die Gelen ber Rinder, abspreche; so fan er nach diefer trauris gen Sypothese frenlich nicht anders, als auch die Frage: Db die Kinder den Glauben in derfelben empfangen? für unnug erflaren. Unfre Rirche lehret, daß die Wirkung der Taufe ben den Rin: bern, die Wiedergeburth fen, nach Joh. 3,5. Dar: aus flieffet, daß durch diefelbe der Glaube in ih: nen hervorgebracht werde. Wir lehren aber nicht, daß dieser Glaube eben derjenige Glaube nach

25

allen

e

ľ

t

allen Gigenschaften und Umftanden fen, ber fich ben Erwachsenen findet. Sind wir nicht im Stande, den Glauben der Rinder vollig ju er: Plaren: fo nimt foldes der Wahrheit der Cade felbit nichts. Wir muffen ben Rindern eine vernünftige Gele jugefteben, ungeachtet fich die Bernunfe ben ihnen noch burch feine Wirfun: gen aufern fan, ungeachtet wir nicht im Stande find, une von der Vernunft in den Rindern die geringfte Vorstellung zu machen. Da nun unfre Ginfichten im Reiche ber Ratur, fo enge Grenzen finden, und da wir uns denfelben fchlechterdings unterwerfen muffen; fo ift es von uns eine Ber: meffenheit, wenn wir folche, im Reiche der Ena: ben, nicht anerkennen, fondern in den Geheim: niffen deffelben, mit unferm Urtheile nach unfern Ginfichten, durchfeben wollen. "Wie unnuß, fant der Berr D. Ernefti, theol. Bibliothed, 53. G. 231. "ift der Streit gegen den Glau: "ben der Kinder? Es bat ja nie ein Theologe, "der die Lehre unfrer Rirche verftund, einen fols "den Glauben verstanden, wie der ift, ber bier "(in des herrn D. Tellers lebrbuche) bestritten wird - "wird, nemlich einen folchen, wie die Ermach: "fenen haben. " Batte Jefus die Rindertaufe feinen Absichten entgegen gefunden; fo murde Er folche gewis ben der Ginfegung berfelben un: terfagt haben, jumal, da Er nach feiner Illwif fenbeit vorher fabe, daß folche in der chriftlichen Rirche algemein werden wurde. Er wurde nicht sugegeben baben, daß eine, feiner Absicht nach fo wigtige Sandlung, durch einen folchen Dis: brauch ben Derfonen, die derfelben noch nicht fabig maren, in eine unnufe Ceremonie mare verwan: belt worden mare. Gine Zeile in einem apofto: lifchen Briefe murbe binlanglich gewesen fenn, demfelben auf immer vorzubeugen, jumal, da die Apostel manches von weit geringerer Wige tigfeit, weit naber bestimmet haben, als folches von Christo gescheben ift. Da aber Jesus, ben ber Ginfegung der Taufe, folche algemeine Ber: ordnungen gegeben hat, welche nach ihren na eurlichen Berftande, nothwendig die Kinder mit einschlieffen; da die Wiedergeburth, oder wel: ches einerlen ift, die Ungundung des Glaubens, ber vornehinfte Zweck ber Taufe ift: fo schlieffen wir

wir mit Recht, daß auch ben Kindern durch die Taufe der Glaube gewirket werde, und daß sie, wenn sie als Kinder sterben, durch diesen Glauben selig werden. Nechtschaffene evangelische Lehrer und Christen sind lebendig überzeugt, daß sie auf diese Urt sicher gehen, und daß sie berechtiget sind, sich daben auf Jesum selbst zu berufen. (\*)

MTe:

(11) Es ift fehr naturlich, daß bergleichen parabore Mennungen, Zeitungeschreibern, und Journalis fien, welche mit dem Titel eines felbst benfenden Gottesaelehrten fo frengebig find, neu icheinen muffen. Dielleicht lefen fie folde in ben Unmer-Fungen bes Geren D. B. jum erstemmale. Leute. welche mit ben theologifden Streitigfeiten befans ter find, laffen fich badurch nicht blenden. Bundling Schrieb als Student, 1702, neue Unterres bungen, und affete darin Thomasio nach. In dem erften Monathe G. 28. 29, nach ber neuen Aus: gabe feiner fatprifden Gdriften, Jena 1738, lefe ich folgendes : "wir wollen mit ben unruhigen "Rovfen auf dem Concilio zu Nicaa, bag man "bentlich und ohne Widerrede bekennen folle: "Filius fen Patri consubstantialis, Spiritus S. fen "Patri consubstantialis : ingwischen find wir Igno. granten : : : aber laffet und doch ben ber Bibel "bleiben. Spricht felbige: Filius eft Dous, mohlan, "fo laffet es uns nur glauben., Der herr D. B. fest hingu: wenn wir gleich nicht wiffen, weswes gen. "Wolte man bod bie vom Chracis und nns "zeitigem Gifer verschloffene Augen ein wenig of-"nen;

Melanchthon hat, wie befant, die Worte: tanquam ceremonia a Christo instituta, in der veränderten Ausgabe hinzugethan. Unstre Theologen haben den Ausdruck: ceremonia, sür unbequem und einer Misdeutung unterwor; sen erklärt, und gewünscht, daß er sich desselben enthalten hätte. Der Herr D. sagt zu seiner Vertheidigung: Der gelehrre Mann har das

"nen; fo wurde man noch viel beutlicher feben "fonnen, bag alle disputationes de fide infanrum, "de lana caprina maren. Es murden bie ubri: "gen Streitigfeiten de Baptismo, de juftificatione non fich felbft binfallen, und einem in der Liebe "Jefu ftehenden rechtschaffenen Chriften gleich gels aten, ob foldes per imputationem, ober per in-"fufionem gefchehe. Ran auch ein En dem andern abulicher fenn, als diefe Ginfalle bes Bundlings, ben Gebanken des herrn D. Bufdings ? Chabe, bag bamable ber fchallende Titel eines felbft bens fenden Theologen, noch nicht Mode gewesen, er wurde gewis diefem mit bem pobelhafteften Wife, welchen abzuschreiben, ich meine Feber zu gut halte, um fich fprudelnden Studenten, gu Theile gewors ben feyn. Und dennoch maren Gundlings Einfalle fcon 1702, aufgewärmter Rohl. Bis iso find 68 Jahr verfloffen. Ich habe bad Bertrauen zu Gott, baß des berühmten herrn D. feiner eingefleis bete Ungriffe, der evangelischen Wahrheit so wenig schaden werden , als jenes unreifen Studenten grobe Schmabungen berfelben geschadet haben.

das Worr: Ceremonie, ohne Zweifel in fatthafter Bedeutung, das ift, für eine feverliche Zandlung gebraucht. Daß Melanchthon die heil. Taufe nicht für eine bloge, nur etwas bedeutende, aber nichts wir-Bende Ceremonie angefeben babe, bat er in der Upologie genugfam an den Tag gelegt, ba er ausdrücklich lebret, daß den Getauften der b. Beift gegeben werde. Daß er folche fur eine fenerliche Sandlung angesehen habe, verstehet fich von felbft. Indeffen mare es allerdings beffer gewesen, wenn er fich biefes Wortes gar enthalten batte, da wir es gar nicht gewohnt find, mit bem Worte Ceremonie, den Begrif einer Wirkung zu verbinden, da wir vielmehr Diefen Begrif allezeit absondern, wenn wir eine Sandlung eine Ceremonie nennen. Wer wirb, um ein Benfpiel von naturlichen Dingen bergunehmen, die Inoculation der Blattern, eine Ceremonie nennen ? Chriftus bat feine bloge Ceremonie eingeseht, fondern die Unordnung der Kirchens gebrauche, der Rirche, nach Beschaffenheit ihrer Umftande, überlaffen. Caufe und Abendmahl erfor:

erfordern zwar auferliche Gebrauche und Hand: lungen, aber sie sind unendlich weit mehr als alles was Ceremonie heißen kan. Eben dadurch, daß sie kräftige Gnadenmittel sind, sind sie ihres Stifters wurdig.

· 12.

Ben dem 27 S. ber Unmerfung, welcher vom beiligen Abendmable handelt, finde ich querft notig ju erinnern, daß ber Berr D. Bufching die gottfeligen Belenner zur bochften Ungebühr beschuldiget, daß sie in der 21poz logie so weit gegangen maren, daß fie, sowohl um den Romisch : Ratholi: schen zu gefallen, als um sich von den Reformirten zu entfernen, hinzugesetzet hatten: Leib und Blut Chriffi, maren im Abendmahle, wahrhaftig und der Substanz nach, (vere et substantialiter) gegenwärrig, und würden mit den sichtbaren Dingen, Brodt und Wein, den Geniessenden wahrhaftig dargereicht. Wie schwer ift diese Beschuldigung? wie unger grundet ift diefelbe? Gie erflart die gottfeligen Befeu=

Bekenner offenbar fur Seuchler, welche nicht dasjenige, wovon sie wirklich überzeugt gewesen, niedergeschrieben; fondern mit Gleis folche Aus: drucke gemablet hatten, von welchen fie batten hoffen konnen, daß sie den Papisten angenehm feyn, und daß die lettern folche als eine Genehmhaltung ihrer Brodtverwandlung ansehen würden. Ift es moglich, daß man denfelben eine fo verdamliche Absicht mit einigem Scheine der Wahrheit aufburden fan, da fie in dem Unfange und im Beschluffe des 4ten Abschnittes der Apolonie, ihre Lehre vom heil. Abendmable so beutlich und so bestimt vorgetra: gen haben, und da diefelbe mit der Transfubstantiation der Gegner in dem offenbaresten Widerspruche stehet ? Sie fagen ausdrücklich: Der Leib und Blut Christi wurden mit den sichtbaren Dingen, Brodt und Wein, den Geniessen den wahrhaftig dargereicht. Und ist es nicht unleugbar, daß man von papi= stifcher Seite lebret, daß die sichtbaren Dinge, Brodt und Wein, ihre Substanz wirklich ver: tobren, und dagegen in die Substanz des leibes

und Blutes Christi verwandelt wurden? Boffuer felbst bat jugestanden, daß die Apologie, der Bermandlungslehre wirflich widerforeche. Erts weder der herr D. muß den Wielanchthon, ju der Zeit, da er die Apologie fchrieb, für einen Seuchler erflaren ; ober er muß jugefleben, daß er dasjenige niedergeschrieben habe, wovon er selbst überzeugt gewesen. Ift das erfte; fo muß ich dem herrn D. fein Urtheil fowohl als die Berantwortung deffelben über: laffen. Ich glaube das lette, und nehme diefe Stelle aus ber Upologie als einen Beweis an, daß Melanchthon wirklich im Unfange die Wahrheit unfrer lebre vom heiligen Abendmable vollig eingefeben, und mit Ueberzeugung angenommen habe, als welche Wahrheit mit meh: rern Stellen aus feinen Schriften erwiefen merden kan. Ob die hernach ben ihm vorgegangene Beranderung feines Ginnes, aus welcher Die Berfälfchung des toten Artifels der Augsburgis schen Confesion bergefloffen, gleichfals eine innere Ueberzengung jum Grunde gehabt, oder von andern Urfachen veranlaffet worden, davon

überlasse ich die Entscheidung dem Herzenskundisger. Nichts aber in der Welt kan unwahrscheine licher und ungerechter senn, als die Vermuthung, daß die übrigen gottseligen Bekenner, da sie durch die Augsburgische Confession, so vielen ans dern Irthümern des Papstrhums gerade und muthig entgegen getreten sind, demselben, in Abssicht auf den allergröbsten Irthum von der Transsicht auf den allergröbsten Irthum von der Transssubstantiation, als worauf sich der, von ihnen so sehr verabscheuete Irthum des Mesopsers, unmittelbar gründet, solten haben heucheln wollen.

Iweitens beschuldigt der herr D. die Bekenner: daß solche in der Apologie, die
imschicklichen Ausdrücke von der Veränderung oder Verwandlung des Brodtes
in den Leib Christi, und von körperlicher
Darreichung Christi, aus andern Schrifts
stellern so angeführer, als ob man sie genehmige. S. 60. Die angeführten Schriftsteller
sind blos Griechen. Die Absicht, warum solche
angeführt worden, war keine andre, als zu
beweisen, daß die griechische Kirche allezeit die
wahre

Wahre und wesentliche Gegenwart des Leibes und Blutes Christi im heiligen Abendmahle, erkant und behauptet habe. Die, den Griechen in dies ser Materie gewöhnlichen Ausdrücke, μεταβολη, μεταμορφωσις, μεταποίησις, μεταςοιχείωσις, sagen das nicht, was das lateinische Transsubstantiatio sagen sol, als welches Suicerus in thesauro, ben diesen Worten satsam bewiesen hat. Den ganzen Vorwurf hat der Hr. Doctor Walch, in Introd. in L. L. S. S. Lib. I. Cap. III. S. XXXIII. und, Cap. IV. S. XVII. schon so volständig und gründstich gehoben, daß ich mich wundre, daß der Herr D. denselben dennoch in einem, zu Vorsessungen bestimten Buche, von neuen, als noch unwiderlegt, vorgetragen hat.

Drittens glaubt der Herr Doctor, daß die von ihm, von dem Melanchthon vermuthete Heuchelen gegen die Papisten, als eine menschiliche Schwachheit, Entschuldigung verdiene, zumal, da er nachmals diesen Fehler, durch die Verändrung des zoten Artisels der Augsb. Confesion, den Reformirten zu Gefallen, wieder gut gemacht hätte. Solte man daraus M2 nicht

nicht febr wahrscheinlich vermuthen konnen , daß ber herr D. in Absicht auf die Lehre vom beil. Albendmable, fich mehr auf die Seite der veranderten als der unveranderren Musburgischen Confession lenke; und von der erften bat er in dem Borbergebenden, S. 21. ausdrücklich gefagt. daß die Reformirten fich zu derfelben bekenneten. Der herr D. legt dem Melanchthon ben der Beranderung, oder vielmehr Verfalschung, Des Toten Artifels der Ausburgischen Confesion die Absicht ben, daß er dadurch die Vereinigung der protestantischen Rirche zu befordern gesucht habe. Es fan fenn, daß diefes die mahre Ub: sicht des Melanchthons gewesen: aber er hatte leicht einsehen konnen, daß er ein fehr un: bequemes Mittel ermablet habe, und er hat felbft noch die gegenseitige Wirkung davon erlebt. Gine Vereinigung der Rirchen, welche fich auf Berlengnung der Wahrheit grundet, ift eine febr unglückliche Bereinigung.

Zum vierren thut der herr D. den Vorschlag: daß es am besten seyn wurde, wenn man in den Lehrbüchern, und bey Austheilung

theilung des beiligen Abendmahls, die eignen Worte des Zieren Jesu, ohne Zufag und Derandrung, beybehielte, und nach dem Beyspiele desselben, dem gesun: den Verstande der Menschen überliesse, sich von der Bedeutung und Absicht seis ner Worte einen richtigen Begrif zu mas chen, den die kunfflichen und einander widersprechenden Lehrbegriffe der Rirchen mehr hinderten, als beforderten. Was nach der Mennung des Herrn D. von die: fem Artifel gelten fol, das muß von allen gel: ten. Folglich schaffe man alle Glaubensbefant: niffe, alle lehrbucher weg, und überlaffe alles dem gefunden Berftande der Menschen. Wie fchon diefer fein Richteramt bier verwalte, bat fich bennahe, in Absicht auf aller Glaubenslehren, deutlich gewiesen. Die Socinianer behaupten, daß fie dem gefunden Menschenverstande folgen, wenn fie die Gottheit Jefu, gegen jo viele deut: liche Zeugniffe der beiligen Schrift, leugnen. Westphal hat in seiner befanten Farragine funf und zwanzig verschiedene Erklarungen re: formir: 201 3

B

1.

1=

n

II

t,

170

er

28

ie

9

ht

6:

te

n:

ft

t.

15

16

t:

11

3=

9

formirter lehrer über die Worte: hoc est corpus meum, gefamlet, und ein jeder von ihnen wolte als ein folder angefeben fenn, der bem gefunden Menschenverstande folgte. Der Rammerer der Konigin Candaces hatte boch auch gefunden Menschenverstand: aber er glaubte doch, daß er einen Suhrer nothig habe, wenn er die Worte des Propheten Jefaia verfteben folte. Up. Gefch. 8, 31. Jefus hat es nicht unferm Berftande überlaffen, wie wir feine Worte verfteben wol: Ien, fondern Er wil, daß wir folche in ihrer eigentlichen Bedeutung nehmen follen. Er bat uns nie berechtiget, das Ift, in Bedeutet ju verwandeln. Der Lehrbegrif unfrer Ricche ift fein funfilicher, fondern eben berjenige, ben Die Worte der Ginfegung, nach der, hernach von Paulo bingugethanen Bestimmung, felbft an Die Sand geben.

Julegt tadelt der Herr D. den Ausdruck des Quenffedts, der das Abendmahl tremendum mysterium nennet. Er bekennet, daß er nicht wisse, woher er diesen fürchterlichen Begrif habe, und besorgt, daß der gesunde Menschenverstand nicht

nicht weit fommen wurde, wenn diefer Begrif gegrundet mare. Sier hatte fich ber Berr D. Deutlicher erflaren, und uns fagen muffen, ob er das beilige Abendmahl fur ein Gebeimnis halte oder nicht. Sich fan nicht anders vermu: then, als daß er das lette annehmen werde. Sabe ich feinen Gin getroffen; fo muß er bie facramentliche Vereinigung schlechterdinge leugs nen. Der Zwinglianer kan freglich mit feis nem fignificat alles unbegreifliche wegphilosophis ren. Ich weis es, woher Quenftedt diefen Begrif habe. Er hat ihm aus I Kor. 10, 16. und II, 27. Die noivwvia des Brodtes und des Leibes Chrifti, ift ein Geheimnis. Die bloge Berbindung inter fignum et fignatum ift feine Und an dem Leibe und Blute Jeft ποινωνια. durch unwürdigem Genns ichuldig werden, ift etwas . dafür ein jeder Gunder ju erzittern Urfach bat. Die Theologen, fahrt der herr D. fort, die also reden, verderben den Christen den Geschmack an dem Abend: mable des Bern, welcher nach dessen eigner Beschreibung sehr reizend ift. Für M 4 Die

IS

te

n

25

n

16

te

6.

de

1:

er

at

28

R

n

11

B

1-

t

.,

\$

die Unwürdigen ist er es gewis nicht. Würdigen Communicanten wird der Geschmack dadurch so wenig verderbt, als wahren Kindern Gottes der Geschmack an der Freundlichkeit Gottes dadurch verderbt wird, daß Paulus Gott nennet, ein verzehrend Zeuer. Ebr. 12, 29.

\$ \$. 13.

Um nicht zu weitläuftig zu werden, übers schlage ich den 28:36 s. der Anmerkungen des Herrn D. Busching, ob gleich noch mansches daben eine Erinnerung verdienet. Ich gehe also so gleich zum 37 s. in welchem der Herr D. den 13 Artikel der Angsb. Conf. der vom jungsten Gerichte und von den darauf folgenden letzten Dingen, handelt, erläutern wil.

Hier bleibt der Herr D. allein ben der lehre von der Ewigkeit der Zöllenstrafen stehen, und bemüher sich, dieselbe wankend zu machen. S. 76. f.

Er laffet denjenigen, welche folche behaus pten, die Gerechtigkeit wiederfahren, einzuraus men: daß für ihre Meynung so scheins bare bare Stellen der heil. Schrift angeführet werden könten, daß man diejenigen wohl entschuldigen könte, welche dieser Meyenung zugethan wären.

Sind die Stellen der heiligen Schrift, in welchen uns die Ewigfeit der Sollenftrafen gepres diget wird, nichts mehr als scheinbare Stellen; welche also dasjenige, was sie zu fagen fcheinen, nicht wirklich fagen: bat Jefus, 3. 35. ben den Worten: und sie werden in die ewige Dein geben, die Gerechten aber in das ewige Leben, Matth. 25, 46. nicht die Abficht gehabt, von uns zu verlangen, daß wir das Wort ewig in benden Gagen, in einer gleichen Bedeutung, von einer Dauer ohne Ende nehmen follen; fo hat Er uns : :: nein! ich bin nicht im Stande die Folge, welche aus diefem Grundfage flieffet, bier vollig auszudrucken; mein Berg erschrickt, und meine Band gittert. Sind die, in der heil. Schrift befind, liche Zeugniffe Gottes von der Ewigfeit der Sollenftrafen nichtzuverläßig, ift es uns erlaubt, bas Gegentheil bavon anzunehmen und ju glaus

ben; fo ift in ber gangen beil. Schrift nichte gu: verläßig, so ift sie niemals ein vestes prophe: tisches Wort, nie ein unbeweglicher Grund unfrer feligmachenden Erfantnis gewefen. Sch ersuche diejenigen tefer, welche hier eine grunds liche Ueberzeugung zu erhalten wunfchen, in der unwiderleglichen Schrift, meines unvergeslichen feligen Collegen , des Beren Archibiaconns Zimmermans, welche den Titel hat: Die Nichtigkeit der Lehre von der Wiederbringung aller Dinge, in dem 3 Th. den 222:280 f. nachzulefen, in welchen Abschnitten Derfelbe die Stellen der heiligen Schrift, welche Die Ewigkeit der Sollenftrafen erweifen, nach ihren verschiednen Rlaffen gefamlet, und in ih: rer vollen Starfe dargeftellet bat; fo werden fie einsehen, ob diefe Stellen blos scheinbare Stel: Ien, oder etwas mehr find. Des herrn D. 33. Pflicht aber ift es, ehe er verlangen fan, bag Die Lefer fein blos dabingeschriebenes, aber pollig unerwiesenes Urtheil von Diefen Stellen annehmen follen, diefe Stellen nacheinander gu entfraften, oder ju zeigen, daß die darin lie: gende

gende Beweiskraft ein bloßer Schein, und nichts Wesentliches sen. Dieses Geschäft bes deutet etwas mehr, als der Versuch, ein solches Heer von göttlichen Zeugnissen mit dem einzigen Worte: scheinbar, abzusertigen.

Ift indeffen ber noch zugeftandne Schein Diefer Stellen fo fart, daß er diejenigen noch wohl entschuldigen fan, welche folche nach dem Buchftaben verfteben; fo haben diejenigen gewis feine Entschuldigung, welche fich unterfte: ben, diefen, nicht scheinbaren, fondern fonnens flaren Stellen, einige vermeinte algemeine, aber unerwiesene und ewig unerweisliche Grund: fage ihrer furglichtigen Bernunft, entgegen ju fegen, und wenn fie mit denfelben nicht ftimmen wollen, nach den legten das Urtheil zu fallen, und die Zeugniffe Gottes dagegen verwerfen. Dergleichen Grundfage führet der Berr. D. in dem Folgenden an. Er fest bingu: fie find in der Matur Gottes und der Dinge gegrun: det, also eben so wichtig, als ausdrücks liche Stellen der Schrift: also mussen sie mehr gelten als ausdrückliche Stellen der Schrift,

Xinb.已

Schrift, und wenn diese jenen widersprechen, so muffen die Stellen der Schrift verworfen werden. Das hat der Herr D. wie der ganze Zussammenhang seines Vortrages lehret, sagen wollen. Er sagt es wirklich, ob er es gleich rathsamer gefunden, die Sache, als im Gleich; gewigte stehend, vorzustellen. Wir werden in dem Folgenden sehen, ob diese Grundsäße das; jenige wirklich sind, wofür der Herr D. solche ausgiebt. Ich sühre die Leser vielmehr iho auf solgende algemeine Vetrachtung. Der Herr D. sehet zween Fälle.

In dem ersten raumet er ein: daß Gott in seinem Worte die Ewigkeit der Höllenstraßen wirklich lehre: er sagt S. 76: Die Drohungen Gottes von ewigen Straßen, welche die Menschen von Sünden abschrecken sollen, können nicht anders lauten, als wie wir sie in der heil. Schrift finden, und S. 77. gestehet er, daß ausdrückliche Stellen der heil. Schrift, die Ewigkeit der Zöllenskraßen lehren.

In dem zweiten behauptet er, daß Gott solche Grundsätze, welche aus seiner Matur und aus der Matur der Dinge fliessen, in die menschliche Vernunft gelegt habe, welche jenen Zeugnissen ausdrücklich wie dersprechen.

Berbinden wir nun diefe benden Salle gufam: men, was flieffet daraus fur eine Folge? Diefe: Gott bat die armen Menschen in die flaglichste Berwirrung gefturget. In feinem Worte fage Gr: Die Strafen ber Solle dauren ewig. Durch Die Bernunft ruft Er uns ju: glaubt es nicht: Diefer Gaß ftreitet wider meine Ratur , und wider die Ratur der Dinge. In feinem Worte macht Er es une jur beiligften Pflicht, daß wir feinen Zeugniffen glauben, und uns, burch ben Widerfpruch unfrer fo eingeschrankten Ber: nunft, welche die Tiefe feiner Gerichte zu ergruns den nicht vermögend ift, nicht irre machen laffen follen: und doch hat Er es uns wirklich uns möglich gemacht, diese Pflicht zu erfüllen, in: dem Er Dinge von uns ju glauben fordert, welche feiner Matur und der Matur ber Dinge wiber: fprechen.

fprechen. Muf was für einem Wege ift bier ber Berr D? und auf was fur einen Weg führt er Die Lefer? Bayle ift doch noch billiger. Diefer fagt doch noch wenigstens, ob gleich nur jum Scheine : wan geoffenbarte Glaubenslehren den erften Grundfagen der Bernunft offenbar wider: fprechen; fo muffen wir die legten fahren laffen, und uns den erften mit einem blinden Glauben unterwerfen. Der Berr D. B. aber fucht feine Lefer dabin zu leiten, daß fie in Diefem Falle den vermeinten Grundfagen der Vernunft ben Borgug einraumen, und die unleugbarften Zeug: niffe Gottes in feinem Worte, benfelben nach: fegen follen. Sier folge ihm, wer daben ficher zu geben glaubt. Wahre Berehrer Gottes, welche Die Schwäche ihrer Vernunft fennen, und von ber Untrüglichkeit der gottlichen Zeugniffe eine lebendige Ueberzeugung haben, werden Diefen Weg, als den Weg zur Zweifelfucht, jum Un: glauben und zulegt zur volligen Berleugnung ber Wahrheit Gottes, ansehen, und fich daber nicht verleiten laffen, folchen zu betreten.

Che

Che ich aber zur Prufung ber vermenuten, Die gottlichen Zeugniffe von der Emigkeit der Bollenftrafen fo weit überwiegenden Grundfage bes herrn D. fortgebe, muß ich noch eine Un= merkung mitnehmen, durch welche er fich den Weg zu bem folgenden bahnen wollen. Er schreibt S. 76: Unterdessen ist doch zu bemerten, daß obgleich Gottes Drohungen von ewiger Strafe, welche die Menschen von der Sunde abschrecken sollen, nicht anders lauten konnen, als wir sie in der beil. Schrift finden, es dennoch bey Jhm Stebe, in welchem Maage Er sie erfüllen. wolle. Was ift diefes? nichts anders als ein Fühner, aber unglücklicher Verfuch, Die Wahr: haftigkeit Gottes in der Erfullung feiner Dros bungen, zweifelhaft und mantend zu machen. Mit eben dem Rechte, deffen fich der Berr D. hier bedienet, fan ich auch fagen: Db gleich Gottes Berheiffungen von ewigen und über alle Maagen wigtigen Belohnungen, durch welche er die Menfchen jum Gehorfam gegen feine Gebote, und Bur willigen Ertragung der damit verbundenen Lenden,

Lenden, reizen wollen, nicht anders lauten können, als wir sie in der heil. Schrift finden; so stehet es doch ben Ihm, in welchem Maaße Er sie erfüllen wolle. Wil der Herr D. diese Parodie nicht gelten lassen; so muß Er beweisen, daß die Liebe Gottes größer sen, als seine Gerechtigkeit, ingleichen, daß Gott sich selbst leugenen, das ist, etwas drohen könne, dessen Erssüllung seiner Natur und dem Wesen der Dinge zuwider lausen würde.

Ift es möglich, daß wir, ohne die Hoheit und Majestat Gottes, ohne seine Heiligkeit, Gerechtigkeit und Wahrhaftigkeit zu beleidigen, annehmen können, daß Gott in der allerwige tigsten Sache, in Dingen, welche das ewige Schieksal der Menschen betreffen, mit uns Mensschen spiele, wie ein Vater mit unmündigen Kindern? Dieser sagt zu dem Kinde: wenn du dieses oder jenes thust; so wil ich dich todschlazgen. So kan ein irdischer Vater reden, ohne gegen die Wahrhaftigkeit zu sündigen, ob er gleich nichts weniger, als die Volziehung dieser Orohung willens hat: aber dem höchsten Keren,

Gefekgeber und Richter, wurde eine folche Art zu reden und zu handeln hochst unanständig senn. Wenn nun Gott noch überdem, nach des Herrn D. Mennung, solche Grundsähe in unste Wernunft geleget hatte, die uns schon zum vor; aus die Versicherung geben konten, daß Er die Drohungen von den ewigen Höllenstrasen, als seiner Natur zuwider, nie erfüllen werde oder könne; so würden ja solche Drohungen wirklich in das lächerliche fallen, und uns einen gegrün; deten Unlas geben, uns von Gott und von seinem Eruste, in Bestrasung beharlicher Sünder, sehr niedrige Vorstellungen zu machen. Ich hosse, der Herr D. werde einsehen, daß er sich hier in seinem Urtheile sehr übereilet habe.

Wir kommen nun zu den von ihm anges nommenen Grundfäßen, welchen er die Kraft zu: schreibt, daß solche alle Zeugnisse Gottes von der Ewigkeit der Höllenstrafen über einen Hausen werfen könten.

Der erste ist dieser: Gott erschaffer kein vernünftiges Wesen, dessen unaufhörs liche Unglückseligkeit Er voraus gesehen.

n

Ware

194

Mare ber herr D. der erfte, ber diefen Sat vortrige, und folchen ben Zeugniffen der beil. Schrift entgegen febte; fo tonte er fordern, daß man alle mögliche Aufmerksamkeit auf den: felben richten, und ibn, wenn man fonte, grundlich widerlegen folte. Bon mir fan er Dieses nicht fordern. Denn da dieser vermeinte Gegengrund bereits von allen denen, welche die Lehre der Wiederbringung mit fo vielem Gifer verfochten haben, fo weit getrieben worden ift, als er getrieben werden fan; da er in der befans ten schrift: und vernunftmäßigen Ueberlegung der beyderseitigen Grunde für und wider die ganz unendliche Unglückselige teit der Verbrecher Gottes, S. 92. stebet: fo ist er von allen denen, welche dagegen geschrie: ben haben, schon aussubrlich beantwortet wor: Um grundlichsten hat denfelben der felige Zimmerman in der angeführten Schrift, 6. 44. n. f. weggeraumt. Diefe Untworten muß der Berr D. erft widerlegen, ebe er fich das Mecht anmagen fan, Diefen vermeinten Grundfaß als ein unwidersprechliches Urioma bingufegen,

bingufegen, und aus bemfelben die ihm gefallis gen Folgen berguleiten. Der herr D. muß, che er diesen Schrit thun fan, erft erweisen: daß die Glückfeligkeit der Geschopfe, und nicht Die Chre Gottes, oder die bochst mögliche Offens barung feiner Gigenschaften vor den Augen aller vernünftigen Wefen, der bochfte 3weck Gottes ben der Erschaffung vernünftiger Wefen fen. Er muß beweisen, daß die Absicht Gottes nur und allein auf alles mögliche Wohlfenn einzelner Ges Schopfe, nicht aber auf das Befte feines gangen Reichs, gerichtet fen. Bas wird der herr D. antworten, wenn man biefem Sage einen ans dern an die Seite fegen wolte, der alfo lauten murde: Gott erhalt feinen Menschen bis junt 8often Jahre, von dem er vorhergefeben, daß fein Sauptgeschäft in diesem langen laufe fein andres fenn werde, als die Welt mit giftigen, unguchtigen und verführerischen Schriften angus fullen, alles, was beilig ift, ju laftern, fich felbft immer mehr zu verftocken, und viele taufend andre mit fich in die Verdamnis zu fifrzen: da berfelbe, wenn er in der unmundigen Rindheit weggenoms

07 2

men

men wurde, gewis felig geworden mare. fen Sah wird und muß der herr D. leugnen: Denn die Erfahrung widerfpricht demfelben offen: bar. Wir fonnen zwar feinem Sage die Erfab: rung nicht entgegen fegen, benn er gehet über Die Grenzen der Zeit hinaus; allein unfer Gaß ist doch mit dem seinigen völlig parallel, und wir konnen mit Recht alfo fchlieffen: ift es nicht gegen die Liebe Gottes ju feinen vernünftigen Geschöpfen, Menschen bis in das bochfte Alter ju erhalten, von denen Er vorhergefeben, daß fie in ihrem gangen Leben fich und andre verder: ben wurden, da Er fie doch, gleich wie viele taufend andre, in dem erften Jahre ihrer Rind: beit, durch einen fruhzeitigen Tod, vor einer fo unerträglichen Laft der Berschuldungen hatte be: mabren, und ewig felig machen tonnen; fo ift es auch nicht gegen die Liebe Gottes, vernunf= tige Wefen zu schaffen, Die, fo viel an Gott ift, ewig felig fenn konten, ob fie gleich durch ihre eigne Schuld in eine ewige Unfeligkeit geraten, wenn das Dafenn berfelben zu feiner Berberli: chung

dung und jum algemeinen Besten aller seiner Gefchopfe guträglicher ift, als ihr Nichtsenn-

Der herr D. fest bingu: da ein mitleidiger Mensch, wenn er Menschen berporbringen tonte, deren unaufhörliches Derderben er vorher wüste, sich davon enthalten würde; fo tonnen und muffen wie vielmehr von Gott ein gleiches den: Ben und erwarten. Go scheinbar diefer Grund bem erften Unblicke nach ift; fo schwach ift er in der That. Der Berr D. begebet bier den Rebe ler, den Leibnit durchaus in den Schluffen und Zweifeln des Bayle bemerket hat, nemlich, daß derfelbe Gott beständig als einem Menschen. darftelle, ber gang und gar ju einer Sache gewidmet, und die vornehmften Erweisungen fei: ner Gute, blos den Gegenstanden, die wir fennen, schuldig ist. Theodic. §. 123. f. Da der Gegenstand der gottlichen Regierung etwas Un: endliches bat, da dasjenige, was wir davon erfennen, im Berhaltnis gegen bas Gange, faft ein bloffes Richts ift; fo ift es von unferer Geis te eine Schwachheit, wenn wir dasjenige, mas M 3 Gott

Gott thun tan und nicht thun fan, nach unfrer Ginficht abmeffen und bestimmen woller. Der Schlus: Diefes wurde in gleichen Rallen ein Mensch nicht thun, also kan und wird es Gott auch nicht thun, bat denmach feine Rraft. Rein weiser Ronig, der ein Menschenfreund ift, wird feine Refidenz an verschiedenen Orten beimlich unterminiren laffen , und ben großeften Theil der Ginwohner, ohne Unfeben der Perfon, wenn fie in volliger Dube und Gicherheit Schlafen, ploglich in die Zust fprengen. Konnen wir da: her einen Schlus gegen die Weisheit und Gute Gottes, ben dem Erdbeben von Liffabon machen? Sind wir die keute, die ein unbetriegliches Urtheil fallen tonnen, ob die anbetungswurdige Weisheit Gottes nothwendig diefen Schlus habe faffen muffen : weil diefe Gefchopfe immerdat unfelig fenn werden; fo follen fie nicht entfteben; oder, ob fie Urfachen gehabt haben tonne, diefen Musspruch gu thun : fie follen bennoch fenn, ungeachtet fie durch ihre eigne Schutd ewig un: felig fenn werden. Bon einer Gache, Die fo meit aus unfern Gesichts Rranfe entfernet, fo tief in

den Geheimnissen Gottes verborgen, und also ausser einer unmittelbaren Offenbarung von Gott selbst, für uns unergründlich ist, lässet sich uns möglich ein gewisser Schlus herleiten. Aber noch viel weniger berechtiget uns eine so dunkle, zweiselhafte und ungewisse Einsicht, den Sah: Gott erschaffet kein vernünftiges Wesen, dessen ewige Unglückseligkeit Er vorher gesehen hat, als einen ausgemachten Grundsah auzusehen, solchen der gegenseitigen so klaren, so oft wierderhohlten und unleugbaren Versicherung Gottes von der Ewigkeit der Höllenstrafen, entgez gen zu sehen, dieselben als unmöglich, als wiedersprechend zu verwersen, oder, welches einer: Ien ist: Gott also zum Lügner zu machen.

Der zweite vermeinte Grundsaß, welchen der herr D. den Zeugnissen der heiligen Schrift von der Ewigkeit der Höllenstrasen entgegen sehet, ist dieser: Ein weiser Gesetzgeber überhaupt, und Gott insonderheit, hat bey seinen Strasen nicht nur die Warnung anderer, sondern auch die Besserung desjenigen, den sie betressen, zur N 4

e

r

Absicht. Menschliche Gesetzteber köns nen diesen Endzweck niemals völlig erreichen, weil sie die Todren nicht leben: dig machen können.

Da ich in diefen Erinnerungen nicht gern von dem, mir von dem herrn D. in den Unmer: fungen gegebenen Mufter ber Rurge, abweichen wolte; fo kan ich mich unmöglich ben ber Be: antwortung diefes vermeinten Grundfages fo ausbreiten, als es eine grundliche Widerlegung deffelben erfordern murde. Ich habe folches auch um so viel weniger notig, da solches schon von andern Gottesgelehrten auf eine unverbefferliche Urt gefcheben ift. Wenn der Berr D. fich die Mube geben wird, dasjenige, was der felige Simmerman in dem angeführten grundlichen und unwiderleglichen Tractate, in dem gangen erften Zauptflucke, mas der fel. Genior Watner imDemocrito Autocatacrito, S. 186.f. jur Beantwortung diefes Ginwurfs gefchrieben haben, und damit vergleichen wird, mas Leib= nit in der Theodicee, 126. S. 73. von der Strafgerechtigfeiterwiesen bat; fo mirder feben,

baß er mit diesem vermeinten Grundsaße zu spät komt, und ich traue es seiner unparchenischen Wahrheitsliebe zu, daß er solchen alsdenn so wenig von neuen wiederholen werde, als es seine Villigkeit nicht zulassen wird, für eine schon abgethane Schuldsorderung von neuen die Bezahlung zu verlangen. Hier bleibt also dem Herrn D. nichts weiter übrig, als entweder die Immermannischen, Wagnerischen und Leibnizischen Gegengründe zu widerlegen, oder diesen seinen vermeinten Grundsah fallen zu lassen, und auszuhören, solchen den Zeugnissen des göttlichen Wortes von der Ewigkeit der Hölzlenstrasen, entgegen zu seisen.

Jeh kan nicht umhin, ben dieser Gelegens heit eine algemeine Unmerkung zu machen. Es ist diese: es ist ein ungerechter, und zugleich hochst schädlicher, der Beforderung und Uusebreitung der Wahrheit hochst nachtheiliger, das gegen zur Verwirrung und Verführung der Schwachen hochst vortheilhafter Weg, weun man längst völlig beantwortete Einwürse und Zweisel wieder hervorsucht, und solche von neus

N 5

en, als ob fie jum erstenmable gefagt wurden, mit aller moglichen Parrhefie dabin fchreibt. Es ift diefes ein Runftgrif, deffen fich alle diejenis gen bedienen, welche in unfern Tagen auftreten und vorgeben, daß fie Beruf und Bolmacht batten, ben lehrbegrif ber evangelischen Rirche, von den noch anklebenden Schlacken zu reinigen, und die Befantnis: Bucher derfelben zu veran: dern und zu verbeffern. Der herr Prof. Ba: fedow, der herr D. Teller und Semler, Die meisten Verfasser ber theologischen Urtikel der algemeinen deutschen Bibliothet, furz! alle Diejenigen, welche in unfern Tagen ale Res formatores unfere Lebrbegrife erfcheinen, man-Deln auf diesem Wege, und es ift eben ber Weg, auf welchen fie alle Wegner ber chriftlichen Reli: gion zu Borgangern baben. Ich bedaure es berglich, daß ich den Beren D. Bufching auch auf demfelben erblicke. Es ift mabr, fie fcheinen auf diefem Wege etwas ju gewinnen. Denn da viele unfrer jungen Theologen mehr wißige Schriften, Journale, auch wohl Comodien, als grundliche dogmatische und polemische Schriften,

Schriften gelesen haben; da ihre Rantnis des Lehrbegrifs unfrer Rirde fich oftmals nicht febr weit über die Grengen des Catechismus erftrecket; Da andre, welche fich den theologischen Wiffen: Schaften nicht gewidmet haben, und doch gern vieles, am liebsten aber folche Schriften lefen; in welchen fie etwas neues zu finden hoffen: fo fan es nicht fehlen, daß nicht alle folche Lefer über die ihnen gan; nene Weisheit in Erstaunen geraten folten. Gie werden ihnen lauten Ben: fal zujauchzen, insonderheit, wenn ihre Drafel, Die Zeitungeschreiber und Journalisten, den Ton dazu angeben. Indeffen ift das Befte daben Diefes, daß die Wahrheit, unter allem Diefem Geräusche, unbeweglich veft ftehet, und daß bie Bertheidiger derfelben, die Rachbeter ber Gin: wurfe und der vermeinten neuerfundenen Wahr: beiten, wenn fie fich nicht weifen laffen wollen, mit Mitleiden überfeben tonnen, die Unführer aber nur auf die ichon vorhandenen Abfertigun: gen ihrer wieder aufgewarmten Ginwurfe vers weifen, und diefelben bitten durfen, folche erft reiflich zu überlegen, und aledenn wiederzus fommen

kommen und zu fagen, was sie dagegen einzus wenden haben. Auf diese Art ist schon manschem die Lust vergangen, ein Reformator unsers Lehrbegrifs zu werden. Denn Sinwurfe absschreiben, und Grunde beantworten, sind Arbeisten von ganz verschiedner Art.

Der dritte vermennte Grundsaß, durch welchen der Herr D. B. allen Zeugnissen Gottes in seinem Worte entgegen, die Wiederbrinz gung behaupten zu können mennet, ist dieser: Die Erlösung Christi gehet wirklich auf die Errettung aller und jeder Menschen, und man kan unmöglich gedenken, daß unserm Gott seine große und gnädige Absicht, der Zauptsache nach, mislingen sollte: sie muß also an denjenigen, ber welchen sie auf Erden nicht erreicht werden kan, künfrig erfüllet werden.

In diesem Grundsatze ist das wahr, daß die Erlösung Christi wirklich auf alle und jede Mensschen gehe, aber mit der Einschränkung, blos und allein der Erwerbung nach. In Absicht auf die wirkliche Zueignung wurde sich Gott selbst ausmen.

leugnen, wenn er folche, die derfelben durch if: re eigne Schuld unfabig find, welche das Bent Gottes in Christo vorsehlich und halsstarrig verachtet, ja wohl gar verworfen und verlaftert haben, der von Chrifto erworbenen Geligfeit theilhaftig machen wolte. Die Folge, welche der herr D. Bufching darans berleitet, ift Die Abficht Gottes ben Seligmachung der Menschen ist keine absolute unbedingte Abficht. Gin: folche fan Ihn frenlich nicht mis: lingen, denn feine Ulmacht findet nie Sinderniffe, welche ihr zu ftart maren; allein fie ift eine bedingre Absicht, welche mit der Frenheit der Menfchen im Berhaltniffe ftebet, und auf diefels be Ruchficht nimt. Wenn also noch fo viele durch Misbrauch der Frenheit und durch beharlichen Un: glauben verlohren geben : fo fan ich bennoch nicht fagen, daß Gott feine Absicht misgelungen fen. Denn fie gehet auf nichts weiter, als auf die Geligmachung derer, die fich der Ordnung bes Senle unterwerfen, und alfowurdige und frene Unterthanen des Reichs ber Gnaden und der Berlichkeit find und werden konnen, da im Ges gentheile

gentheile die übrigen, gezwungene Unterthanen Deffelben fenn wurden: indem fie wenigstens in ibrer Feindschaft gegen Gott und gegen den Erlofer fo lange verharren, bis Gott es ihnen fo nahe legt, daß fie nicht anders konnen, als zu Kreuze friechen, das beiffet, als bis fie Gott durch feine Ulmacht gleichsam zwinget, felig zu werben. Sie wurden alfo in dem Reiche Gottes eben fo viele Achtung verdienen, als diejenigen in der burgerlichen Gefelfchaft erwarten tonnen, Die zwar die Wahrheit reden, aber nicht eber, als bis ihnen diefelbe durch die Cortur ausgepreffet Dem legten Gage des herrn D. 33. daß die Absicht Gottes in Seligmachung der Menfchen, an benjenigen, an welchen fie auf Erden nicht erreicht werden tonte, funftig erfullet werden mufte, fteben fo viele Zeugniffe der beiligen Schrift entgegen, welche schlechterdings leugnen, daß Buße und Gnade nach dem Tode noch stat finden, und der herr D. wird es rechtschaffenen Verehrern Jefu nicht verdenken, wenn fie feinem richterlichen Musspruche: fie werden in die ewige Pein geben, Matth. 25, 46.

mehr glauben, als des In. D. dreisten aber unges grundeten Ausspruche von der kunftigen Selige keit der Berdamten, und nach seinen erstern Grundsägen, selbst der Tenfel, zu welchem er weder eine unmittelbare Bolmacht von Gott, noch einen Grund aus der heiligen Schrift aufs weisen kan.

Er wird mir bier indeffen noch eine Frage erlauben. Es ift biefe: Gebort Judas der Verrater auch mit zu denen, an welchen diese Absicht Gottes in der Ewigkeit noch erreicher werden fol: Er fan nicht anders, als ja! antworten: Denn wenn diefe Absicht Gottes an einem mislingen folte; fo marees eben so viel. als ob folche an taufenden misgelungen mare. Ift diefes, wie bat Chriftus denn von ihm fagen tonnen : es mare ihm beffer, daß er nie gebohren mare! Matth. 26, 24. Ges fest, Judas wurde erft nach Millionen Jahren ausgestandener Strafen, noch errettet; fo murs de Jefus doch nie haben fagen tonnen, daß es ibm beffer gewesen mare, daß er nie gebohren, eigentlich, daß er nie gezeuget mare: denn Dil: lionen

lionen Jahre verdamt senn, und endlich doch noch ewig selig werden, ist doch allezeit besser, als nie gebohren senn.

Im übrigen hat der sel. Jimmerman dies sen Einwurf in der mehrmahls angezogenen Schrift, h. 84:86, 95. fl. auch h. 260. fl. so schön, so völlig beantwortet, daß ich den Herrn D. B. so wohl als die Leser, mit Zuversicht darauf verweisen kan.

## S. 14.

In dem folgenden 38:40. S. untersucht der Fr. D. die Lehre vom freyen Willen des Menschen, die in dem 18ten Artikel der Augsburgischen Confesion vorgetragen ist, und macht sich kein Bedenken, dem Lehrbegriffe der evangeslischen Kirche gerade entgegen zu gehen, und dem Sahe: daß der natürliche Mensch in einem ganzlichen Unvermögen zu Gott wohlgesfälligen Zandlungen liege, geradezu zu wisdersprechen.

Da er hier keine Grunde anführet, sondern alles durch die Machtsprüche entscheiz det; so sehe ich mich auch gar nicht verbunden,

ben, diese, von unsern Gottesgelehrten so haus fig und gründlich, nach den deutlichsten Aussprüschen der heiligen Schrift, entschiedene Sache hier aussührlich abzuhandelm. Ich habe nichts weiter notig, als seinen Gegensähen und abssichtsmäßigen, aber eigenmächtigen Einschränzkungen der Beweisstellen der heiligen Schrift, welche in der Augsburgischen Confesion und von unsern Lehrern für unsern Lehrsah angeführet werden, ein bloßes: negatur! entgegen zu sehen, und bem Herrn D. die Sorge, seinen Abwegzu rechtsertigen, zu überlassen.

Er sagt S. 81: die erste Stelle, i Cot. 2, 14. beweiset das nicht, was hier zu beweisen ist. Sie redet nur davon, daß ein heidnischer Philosoph, welcher nach den Grundsägen seiner Secte die, vont Beiste Gottes geoffenbarte Lehre beurtheile, die Schönheit und Weisheit ders selben nicht einsehe, sie komme ihm thörigt vor, und er könne sie nach ihrem Werthe nicht schägen. Ich antworter wer hat dem Herrn D. die Bolmacht gegeben, das

Wort: Poymas and gownos, allein auf den hende nischen Philosophen, ber nach den Grundfagen feiner Gecte urtheilt, einzufchranken? Wer fol denn der πνευματικος ανθρωπος fenn, der jenem entgegen gefeht wird, und aus welchem Gegenfage die Bedeutung des erftern allein bestimmet werden muß? Worin liegt der Grund, daß die hendnischen Philosophen allein als folche an: gefeben werden miffen, die in diefer Blinde beit, Unwissenheit und ganglichem Unvermogen lagen, basjenige zu erfennen, mas des Beiftes Gottes ift? und was hatten diejenigen, die feine Philosophen waren, vor ihnen voraus? Redet Paulus auch nur von Philosophen, wenn er sagt: daß das Wort vom Rreuze den Juden ein Mergernis, und den Griechen eine Thorheit fey: 1 Kor. 1, 23. 3ch fan vielmehr umgekehrt schlieffen : was von den Phis losophen gilt, welche doch ihre Bernunft noch aufgeraumt hatten, und im Machdenken geubt waren, das muß noch weit mehr von dem großen Saufen gelten, der blos von der Ginlichkeit regiert wird. Der Herr D. hat fich also bier febr

fehr versehen. Geseht, seine eingeschränkte Erz klärung wäre richtig, und Paulus habe hier vors züglich die Philosophen zum Gegenstande; so fliesset daraus die Schlussolge noch weit stärker: daß aus dieser Stelle das gänzliche Unvermögen eines blos natürlichen Menschen zu Gott wohls gefälligen Handlungen, unwidersprechlich erwies sen werden könne, nach der Negel: a majori ad minus valet consequentia.

Er sagt, S. 82: 2 Cor. 3, 5. sey nicht von allen Christen, sondern nur von den Apossteln, und von ihrer Tüchrigkeit zum apostolischen Amte, die Rede. Hier muß der Herr D. erst beweisen, daß die Tüchtigkeit zum Apostelante, und daß das Vermögen, übers haupt etwas Gott Wohlgefälliges zu denken, zu beschliessen und zu erfüllen, wesentlich untersschiedene Dinge sind, wovon das leste bejahet werden kan, wein das erste geleugnet wird. Gesetz, die Worse des Apossels hätten den einsgeschränkten Verstand, welchen der Herr D. Bebenselben benlegt; so würden solche doch nichts anders, als eine Folge ans dem Grundsake son.

and the low

welchen er leugnet. Paulus schließt also: da ein Mensch von Natur zu allen geistlichen und himlischen Dingen völlig untüchtig ist; so könznen auch wir in unserm Apostelamte aus eignen Kräften nichts ausrichten. Die Tüchtigkeit des natürlichen Menschen zum Guten, und die Tüchtigkeit der Apostel zu ihrem Amte, sind also zwen, nicht dem Wesen, sondern nur den Stufen nach, von einander unterschiedne Dins ge, welche einander nicht entgegen geseszt, sons dern untergeordnet werden mussen, und von welschen wechselsweise von dem einen auf das andre geschlossen werden kan. Ueberhaupt muß ich bekennen, daß ich mich hier in die logik des Hn. D. gar nicht sinden kan.

Sben die Beschaffenheit hat es nun auch mit der Stelle Joh. 15, 5. Unch hier ist der Bes weis, den der Herr D. führet, daß nemlich die Worte: ohne mich könnet ihr nichts thun, blos von den gesegneten Wirkungen des apostolischen Umtes der Jünger Jesu, zu versiehen wären, äuserst krastlos. Womit wil er beweisen, daß hier die Regel, Marc. 13, 27:

20045

mas ich euch saue, das saue ich allen. nicht gelte? Die Musspruche Des Erlofers in den 1:4. v. find fo algemein, als fie fenn fonnen, und führen fein Merkmal der Ginfchrankung mit fich: und felbst die Worte bes 16 v. zeigen gar fo deut: lich nicht, als ber heer D. mennet, daß die Früchte, welche die Junger bringen folten, Früchte ihres Upoftelamtes maren. Befegt, aber nicht jugegeben; ber Berr D. batte in Absicht auf den 16 v. Recht, so mare doch dieses nichts weiter, als ein Schlus von dem Magemeinen auf das Befondre, von dem Unvermogen natürli: cher Menschen , Fruchte der Gerechtigfeit gu bringen, auf das Unvermogen der Junger, Fruchte des Upostelamtes aus eigenen Rraften zu bringen. Doch der herr D. trauet felbft die: fer, in ben Tert hinnein eregesirten Ginfchrankung nicht. Daber fchreibt er G. 83: "gefest, es "ware bier von den guten Werken aller Chriften "die Rede; fo fagten doch die Worte Jefu nur: "wer ein fruchtbringender Rebe fenn wil, der "muß mit dem Stamme des Weinftod's ver-"einiget bleiben, das ift, wer fich als einen mab:

20 3

"ren

"ren und wurdigen Chriften beweifen wil, ber "muß mir in treuer Liebe anhangen., Warum benn eben in treuer Liebe! warum nicht vornehmlich im wahren Glauben? denn durch den Glauben wohnet Chriftus in unfern Bergen, durch denfelben ift Er in uns, und wir find in Ihm. Giebet denn aber der herr D. nicht, daß diefe Stelle, nach feiner eignen Erflarung, Dasjenige beweiset, was er leugnen wil? Liegt nicht in denfelben offenbar diefe Schlusfolge: wie der Rebe alle Fruchtbarkeit aus dem Wein: ftoche nehmen muß; fo muffen wir alles Bermo: gen, Gutes ju thun, and Chrifto und aus fei: ner Gnabenfulle nehmen. Im Gegentheile: wie der Rebe, wenn er vom Weinstocke abge: fondert ift, burre und todt ift, und nicht ein Blat, gefchweige benn eine Traube bervor brin: gen fan; fo ift der Dleufch auffer der Gemein: Schaft mit Chrifto, ju allen Guten vollig tobt und untuchtig.

Um deutlichsten zeigt der Herr D. eine äuserst schwache Seite, da er sich S. 83. martert, um der Kraft der Beweisstelle Phil. 2, 13. Gott

ift es, der in euch wirker, beyde das Wollen und das Volbringen, nach seinem Wohlgefallen, auszuweichen. Er fagt zuerft: daß in dieser Stelle mit von der Entschließ fung und Bemühung, daß einer des andern Seligteit befordern wolle, die Rede fey, und beruft fich auf ben 4 b. da es beift; ein jeglicher sehe nicht auf das seine, sondern auf das, das des andern ift. Gewis bier tan ich mein Erstaunen nicht bergen. Ware ber Berr D. nicht ein befferer Erdbefchreiber, ale er Ereger ift; fo wirde fein Rubm in der ge: lehrten Welt noch fehr flein fenn. Ift es mog: lich, daß er fich überreden fan, Leute, Die nur einigermaßen im Stande find, fich von den, von den Aposteln vorgetragenen Wahrheiten eis nen gefunden Begrif zu machen, überreden zu konnen, daß Paulus in den, aus v. 4. angeführ: ton Worten, von der Bemubung, anderer Seliateit zu befordern, reden tonne? Gols len wir ben diefen Bemubungen unfrer Gele und Geligkeit felbft vergeffen, und nicht auf unfer eigenes Soul feben? Was fur eine ungereimte 2 4 und

er

m r:

ch

n,

in

t,

9,

gt e:

11:

d: ei:

e:

e:

in

n:

n:

dt

rft

111

ft

und der mabren Gelbstliebe entacaen laufende Forderung murde Diefes fenn? Gott faat: liebe deinen Mächsten als dich selbst; tan fein Upoftel fagen: liebe beinen Rachften mehr ale bich felbft; verfaume, vernachläfige, ver laugne beine eigene Geligfeit , damit bu die Geligfeit des Machsten beforbern mogest? Da nun der Apostel in dem unmittelbar vorherae: benden gten v. ausdrücklich fagt : nichts thut durch Zant, oder eitle Ehre, sondern durch Demuth achtet euch unter einan: der, einer den andern bober, als fich feibst; fo glaube ich, daß es den herrn D. habe in die Mugen leuchten muffen, wovon der Apostel in ben 4 v. rede, nemlich von unfrer Chre, von andern zeitlichen Bortheilen, welche zu verleugnen uns die liebe des Machsten ofters verbinden fan. Was für einen Ginflus kan nun diefer v. in die Bestimmung des Ginnes, des 13 v. haben? Und bedarf er aus demfelben eine Erflarung, da in dem unmittelbar vorhergebenden 12 v. die deutliche Ermahnung stehet: schaffet, daß ihr felig werder mit gurcht und Zittern? hier entste:

entstehet die Frage: woher nehmen wir dazu die Entschlieffungen und die Rrafte, da wir ben uns gerade das Gegentheil finden? darauf antwortet Paulus: Gott ist es, der in euch schaffet, bevde das Wollen und das Volbringen, nach seinem Wohlgefallen. Der herr D. bat es empfunden, daß er mit diefer nichts bedeutenden Ausflucht nicht weit kommen werde. Er fest daher hinzu: anderntheils weis ich demjenigen, welcher diese Wir: tung von einer mittelbaren Wirtung, oder von einer Veranlassung versteher, nichts Wigtiges entgegen ju fegen. Berftebet der herr D. durch den Husdruck: mittelbare Wirkung, die Wirkung, welche ber Geift Gottes durch fein Wort, und durch die beiligen Sacramente bervorbringet; fo bin ich mit ibm in so fern einig; allein darin bleiben wir doch unterschieden, daß ich glaube, daß fein Menfch, ohne diese mittelbare Wirfung Gottes, ju einis gem Guten tuchtig fen: und diefen Sat beftrei: Doch die wahre Bedeutung des Wor: tet er. tes: mittelbare Wirkung, wird wohl das 2 5 folgens

folgende Wort: Veranlaffung, bestimmen follen. Der herr D. weis demjenigen, welcher die Bir: fung, von welcher der Apostel in diefer Saupt: ftelle redet, nur von einer Veranlaffung vers ftebet, nichts Wigtiges entgegen ju fegen. Ich glaube, daß ich, ohne citles tob, mich berech: tiget finde, hier in die Stelle des herrn D. ju treten. Ich wurde einem folchen die Untwort geben, womit Jefus dort die Gaducaer abfer: tigte: ihr irret, und wisser die Schrift nicht, noch die Braft Gottes. Ich wurde ibn fragen, ob er Muth genug batte, nach einer folchen hermeneutik die Landesverordnung eines großen herrn, vor feinen Mugen gu verdreben, und ob er glaubte, daß es ihm fren ausgeben wurde, die Unterthanen auf Diefe Urt von dem wahren Berftande berfelben abzuführen? wirde ihm fagen, daß er entweder febr einfaltig und unmiffend fenn, oder andre fur fehr einfal: tig und dum aufeben mufte, wenn er fich felbft überreden konte zu glauben, daß : das Wollen und Volbringen in uns wirken, nichts mehr beiffe, als eine Deranlaffung ju guten Sandlungen geben: oder wenn er hoffen wolte, daß

daß er Leute finden wurde, welche ihren gesunden Verstand so weit verleugnen konten, daß sie ihm zu Gefallen eine Erklärung als wahr annehmen wurden, welche in einem sehr hohen Grade abgeschmackt ware. Ich beklage den herrn D. wenn er nichts anders hat, das er unsern, aus diesen angeführten Stellen hergeleisteten Beweisen, für den Lehrbegrif unster Kir; che in diesem Artisel, entgegen sehen kan. Die von ihm angesührten Einschränkungen und Aus; flüchte, von welchen er die Wirkung der Kanon; kugeln hoffet, sind bloße Seisenblasen.

g. 15.

Der Herr D. glaubt nunmehr sich die Bahn zu der folgenden paradoren Abhandlung, von den Tugenden der Zeyden, durch welche sie, nach seiner Mennung, gerecht und selig geworden sind, gebahner zu haben; allein wir werden hier ein Gebäude sinden, das dem, von ihm gelegten Grunde, völlig gleich ist. Bis hicher hat er noch nichts gesagt, das ihm berechtigen könte, S. 83. das Urtheil zu fällen: daß der Lehrsay von dem völligen Unvermös

gen des natürlichen Menschen in geifflie den Dingen, aus der Bibel nicht richtig bewiesen fey. Er ift richtig, er ift unwider: fprechlich bewiesen worden: aber die Berfuche bes herrn D. diefen Beweis ju entfraften, find nichts weiter, als Beweise feiner Schwache in ber Muslegungskunft, und feines Muthes, ben fonnenhellen Zeugniffen des beiligen Geiftes, ju widersprechen. D wie weit ift er alfo noch que rud, ehe er es magen darf, wie er doch G. 84. mit großer Rubnbeit thut, den lebrfaß: daß der heilige Geist, durch dessen Wirkungen allein Zandlungen, die Gott gefallen, verrichtet werden konten, allein durch das geschriebne Wort gegeben wer-De, für einen Grthum zu erklaren, und alfo der Mugeb. Conf. gerade ju widerfprechen. Er ver: wirft bier offenbar zwo lebrfabe ber b. Schrift.

Der erste ist dieser: alle Zandlungen, die Gott gefallen können, werden durch die Wirkungen des heil. Geistes verrichtet.

Der 3weite: der heilige Geist wird allein durch das geschriebne Wort gegeben.

Ich habe es bier wiederum nicht nothig, diefe bende Sauptwahrheiten unfere Lehrbegrife ju bes weifen. Ich werde meiner Pflicht ein volliges Genige leiften, wenn ich blos und allein den. von den herrn D. bengefügten Bemeis der Cies genfage, prufe. Diefer beftebet in folgenden mes nigen Zeilen: Daulus fagt Rom. 2, 14. daß es unter den Zeyden Leute gabe, welche das Gesen oder das geschriebene Wort nicht haben, und doch dasjenige thun, was das Gesen oder Wort verlangt, und die also vermoge v. 13. von Gott für gerecht erklart, folglich auch selig gemacht werden. Und das fol ein Beweis fenn? Diefe Gabe follen aus den angeführten Stellen Rom. 2, 13. 14. deutlich in die Mugen fallen, ohne daß unfre gottfeligen Bekenner, ohne daß die nachfols genden Theologen folches bemerket batten ?

In dem von den Herrn D. angeführten Beweise liegtzuerst, ein offenbarer Widerspruch. Er erklärt selbst das Wort Gesen, in dem 13 v. für das Wort Gottes in seinem gesamten Umsange, das, ist für den ganzen Rath Gottes von unfrer unser Seligkeit. Er nimt an, daß es unter den Henden teute gabe, welche dieses Geseth oder das geschriebene Wort nicht hatten, er behauptet, daß diese dassenige dennoch thun, was das Gesseth oder das Wort Gottes verlanget, und zwar in solcher Volkommenheit, daß sie dadurch vor Gott gerecht, und also selig wurden. Hier wis derspricht ein jeder Saß den andern.

Paulus behauptet mit Recht v. 13, daß biejenigen, die das Gefen thun, gerecht wer: den. Das beiffet nichts anders, als: diejenie gen, die den gangen Rath Gottes von ihrer Se: ligfeit annehmen, und demfelben gehorfam mer: ben, werden gerecht. Diefe Bedeutung biefes Mus: bruckes Pauli wird dadurch unwidersprechlich gerechtfertiget, daß er an andern Stellen, Rom. 3, 20. Gal. 2, 16: 3, 11. von dem Geferge, in fo fern diefes Wort in der scharfen und einge: schrankten Bedeutung, vom Sittengefelse ge: nommen wird, mit fo großen Rachdruck lebret, daß durch daffelbe, oder durch die Beobach: tung deffelben, tein gleisch gerecht werde. Paulus aber sebet hinzu: daft Zevden, die das Gefen

Gesennicht haben, doch von Matur thun. des Gefenes Werte. Sier muffen wir den Unter: scheid wohl bemerten, ber fich zwischen den benden Redensarten findet: του νομον ποιείν und τα τε νομε woisiv. Das erfte fagt Paulus nicht von den Ben: den, wohl aber das lette: fie thun verschiednes, das das gefchriebne Wort erfordert. Ta Te vous moin. Gie find darum of ποιηται τε νομε, denen er v. 13. Die Gerechtigkeit zuspricht? Go ift fein Menfch in der Welt, der zu denfen und zu handeln fabig ift, ber nicht febr vieles thue, bas mit bem, in ber beiligen Schrift geoffenbarten Willen Gottes überein tomme. Spricht aber ber Ipoftel barum ben Benden, die einige Sandlungen verrichten, welche das Wort Gottes erfordert, die Gerechtigfeit ju? nein! fo frengebig ift der Apostel nicht. Er giebet daraus feine andre Folge als diefe: fie find ihnen felbst ein Gefeg. 14. v. Ran diefes etwas anders bedeuten, als: fie legen dadurch an ben Tag, daß Gott die Empfindung des Unters Scheides des Guten und des Bofen, in ihr Berg gepraget hat, fie beweifen badurch die Rraft, des, allen Menschen gemeinen Gewiffens, fie perdam:

verdammen durch ihre guten und tugendhaften Handlungen, die bosen und gesehwidrigen, sowohl an ihnen selbst, als auch an andern. Das heist noch lange nicht, sie werden darum, weil sie einige rechtmäßige Handlungen thun, die aber doch, der äuserlichen scheinbaren Uebereinstimmung mit dem Gesehe ungeachtet, noch lange nicht gesermäßig sind, von Gott für gerecht erklärt, solglich auch selig gemacht. Das ist ein Evans gelium, das der Herr D. B. nicht aber Paus lus predigt.

1

Er sagt in dem Folgenden: "Brochmand "brauchte diese Stelle zum Beweise, daß es ei: "nem Heyden nicht an Kräften oder freyen Willen "sehlete, etwas moralisch Gutes zu erkennen, zu besagehren, zu erwählen, und auszuüben." Brochzmand hat Recht; aber, sest er hinzu: und dadurch wird dieser Zeyde vor Gott gerecht und selig? Erberust sich serner auf Zutztern, der den guten Werken der Heyden bonitatem, quoad substantiam actus zuschreibt. Der Hert D. B. überseht diese lateinischen Worte also deutsch: sie haben die innete Beschaffenheit,

fenbeit, einer guten Zandlung volständig: Solte Zutter Diefes haben fagen wollen? nim: mermehr! denn ob fie gleich auferlich und in ab-Aracto betrachtet, mit dem Worte und Willen Gottes übereinstimmen; fo haben fie doch die innerlichen Bewegungsgrunde nicht zu Quellen, welche die Beiligfeit Gottes fordert. Durch substantiam actus, wil Butter also nichts mehr anzeigen, als ihre Uebereinstimmung mit den Buchftaben des Gefeges, nicht aber, daß fie Die innere Beschaffenheit einer guten Sandlung volftandig hatten. Er erflart fich darüber fo: gleich in dem folgenden, da er bingu feht: allein sie sind fehlerhaft in Unsehen der Derfon ; das ift , fie entfpringen aus unreinen Quel: Ien, fie baben unlautere, oft wirklich lafterhafte Absichten. Mit einem Worte! Butter fagt bier nichts anders, als was Jesus felbst mit den Worten ausgedruckt bat: ein fauler Baum kannicht gute gruchte bringen. Matth. 7,18. Der herr D. fertigt zwar diefe Ginfchranfung des Zutters, mit dem Urtheile ab: ein unnoticer Infay! allein er ift es nur in feinen Augen,

30

weil

weil er mit feiner Sypothese nicht übereinflimt, nicht aber in den Augen folcher Chris ften, welche aus der beiligen Schrift das tiefe und algemeine naturliche Berderben des menfche lichen Bergens haben fennen lernen, und überzeugt find, daß aus einem Sergen, beffen Tichten und Trachten von Jugend auf nur bofe ift immerdar, feine folche Bedanten, Entschlieffungen, und Sandlungen entspringen konnen, welche dem beil. Gott gefallen. Huch Meisner fol des heren D. große Idee von den Tugenden der Benden bestätigen. Meisner fagt: die Tugenden der Benden find gut, und nach dem Gefete betrachtet, feine Gunde. Sat Meisner wirflich diefen Ausspruch niederge: fchrieben; fo bat er fich febr unbeftimt ausge: druckt. Er hatte fagen muffen, nach dem aus ferlichen Buchstaben des Gesetzes. Allein wir wissen, daß das Gesetz geistlich ist: Rom. 7, 14. daß folches nicht allein auferti: de, mit feinem Buchftaben übereinstimmende Sandlungen, fondern auch eine, mit dem in dem Gefehe geoffenbarten Willen Gottes vollig über: einstim:

einstimmende Gele, fordert. Und was fur eine Beftalt werden die Tugenden der Benden als: benn erhalten, wenn der Bergensfundiger die felben nach diefer, unmittelbar aus feiner mefent lichen Beiligfeit flieffenden Grrenge des Befeges, beurtheilet? Ich glaube, daß Meisner Dies fes habe fagen wollen, wenner hingufest: wenn man die Tugenden der Zeyden nach dem Evangelio betrachtet, fo find fie Sunde. Das Evangelium, im eigentlichen Berftande, bat mit der Beurtheilung der menfchlichen Sand: lungen nichts zu thun. Diefes Wort fan alfo bier nichts anders beiffen, als: Offenbarung überhaupt. Hus diefer lernen wir die Wahrheit: daß das Gefen geiftlich fey: und ben diefer Eigenschaft, Sobeit und Scharfe des Gefekes, verschwinden alle Eugenden der Benden, nach der: felben find fie Gunde. Denn das Gefek, in fo fern, als daffelbe geiftlich ift, verdammet die Burgel und ben Baum, wie konte es die Fruchte für gut erflas ren? Der Berr D. trift alfo bier abermahl das Biel nicht, da er Meisnern mit diefem Bufage abfertigen wil: Gott tan und wird dieje: D 2 nicen,

5

11

r

n

1

Ľ

6

.

5

e

nicen, die das Evangelium nicht haben, nach dem Evangelio nicht richten: aber Er wird fie doch nach dem geiftlichen Berftande des Gefehes, oder nach der Beschaffenheit ihres Bergens, richten. Diefen algenreinen Gak muffen wir zugeben, oder die Sobeit und Bol: tommenheit der Gerechtigfeit Gottes felbft leuge nen. Das Befondre aber ben diefem Gerichte ju erforschen, das Urtheil, das über diefen oder jenen Benden gefallen, ju bestimmen, gebort nicht fur uns, fondern zu dem, was Gott feiner Weisheit allein vorbehalten bat. Der herr D. führet den Brochmand abermahl an, der bennahe eben bas fagt, was Meisner gefagt bat: te, aber auch von ihm eben die Abfertigung erhalt. woben er den Schlus mit Diefen Worten macht: Gott siehet die guten Werke der Levden um Jesu willen eben sowohl gnadig an. als die unvolkomnen Werke der Chris ffen. Abermahl ein neues Evangelium, dem aber nur biefes fehlet, daß es feinen andern Grund hat, als das durog equ des herrn D. B. Ich fenne feine Stelle in der heiligen Schrift,

0

m

5

if

(

re

re

U

P

Di

(3

6

fe

di

DI

re

De

fo

re

aus welcher dieser Saß, auch durch die entsern:
teste Folge, die nur möglich ist, hergeleitet wer;
den könte. Ich weis keine Zusage Gottes, in
welcher Er verheissen hätte, die guten Werke der
Henden mit der Seligkeit zu belohnen, und, um
ihnen den dazu ersorderlichen Werth zu geben,
denselben, ohne Glauben an Jesum, ja ohne alle
Erkäntnis desselben, das Verdienst Jesu zuzurechnen. Sind das allein Früchte der Gerechtigkeit, die durch Jesum Christum
geschehen, zur Ehre und Lobe Gottes,
Phil. 1, 11; so kan man leicht urtheilen, was
die Scheintugenden der Henden, in dem Gerichte
Gottes, sur eine Stelle erhalten werden.

## Ø. 16.

Den folgenden 40 s. hat der Herr D. dazu bestimt, die sogenanten Synergisten zu rechts fertigen. Allein ich vermisse in diesem Abschnitte die Expission theologicam völlig. Er redet durch und durch sehr unbestimt, er verwirz ret die Begriffe, die er sorgfältig unterscheiz den solte, und wenn er sie unterschieden hätte, so würde er diesen ganzen s. für überslüßig erklärtet haben. P 3

25

e

18

1:

te

r

1

230

Er bestimmet gleich ansangs den Statum Controversiae volkommen salsch, da er schreibt: man hat alle diejenigen, welche der Meysnung sind, daß der Mensch, sobald er von Gott erweckt worden, sich als ein freyes und thätiges Wesen beweisen, und gemeinschaftlich mit dem heiligen Geiste an seiner Bekehrung, Besserung und Glückseligkeit arbeiten muste, schimpseweise Synergisten, das ist, Mitarbeiter Gottes, genant.

hier redet der herr D. von Menschen, die bereits von Gott erweckt worden. Diese aber machen die Synergisten, (und unter dieser Benennung begreise ich die ganzen und halben Pelagianer, die Papisten, die Socinianer und Arminianer, und alsdenn auch die Nacht solger des Victorini Strigelii) nicht jum Subsjecte, sondern, den ganz unbekehrten in seinem natürlichen Verderben und unter der Zerschaft desselben liegenden Menschen, und behanpten von demselben. daß die Sinsnesänderung, von ihrer allerersten Grundlage an, nicht blos und allein durch eine über-

übernatürliche Wirkung Gottes, sondern zugleich mit, durch des Menschen eine naturliche Krafte geschehe: folglich, daß der Mensch bey dem ersten Unfange der Betehrung, bis dabin, da er wirklich Gnadenkrafte empfangen bat, sich nicht blos leidentlich, sondern auch thatig und wirtsam beweise. Ich sehe also nicht, gegen wen der herr D. hier ftreitet. Die von ihm ange: führten Zeugniffe des Chemnitii legen den mabs ren Lehrbegrif der evangelisch-lutherischen Kirche beutlich an den Tag. Chemnitius fest den Unfang, wenn der menschliche Wille Gott wohlgefällige Entschlieffungen faffet, nach feiner von Gott gewirften Bewegung, nach der, von dem beil. Beift empfangenen Unterftugung; ober, wie er in dem folgenden noch deutlicher fagt : nicht der gefangene und todte Wille, fondern, der durch den beil. Geift befrenetegind lebendig gemachte Bille, tragt ju eis ner guten Sandlung das feinige ben. Rurg! menn das Wefentliche der Wiedergeburth ben uns vorges gangen ift, aledenn fan man den Widergebohr: nen im unschuldigen Verftande einen Synergi: ften nennen. Allein ohne Rachtheil der Bahr: beit:

T

0=

r

11

0

e

8

3=

r

e

e

r

n

t

35

is

r

)=

e

beit: daß der legte Grund ber guten Entschlief: fungen nicht in ben eignen natunlichen Graften des Menschen, sondern in der, in ihm wohnens ben Gnabe zu fuchen fen. Go lebren alle Theologen unfrer Rirche: und in Diefem Ber: fande wird es niemand als eine Injurie anfes ben, wenn er ein Synergift genant wird. Es fomt hier blos darauf an, wie der Berr D. den Ausdruck: so bald er von Gott erweckt worden, nehme. Berftebet er darunter die allererften Bewegungen, die allererften gefenlichen Erschütterungen des Gewiffens, und wil er, von diefem Augenblicke an, dem Gunder schon die Shue benlegen, daß er mir dem beil. Geifte an feiner Botchrung, Befferung und Glückfeligkeit gemeinschaftlich arbeite; fo weicht er von dem Wege der Mabrheit ab bund raumet ben nathrlichem Rraften Des Menfchen viel git vielein. Auf diefe erften Bewegungen erfolgen ben bem Sunder natürlicher Weife nichts anders als Berfuche, diefelben zu unterdrücken. Erreichen fole the ihren 3weck; fo fintet er tiefer in den geiftlichen Lod, wobon wir am Celix, Up. Gefch. 24, 25. und am Agrippa, Cap. 26, 28. Die Benfpiele has ben.

ben. Laffet aber ber Menfch biefen Bewegungen Raum, gehet er nicht bin unter die Dornen der Sorgen, der Ehre, der Wollufte biefes Lebens, ersticket er also die Kraft des Wortes Gottes an feiner Gele nicht; fo febet ber Beift Gottes feine Gnadenwirkungen in ihm fort. Noch tragt der Mensch nichts dazu ben, ob wir gleich nicht leug: nen, daß die Wirkungen des b. Geiftes in den tha: tigen Selenkraften des Dienschen vorgeben, alfo Das Gleichnis, bas von einem, aller Krafte er: mangelnden Rloge bergenommen wird, nicht bil: ligen. Go bald es aber mit ihm dahin gefone: men ift, daß der mabre Glaube wieflich in ihm angegundet worden; fo bald fånget er an, mit Dem beil Beifte gemeinschaftlich zu arbeiten, doch, nicht vermoge ber ihm eignen naturlichen, fon: dern vermoge der ihm gefchenkten Gnadenfrafte. als burch welche es allein geschehen ift, daß fein Berftand erleuchtet, daß fein Wille geheiliget, daß ben bofen Begierden die Berschaft entriffen ift. Berbindet nun der herr D. mit dem, von ihm gebrauchten Ausdrucke: so bald er von Gott erweckt worden, eben diese Begriffe; fo bin ich

ich vollig mit ihm einstimmig. Unter Diefer Be: Dingung tan ich auch den Schlus gelten laffen. den er nach I Kor. 3, 9. aus der Benennung der Apostel, da sie Mitarbeiter Gottes genant werden, berleitet. Die Apostel waren Mitarbeiter Gottes in Unfehung andrer Menfchen, aber nicht in Ubficht auf ihre naturliche Krafte, fondern ver: moge der, von Gott zu diefem wigtigen Gefchafte empfangenen Gnabenfrafte. Muf eben diefe Urt, und unter eben diefer Bestimmung, fan man auch dem wiedergebohrnen Chriften diefen Rahmen, in Abficht auf die Beforderung feines eigenen Benle, jugefteben. Wenn aber der Berr D. G. 88. auch daher einen Beweis nehmen wil, weil die Bibel befiehlet, daß wir uns beteb: ren, unfern Sin andern und beffern follen: fo macht mich diefes beforgt. Es scheint, als wenn der herr D. das Synergismi den terminum a quo wirflich in den Zeitpunft der allererften Unforderung Gottes an den Gunder feke. Allsdenn murde er den wirklichen Delagia: nismum lehren, ja er fonte mit eben dem Rechte aus diesen Befehlen und Unforderungen den Schlus 632

Schlus machen, bag der Gunder feine gange Ber fehrung aus naturlichen Rraften anfangen und gu Ctande bringen fonte. Wenn er aber bemerten wird, daß diefe Musbrucke der beiligen Schrift, Einladungs: Unbierungs: Darret: chungs: Versicherungs. Verheisfungs. Worte find, die, um der Berbindlichkeit des no: tigen Unnemens willen, befehlemeife abgefaß fet worden; fo wird es ihm einleuchten, daß folche au dem Schluffe, den er daraus berleiten wil, feinen Grundfaß abgeben tonnen: und daß et daber fo menig berechtiget werde, den, in Guns den todten Menschen, von dem erften Mugen: blicke an, da er diefe Unforderung in feiner Gele empfindet, einen Synergiften zu nennen, als man den Jungling zu Main, Jairi Tochter, und den Lazarus, in Absicht auf ihre Lebendige werdung, Spnergiften nennen fonte, weil abnlie che Befeble Jefu an fie ergingen.

9. 17.

Ich habe meine Arbeit nun fo weit zu Ende gebracht, daß nur noch ein paar einzelne Erins nerungen übrig find, welche ich in diesem J. zus sammenfassen wil. Wilt

236

Gilt die Metheode, nach welcher der herr D. G. 92. 93. Die Wirkungen des Sarans in Berführung der Menschen ableugnen wil, und haben feine angeführten Grunde einige Rraft, fo Diele ftarte Zeugniffe Des beiligen Geiftes, gu leeren Unspielungen zu machen: fo kanich alle Geheimniffe aus der Bibel wegphilosophiren und wegeregestren, und die Methode, nach welcher Woolffon die Wunderwerke Christi wegeregeste ren, und in Allegorien verwandeln wollen, wird uns gar nicht mehr befremden tonnen. Ich er: fuche den herrn D. die schone Abhandlung von dieser Sache in Mosheims Sittenlehre, 1 3. 2 Rap. S. IX. nachzulefen, und alsdenn felbft zu überlegen, ob diefe feine Gegengrunde binlange lich fenn werden, ein folches Gebäude zu ere Schüttern.

Auf der 95. S. hat der Herr D. den Lesern einen sehr unerwarteten Stein des Unstosses in den Weg geworsen. Ich habe solchen schon oben S. 175. benierker, und etwas dagegen erinenert. Ich kan solchen hier aber nicht vorbengesten, ohne meine Betrübnis darüber zu erkennen

gu geben. Die gottfeligen Bekenner fagen im 20sten Urtitel ber Augeburgischen Confesion. daß die Gegner, da fie fonft auf falfche Werke, als Rofenfrange, Beiligendienft, Rlofterleben, Walfahrten u. f. f. allein gedrungen batten! nun zuweilen vom Glauben redeten, und lebre: ten, daß man durch Glauben und aute Werke bor Gott gerecht merde, und von biefer legten Lebre urtheilen fie, daß folche mehr Troftes bringen mochte, denn fo man allein lehrete auf gute Werte vertrauen. Bieben haben Carpzov und Baumgarten angemerkt : daß man diefe Worte nur Vergleichungsweise verstehen misse, im dem diese neue lehre an und vor sich selbsi ein großer, gefährlicher, nachtheiliger und unerträglicher Jerhum fey. Und bier feget der herr D. das unerwartete Urtheil hingur: diesellnmerkung hatten die lusleger wohl ersparen konnen. Seift bas etwas anders, als: die lehre, daß wir durch den Glauben und gute Werke vor Gott gerecht werden, ift fein Jethum fondern Wahrheit? Ich werde mich iho damit nicht aufhalten, das

ich die Saupte und Grundlehre unfrer Religions wir werden vor Gott gerecht, allein durch den Glauben, ohne des Gesetzes Werk, ausführlich erweise, zumahl ba ich nicht beforge, daß mein Auffaß Lefer finden werde, welche es notia batten, bier noch erst unterriche tet und überzeugt zu werden. Ich begnuge mich ibo nur damit, angumerten, daß der herr D. es niemand verübeln fan, wenn er diefe wente gen von ihm bengefügten Worte, als eine mirt: liche und offentliche Verleugnung der evanz gelischen Lehre von der Rechtferrigung ansiehet. Der Glaube wird also bier wohl nichts anders fenn, als der Gehorfam gegen das Evangelium. S. S. 20. S. 48. Diefer Weborfam wird wohl nichts mehr, als die Unneh: mung der lehre Chrifti fenn: und fo wird es denn in der Rechtfertigung wohl vornehmlich auf unfre Werte oder auf unfre Rechtschaffenheit ankommen. Wo wird denn Christus bleiben? nun, wir konnen ihn noch immer als ein Muffer und Erempel aller chriftlichen Tu: genden gebrauchen. Ich sage nicht, daß dies

fes das Softem des herrn D. fen; allein es find Rolgen, Die aus dem, von ibm angenome menen Grundfage: daß wir durch den Glauben und durch die Wertevor Gott gerecht werden, unmittelbar flieffen, und zu denen er fich bekennen, oder feinen Grundfag fahren laffen muß. Ihr habe Chriffinn verlohren, fagt Paulus, die ihr durchs Gesetz gerecht merden woller, und seyd von der Gnade ge: fallen. Gal. 5, 4. Wir tonnen aus Diefer Probe feben, mas ber 20 Urtifel der Hugsb. Confesion für eine Geftalt gewinnen murde, wenn bem Sn. D. B. die Bolmacht gegeben werden folte, den: felben zu verbeffern. Doch das Befte ift diefes: daß fein eingeschobener Zadel einer gegrunde: ten Unmerfung der Ausleger, die Rraft nicht ba: ben wird, die felfenvefte Lehre unfrer Rirche, von ber Rechtfertigung ohne des Gefebes Wert, allein burch den Glauben, wantend zu machen. Gie hat ftartere Sturme ausgestanden, und ftebet noch unerschüttert; daber diefes webende Luftlein auch ohne Schaden nebenhin ftreichen wird.

3ch gebe gleich zu ber 126. Geite, ba ber Berr D. Luthers fleinen Catechismum ta: delt, und es einer übertriebnen Unbanglich: teit an ihn zuschreibt, daß man denselben noch immer den Kindern als das erfte Buch, aus welchem sie die christliche Lebre erlernen folten, in die Zande gebe. Ich finde diefen Zadel ungerecht und unbillig. 3ch weis nicht, was man damit fagen wil, wenn es heisset: dieses oder jenes ift fur unfre Zeis ten zu unvolkommen. Der herr D. B. fagtes ausdrücklich von Luchers Catechismo. Ich glaube nicht, daß die Rinder, sowohl vor: nehmer als geringer leute, iho fluger als fonft gebohren werden: und es ware ju wünschen, daß fie nur luthers Catedismum recht lerneten, ja, wie Luther felbst von sich fagt, in ihrem gangen Leben Schuler deffelben blieben : fie murben gewis mehr Wahrheit zur Gottfeligkeit Daraus lernen, als aus allen neumodischen wißigen Unterwei: fungsformeln, in welchen aber weder Rraft noch Leben ift. Luthers Catechismus, bat fich, unter Gottes Segen, an vielen taufend Selen legitimirt,

und die Erfahrung wird uns bald lehren, wenn Die Renerungefucht die Oberhand gewinnen, und denfelben aus den Rirchen und Schulen weafchaf: fen folte, ob wir von neueingeführten, eben den Gegen feben werden. Der große Rangler von Seckendorf war doch noch wohi ein Man. der von einer Sache ein gegrundetes Urtheil fallen fonte. Er schreibt von Enthers fleinen Cas techismo, Zistorie des Lutherh. S. 487. "In demfelben ift die feligmachende lehre fo rein "und mit folchem Beifte vorgetragen, daß derfels "be feines gleichen nicht bat. Bor allen ift bie "Erflarung bes Glaubens : Befantniffes unver-"gleichlich. Und die Huslegung der erften und "andern Bitte des heiligen Bater Unfers genunge nfam, diejenigen zu widerlegen, welche vorgeben, Lutherus habe der Rirche einen folchen "Glauben, der ohne Werfe und Beiligfeit fen, "aufgedrungen. Ge fonten hieben viele Lobfprus "che großer Leute, Damit fie Diefen Catechismum "beraus ftreichen, in Menge angeführet werden; "allein es ift foldes ben gottfeligen Gemutern "nicht notig, die Spotter aber hatten damit nur "ihr

"ihr Gelächter. Denn' von den Dingen, die "des Geistes Gottes sind, kan niemand recht ur"theilen, als wer mit dem Geiste Gottes bega"bet ist.

Sch fuge diesem Zeugniffe noch das Urtheil des sel. Cyprians ben, eines Mannes, dem fein Kenner mahrer Berdienfte, eine tiefe und durchdringende Ginficht in dasjenige, was jur Beforderung der Wohlfarth der Rirche gehort, absprechen wird. Er schreibt, Zistorie der Alugsb. Confession, G. 39. "Alle Gott er: "gebne Gemuter mogen bedachtfam überlegen, "ob es wohl gethan fen, daß man die zwen haupt: "mittel (nach dem Worte Gottes) wodurch die sevangelische Rirche in Gintracht zusammen ge-"halten werden muß, nemlich Lutheri Cate= achismum und Lieder nunmehr an vielen "Drten gang abgefchaffet, und die Ohren mit "mancherlen oft fehr verworvenen, und die cate: schetische Ginfalt übersteigenden Catechiomis "auch bloßen, etwan schon klingenden, aber me= agen der vielen Gleichniffe bem gemeinen Manne "unverständlichen Tugend-liedern erfüllet, die wohl

"wohl in Privat: Uebungen ihren Nugen haben "mögen; aber nach der rechten Kirchenzucht an: "ders nicht, als mit der größesten Behutsamkeit, "und ohne einigen Ubbruch der alten, guten "Theils von der ganzen morgen: und abendlan: "dischen Kirche angenommenen Lieder, in die "öffentliche Versamlung gebracht werden solten.

So schrieb Cyprian vor 40 Jahren, was wurde er schreiben, wenn er den gegenwärtigen Zustand der Kirche, und die Wirkungen einer, alles zerrüttenden Neuerungssucht wahrnehmen solte? Ich erinnere mich, doch aber dunkel, daß in den letten Jahren der Regierung des lettversstorbenen Königs von Preussen glorw. Undenkens, eine algemeine tandesverordnung heraus kam, nach welcher alle Catechismi abgeschaffet, und dagegen tuthers kleiner Catechismus, in allen Schulen allein benbehalten und getrieben wers den solte. Dem Herrn D. B. wird es leicht werden, Nachricht einzuziehen, ob ich hier Necht babe, oder sehle.

In dem letzten g. täffet der Herr D. feinen Unwillen über die Concordien-Formel aus,

D a hnd

und derfelbe ift nach feinem, in Diefen gangem Tractate geauferten Grundfagen, febr naturlich. Indeffen fagen die Borwurfe , die er derfelben macht, febr wenig, und diefer Ungrif wird fie, nach so vielen taufend andern und weit heftis gern, nicht erfchuttern. Daß diefelbe querft die Privatarbeit einiger Theologen gewesen, ift ein Borwurf, der alle symbolischen Bucher trift. Denn Fürsten und Stande felbft, pflegen teine Glaubens Befantniffe abzufaffen. Wenn man die Unterschriften der Vorrede des Concordien-Buchs, mit den Unterschriften der eigentlichen Concordien-Sormel zusammen nimt; so siebet man, daß die Ungabl derfelben allerdings bin: langlich fen, eine folche Mehrheit der Stimmen auszumachen, welche zugereicht haben, derfelben das Unfeben eines symbolischen Buches zu geben : zumal da die, die Unterschrift verweigernden lut therischen Fürsten, Stande und Theologen, wie folches deutlich erwiesen werden fan, nicht sowohl aus Widerwillen gegen die darin enthaltene Lebre, als in welcher fie alle übereinstimmig gemefen, als vielmehr um andrer Nebenursachen willen, abges treten find. Wenn

Wenn der Berr D. juleht fchreibt: in den Chuebrandenburgischen Landen ift fie ausdrücklich verboren, und unter andern in der Chuemark den Inspectoren anbes fohlen worden, bey der Kirchenvisitation die Predig vzu fragen, ob sie wusten, daß die Form. Concordiae in der Churmart unrer die symbolif. Bücher nicht gerechnet werde: fo muß, jur Berichtigung und Bolftans Digfeit diefer Machricht, bengefüget werden, mas Cyprian in dem abgetrungenen Unterrich: te von kirchlicher Vereinigung der Pros reffanten, IX Cap. S. 2. aus authentischen Rach: richten von Diefer Sache gemelbet bat. Er schreibt; "Es ist weltfundig, daß Churfurst Jos "bann Georg zu Brandenburg, die For-"mulam Concordiae unterschrieben , und in "ber Borrede betheuret bat, er wolle nicht ein "Saarbreit von derfelben lehre und Redensarten "abweichen, fondern fie forgfaltig vertheidigen, "weil fie allezeit das einstimmige Glaubensbekante "nis der Rirchen: und Schuldiener feiner lande "fenn werde."

2, 3

"Es

"Es ift ferner weltfundig, daß der glorreiche "Churfurft, Johann Siegmund zu Brandens "burg, nachdem er die reformirte Religion anges "nommen, den landstånden die Formulam Conc. "für fich und feine Rachfolger an ber Regierung "bestätiget," (das hieber geborige Document ftes het in den Benlagen ju Epprians Unterrichte N. XXI. pag. 225. f.) "welches auch feine Erben "grosmutig volzogen, immagen der glorreichfte "Seld, Churfurft griedrich Wilhelm, im Jahr "1653 im lands : Tags : Recef den Churmartis "fchen Standen ausdrücklich verfprochen, er wolle "fie ben der ungeanderten Mugeb. Conf. und ben "allen und jeden ihren fymbolifchen Buchern, auch "dem Religions: Staat, wie er in den Jahren "1611, 1615, durch die Landes-Recesse difponirt "worden, in allem ungefrankt verbleiben, und ih: "nen davon abzustehen, weder Zwang noch Trang "anthun laffen, weil foldes eine herrschaft über "die Gewiffen fenn murde, deren er fich anzumaß "fen, niemals gemennet.

"Dieser Vertrag des Chursursten und der Landstände ist im siebenden Arrikel des weste "phälischen "phalischen Friedensschlusses auf bas Beste gest:

"Dem ungeachtet haben es die reformirten "Theologen dahin zu treiben gewust, daß, wider "den ausgedruckten Buchstaben der Landesherlis "chen Bersicherungen, ben der im Jahre 1711 vor"genommenen markischen General-Rirchenvista:
"tion, diese Frage an alle Prediger ergehen sollen:
"ob ihnen bewust, daß in der Churmark die Form.
"Cono. unter die symbolischen Bücher nicht gerech:
"net werde?"

"Wer wil nun gut davor senn, daß kunftig,
"um die Form. Concord, unvermerkt abzuschaf"sen, die Frage nicht auch in denen, durch den
"westphälischen Frieden erwordnen Landen durste
"auf die Bahn gebracht werden, alwo doch vor"hererwähnte Form. Conc. unstreitig ein symbol.
"Buch unstrer Kirche bleibt, daher auch die theol.
"Bacultät zu Halle in ihren Statuten auf diesel"be gewiesen ist, weil sie auf alle, im Herzogthum
"Magdeburg übliche symbol. Bücher, worunter
"die Form. Conc. Neichskundigermaßen mit geho"ret, ohne Ausnahme verbunden worden."

Diefe

248

Diese Beforgnis des sel Cyprians ift, gott: Iob! nicht eingetroffen. Die glorwürdigsten Nach, folger des großen Churfürsten, Friedrich Wilshelms, haben eben so große und edle Gesinnungen gehabt, als dieser unsterbliche Held, und die evangel. lutheris. Kirche hat bis hieher in den brandenburgischen Landen, durch Gottes Gnade, unter dem Schuhe ihrer Flügel sicher gewohnet. Für die Zukunft wird die alles regierende Vorsehung sorgen. Ich habe im übrigen hier nichts geschrieben, als was der Welt in einer zwenmal aufges legten Schrift nunmehr 48 Jahre vor Augen gestegen, und die, meines Wissens, noch nicht wiederlegt worden.

Wenn der Hr. D. B. zum Beschlusse schreibt: das Beste in der Form. Conc. ist die zweymazlige Behauptung des ersten Grundsages der evangel. Rirche; so wil ich nach der Liebe hoffen, daß dieses Urtheil nicht so viel sagen solle: ausser diesem ist nichts Gutes in dem Buche. Solte aber seine Gesimmung wirklich dahin gehen, dem ter ser diese Vorstellung einzussößen; so muste ich solche seinem Gewissen wor Gott, und seiner Verantworztung vor den evangelischen Ständen, welche die Form. Conc. für ein symbolisches Buch erkennen, überlassen.



