



## 4. Bibliographie der Schriften

# August Hermann Franckens, S.S.Theol.P.Ord. Past.Vlric.& Schol. Kurtzer Unterricht von der Möglichkeit der wahren Bekehrung zu GOtt und des thätigen ...

## Francke, August Hermann Halle, 1740

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

August Hermann Franckens,
s. S. Theol. P. Ord, Past, Vlric. & Schol.

Kurger Unterricht

alichteit der wahren

Bekehrung zu GOtt und des thatigen Christenthums in Schriftmäßiger Beantwortung der gemeinen, aber nichtigen

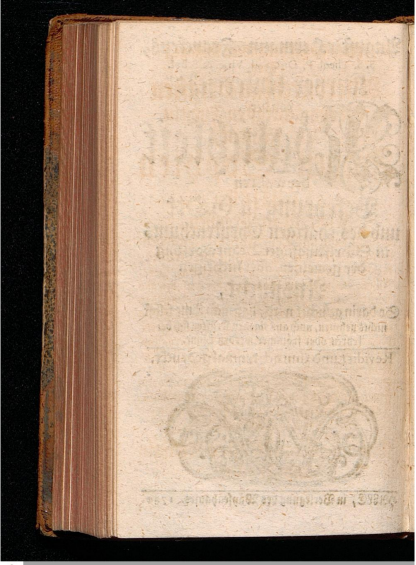
Ausflucht,

So barin gefuchet wird, daß man ihme felbft nichts nehmen, noch aus eigenen Rraften fich befebren oder frommer werden tonne.

Revidirt und zum achtenmal gedruct.



HURRE, in Berlegung des Wansenhauses. 1740.





(Dedication der andern Auflage.)

Allerdurchlauchtigsten Großmächtigsten Fürstin und Frauen,

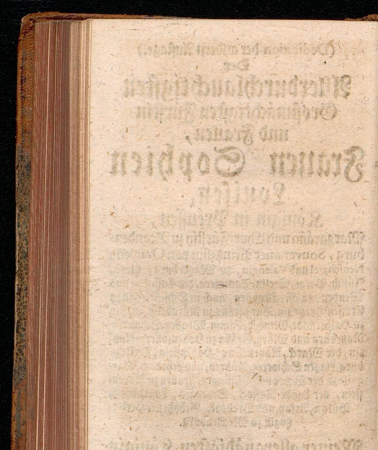
Franen Sophien Louisen,

Königin in Preussen,

Marggrafin und Chur Fürstin zu Brandens burg, Souverainer Prinkessin von Oranien, Neuscharel und Valengin, zu Magdeburg, Eleve, Fülich, Berge, Stettn, Pommern, der Cassuben und Wenden, zu Medlenburg, auch in Schlessen und zu Gerstenberg, Burggräfin zu Kürnberg, Jürstin zu Dalberstadt, Minden, Camin, Wenden, Schwerin Nageburg und Mörk, Gräfin zu Dobenzollern, Aup', pin, der Marck, Ravensberg, Hohenstein, Tecklenburg, Lingen Schwerin, Bühren, und Lehrdam, Marquise zu der Wehre und Blissingen, Frauen zu Kavenstein, der Lande Rostock, Stargard, Lauenburg,

Butow, Utlan, und Bredate. Gebohrner Der-

Meiner allergnädigsten Königin und Frauen.



Meiner allerguddigfen Kongrie inde Frances Allerdurchlauchtigste, Großmächtigste Rönigin,

Allergnådigste Konigin und Frau.



Mer. Königk. Maj. wird diese andere des gegenwar

)(3 tigen

tigen' kleinen Tractatleins in tiesster Unterthäuigkeit von mir zugeschrieben, dieweil die erstere Dero so Christlichst als allergnädigste approbation gefunden, und eben dadurch manche zu dessen Durchlesung bewogen worden.

Iwar wäre zu wünschen, daß Ewr. Maj. alle die, so es gelesen, darin zu Nachfolgern hätten, daß sie sich nicht nur dadurch von der Möglichkeit des wahren Christenthums überführet befünden, sondern auch die davon erlangte Uberzeugung zur

zur Kraft ben ihnen kommen liessen, und ein ernstliches Wollen samt wircklichem Vollbringen des Guten durch instandiges Gebet von GOTT zu erlangen trachteten; da es leider die meisten ben der Uberzeugung bewenden lassen, durch die Liebe der Welt die im Berken erkante Wahrheit ersticken, mithin eben dadurch, daß sie ihre conviction von derselben nicht leugnen konnen, ihre Verantwortung nur besto schwerer machen, und ihr Urtheil ihnen gleichsam selbst sprechen. Indessen ist nicht zu zweifeln, der Allerhoch-)(4

ste werde so wol Ewr. Königs. Maj. der Welt in die Augen leuchtendes Exempel, als die Uberlegung der in diesen wenigen Bogen gethanen Borstellungen von des thatigen Christenthums Möglichkeit, manchen Seelen zu einer gesegneten Erweckung, das Gute zu suchen, und demselben mit mehrerm Ernst nachzujagen, angedenen lassen: Welches denn Ewr. Maj. zu besondern Freuden und göttlichem Vergnügen hier in der Zeit gereichen mird. Inmassen GDTT Denenselben den Sinn gegeben, daß Sie sich freuen, wenn Sie

sehen, daß dessen Reich, welches ist Gerechtigkeit, Friede und Freude im Heil, Geist, unter den Menschen angerichtet wird und zunimmet.

Diese von GDTT aus der Fülle JESU Christi Ewr. Maj. verliehene Onabe werden Dieselben denn ferner in Demuth zu bewahren, und GOtt, vom dem sie kommet, zu heitigen Dero bestandigste und angelegentlichste Gorge seyn lassen; auch Christum und seine Wahrheit, deren Sie sich bisanhero nicht geschämet haben, forthin für Dero )(5 herr

herrlichsten Schmuck und größte Ehre halten.

Der sebendige GOtt wird dann auch an seinem Theil Denenselben den recht Koniglichen Sieg des Glaubens über die Welt und alles, was in der Welt ist, schencken, Dero Namen an jenem grofsen Tage vor allen Engeln und Menschen bekennen, und die schöne und unverweckliche Krone der Gerechtiakeit Ihnen auf Ihr Haupt seigen. Und da wird der HErr auch zugleich zu Dero ewigen Freude Ihnen zeigen die Menge dererjenigen, so durch Des

Dero rechtschaffenes Weien. in Christo, und Beständig. keit in demselben, nicht nur von der Möglichkeit des wahren Christenthums überzeuget, sondern auch angefrischet worden, dem Beruf GOttes zur Seligkeit auch an ihren Seelen volligen Raum zu geben, und dem Glauben nicht nach dem Schein, sondern nach der Wahrheit und von Herken gehorsam zu werden und zu verbleiben; als welche folglich so dann der Seelen ewiges Beil werden erlanget haben. Solche unendliche Glorie, Wonne und )(6 Herr.

Herrlichkeit wünschet Ewr. Maj. von Grund der Seelen,

Allerdurchlauchtigste, Großmächtigste Königin, Ewr. Königs. Maj.

allerunterthanigster Fürbitter vor dem Angesichte Gottes,

August Hermann Francke.

230K.



## Vorrede.

## In Ehristo geliebter Leser!

S werden in einem nicht unbekannten Trachatlein, deffen Litulist: Christliches Gedenck = Buch= lein zu Beforderung

eines anfangenden neuen Lebens; in der Vorrede folgende seine Wortegefunden: Der Weg zur Seligkeit ist leicht, und schwer, und unmüglich. Er ist unmüglich, wenn man bey seiner alten bösen Gewohnheit, und ohne ernstliche Vermeidung der Sünzden, vermeynet zu GOTT zu kommen. Er ist schwer für diesenige, welche ihr Zerz theilen, und halb an GOTT und seinem Willen,

mit der andern Zelfte aber an ihrer eigenen Sinnlichkeit hängen bleiben. Leicht aber ist er, wenn man GOttes Worten glaubet, und dem armen Le=

ben Christi williglich folget.

Diese Worte haben sich, nachdem ich sie vor mehrern Jahren gelesen, tief in mein Gemuth gedrucket, und ist deren detere Erinnerung mirzu meiner und anderer Erbauung nüßlich gewesen. Insonderheit aber sind mir dieselben manchemal ins Gedächtniß gebracht, wenn Leute, die zur wahren Bekehrung oder zu einem grössen Ernst und Sifer im Christenthum angemahnet worden, sich mit der Unmögelichkeit entschuldiget, und manche derseleben so geantwortet:

Sie konten ja ihnen selbst nichts nehmen, noch sich aus eigenen Kräf= ten bekehren und frommer werden.

Dannenhero habe ich, wie sonst mehre mals, also besonders den 20sten Julii ieste laufenden Jahrs, in einem öffentlichen Wortrage im Wansenhause hieselbst, von dieser so gar gemeinen Ausstucht zu hans

deln,

beln, eine bequeme Gelegenheit ergriffen. Da nun GOTE dieselbe Vorstellung so weit gesegnet, daß sie ben einigen Gemüsthern einen Eingang gefunden, auch sie einige schriftlich zu haben begehret, habe ich ihnen damit billig willfahret, mithin die Sache reislicher erwogen, und ein wenig weiter ausgeführet. Und dieses ist es, was ich nun hiemit zu allgemeiner Ero

bauung im Druck übergebe.

Damit es aber ber geliebte Lefer besto nüblicher anwenden moge, finde ich zu erinnern nothig, daß diejenigen, fo die ob. gedachte Ausflucht gebrauchen, nicht in einerlen Zustande stehen. Denn es sind entweder unbekehrte und unbuffertige, oder in der Bekehrung begriffene, oder wircflich zu SDET bekehrte Menschen. Wie nun der Zustand unterschieden, so ift auch der Grund, aus welchem dergleis chen Worte herkommen, gar unterschie ben. Ben ben Unbuffertigen kommen fie Schlechterdings aus einem bofen Grunbe ber. Denn, wenn fie gur Buffe ermahnet werden, so nehmen sie dieselbe Mille

Ausflucht, weil sie sich nicht bekehren, sondern lieber in Sunden fort leben wollen-Ben benen, die auf dem Wege der Bekehrung sind, ist der Grund fo gar bofe nicht, sondern sie brauchen diefelbe Ente schuldigung, entweder weil sie vom Wes ge bes Chriftenthums einen unrechten oder boch ungulänglichen Begriff haben, oder weil nach einem gefasseten aufrichtis gen Worfat, Fleisch und Blut ihnen bas Werch der Bekehrung fo schwer vorstels let, und ihnen diese Entschuldigung, nems lich, daß sie ihnen ja felbst nichts nehmen noch aus eigenen Kräften sich bekehren konten, auspresset. Diejenigen aber so man billig für bekehrte und gläubige Rinder & Ottes erfennet, fallen auch mannichmal in eine folche Alengstlichkeit, daß ihnen wol eben dieselbe Worte entfahren, aber nicht aus dem Grunde, daß fie eigentlich eine Ausflucht barinnen suchen wolten, sondern vielmehr, daß sie damit ihr Glend und Unvermögen nur beflagen, und weil ihnen der lautere und liebliche Weg des Evangelii, so uns beydes die **Ong** 

Gnade und die Rraft unfere hErrn Je. fu & Prifti darbietet, ju folcher Zeit gleich. fam bebecket ift. Daben iedoch nicht gu leugnen, daß iezuweilen der Grund auch unlauter genug ift; indem die, fo beteb. ret find, etwa nicht in einer grundlichen Berleugnung, Die uns Chriffus fo theuer anbefohlen, beharren. Denn ben einem folchen Zuffande, wo man bald an diesem bald an jenem Dinge hanget und ankle. bet, und sich nicht durch Christi Kraft davon wil los reiffen laffen, wil sich frep. lich fein Friede und Rube im Bergen finben, und kommet einem bald wieder alles schwer, ja wol gar unüberwindlich und unmöglich vor.

Nun ist zwar auf diesen so gar unterschiedenen Zustand derer, so die mehrges dachte Ausslucht oder Entschuldigung gebrauchen, in der gegenwärtigen Schrift gesehen, iedoch nicht dergestalt, das von einem ieden besonders gehandelt wäre, sondern also, daß schon einieder, der es mit Ausmercksamkeit lesen, und daben aus sein Ders acht haben wird, selbst leicht.

lich wird mercken können, was sich auf seinen Zustand schicke; da denn vielleicht auch solche, die zu GOEE bekehret sind, ihnen manches von dem, so auf Unbekehrete gerichtet ist, weil es gewisser massen auch ihren Zustand mit berühret, werden

ju Rus machen können.

Ubrigens habe ich zwo Ursachen gegeben, warum die Ausstucht, wovon hier die Redeist, nicht gültig sen. Es hätte zwar wol mit einer Ursache ausgerichtet werden können, und stecket die erstere in der andern, und die andere in der erstern; Aber ich habe dasür gehalten, daß es der Leser, auf dessen Erbauung ich allein hieben gesehen, auf diese Weise, wie es vorgetragen ist, am leichtesten fassen werde; daher ich, nachdem es mir in dem oben erwehnten Vortrage so gestossen, hierin nichts andern wollen.

Indessen, da ich diese Schrift aufgeset, und einem Christlichen Freunde zu les sen gegeben, hat derselbe mir von eben dies ser Materie nachfolgende seine und recht erbauliche Gedancken erostnet, und auf

mein

mein Begehren schriftlich abgefasset; weische ich denn dem Geneigten Leser hiemit, zu dessen hoffentlichem Bergnügen, mitstheilen wollen, und werden sich dieselbe am besten zum S. 6. wo das Zeichen (\*)

gemachet ift, schicken.

Daß Gott das Vermögen und, Kraftzur Bekehrung und allem Gu=,, ten nicht in unsere eigene, sondern in, seine Band stellet, geschiehet nicht, barum, daß wir deswegen solten, übel dran feyn, und nicht gewiß wif, fen , woher wir folche Kraft neb=, men solten; oder daß wir zu zwei=,, feln Ursach hatten, ob sie uns auch, werde mitgetheilet werden, wenn, wir sie suchen wurden; oder auch daß wir gar vergeblich darnach, trachten und nichts friegen wur-, den, wie ernstlich wir auch dieselbe, fuchten und begehreten, weil Eret=" wanicht wolte, daß wir uns beteh=,, reten und befferten. Mein, darum, geschiehet es feinesweges und wa=,, resehrunbillig, wenn man den hei=,, aligen

wligen und gütigen GOtt auf solche "Weise des Meides beschuldigen "wolte. Zingegen hat Er folches ge= "than, damit wir folten gewiß feyn, "daß fie uns allezeit gleichsam offen "ftehen folte, und wir ihrer theilhaf= ntig werden konten, wenn wir nur "wolten, und zu aller Zeit, da fie uns "nothig ift. Denn wir felbst haben "von Matur keine Liebe gegen Gott, "unser einig bochftes Gut, uns mit "Ihm zu vereinigen, noch Barmher= "nigkeit gegen une selbst, noch recht= "schaffenes Verlangen nach unferer "Seligteit; fondern wir lieben unfe= nrefundliche ginsternis mehr als das "Licht Gottes, ja wie haffen das "Licht des Lebens, als geinde GOt= ntes und unserer Seligfeit. Dahinge= "gen ift niemand gut, denn der einige "GOtt, und gegen dielllenschen reich "von Barmhergigkeit und groffer "Gute, daß Ernicht allein mit einem "Eyde bezeuget, tein Gefalten gu "haben an unserm Tode und Ver= "der=

derben, sondern auch feinen Einge=, bohrnen Sohn gefandt hat aus, groffer Liebe, daß wir durch Ihn le-,, ben folten. Wie Er uns denn auch, traget in groffen Reichthum der, Geduld und Langmuth, mit grof, sem Verschonen uns regieret, und, durch seine gottliche Gute zur Fuffe, leitet, weil Er Geduld mit uns hat, und nicht will, daß iemand verloh=,, ren werde, sondern daß sich jeder=" man gur Buffe tehre. Er bezeuget,, daß Er uns zu sammlen suche; wie, eine Zenne versammlet ihre Kuch=, lein unter ihre glugel, und flaget u=, beruns, daß wir nicht wollen, und, daß wir uns selbst in Unglud und, Verderben bringen: ja Er bestraft, uns, daff, da Er ben gangen Tag fei= ne Zand ausstrectet, als zu einem un=,, gehorsamen Volde, wir uns nicht sa=, gen laffen wollen, fondern wider=" fprechen. Uber das ermahnet Er uns, nur zu ihm zu kommen, mit Derfiche=, rung, daß Er uns teinesweges hin=, MAUS

,aus ftoffen, sondern annehmen, unfer "Dater feyn, und uns zu feinen Gob= ,nen und Tochtern machen wolle. Et "fendet uns feine Bothen und Gefand= "ten, ermahnet uns, und laffet uns bits ,ten durch diefelben,daß wir uns fol-"len mit ihm ver sohnen laffen. Er bes "fiehlet, wir sollen Ihn bitten, und "verheisset, Er wolle uns unsere Bit-"te, ja mehr als wir bitten und ver= "stehen, geben: wir sollen bey Ihm "suchen, so sollen wir gewiß finden, "und nicht vergeblich suchen: wir "follen antlopfen, so solle uns aufge-"than werden. Ja Er verspricht "den &. Geift, die Kraft alles Guten, "das Siegel aller seiner Gnade, das "Pfand des verheiffenen ewigen Er-"bes der Seligkeit zu geben denen, "die Ihn bitten. Woraus erhellet, "daß Er alles, was uns von Gnade, "Licht und Reaft zum Leben und "Gottseligkeit dienet, eben um deß= willen in feiner Band habe und hals te, damit es uns an dem allen nicht "feh=

fehlen, sondern wir gewiß seyn fol-, ten, daß, wenn wir deffelben bedurf=,, tig waren, (wie wir denn allezeit, find) und nicht mit falschem, sondern, redlichem Zergen darnach trachteten und Verlangen hatten, es uns, nicht entstehen solte noch tonte, son=,, dern wir uns aufs allergewisseste, darauf verlaffen mögten, daßes uns, von Ihm solte gegeben werden: weil, ja fein Berg foldes viellieber wolte,, als wir felbit, und wir darin fein al=, lerfehnlichftes Derlangen erfülleten, daß wirs von Ihm suchten und an=,, nahmen, Erauch felbst durch feine, uns allenthalben zuvorkommende,, Gnade unsere verfinsterte und un=,, willige Zergen dazu erwedte und,, reigete, und durch seine geoffenbar=,, te Freundlichkeit und Leutfeligkeit, in uns eine Luft und Wohlgefallen, dazu bereitete. Dahero die armen, Menfchen es für ihre bochfte Glüd=,, seligfeit zu achten haben, daß ihr, ganges Zeil in des Zeren, nicht, "aber "der in ihren eigenen Sånden stehet, "Denn nun können sie in der Wahr= "heit zu GOtt bekehret, geheiliget, "und selig werden, welches sonst wol "nimmermehr geschehen mögte, "Denn niemand wird verlohren, als "nur der, so nicht selig seyn, sondern "verlohren werden wil: wie nie= "mand unbekehret bleibet, als der "aus Liebe der Sånde und Welt sich "nicht bekehren wil.

Es widerstrebe denn nur der Leser nicht der Gnaden-Wirckung GOttes, und gebe sich sein beständig in die rechte Gottliche Ordnung, so wird er das Gute essen, und seine Seele wird leben und in Wollust sett werden, (Jef. 55, 2. 3.) welches der Zweck dieser ganken Abhandlung ist, dessen Erreichung ich einem ieden Leser von

Grunde bes Bergens anwunfche.

Slaucha an Halles den 16. Sept. 1709.

ring transferred

7 130 ( 100 de la 21. S. S.

9m



# Im Namen GOttes.

§. 1.



Jele Menschen, wenn sie zur wahren Busse und ernstlichen Ubung der Gottseligkeit angemahnet werden, behelfen sich mit dieser Lusflucht, daß sie sagen:

Es stehet gleichwolnicht in meinen Rraften, ich kan mir selber nichts nehmen; darum bin ich ja entschulbiget, daß ich nicht anders werde.

S. 2. Run ists an sich selbst eine Wahrheit, und wird in der heiligen Schrift an manchen Orten bezeuget,

das

daß wir von uns felbst, als von uns felbst, in geistlichen Dingen nichts

vermögen.

Das Wort unfers Henlandes Joh. 15,5. Ohne mich tonnet ihr nichts thun, wave allein hinlanglich, wenn wir fonft feinen andern Gpruch hatten, Diefes ju erweisen; Es bezeuget aber auch Paulus 2 Cor 3,5. daß wir nicht tuchtig sind von uns selber, als von uns felber, etwas zu denden, sondern daß wir tuchtig seyn, sey von GOtt. Welcher Spruch zwar vornemlich von der Euchtigkeit gum Umt des Beiftes handelt, und diefelbe den natürlichen Rraften abspricht; aber, weil der Grund einerlen ift, auch bieber allerdings gehoret : Die benn Paulus im Gegenfat Phil. 2, 13. faget: GOTT ift es, der in euch wirdet (nicht ihr felbit) beyde das Wollen, und auch das Vollbringen nach feinem Wohlgefallen. Siehe auch 1Cor. 2,8 9.14. Eph. 2, 1 4.5.10. C. 4,18. Phil.4, 13 1 Mos.6, 5. c. 8, 21. Rom. 8, 7.

6. 3. Aber falfch istes, bag biefes zu einer Entschuldigung diene, sich nicht gu bekehren, ober fich in ber Gottfelige

feit nicht zu üben.

Da ift es gewißlich ben gar vielen eis ne nicht geringe Ruchlofigkeit, daß fie frecher Beife, wenn fie gur Buffe er. mahnet werden, einwenden, es ftebe nicht in ihrer Macht, daß sie sich selber betehren; ja wol gar hinzu see Ben: Wenn der liebe Gott fie ein= mal anders haben wolle, so werde er sie wol anders machen. Under reaber, die eben nicht fo ruchlos beraus fahren, fondern etwas bescheidener find, pflegen bennoch, wenn fie ermahnet werben, der Beiligung beffer nachzujagen, die Welt mit allem ihrem eitlen und üp. pigen Wefen rechtschaffen zu verleug. nen, und das Hert gant dem Herrn JE. fuzu ergeben, eben bas zu einer Entschuldigung zu gebrauchen, baß es nicht in ihren Kraften stehe, und fuchen boch da. burch im Grunde nichts anders, ale nur die Schuld von sich ab und auf Gott 21 2

su wälhen. So ist es benn allerdings unrecht, daß man gegen dergleichen Eronahnung sein Unvermögen vorschüßet.

6. 4. Denn bag wir biefe Mahr. heit von des Menschen Untüchtigkeit in geiftlichen Dingen nicht follen zu einer folden Ausflucht gebrauchen, das ift and schon daraus flar, bag es in der gangen beiligen Schrift nirgends gut geheisen wird, so es iemand dazu gebrauchen wolte, geschweige, daß es so: gar uns als eine billige Entschuldigung und Bertheidigung ber Unbuffertig. feit und des lauen Wesens an die Hand gegeben fenn folte. Bielmehr aber bejenget Die S. Schrift des Menschen Untuchtigkeit in geiftlichen Dingen zu dem Ende, damit, fo wir unterrichtet waren, welches da sen der gute, wohle cefallige und vollkommene Wille Got 108, aber unfere gangliche Untüchtigkeit denjeiben zu thun zugleich erkennen muffen, wir unfere Zuflucht zu Chrifto nehmen, und die Kraft dazu im Gebet und Flehen ben Sott und unserm

Senlande suchen mochten.

S. 5. Dasiftes auch, was in Form. Concord, p. 669. berühret mird, als movon in der teutschen Ubersetzung Die Worte also lauten: "Dieweil diese" Lehre vom Unvermogen und Bosheit" unsers natürlichen fregen Willens," and von unferer Befehrung und Bie." bergeburt, daß sie allein Gottes und" nicht unserer Krafte ABerck sen, ben," des von Enthusiaften und Epicurern" unchristlich migbraucht wird, und viel" Leute durch folche Reden wuste und" wilde, und zu allen Chrifilichen Ubun." gen im Beten, Lefen und Chriftlicher" Betrachtung faul und träge werden," indem sie sagen: Weil fie aus ihren" eigenen natürlichen Kräften sich nicht" vermögen zu Gott zu bekehren, mol." len sie GOTE immerzu ganglich wi." berftreben, ober marten, bis fie GOtt" mit Bewalt wider ihren Willen befeh." ret; ober weil sie in diesen geistlichen" Sachen nichts thun konnen, sondern" alles

"alles allein des H. Geistes Wirckung "sen, so wollen sie weder Bort noch "Sacrament achten, hören oder lesen, "sondern warten, bis ihnen GOtt vom "Himmel ohne Mittel seine Gaben ein-"giesse, daß sie eigentlich ben sich selbst "fühlen und mercken können, daß sie "BOtt bekehret habe.

Es muß aber die Sache grundlich beantwortet werden, weil die Erfahrung lehret, daß sich gar viele dadurch aufhalten, entweder sich nicht zu bekehren, oder, wenn sie anch einen Anfang der Bekehrung erlanget, darin nicht fort.

sufahren.

s. 6. Ich gebe denn erstlich diese Ursache, warumes zu keiner Entschuld digung diene: Dieweil GOTT an seiner Seiten gern dem Menschen seine Kraft mittheilen will, und die Schuld nur an Seiten des Menschen ist, wann er derselben nicht theilhaftig wird, als welcher durch sein Widerstreben den Ein-

Einfluß der gottlichen Gnade verhindert, immassen zwar nicht in unfern Kraften ftehet,etwas grift= lich-gutes in unferer Seele gumege zubringen, indeffen wol dieses, lei= der! bey uns stehet, oder unfer Verderben mit sich bringet, der Wirdung des Wortes GOttes zu widerstreben. Dabey es aber tei= ne Mothwendigkeit ift, daß der Mensch folle und musse hartnäckig widerstreben, fondern der Mensch Fan fold Wider ftreben bleiben laffen, und so wird denn GOtt durchs Wort in seinem Zergen unfehlbar= lich das Gute wirchen,

wir alle Kraft zu empfangen haben, ist am allerbesten zu verzseichen mit der Sonnen, wie solches auch die Schrift lehret, wenn dieseibe, auf Ihn deutend, redet von der Sonnen der Gerechtigkeit Malach. 4, 2. und von dem Aufgang aus der Zöhe, 21,4 welwelcher erscheine benen, die da sigen im Finsterniß und Schatten bes Tobes. Luc. 1, 79. Run ifts mit ber Sonnen alfo beschaffen, daß dieselbe ins Fenfter Scheinet, wenn man feine Fenfter Laben vormacht, und wo sie nur einen Rig offen findet, ihre Strahlen bahin wirft: Allso auch, wenn wir unsere Herhen nur nicht muthwilliger Weise gleichsam versperren, b.i. nur felbst fei. ne grobe Hindernisse durch Berach. tung der Gnade, durch Welt = Liebe und Werche ber Finsterniß seben, so wird die Sonne der Gerechtigkeit, Chriftus JEfus, ihren Glang ichon in Diefelbe hinein werfen, und une mit ih. ren lieblichen Strahlen erfreuen. Wa. che auf, der duschläfest, stehe auf von den Todten, so wird dich Chris ftus erleuchten; fo rebet Paulus bavon Ephef. 5, 14.

S. 8. Wie aber der Mensch von Natur geneigt ist, sich zurechtsertigen, so pflegts auch hier an unbesugter Rechtsertigung nicht zu sehlen. Denn

die

Die verderbte Mernunft macht diefen Einwurf: "Es ftehet ja Diom. 8, 7." gleischlich gesinnet seyn ift eine" Seindschaft wider Gott; Run" ift aber ein ieglicher Mensch ven Ratur's fleischlich gefinnet, so muß denn auch" ein ieglicher von Ratur eine Feind," Schaft wider GOtt haben, und folglich" widerstreben; und demnach, da die." fes Widerstreben bey mir von Ratur" ist, so habe ich ja genug Entschuldi," gung, wenn ich mich nicht bekeine." Ferner da nun diefe Feindschaft in mir," mie in allen Abams=Rindern, ift, was" gurnet benn GOtt mit mir, fo ich mich" nicht bekehre? Denn wie kan ich an." bers als widerftreben, fo mein naturli." cher Sinn eine Feindschaft wider" ODtt ist? Hierauf aber wird der Rer.

nunft, die aus GOttes Wort den ans gezogenen Spruch Pauli gar übel ans sühret, und appliciret, geantwortet; daß das Widerstreben zwenerlen ist: Es ist erstlich ein bloß natürlich Wisch auf

derstreben, welches allen Menschen gemein ift; jum andern ift auch ein muthwilliges, vorsegliches, affe-Airtes und boshaftiges Wider ftres Das erstere Biderfreben wird die Gnaden Birckung GOttes nicht ganglich verhindern, fonft murbe fein Mensch bekehret werden, weit sich basfelbe allerdings ben allen Menfchen fins bet; aber das andere Widerfreben, nemlich das muthwillige, vorsesliche, affedute und boshaftige Widerftreben ift es, welches ben Ginfluß der Gnade Stres verhindert, und den Menschen Deffelben unfahig machet. Es hat zwar Der Mensch von Natur ein verfinstertes Berg; wenn er aber über bie natürliche Finfternif noch baju die Finfterniß bergestalt liebet, bag er in ber Finsternig noch weiter zu bleiben begehret, (ob ihm gleich das Licht angeboten wird,) und alfo die Sinfterniff, wie Chriffus fa. get Joh. 3, 19. mehr liebet als das Licht, und dasselbe muthwillig nicht annimmet, ungeachtet es in seine Finfter.

sterniß hinein scheinet, Joh. 1, 15. so wird ihm billig alle Schuld gegeben, so er nicht von Christo, dem Licht der Welt, wirdlich erleuchtet und bekehret wird.

Denn wenn fich einer in einen Reller verfreucht, damit ja das Licht der Gonnen ihn nicht bescheinen moge, ba bas felbe fonst auf dem Erdboden leuchtet, und er feines lieblich erwarmenden Glanges gleich andern Menschen genieffen tonte, fo barf er nicht bruber fla. gen, bag er fich bes Lichts ber Sonnen nicht zu erfreuen habe, wie andere. Gederman wurde fagen: wer heißt bir das, daß du bich in einem finftern Bewolbe verbirgest? Entziehe dich nicht bem Lichte, so wirst du von demselben beleuchtet werden. Eben alfo ift es auch im geiftlichen und mit ber Gnabe ber Bekehrung beschaffen.

S. 10. Wir wollen dieses auf die ges genwärtige Handlung des Worts führen, damit es ein ieder so viel besser verstehen moge. Da iest das Wort ver-

21 6

Pun

kundiget wird, find die, so bem Wort suboren, ohne Zweifel in gar unterschie» denem Zustande. Es sind etwa einige hier, die bem Wort mit Aufmerckfam. Feit zuhören; Undere aber dencken indessen etwas anders, wissen zwar wohl, daß fie um deswillen da find, dem Wor, te zuzuhören, aber haben etwa weltlis the Handel in ihrem Ropf, von Bollus sten, oder von Reichthum, oder von Chren Diefer Welt, ober bergleichen; bangen muthwilliger Weise solchen Bedancken nach; und obfie gleich wife fen, sie thun unrecht baran, daß sie jest in ihrem Hergen mit folchen eiteln Dingen umgehen, fo schlagen fie es doch in den Wind und horen bem Worte nicht zu. Was thun folche Menschen anders, ale daß fie gleich fam einen Riegel in ihrem Sergen vorschieben, daß das Wort keine Kraft ben ihnen beweisen fan, als welches sie ja nicht hinein laffen. Singegen wenn andere bem Wort mit Fleiß zuhören, und ber Wirchung Gottes, so ben dem Wort ift, nicht

nicht muthwillig widerstreben, so wird Sott an ihnen nicht zum Lugner werben, sondern sich bereit finden laffen, fie durche Wort mit dem Lichte des Lebens zu erleuchten.

13866

S. 11. Sier ift aber nicht die Mennung, als wenn einer gleich alfobald eis ne empfindliche Bewegung von dem Borte Gottes an seinem Berten fühlen mußte. Denn es heißt: Der Wind blafet wo er will, und du bo= rest sein Sausen wohl, aber du weist nicht, von wannen er kommt, und wohin er fahret: (Joh. 3, 8.) So gehet es auch mit den Bewegungen des Beiftes & Ottes. Es fan fenn, daß auch eben ieto einer feine folche einpfindliche Bewegung hat von dem, mas zu seiner Erbauung geredet wird; so er aber dennoch das Wort, das er horet, in seinem Bergen einfaltig bewahret, so kan er gewiß fenn, daß es nitt ohne Segen und Krafe ben ihm bleiben werde. med and during - as

hon welcher stehet: Luc. 2, 19. Maria, als von welcher stehet: Luc. 2, 19. Maria behielt alle diese Worte, und beswegte sie in ihrem Zergen. Rach vielen Jahren nun wurden die Dinge erst erfüllet, die ihr ben der Geburt des Herrn JEsu, wie auch vorher und darnach, waren gesagt, und in manchen

Begebenheiten bedeutet worden.

Allfo wirds auch geschehen, bag, wenn der Mensch, ba er das Wort horet, nur nicht widerstrebet, GDEE schon ju feiner Zeit die Frucht und Rraft Def. felben an feiner Geelen aufgeben laffen und hervorbringen wird. Er wird gewiß einmal innen werden, daß das Mort einen aculeum oder Stachel in feinem Bergen gelaffen habe. Ja es wird ihm gleichsam das Wort von der Beitan, ba ere gehoret, nachgeben, und ju ihm sagen : Diß ift der Weg, denselbigen gehe, sonst weder zur Rechten noch zur Linden; Ef. 30, Es wird fich, fo ju reben, mit ibm nie

niederlegen, und mit ihm aufstehen, und er wird bessen Kraft, Licht und Leben empfinden, ehe er sichs versiehet. Da, dazeiget sichs denn, daß das Wort, so verkundiget worden, schon seine Kraft im verborgenen erwiesen, ob gleich der Mensch dieselbe Kraft nicht so gleich ge-

fühlet und empfunden.

6.13. Ich will hiervon zu mehrer Er. lauterung ein Gleichniß geben. 2Benn die Saat Beit ift, so gehet der Ackers mann aufs Felb mit feinem Gaamen, benselben auszustreuen, und indem er ihn ausstreuet in die Furchen, Die auf dem Acter gemacht find, fo erwartet er nicht, daß, indem er faet, er zugleich auch fehe, bag ber Saame hervor grune, fondern er bedecft ihn erft mit der Ege, daß man denselben nicht mehr siehet, und gehet hin, und schläft, und wacht wieder auf, und mittlerweile keimet ber Saame, fangt an auszuschlagen, und nach nicht gar langer Zeit stehet fein Acker grun und luftig. Allfo ift auch ein Lehrer ein Gaemann, er freuet Den

ben Saamen des Worts aus, die Zuhorer aber mussen so wenig als der Lehrer selbst erwarten, daß derselbe eben, wenn er ieht gesächt ist, gleich hervor grünen soll; sondern es ist sürs erste gnug, wenn sie den Saamen des Worts Got, tes in die Furchen ihres Herzens einnehmen, denselben sein bewahren, und ihnen das, was sie gehöret haben, nicht durch ihre Fladderhaftigkeit oder durch unnühes Geschwäh und Gewäsche, oder durch Sorge, Reichthum und Wollust diese Lebens wieder rauben lassen.

s. 14. Meynen aber die Zuhörer, sie hätten ein so schwaches Gedächtniß, daß sie nicht alles behalten könten, so können sie doch versichert senn, daß GOtt es ihm gefallen lässet, wenn sie nur zum wenigsten einen rechten ernstlischen Willen und brünstiges Verlangen darnach haben. Wenn sie denn nun also den edlen Saamen, der in ihre Hersten eingestreuet ist, bewahren, oder doch ernstlich begehren und verlangen ihn zu bewahren, auch hernach nicht muthe

muthwillens fortfahren, der Wirckung Sottes zu widerstreben, so wird er gu feiner Zeit schon unter fich wurgein, und über fich grunen und feine Früchte tras gen. Gie laffen benn ihnen die Zeit nurnicht lang werden, und feben nur gu, bag fie nicht felbit ben guten Saamen in ihren Bergen erfticken. GOtt wird an feinem Theil bee Saamene nicht vergef. fen. Iftes ein Saame, und alfo ein lebendiger Saame, so wird er schon auf. geben, grunen, bluben und Frucht bringen. Dafern aber iemand das Wort, bas er gehöret hat, in den Wind schlägt, ja durch muthwilliges Berharren in seis nem fündlichen Wefen unter die Ruffe tritt, fo darf er fiche nicht wundern laf. fen, fo es feine Frucht ben ihm schaffet, und er unbekehret bleibet, auch wol gar aus gerechtem Berichte Gottes wieder verlieret, was er empfangen hat.

S. 15. Zum andern ist dieses die Ursache, warum, wenn einige sprechen: Ich kans aus eigenen Kräf=

ten

ten nicht thun; so kans mir auch nicht zugerechnet werden, wenn ich mich nicht bekehre, oder in meinem Chriftenthum nicht wei= ter komme; warum, sage ich, dieses teine gultige Entschuldigung, sondern eine nichtige Ausflucht sen, weil solche Menschen sich nicht an die gottli= de Ordnung halten, und dennoch befehrt und frommer werden wol= len; welches gang unmöglich ift, Denn , wenn wir die gange Zeil. Schrift Altes und Meucs Testa= ments ansehen, wodarin von der Bekehrung des Menschen gehan= delt wird, so sehen wir, daß GOtt eine gewisse Ordnung dem Menschen vorgeschrieben habe, welche ihm der Mensch muß gefallen laffen, wenn er bekehret werden oder nach feiner Betehrung im Gu= ten zunehmen will. Go einer aber dieser Ordnung GOttes schnur= stracks entgegen handelt, fo hat er

jalteine rechtmäßige Entschuldisgung, daß er sich nicht bekehret, oder im Christenthum nicht wachset und zunimmet,

S. 16. Mun hat uns GOtt in ber S. Schrift angezeiget, daß Augen-Luft, Fleisches . Luft und hoffartiges Wefen feiner Ordnung juwider ober Sinderungen find , daß der Saame feis nes Wortes unmöglich konne in der Seelen aufgehen, fo lange ber Mensch mit seinem Bergen und Gemuth daran hangen bleiben wolle. 2Benn bemnach Der Menfch in feinem Bewiffen übergeus get ift, daß er diefe Dinge nicht allein in feinem Bergen hege, fondern auch in Werche und Worte ausbrechen laffe, und baburch bas Gute gleichsam mit Sånden und Fuffen von fich stoffe, fo muß er ja betennen, baß es feiner eige. nen Bosheit Schuld fen, baf er nicht befehret merbe.

9.17.

6. 17. Dennob gleich nicht in bes Menschen Rraft und Bermogen ftehet, daßer das Berg andere, und aus einem fleischlichen Sinn und Bergen ein geift. liches und gottlich gefinnetes Berg ma. che; foist boch noch vietes ba, welches der Mensch wol andern fan, ehe es bis auf diese inwendige und seinen Rraften unmögliche Menderung fommet. Denn der Mensch kan sich von der ausserlichen That des Bofen enthalten; ja auch die aufferlichen Belegenheiten zu meiden, modurch das fundliche Welen, fo im Herhen ift, erreget wird, und zum Husbruch kommet, flehet vielmal in bes Menschen seiner eigenen Gewalt. Denn, wiewolich nicht fagen will, daß es allezeit in des Menschen seiner eige. nen Gewalt und Vermögen fiche, weil ja mancher gang wider feinen Willen und intention zu einer Belegenheit zu fundigen fomen fan; daben er doch auch nicht entschuldiget ist, so er nicht auch eben zu der Zeit treulich wider die Gun-De kampfet, und ihr alfo zu entfliehen fuct; et;

chet: So ift doch gank offenbar und gewiß, daß es vielfältig in des Mensschen Macht stehe, die Gelegenheit zur Sünde zu vermeiden. Quenn nun aber nicht allein in des Menschen Gewalt stehet, von der ausserlichen Shat sich zu enthalten, sondern er auch vielmal die Gelegenheit meiden kan, die ihn äusserlich dazu sühret, so thueer doch erst das, was man mit Recht von ihm sordern kan, ehe er sich mit dem Unverwögen entschuldiget.

S. 18. Stünde aber nicht in seiner Macht, die äusserliche That zu lassen, so könte die Obrigkeit ihn nicht bestrasen, wenn er dieselbe beginge. Denn er könte die Entschuldigung allezeit vorbringen: Es hat nicht in meiner Macht gestanden, die That, so ich begangen, zu unterlassen. Auch Gott wäre ungerecht, daß er die Obrigkeit verordnet, und ihr das Schwerdt gegeben: Denn die Menschen, so Ubelthaten ausüberten, hätten das zuihrer Entschuldigung vor sich, es sen nicht in ihren Krästen

3.644

gewesen, das bose Werckzuunterlassen. Und kein Mensch könte sich über einen andern, der ihn ause heftigste beleidiget hätte, beschweren, weil der Beleidiger allezeit sagen könte, es sen nicht in seiner Macht gewesen, die Beleidigung zu unterlassen. Ja weil aller Bosheit das durch das Thor geöffnet wurde, so wurde die menschliche Gesclischaft daben nicht bestehen können. Weil nun also dieses auch die Natur selbst allen Menschen saget, das der Mensch sich vonder aussellichen That wohl enthalten könne, so ist ja, so viel dis betrift, die Entschulzbigung allen abgeschnitten.

S. 19. Wenn ein Dieb iett stehlen will, horet aber, daß iemand kommt, ber ihn möchte darauf ertappen, und sorget deswegen, daß er mögte in Sefahr drüber kommen, der kan von der That sich enthalten, und vollbringet sie nicht, die er doch wurde vollbracht haben, wenn niemand darzu kommen ware. Desgleichen wenn einer in Hureren und She.

Chebruch begriffen ware, und es kame ein einiger sterblicher Mensch, vor welchem er Schen tragen musse, darzu, (O daß vielmehr die Allgegenwart Gottes von einem solchen bedacht würde!) so würde er sich derselbigen That enthalten. Siehe Sir. c. 23, 25 u.f.

6. 20. Es gehe aber auch nur ein ieber ju feiner volligern Uberzeugung selbst in sich, und bedencke, obs nicht wahr ift , baß , wenn er gleich ein Wort schon auf feiner Zungen hatte , das er reben wolte, (jum Erenwel) in Ungebuld und Born gegen feine Obrigteit; es mas reaber iemand baben, von dem er befor. gete, er modite es der hohen Obrigfeit wieber fagen, baes ihm eine groffe Gefahr bringen konte, daß er dann, fage ich, bas Wort wol unausgesprochen laffen, und es gleichsam zurück ziehen würde? Also siehet man ja, daß bem Menschen nicht unmüglich ist, nicht nur von auffer. lichen bofen Wercken, fondern auch von Worten fich zu enthalten.

9.21.

S. 21. Wie sich nun ein Mensch der That enthalten fan, also ifts auch in feinem Bermogen, (wie wir vorhin ans gezeiger,) fich auch der Gelegenheit gu fündigen, wenigstens jum oftern, ju enthalten. Der Mensch fan ja von der fündlichen Gefellschaft wegbleiben, melche er bishero gesuchet, und die ihn zu fundlichen Reben, ju Bolleren und ju allerhand andern Gunden verleitet hat. Warum bleibet er nicht bavon? Befest auch, wie es benn mehr gedachter maffen geschehen fan, bag ber Mensch in manche Gelegenheit zu fundigen wie der seinen Willen kommet, so wird er boch nicht leugnen konnen, daß er Dies felbe vielfaltig, ja mehrentheile, felbft muthwillig suche. ABolan! so bemeis fe er fich nun erft barin treu, bag er fich nicht felbft in Befahr gebe ju fündigen, indem er die Gelegenheit dazu fuchet; Suchet er sie aber, wie will er sich her, nach, wenn er fundiget, mit dem Un. vermögen entschuldigen? Denn wer fid

fich gern in Gefahr giebt, der ver=

dirbt drinnen. Gir. 3, 27.

6. 22. Runift gwar einer um beff. willen, daß er die aufferliche bofe That unterlaffet , und auch die Gelegenheit baju meidet, noch kein wahrer Christ: Denn dazu wird mehr, nemlich eine wahre Beranderung des Herhens, oder bağ er bes Geiftes und Sinnes SEfu Ehrifti im Glauben theilhaftig werde, erfordert: Es muß aber gleichwol der Mensch nach gottlicher Dronung in dem aufferlichen erft treu fenn; ift er aber in dem nicht treu, wie foll ihm denn etwas gröffers vertrauet werden?

6, 23 Sa was will man fagen ? Wenn auch der Mensch die aufferliche That nicht vollbringet, und die Geles genheit zu fundigen, fo viel an ihm ift, meibet, fan dennoch wol etwas übrig! fenn, welches er unterlaffen folte und auch konte, wenn er nur felbst wolte. Denn vielleicht thut er das Bofe innerlich, ob ere gleich nicht aufferlich thut, das ist, vielleicht heget er muthwillig A STA

fleischliche Luste und allerhand fündliche Bedancken in feinem Berken, und bes luffiget sich baran vorfeslich. Wenn er aber also ben bosen Gedancken und Begierden mit Willen nachhänget, fo giebt er der Sunde, Die in ihm wohnet, gleichsam ihre Rahrung , Daß sie ime mer ftarcter und machtiger in ihm wird, und, wie ein todtlicher Gift, alle Rrafte feiner Geelen burchkriechet. Run wird ja den Menschen sein eigen Bewiffen überzeugen können , daß er ein folches muthwilliges und vorsetliches Hegen der bofen Lufte und Gedancken wohl und terlassen könne: sintemal es auch eben um deswillen muthwillig und vor= feglich genennet wird, weil es ber Mensch wolfonte unterlaffen, aber ben. noch mit feinem Willen fo in bas Bofe hinein gehet, daß ere nicht unterläffet. Die Erfahrung lehret ja, daß, wenn eis ner gleich von einer fündlichen Luft ent. aludet ift, ihm aber was anders vors Bemuth gebracht wird, entweder, bas feinem fleischlichen Sinn noch angeneh. mer Month

mer ift ale bas, fo vorbin die Luft in ihme erwecket hat, over melches so beschaffen iff, daß es einen contrairen Affect in ihm entzündet, als Born, Furcht, Schre, cten, Reid, Berdruß, Betrübniß und bergleichen, das Gemuth aledenn wol augenblicklich die bofe Luft fahren läffet, Die in ihm entzundet war, derfelben vergiffet , und gang auf Diejenige Sache fället, die ihm aufs neue vorkommen ift. Da nun in diefem Rall feine über. natürliche Kraft gebrauchet wird, den Menschen von seinen schon gefaßten fündlichen Gebancken und Begierden ju divertiren und abzubringen, fondern nur ein natürlicher sündlicher Affect ben andern vertreibet; foift ja offenbar, baß der Mensch sein Unvermögen nicht vorwenden könne, wenn er ermahnet wird, daß er den fundlichen Gebanden und Begierben nicht muthwillig nachhangen, oder fie felbst in seinem Berkenhegen folle.

S. 24. Es wird freplich dem Menschen schwer, die fündliche Lust sahren

25 2

14

gu lassen, wenn er erst davon seinen gangen Sinn und Gemuth mit Wissen und Willen hat einnehmen lassen; aber das lst des Menschen eigne Schuld. Denn hätte er bald Anfangs nicht das Bose selbst in seinem Herhen geheget, und es nicht selbst dergestalt tief in sein Gemuth eingedrucket, sondern es nur bald im Anfange wollen sahren lassen, so ware es ihm so schwer nicht worden. Da er aber das nicht gethan, auch nicht thun wollen, ob er gleich gekont, was bat er denn für Entschuldigung?

J. 25. Jaich will noch mehr sagenz Auch daran ist der Mensch zum östern schuld, daß sündliche Gedancken und Lüste ben ihm aussteigen. Denn das durch, daßer selbst sein Gemüth muths willig in das irdische und eitele Wesen dieser Welt einergiebet, es darin zerstreuet, und seine ausserliche Sinnen, gleichsam als die Thüren und Fenster seines Hersens, denen vorsallenden Reizungen zur Sünde austhut, folglich seine Seele mit lauter Eitelkeit ansüllet; verursachet er selbst, daß sich manche sündliche Gedancken und manche böse Begierden ben ihm erregen, davon er fren senn würde, wenn er sie nicht selbst von aussen in sein Herz gleichsam bigein geführet oder vielmehr entzündet hatte. Und in so weit hat er auch nicht einmal darin eine gültige Entschuldigung, daß bose Gedancken und Begierden ben ihm aussteigen, geschweige, wenn er die ausseigende Luste noch weiter muthwillig in seinem Gerben beget.

S. 26. Weil aber der Mensch von Natur so verderbet ist, daß auch aus dem Fergen selbst arge Gedancken kommen, (Matth. 15,19.) und in den Gliedern ein Gesetz der Sünden ist, (Nidm. 7,23.) so ist dieses allerdings wahr, daß er megen seines natürkichen Verderbens seiden muß, daß ihm auch wider seinen Willen arge Gedancken und sündliche Lüsse aussteilen; daß wir ieho nicht sagen von den bösen Gedancken, die ben dem Menschen im und vermeidlichen Umgange mit andern V 3 3 durch

durch anderer unnüge Reden, bose Wersche und Geberden entstehen; noch von denen, die durch Eingebung des Sastans, wie in schweren Ansechtungen und sonst vielfältig geschiehet, ihm wider seinen Willen ins Gemuth gebracht werden.

S. 27- Was fagen wir nun hierzu? Das sagen wir: Wenn ber Mensch das aus SOttes Wort weiß, und das von in feinem Bergen überzeuget ift, daß folche Bedancken und Lufte Gunde find, und & Ott nicht gefallen konnen, fo muß er sie ja nicht muthwillig ben sich hegen. Denn das ware ja einer Unsinnigkeit gleich, so man wuste, eine Sache ware bose und einem hochst schädlich, und man wolte sie boch hegen. Wer nimmet eine Schlange und heget sie in seis nem Bufen? Wer nimmet Bift, wenn er weiß, daß es Bift ift, und mengets unter seine Speife? Wer weiß, daß ihm ein Functe auf sein Rleid gefallen, und blaset ihn noch dazu auf, oder thut noch mehr Funcken dazu? ABare ein folchet nicht

nicht einem Unfinnigen afeith? Eben fo machet es aber der, fo der fündlichen Luft, die in seinem Bergen sich renet,

nachbanget.

6. 28. Aber noch weiter. Beiß der Mensch das aus Gottes Wort. daß die Luft Sande ift, fo wird er ja auch bas aus Gottes Wort gelernet haben, daß er gegen diefelbe ftreiten folle, damit sie nicht über ihn herrsche. Wenn er nun nicht bagegen fireitet, fo giebt er fich gleichsam muthwillig der Sunde gefangen, und ift felbst schuld baran, bağ er von ber Luff überwunden wird. Spricht er: Wie kan ich Fampfen, ich habe keine Kraft da= qu: Go erinnere er fich boch , bag ihn SOtt in seinem Wort auf sich selbst fich fage: auf Gott) weiset, und er fordert, daß er alle Rraft im Gebet ben ihm suchen folle. Wenn er einen bo. sen Gebancken mercket, ober einer sich in seinem Berben regenden Luft innen wird, fo ist es Zeit zu beten. Dazu bedarf er nun aber nicht erst ein Gebet-23 4

Buch; fondern, ift es fein Ernft, baß er solche Rraft wider die Gunde ju ftreis ten von Si Ott haben will, fo darf er nur in seinem Gemuth fich ju & Ort wenden, und denselben bitten, daß er ihm folchen argen Gedancken oder fündliche Luft in Gnaden um Ehrifti willen überfeben und vergeben, durch feinen heiligen und guten Beift die Gunde in ihm dampfen, und ihm einen bessern Gedancken und Begierde jum Guten verleihen wolle. GOtt, der ins Herte siehet, wird das nicht unerhoret laffen. Betet aber ber Mensch nicht wider das Bose, so er in feinem Herpen gewahr wird, fondern laffet das Unfraut nach feinem Gefallen immer fortwachsen, so darfer sich auch nicht verwundern, wenn sein Berg, wie ein verfäumter und vermahrloseter Acter, immer greulicher verwildert.

S. 29. Wennman vom Licht einen Funcken auf durve Bretter fallen laffet, so kan man ihn mit dem Fuß leicht außetreten; wennman ihn aber nicht achtet, so entzündet er die durren Bretter, so,

daß

Baß wol das ganke Haus in Feuer und Flamme gesetzet wird; und ie langer man das Auslöschen anstehen lasset, ie schwerer wird es. Sehen so ists beschaffen mit einem bosen Gedancken und mit einer aussteinen sindlichen Lust. Im ersten Ansange lassen sie sich durchs Gebet leichtlich überwinden; aber ie mehr sie sich in den Kräften der Seelen ausbreiten, und dieselben mit entzünden, ie schwerer wirds hernach dem Menschen, sie zu überwinden.

F. 30. Jedoch gesett, daß sie im Ferten noch so sehr überhand genomemen, (ob dieses wol freylich dem Menschen eingrosser Schade wäre,) so muß einer um deswillen doch nicht verzweisseln, als ob er sie nun gar nicht mehr überwinden könne, sondern er muß nur den Streit desto ernstlicher antreten, und im Gebet Dristum recht zu Hülsse nehmen. Der ist der Stärckere, der, wenn er über den Starcken kommet, ihn äberwinden, ihm seinen Zärnisch nehmen und den Barnisch nehmen und den

Raub austheilen kan. (Luc. 11, 22.) Will er sich aber zum Kampf durch keis ne Vorstellung bewegen lassen, so hat er ferner keine Ausklucht in seinem Unversmögen, sondern ist selbst schuld daran, so er des Satans Sclave und Befanges ner bleibet: Denn er verachtet die Ordnung BOttes, in welcher ihm könte gesholsen werden.

S. 31. Denn es wohl zu mercken, daß wir die Ordnung, so GOtt in seinem Wort vorgeschrieben, nicht allein in dem Stück, daß wir die Hindernisse der Bekehrung, so viel an unsist, meiden, sondern auch darin zu beobachten haben, daß wir die Mittel, die unser Heyland uns vorgeschrieben, zu dem wahren geistischen Guten zu gelangen, nicht versäumen.

s. 32. Er hat denn z. E. gesaget (Matth. 7, 7.) Bittet, so wird euch gegeben, suchet, so werdet ihr fin=den, klopfet an, so wird euch aufsgethan. Weil nun dieses die Ordonung SOttes ist, daß uns zwar die götte liche

den, wir aber Gotten versaget werden, wir aber Gott mit rechtem Ernst darum bitten sollen; so mussen wir uns einfältig an diese Ordnung Gottes halten, wollen wir anders, daß und Gott die Jahen, so uns nothig und heilsam

find, mittheilen folle.

Conge

6. 33. QBolte ber Menfch bie abermals fagen: Es stehet ja nicht in meiner Macht, bag ich bete, benn beten ift auch eine Babe Gottes; Wennich Den Beift des Bebets erft erlanget hat. te, ja, so wolte ich beten: Go bebenche er doch , daß die Leute, zu benen Christus damals dasselbe Wort gefaget, eben dieselbe Exception hatten machen konnen. Dun muß ie gewiß von einer Gache ber Anfang gemachet werden. Wolan! da fagt benn unser Heyland, wovon der Anfang gemacht werden folle, nemlich vom Gebet. Wenn der Mensch aber mercfet, daß er blogvongottlichen Gaben ift, und daß er nicht im rechten Zustande stehet, fo estonmendes End mitterratenden

solte ihm das schon Anreigung gnug-

6. 34. Wenn aber einer viel Entschuldigungen und Ausreden machet, ob ihm gleich sein elender Zustand offenbar ist; so ists ein Zeichen, daß er noch nicht ernstlich will, daß ihm geholfen werde, fondern daß er lieber noch langer ben feinem unbekehrten Wefen bleiben will. Denn wie einer, ber recht hungrig ober fonst durftig ift, nicht erst fraget, ob er auch Fusse habe, daß er hingehen und iemand ansprechen könne, bag er ihne etwas gebe: Also fragt auch einer, der das Elend seiner Seelen recht erkennet, nicht erst, ob er auch die Kraft dazu habe, daß er beten tonne, fondern, eheer fraget, hat er schon gebetet-

o. 35. Und gewiß, derihm das gesboten hat, bittet, fuchet, klopfet an, derselbige giebt ihm schonzum voraus so viel Gnade, als ihm hierzu nösthig ist. Denn hier muß man den Unsterscheid mercken zwischen der zuvorzbemmenden und mitwirkenden

Gna=

Gnade. Zu der zuvorkommenden Gnade Gottes gehoret es, wenn dem Menschen das Wort verkundiget, der. felbe jum Reich GOttes berufen, auch badurch in seinem Verstande überzeu. get, auch, wenn er ferner jum Gebet aufgemuntert, und ihm diß ABort Bittet, so wird euch gegeben, gleichsam ans Hert geleget wird. Da geschiehet es, was geschrieben stehet: Ich stehe vor der Thur und flopfe an. Offenb. 3, 20. Ob benn gleich Christus alda durch den Glauben noch nicht in dem Herken wohnet, fo stehet er boch vor der Thur des Her-Bens, und flopfet an; So iemand meine Stimme horet, spricht er im angezogenen Ort, zu dem will ich eingehen, und das Abend= mahl mit ihm halten, und er mit mir. Darum aber tommt eben GOtt dem Menschen mit diefer Gnade juvor, auf daß er dieselbe gebrauche. Will er aber die Gnade, die ja an fich nicht un. fraftigift, und ihm gum Gebrauch ver-23 7 lies

liehen wird, nicht gebrauchen und anwenden, wer ist denn schuld dran, wenn

er verlohren wird?

§ 36. Wenn er anbers glaubet, es sen ein Wort der Wahrheit, was Christus saget: Bittet, so wird euch gegeben, suchet, so werdet ihr fin= den, flopfet an, so wird euch auf= gethan; oder wenn er diefe Berheiffung doch gerne von gangem herken glauben wolte: en so lasse er sich doch die so herrliche Verheissung, die dem Worte bengefügetift, bewegen, es einmal zu versuchen, ob er nicht beten konne. Wenn ers aber noch nicht versu. chethat, wie weiß ere benn, bag er nicht beten kan? Wielleicht will ihm der lie. be GOtt taufendmal mehr Gnade gum Bebet geben , als er Ihm gutrauet. Warumister so alber, und versucht es nicht? Er gebe bin zu beten, und fein Herg vor Gott auszuschütren. Wol. sen die Worte nicht fliessen; vielleicht ist das Berlangen des Herkens dem early through some sound of the fice

fieben GOTE angenehm. Ja er darf Daran nicht zweifeln, ob es ihm angenehm fen, benn es fehet gefchrieben: Das Verlangen der Elenden bo= rest du, Berr, ihr Berg ift gewiß, daß dein Ohr drauf mercet. (Pl. 10, 17.) Und wollen ihm die Worte für Dasmal nicht flieffen, vielleicht flieffen fie ein andermal; fan er auch nicht viel Worte machen, er mache ihrer wenig; er laffe den Affect und die Begierde feis nes Bergens fo viel groffer fenn. Findet er auch das nicht ben fich, fondern merctet, es fen noch fein recht Berlangen da; Ach! so wirds doch Gott dem Bernnicht miffallen, bager zum menigsten, als ein noch zur Zeit storriges Rind, fich von seinem lieben Bater gleich fam gum Gebet hingiehen und hins ftoffen läffet, und also boch in der That mehr Gehör giebt dem Wort und Befehl Srifti, als seinem bofen verkehr. fen Ginne, ber wol nimmermehr gum Bebet Lust haben mochte.

low no these subdinions on no 37.

oni

S. 37. Denn wie folte es GDET mißfallen, wenn er ben fich felbst geden. ctet: "Siehe, Gott will es haben, Dag du beteft, fonft kommft du nicht zur rechten Rraft in beiner Geele; Sch be pfinde zwar, baß Fleisch und Blut tele me Luft zu beten hat, aber ich will meis nem Fleisch und Blut nicht folgen, "fondern vielmehr bem Worte Chriffe "Gehor geben. Wenn er alfo geben-ctet, und benn, wiewol mit einigem Berdruß, jum Gebet fchreifet, nicht damit es nur gebetet heisse, sondern daß er GOtt um Inade und Kraft für feine arme Seele ernstlich anflehe, da ift ja kein muthwillig und vorfeslich 2Bis derstreben, (davon im vorhergehens den geredet ift ) fondern vielmehr einiger Behorfam.

s. 38. Ja, mein lieber Mensch, untersuche dich doch hierin wohl: Hast du
es wol einmal versucht, wenn duso trage gewesen bist zum Gebet, ob es dir nicht möglich ware gewesen, solche Trägheit zu überwinden? Bist du wol

hingegangen und haft es versucht, bein Herh vor Ehrifto auszuschütten, und ju sprechen: "Du lieber Henland, da , fomme ich elender fundiger Wurm in meiner Eragheit. Es ift zwar weder "Luft noch Freude jum Gebet in mir; "aber gleichmol komme ich, weil du es "geboten haft: und weil ich gehoret habe, bu kontest mir Luft und Freudig. ,feit dazu geben; so gib mir denn nun "Diefelbe, und habe indeffen Geduld mit mir, ba ich noch nicht beffer beten fan. Mas mennest du? Goltest du dich nicht so weit haben überwinden konnen? Gin ieglicher mag es in seinem Gewissen prufen, oder wenn er kunftig feine Luft zu beten hat, es einfaltiglich so, wie ieho gesaget ist, versuchen, so wird er befinden, daß sich die Untuft zum Gebet wohl durch Gottes Gnade überwinden laffe.

S. 39. Die Erfahrung zeuget auch bavon, daß manche eine folche Unlust zum Gebet ben sich befunden, sie haben aber bennoch sich bloß aus Gehorsam

gegen GOttzum Gebetgewendet, und sich nicht lange mit Fleisch und Blut drüber besprochen, obs müglich oben nicht müglich sen, sondern ehe sie sich noch mit Fleisch und Blut drüber befprochen haben, find fie hingegangen in ihr Rammerlein, haben bie Thur gue geschlossen, nach dem Wort unsers Henlandes, sich auf ihre Knie nieders geworfen, und ihre Hande zu GDEE aufgehoben; da haben sie benn gefune ben, baf fie greulich wurden von ihe rem Fleisch und Blut hintergangen fenn, wenn sie bem geglaubet und ges folget, und nicht hatten beten wollen: Denn da fie es nur darauf versucht bas ben, ach! da haben sie wohl beten kon. nen, und ist beffer gangen, als sie fich porher eingebildet.

S. 40. Alber so gehet es, daß der Mensch in solchem Zustande ift, wie die unartigen Kinder, die manchmal dencken, ja wol die Eltern bereden wohlen, sie konnen unmöglich diß und das un; aber da sprechen denn die Eltern:

wir

wir wollen es versuchen, ob es nicht gehen will; und wenn sie benn die Ruthe jur Sand friegen, ba zeiget fiche, bag sie es wohl thun konnen. Also pflegts auch ben folden zu gehen, die sich lans ge mit dem Unvermogen entschuldiget, sie konten nicht beten; wenn eine Noth kommt, ich menne, da konnen sie beten; ba heiffet es: Wenn Trabfal daist, so suchet man dich, wenn du sie züchtigest, sorufen sie angstig= lich. Jef. 26, 16. En lieber! warum konten fie es denn vorhin nicht? Ja fie woltens nicht, sondern lieffen ihrem Fleisch und Blut den Zügel, welches im. mer lieber in andere Dinge ausschweis fen, als fich dem Beift des Gebets unterwerfen laffen will.

S. 41. Darum ist das eine gar nichtige Ausflucht, wenn der Mensch erst selber durchaus nicht will, und darnach spricht, er könne nicht beten. Er solte einfältiglich dem Worte Chris sti Gehör geben, obs ihm gleich schwer einginge, und er, so zu reden, wider

THUY TO

ben Strom schiffen muste; wenn er sich nur daran nicht kehrete, so wurde ber liebe GOtt ihm schon seine Gnade immer reicher verleihen.

6. 42. Aber diefes ift eben die Sache, baran es gemeiniglich fehlet, nem. lich daß die meisten wollen, es solle sich mit ihrer Befehrung und Chriftenthum gleich fam von fich felbst geben, und wollen durchaus nicht an ein Rampfer und Kingen, in die enge Pforte ein= zugeben, wozu uns doch unfer Beiland angewiesen hat, Luc. 13, 24 dahin auch gehoret, mas Petrus faget 2 Gpiff- 1, 5. Wendet allen euren Bleiß daran, und reichet dar im Glauben die Tu= aend u. f. f. will also gar nicht, daß die Gottliche Kraft, so uns zum Leben und Göttlichen Wandel gefchen= det ift, (v. 3.) einem muffigen und fau. len Menschen zustatten komme, fondern vielmehr daß aller Sleiß angewendet werden folle.

Darum

Darum muß dieser Jirrthum gans. Lich abgeleget werden, daß sichs nur so vor sich selbst geben musse; und hinge, gen muß ein ieder ihm diese Göttliche Ordnung gefallen lassen, daß er, wie Christus besiehlet, trachter nach dem Reiche GOrtes und nach seiner Gerechtigkeit (Matth. 6, 33.) und dem Zimmelreich gleichsam Gewalt thue, es zu sich zu reissen.

Matth. 11, 12.

hat von dieser Sache in seiner neungeschenten Nede gar schön gehandelt, und gar nachdrücklich angewiesen, daß man sich zu allem Guten mit Macht zwingen, und, wenn das Zernnicht dran wolre, immerdar auf die Barmherzigkeit Gottes in unablässigem Glauben warten, und sich gleichsam mit Gewalt zum Guten selbst anhalten müsse; was man denn dergestalt erst mit Iwang seines Zerzens thue, das werde

werdeman einmal frevwillig thun. Denn wenn der Ber folden Vorsay und fleiß sehe, wie man sich selbst mit Macht zu allem Guten antreibe, so handele Ermit einem nach seiner Barmbergigkeit, und theile der Seelen so viel Kraft und Geistmit, daß sie das hernach mit Freuden thue, was sie erst mit Zwang und Verdruß gethan hat, und daß das Gute darnach einem gleichsam seine Matur werde; wer abernichtalsoringen, noch sich zu allem Guten zwingen wolle, der werde seiner Trägheit wegen, und weil er Christo nicht gehorchet, der uns befohlen zu ringen, billig uns werth geachtet, den willigen Geift zu empfangen, durch welchen er fo dann das Gute mit Lust und greuden thun moge. Bon eben dieser Sache hat auch iest gemeldeter Macarius gar nachdrücklich in seinem Buch. lein de Custodia Cordis oder von der MOSTER

der Bewährung des Zergens, des, gleichen in dem Buchlein de Libertate Mentis oder von der Gemäths= Freyheit, Cap. 18.19. gehandelt.

s. 44. Gewissich wenn die Menschen diesem Rath des Macarii solgeten,
und sich zu allem Euten nur anfänglich
selbst mit rechtschaffenen Ernst in Kraft
der zuvorkommenden Gnade des Herrn
antrieben, wenns gleich ihrem Fleisch
und Blut ein wenig beschwerlich wäre,
so würden sie schom zur rechten Zeit die
sernere völtige Hülse und Krast des
Herrn erlangen, und die Krast Jesu
Christi an ihren Seelen ersahren; aber
nun wolte wol iederman gern nach dem
Seiste leben, aber nichtzuvor das Fleisch
betrüben.

S. 45. Es betrachte aber boch ein ieder, der nur ein wenig seinen Ber- stand zu gebrauchen weiß, wie unverminftig man darinnen handele, daß man sich um Dinge, die nur den Leib und

und biefes Leben angehen, fo viel Die be machet, und sich keine Arbeit ver-Drieffen laffet, aber um Dinge, fo Die Seele und das ewige Leben betreffen, sich gar nicht bemühen will; da doch GOEE in seinem Wort sich so beutlich erklaret bat, bag ein ernftliches Ningen und Rampfen hierzu gehore. Dieses drucket ein gewisser annoch les bender Evangelischer Lehrer \* gar fein mit folgenden Worten aus: Es frage einer seine eigene Vernunft und Gewissen, was und wie viel er bisher für das Zeitliche gethan und ausgestanden, und was er noch erst thun wurde für sich, wenn er ein Ronigreich erlan= gen konte, und zugleich einer grund = verderblichen geners= Brunst

Serr David Nerreter in seinem Wegweiser gur zeitlichen und ewigen Glückseigkeit, (so mit einer Vorrede des sel. Hrn. Dock. Speners ediret ist zu Dettingen 1618 in 8vo) p. 276. 277.

Brunft zu entrinnen vorhätte, und urtheile hierauf, warum er dann nicht so viel, um die Zolle und Sunde zu meiden, und fur Gott und sein Reich solte thun konnen durch Gottliche Gnade und Kraft, fo er den wahren Glauben und die ihm (dem Glauben) anhangende Liebe hatte, (fo doch GOtt dem Men. schen gerne geben will, wenn ers noch nicht hatte) da ihm feine Vernunft und Gewiffen faget, daß ein gewifses, pollfommenes, ewiges Reich und Zerrlichkeit allen irdischen Reichen dieser Welt, alsungewis Gen, unvolltommenen und vergang. lichen Dingen, meit vorzuziehen, und daß einem Liebhaber gang un= fehlbar leicht, ja eine Lust sey, als les dem Geliebten widriges mif= fentlich und vorseglich zu meiden, und hingegen alles ihme gefälligen Guten sich zu befleißigen.

§. 46.

§. 46. Und eben dieselbe vorgedachete gute Lehre und Erinnerung des Macarii noch besser ans Lichtzustellen, wolden wir einen Spruch aus dem Alten, und einen aus dem Neuen Testament in kurze Betrachtung nehmen; und zwar aus dem Alten den Spruch Hosea c. 10, 12. 13. Säet euch Gerechtigkeit und erndtet Liebe, und pflüget anders, weil es Zeit ist den ISBRITzussuchen, bis dass Er komme und regne über euch Gerechtigkeit. Dennihr pflüget Bösses, und erndtet Ubelthat, und esset Lügen- Zuschte.

g. 47. In diesen Worken ermahmet Hoseas Ephraim zur wahren und ernstlichen Busse und Bekehrung, und sühret dem sündigen Volck zu Gemüsthe, daß sie sich nicht müsten verdriessen lassen, sich nun auch nicht auf einmal von ihnen wolte sinden lassen: denn da sie bisher alle ihre Leibes und Gemüths-Kräfte zum Bösen angewandt,

fo folten sie nun vielmehr die Mihe und Arbeit der Buffe nicht scheuen, sondern wie Ucker Leute den Ucker ihres Der. Bens treulich bearbeiten, bes Guten sich befleiffigen, (welches er faen nennet,) und es vollenbringen, (welches er ernoten nennet, ) fo viel fie Gnade und Rraft von Gott dazu empfingen, fich auch nicht dran kehren, wenn die Dornen der Gunden ben Bergens . Acter immer wieder verderben wolten, fondern sodann gleichsam ein anders pflugen, b. i. des Guten fich aufs neue fo ernstlich befleisfigen, als wenn sie noch nie angefangen hatten; weil es eine Zeit fen, nemlich die Zeit des Alten Tefta. ments, da Christus der HErr, und mit ihm die Zeit der Befferung (Ebr. 9, 10.) noch nicht kommen, es auch billig sen, daß die, so dem HENAN den Rucken so lange jugekehret, nun mit groffer Arbeit und unverdroffenem Bleiß Ihn wieder sucheten, bis Er sich von ihnen finden lieffe; zu feiner Zeit werde denn der Herr Christus schon

felber kommen mit der Gnade des Neus en Teffaments, und benen bamit verbundenen Rraften bes Beiligen Beiftes. Da denn der Afrael Gottes das Simo mel Deich in Kraft feben, und in Bevechtigkeit, Friede und Freude im Sel ligen Beift bem DEren bienen werde; welche gnabige Berheiffung auch in ih. ven Bergen gur rechten Zeit fraftig werden, und fie in ihrer Maaffe troften und erfreuen werde, wenn fie nur Diefe Ord, nung & Ottes ihnen gefallen, und ieto, Da es Zeit fen ben Deren zu suchen, an ernstlichem Ringen es nicht ermangeln lieffen, durch des HErrn Gnade das Bofe zu laffen, und bas Bute zu thun.

J. 48. Dieses aber mag nun auch füglich dahin angewendet werden, daß man lerne, ein Mensch musse sich das nimmer verdriessen lassen, mit aller Müste und Aubeit den HErrn zu suchden, daß er Ihn sinden moge, ja es gehe nicht

Vid. Sebast. Schmid, Comm. in Hos, in h. i.

nicht anders ber; Suchen babe feine Zeit. (Pred. 3, 6.) So lange es nun Zeit sen ben SErrn zu suchen, oder fo lange ihn das Hert noch nicht in der Rraft gefunden habe, muffe man im Suchen anhalten; wenn aber der SErr gekommen fen, oder von dem Bergen in der Kraft gefunden worden, bann gehees anders her: denn da regne der BErr gleichsam Gerechtigkeit, ober komme dem Saamen seines Morts mit feiner Gottlichen Gnade und Rraft der. gestalt ju Bulfe, daß er wachfe und seine reichen und herrlichen Früchte trage. Go foll benn nun der Menfch die Reit bes Suchens und des gindens fein wohl unterscheiden, und, so lange die Zeit des Suchens mahret, sich nicht wundern, fo es Mithe und Arbeit er. fordert, er auch nicht fiehet, daß er von seinem Suchen einigen sonderlichen Muken und Wortheil gewinne. Es wird schon eine andere Zeit kommen, und nicht auffen bleiben, ob es ihm schon ein Bergug buncket, nemlich die Zeit bes @ 3 Sin=

Sindens; die wird ihm angenehmer fenn, und dann wird alles besser von

statten gehen.

§ 49. Ehe aber diese erwünschte Beit des Findens kommet, foll ber Mensch im Suchen (welches billig mit Nachdruck eingeschärfet wird) ja nicht ermuden, es mag währen, so lange als es molle. Denn barum mabnet und Gott felbst so treulich zum Suchen an, ale Efa. 55, 6: Suchet den Beren, weil Ergu finden ift, rufet Ihn an, weil Ernabe ift. Beph. 2, 3. Suchet den ZErrn alle ihr Elen= den im Lande, die ihr feine Rechte haltet, suchet Gerechtigkeit, suchet Demuth, auf daßihram Tage des ZERRITZorns möget verborgen werden. Pfalm 27, 8. Mein Berg halt dir vor dein Wort, ihr sollt mein Untlig suchen, darum suche ich auch, Zerr, dein Untlig. Pfalm 105,4. graget nach dem 3@ren und nach seiner Macht, suchet sein Unt=

lin allewege. Und barum hat auch Sott denen, Die Ihn suchen, fo herrlis che Berheiffungen gegeben, auf bag ja niemand im Suchen mude werde; als Pfalmo, 11. Du verlässest nicht, die dich, Ber, suchen. Ps. 69, 33. Die GOtt suchen, denen wird das Berg leben. Und Chriffus fpricht Matth. 7, 8. Suchet, so werdet ihr finden; denn wer da suchet, der findet. Dergleichen Ermahnungen und Berbeiffungen viele in ber Schrift fteben; aus welchen zugleich zu erkennen, baß Diefes Suchen vornemlich im ernstli. chen und anhaltenden Bebet bestehe. Um allermeisten aber fan bie Geele jum unermudeten Fleiß im Guchen ermuntert werden, wenn sie recht ermeget, wie Chriftus sie gesuchet habe. Davon siehe Matth. 18, 11-14. Luc. 15, 4. C. 19, 10.

s. 50. Aus dem Neuen Testament wollen wir betrachten den Spruch Christi Joh. 14, 21: Wer mich lie-E 4. bet,

bet, der wird von meinem Vater geliebet werden, und ich werde ihn lieben, und mich ihm offen= baren. Denn dieses gehöret in so weit hieher, daß Ehriftus hieher setzet eine Beit, da Er fich der Seelen in feiner Lie. be, die Er zu ihr träget, offenbaret, und eine Zeit, die vor dieser Offenbarungs. Zeit vorher gehet, da Er sich nemlich der Geelen in folcher feiner fuffen Liebe und Göttlichen Rraft noch nicht zu erkennen gegeben. Zwar hat eine solche Seele, der fich Ehriftus geoffenbaret, in der vorigen Zeit Christum auch ge= liebet, benn Ehristus spricht: Wer mich liebet, dem will ich mich of= fenbaren; und bezeuget alfo, daß die Seele Ihn vor solcher seiner Offenbarung geliebet habe; welches in sich begreifft, daß sie Ihn für ihren Henland erkant, ihn im Glauben angenommen, ihre Zuversicht auf Ihn gesetzet, und feine Gebote zu halten fich befliffen habe. Weil aber die Seele ben ihrer Lie. be zu Ihm und dem daraus herrühren.

den Rampf gegen die Sunde so gar grosse Schwachheit und Elend empfunden, daß sie gleichsam nicht durch die die cken Wolcken ihres Elendes durchsehen können, so hat sie mit solchem Zustande nicht zusrieden senn können, sondern sich darnach gesehnet, daß sich Christus in seiner herhlichen Liebe ihr einmal in mehrer Kraft offenbaren möge: so ihr denn auch nach der Verheissung Ehristi zur rechten Zeit wiederfahren.

S. 51. Daß dieses nun die Ordnung Godtes sen, in welche sich ein ieder schicken musse, der zur wahren Weisheit gelangen wolle, hat auch in seinem Theil Sirach erkant und bezeuget, wenn er spricht E. 50, 34.35. Ergebet euren Zals unter das Joch der Weisheit, und lasset euch ziehen, man sindet sie iest in der Nahe. Sehet mich an, ich habe eine kleine Zeit Mühe und Arbeit gehabt, und habe grossen Trost funden. Und

的中国

E.4,18.19.20.21.22. Ob die Weiszheit zum ersten sich anders stellet, (gegen den, der sich zu ihr hält v. 16.) und macht ihm angst und bange, und prüset ihn mit ihrer Ruthen, und versuchet ihn mit ihrer Züchzigung, dis sie besindet, daßer ohzigung, bis sie besindet, daßer ohzen zu ihm kommen auf dem rechzen Wege, und ihn ersreuen, und wird ihm offenbaren ihr Geheimznis. Wo er aber falsch besunden wird, so wird sie ihn verlassen, daßer verderben muß.

S. 52. Wenn dieses nun recht erwosen wird, so siehet ein ieder, daßes eine nichtige Ausflucht sen, wenn man zur Busse oder täglichen Besserung ermahenet wird, und will sich damit entschuldisgen, man könne sich selber nichts nehmen, und habe keine Kraft dazu. Denn Gott will in der Ordnung, die Er in seinem Wort angewiesen hat, wozu das ernstliche Suchen gehöret, einem ieden schon

schon so viel darreichen, daß er nicht allein sich bekehre, sondern auch von Stuffen zu Stuffen weiter komme, wachse

und zunehme.

S. 53. Nun mögte iemand sagen:
"Es stehet gleichwol geschrieben i Joh.
"5, 3: Seine Gebot sind nicht
"schwer; und Christus spricht Matth.
"11, 30: Mein Joch ist sanft, und
"meine Last ist leicht; Wenn man
"sich aber dergestalt, wie oben aus dem
"Macario angesühret ist, erst zu allem
"Guten zwingen muß, und wenn ein
"solches ernstliches Ningen und Ge"waltthun dazu erfordert wird, daß
"man durch die enge Pforte eingehe,
"und das Simmelreich zu sich reisse, so
"scheinets ja nicht sanst und leicht, son
"dern vielmehr sehr schwerzu seyn.

S. 54 Hierauf ist die Antwort: Die Schrift streitet nicht mit ihr selbst; darum mercket (1) wenn Johannes saget: Seine (Christi) Gebot sind nicht schwer: so heistet es im Griechischen, Bagesan in elor, d. i. sie sind nicht beschwerlich, oderlästig und verdrießlich. Ob sie gleich ihre Difficultäten oder Schwierigkeiten, mes gen der Schwad heit des Fleisches, und wegen der starcken Feinde, so wider die Seele streiten, haben, so sind doch solche sich sindende Schwierigkeiten dem Beisste nicht beschwerlich zu überwinden.

J. 55 Da aber (2) zu mercken, daß Johannes vorher in eben dem Versicul saget: Das ist die Liebe zu GOIC, daß wir seine Gebote halten. So will er nun, daß dem, der eine wahre Liebe zu GOtthabe, seine Gebote nicht beschwerlich sind; wie auch Christus spricht Joh. 14, 23: Wer mich liezbet, der wird mein Wort halten. Uber nun diese Liebe nicht hat, dem sind freylich seine Gebot beydes sehwer und beschwerlich.

§. 56. Gleicher Weise setzt Johannes (3) voraus, (v. 1.) daß man einen lebendigen Glauben habe, und von GOtt gebohren sey. Einem solchen sind denn seine Gebote nicht beschwer-

lich.

sich. Denn die Liebe GOttes ist ausgegoffen in sein Herk durch den Heiligen Geist, (Nom. 5, 5.) wodurch er hinwiederum GOtt zu lieben zugleich entzundet wird.

§. 57. Auch saget (4) Johannes gleich darauf (v. 4.): Denn alles, was von Gott gebohren ist, überwindet die Welt, und unser Glaube ist der Sieg, der die Welt überwun-

den bat.

So schliesset er ja ben den Wieders gebohrnen selbst den Kampf nicht aus. Denn wo Uberwindung ist, da muß vorher ein Kampf senn. Wo ist aber ein ernstlicher Kampf, der nicht seine Schwierigkeit hat? Aber wer nur recht begierig nach der schönen Eroneist, die denen Kämpfern, soüberwinden, vorz gehalten wird, dem ists nicht beschwerz lich, um derselben willen einen Kampfanzutreten. (Siehe 1 Corinth, 9, 24=27. Phil. 3, 8=14. 2 Sim. 4, 7.8. Offend. 2, 19.)

E 7

5. 58.

§. 58. Wenn aber (5) Chriffus spricht: Mein Joch ist sanft und meine Last ift leicht; fo setet Er in Diesen Worten seine heilfame Lehre und Damit verknüpfte Snade Des Lebens vornemlich entgegen den schweren und unträglichen Burden, welche die Schriftgelehrten und Pharifaer den Menschen auf den Zals legeten; (Matth. 23, 4.) in welcher Gegenhals tung allerdings Christi Joch, bas ist, die Gnade und Wahrheit, fo durch Chriftum worden ift, und im Evange. lio verkundiget wird, fanft und seine Last leicht ift, bevorab, ba feine Braft, welche in den Schwachen machtig ift, ben seinen Gläubigen wohnet, (2 Corinth. 12, 9) und der Zeilige Geist ihrer Schwachheit aufhilft, (Rom. 8, 26.) fo gar, bag ein Glaubi. ger fagen darf mit Paulo (Phil. 4, 3.): Ich vermag alles durch den, der mich machtig machet, Christus; darum, weil ihn Ehriftus mit feiner Rraft ausruftet. .82 .6

5.59.

S. 59. Uber dieses und zum (6) erstäret und erläutert die Erfahrung selbst das Wort Sprifti in der That am bessen: Denn wenn eine Seele in der Wahrheitzu Sprifto kommen ist, so ist ihr recht wohl, und befindet sich gleich als von einer groffen Last befreyet, ersteichtert, und zu ihrer erwünschten Nuhe gebracht.

g. 60. Wie konte aber Chriftus durch diese Worte den ernstlichen Rampf, den das himmelreich erfordert,

aufheben wollen?

Da Er ja zum (7) in eben diesem 11. Cap. Matth. v. 12. gesaget, daß die, so dem Zimmelreich Gewalt thun, es zu sich reissen; im 7. Cap. v. 14. auf die enge Pforte, und den schmalen Weg gewiesen; v. 7. 8. das Bitten, Suchen und Rlopfen uns so theuer recommendiret; Cap. 6, 33. das Trachten (im Griechischen Suchen) nach dem Reiche EOTTES und nach seiner Gerechtigkeit ernstlich anbesohlen; und C. 5, 3. 4. 6. die die Armen am Geist, die Leidtragenden, und die Zungrigen und Dürstigen nach der Gerechtigkeit selig gepriesen; anderer seiner klaven Aussprücheieto nichtzu gedencken, dars in Er einen grossen Ernst, Fleiß und Besständigkeit von denen erfordert, die ins

Himmelreich kommen wollen.
S. 61. Ich kan aber nicht umhin,

hieben abermals ben Macarium anguführen, welcher in feinem Buchlein de Patientia & Discretione, von der Geduld und Unterscheidung, C.26. in dregen Källen des menschlichen Les bens gar fein vorstellet, wie der Mensch fich wohl zu unterfuchen habe, wenn er Plaget, daß das Christenthum schwer fen, ob nicht die Schuld ben ihm felber fon. Wir moffen fpricht er, an ei= nem Erempel lehren, wie der Mensch bey seinem eigenen Willen perderbe. Denn aus Liebe zu ei= nem weltlichen Dinge fallet er ins Sener, versincket im Meer, und bringet fich felbst ins Befangniß.

Gefegt, daß eines Mannes Zaus oder Meyerhof durch einen Zufall anbrenne; Wenn nun einer fich felbften zu erretten gedendet, der achtet nichts, sondern, so bald er nur den Brand merdet, ift er allein für sein Leben besorget, und flie= het nacket und bloß heraus. Ein anderer, da ihm einfället, daß er wol etwas Guter herausbringen mögte, verziehet, und will es mit= nehmen; und indem er damit zu thun hat, so nimmet das gener über. hand im Zause, und ergreisst zu= gleich mit den Wann, und ver= brennet ihn. Da siehest du, wie dieser aus seinem eigenen Willen, weil er auffer und aber fich, wie es erhellet, etwas zeitliches geliebet hat, vom geuer verderbet worden Undere gerathen etwa in Schiffbruch, da sich denn der eine retten will, sich ausziehet und na= det davon schwimmet: Und also ist ihm

ihmmöglich, fein eigen Leben guer= Ein anderer will etwa noch was von Rleidern retten, wird aber vom Waffer erfäuft um eines geringen Gewinnes willen, (O des Elendes!) und verderbet sich selber. Man sehe ferner, daß ein feindlicher Einfall angesaget worden, und daß einer, fo balders horet, lich fo schnell, als es möglich, davon machet, und nach nichts mehr fraget: Ein anderer aber es nicht recht glauben, oder auch etwas von Sachen mit heraus bringen will, und darüber sich ver= weilet, und ergriffen, und von den Beinden gefangen genommen wird. Da siehest du, Die einer durch seis nen eigenen Willen aus Unacht= samteit, und weil er an weltlichen Dingen klebet, zugleich Leib und Seele verlieret! Bis hieher Macarius.

§. 62.

67

S. 62. Dieses erwege nun ein ieder, und bedencke, obs nicht im Christensthum eben also gehe, daß es dem einen schwer, dem andern leicht vorkomme, und daß diese igen, welchen es schwer duncket, es ihnen selbst insgemein das durch schwer machen, daß sie nicht zusfrieden sind, daß sie nur ihre Seele zur Beute davon bringen, sondern wollen die Dinge dieser Welt auch noch gerne mitnehmen, daher sichs denn allenthals ben stöffet, und nirgend fort will.

S. 63. Diesemögten wolauf ihren Zufand deuten die Worte, so Jeremias in dem Namen des Herrn ben damaligen besondern Umständen zum Baruch sagete: Du begehrest dir grosse Dinge, begehre es nicht: Denn siehe, ich will Unglück kommen lassen über alles Fleisch, spricht der Zier, aber deine Seele will ich dir zur Beute geben, (oder dein Leben erhalten) an welchen Ort du ziehest. (Jer. 45,5.) Aber wer glaubets, was in der Berleugnung der Welt und

und alles irdischen für ein groffer Gewinn und Wortheil für die Seele stecke, und wie dieselbe den Weg zum Hindmelreich so eben und leicht mache, und das Hertz so manchervergeblichen Unruhe überhebe!

S. 64. Es mögte aber noch weiter iemand fagen: Was hülfe uns benn Ehristi Verdienst, wenn wir dergestalt kämpsen, und dem Jimmetreich Gewalt thun müssen? Oder, wann an unserer Seiten ein solches Ringen und Rämpsen ersordert würde, so mögte es scheinen, als würde uns die Seligkeit nicht aus Gnaden und umsonst geschenzket durch den Glauben an den Herrn Jesum?

g. 65. Auf diesen Sinwurf dienet benn zur Antwort: I. daß wir ohn uns ser Verdienst, aus Gnaven, durch die Erlösung, so durch Syristum Jesum geschehen ist, nicht durch unsere Wercke, sondern allein durch dem Glauben gerecht und selig werden, ist und bleibet die reine und lautere Wahrheit. Das von siehe Rom. 3,24.25. 2 Cor. 5,21.

I Cor.

1 Cor. 1, 30. Eph. 1, 7. C. 2, 5 9. C. 5, 2. Bal. 2,16.20.21. & 3,13.14. Jef. 53, 11. Ter. 23, 6. 21 5. 10, 43 E, 13, 38.39. J. 66. Daßaber 2. bas Wort &Ot. tes einen ernstlichen Rampf gegen den Ceufel, Die Welt und unfer eigenes Rleisch und Blut, und beffen fündliche Lufte von und erfordere, ift zum Theil aus denen bereits oben davon angeführten Worten Chriffi und feiner Apos fel, gum Theil noch weiter aus folgenden Dertern offenbar. Matth. 26,41. Luc. 22,31.32. 13oh.2,13.14. Cph.6,110 18.12im.6,12.2 Eim.4,7. 1 Petr. 2, 11. C. 5, 8. 9. 3ac. 1, 12. Und in ber Offenb. C. 2. und 3. wird das, wer über= winder, siebenmal wiederholet, und werden die Berheiffungen keinen an-Dern, als denen, die überminden, jugeeignet. (S. Offenb. c. 21, 7.) Eben alfo bezeuger Paulus, daß nicht ein ieber, der Kampfet, sondern nur allein der, so da recht kampfe, (nemlich alfo, daß fein Rampf sich in Uberwindung endige, gecronet merbe. 2. Tim. 2, 5.

0.07.

6. 67. Aus dem allen ift denn 3. of. fenbar, daß der Mensch zwar aus Gnaden, allein durch den Glauben an den Herrn Jesum, gerecht und felig werde; aber daß nichts destoweniger Dieses die Ordnung GOttes mit sich bringe, daß der Mensch ringe, in die enge Pforte einzugeben: nur, weil je. nes zum Grunde stehe, so muffe aus Diesein (dem Ringen und Rampfen) kein verdienstlich Werck, dafür Gott dem Menschen etwas schuldig sen, gemachet werden; als welches auch des rechten Glaubens Urt, der fich allein auf Die Gnade, fo in Chrifto JEfuift, grun. Det, nicht zuläffet.

s. 68. Daß aber 4. es gar wol ben einander stehen könne, daß man ohne Verdienst gerecht und selig werde, und daß man dennoch nach der Crone des Lebens ringe, solches können wir lernen an dem Borbilde der Kinder Istael. Diese kamen nicht um ihrer Gerechtigkeit willen ins Land Canaar, wie Sott selbst nachdrücklich bezeuget

5 3. Mos. 9, 4. s. 6. und nichts besto. weniger muften sie mit ben Cananitern streiten und sie überwinden, wenn fie anders ihr Land beerben wolten, und das Land horete nicht auf zu friegen, bis alles Land Ifrael zum Er= be, und einem ieglichen Stamm fein Theil gegeben war. Jos. 11, 23. Auf gleiche Weise machet uns GOtt fe= lig, nicht um der Werde willen der Gerechtigkeit, die wir gethan ha= ben, sondern nach seiner Barmber= nigkeit: (Tit. 3, 5.) und gleichwol hat Ers also geordnet, daß wir uns nicht wegern follen zu ringen und zu kampfen um das Reich GOttes, wogu Er uns auch allerley seiner Gottlichen Rraft (2 Petrit, 3.) darzureichen versprochen bat.

s. 69. Billig halt man demnach allen, welche das Neich GOttes er langen wollen, die hochwichtige Ermahonung Pauli vor: Wisset ihr nicht, daß die, so in den Schrancken lauf=

lauffen, die lauffen alle, aber einer erlanget das Rleinod? fauffet nun also, daß ihres ergreiffer. Einieg= licher aber, der da kämpfet, enthält sich alles Dinges, jene also, daß sie eine vergängliche Crone empfahen, wir aber eine unvergängliche.

1 Cor. 9, 24. 25.

6. 70. Endlich mögte auch iemand Diesen Einwurf machen: wenn der Mensch angezeigter massen sich selbst zum Guten zwingen, oder mit allem Ernstanhalten, ja auch nach erlangter reichern Gnade im Ringen und Kame pfen beharren muffe, bis er das ewige Leben ergreiffe, so icheine es ja, als ob der Mensch aus eigenen Kraften zu Gott Kommen, und auf dieselbe sein Wertrauen setzen musse; da doch dieses schnurstracks wider die heilsame Lehre lauffe, auch oben biefes bekennet, und aus der S. Schrift bemähret worden, daß der Mensch aus eigenen Kraften in geistlichen Dingen nichts vermöge.

S. 71.

6. 71. Hierauf wird geantwortet: Wenn alles recht erwogen wird, was in Diefer gangen Abhandlung ist gelehret worden, fo wird diefer Zweifel nicht ente ftehen, oder doch gleich feine Beants wortung in dem , was bereits gefaget ift, finden. Jedennoch, weil es zu defto mehrerer Erbauung gereichen fan, wenn auch bierauf besonders geantwortet wird, foll mit turgem noch gezeiget wer. ben, was für ein Unterscheid sen zwischen bem, ber aus eigenen Rraften und im Bertrauen auf dieselbe fich ju bekehren und frommer zu werden fuchet, und zwie schen bem, ber seinen eigenen Rraften nichts jufchreibet , fondern fein Bertrauen allein feget auf die Gnade und Bulfe, fo ihm von GOtt zu feiner Be-Behrung und ferneren Beiligung in der beiligen Schrift verheiffen ift. at an Dan

15. 72. 1. Giner Der feine Beteho rung und Befferung auf feine eigene Krafte anfänget; spricht, wenn ihm feine Gunden, die er nicht leugnen kan, vorgehalten werden: Ich will mich 407007

bef=

bessern, ober, nicht mehr thun ift die beste Buffe. Go sprachen Die Rinder Tfrael zu Mofe: (523. Mof. 5. 27.) Alles, was der Zier unser GOTT mit dir reden wird, das wollen wir horen, und thung Aber GDEE antwortete (v. 29.) Uch! daß fie ein solch Bern hat= ten, mich zu fürchten, und zu halten alle meine Gebot ibr Lebens lang. : Wie nun damals die Rinder Afrael GOZZ den schuldigen Gehore sam zusageten, da doch ihr hers noch nicht geaubert war; und eben Saruns mit ber Bufage fo fertig waren; weil fie ihr fündliches Werderbnift und Unversi mogen beit Willen Gottes ju thun noch nichterfanten: Allfo machts auch einsolcher Mensch, wenn ers ambesten machen will, bag er bie Befferung gel lobet Sche er bem Greuel ber Gunden, die ihm vorgehalten find, recht erkant hat, che er sein inwendiges tiefes Ver-Derben gemahr worden, ehe er über feis nen bisherigen Unbekehrten Zustand erforo. chad

schoocken, und ehe er ben Zorn GOttes gefühlet, und GOTT um wahre Hers gens Buffe und um die Vergebung seis ner Sunden ernstlich angestehet hat; mennend, es gehöre nicht mehr dazu, als daß man nur so hin das ausserlich begans

gene Bofe hinfuhro unterlaffe.

get, lasset sich durch die Aorhaltung seiner Sunden zur umigen Erkantniß seiner Sunden zur umigen Erkantniß seiner Sunden, und wie schwer er Wott damit beleidiget, bringen, und lässet die Wahrheit, so ihm an sein Gewissen gesteget wird, in seinem Berken so viel wirden, daß er nun ein Verlangen ben sich spüret, daß ihm doch Wort seine Gnade zur wahren Bekehrung verleihen, seine Sünden vergeben, und einen gank and bern Menschen aus ihm machen wolle.

Und ein solches Berlangen hat er keinesweges aus sich felbst, und aus eigenen Kräften, sondern GOET ist es, der durchs Wort dasselbe in ihm gewir-

D 2

det

det hat: welches ift die zuvorkommenbe Sinabe, Die vor der Bekehrung bergehet, Die Bekehrung in dem Menschen anfanget, und den Menschen zu einer grundlichen Menderung und Befehrung ju Sott vorbereitet, und gurichtet.

6. 74. 2. Giner, ber feinen eigenen Rraften trauet, mennet durch seinen guten Vorsat und anzuwendende Bemus hung schon alles wohl auszwichten, sich por Gunden ju huten , und bes Guten fich gebührlicher Weise zu befleiffigen, und spricht wol: Man folle es feben,

wie er sich bessern wolle. mange

6. 75. Singegen einer, ber feine Untuchtigkeit in geistlichen Dingen glaubet und erkennet, hat zwar auch einen guten Worfat, als welchen GOtt in ihm gewircket; aber er demuthiget sich damit vor Gott, und fliehet zu ein nem ernftlichen Gebet, worin er GOtt bittet, daß, nachdem Er ihme das Wollen ober ein sehnlich Berlangen nach der Bekehrung und Befferung gegeben, Er selbst auch bas Vollbrin=

gen in ihm schaffen wolle. (Phil. 2,13.) Und so ist ja das Gebet ein Zeugniß, daß es der Mensch nicht auf seine eigene Kräfte anfange; immassen er ja im Gebet die Kraft und Hulse von GOtt erbittet, und damit bekennet, daß er diefelbe ben sich selbst nicht sinde.

S. 76. 3. Giner, ber aus eigenen Rraften und im Vertrauen auf Diefelben fich bekehren und beffern will, wen. Det fich entweder gar nicht zu Chrifto, oder er thuts nur kaltsinnig, nicht in Armuth bes Weiftes, als einer, ber ohne Chriftum nichts thun fonne, ja er mennet wol, er habe den Glauben an Chriffum, wenn er noch im Ungfauben Recket, und halt seinen tobten muffigen Bedancken und Einbildung vom Glauben für den lebendigen Glauben; und wenner benn fiehet, bager nicht anbers werbe, und keine solche Früchte fich ben ihm finden, als OOttes Wort von ihm fordert, so berufter sich auf die mensch. D3 lite

liche Schwachheit, und brauchet diesels

be zu feiner Entschuldigung.

6. 77. Singegen einer, ber feine Bekehrung und Befferung nicht auf feine eigene Krafte grundet, kommet als ein Mühfeliger und Beladener ju Chrifto, daß er ben ihm die Rube für feine Geele finden , und bas Leben habin moge. (Matth. 11, 28.29. Joh. 5,40.) Er fommt gu Chrifto, wie ein verirret und verlohren Schaf zu feinem Birten, und bittet, baf Er ihn suchen moge; (Pfalm 119,176. Luc 19, 10. 1 Petr. 2, 25.) Erbefieh. let Ihm seine gange Bekehrung und Seligmachung bemuthiglich in feine Sande, als der um befreillen JEfus heisset, daß er seinem Volck von ib= ren Sünden helfe, und dazu kom= men ist in die Welt, daß er die Gun= der selig mache. (Matth. 1, 21. 1 Eim. 1,15.) Erertennet, Dager aus eigener Wernunft und Rraft nicht konne an JEsum Christum glauben noch ju 3hm fommen. (Eph. 2, 8. 30h. 6,

(441) Davum bittet en mit Alrmuth des Seiftes um den mahrem debenbigen Glauben, den GOtt wirchet. (Col. 2, 12.) Sozeiget er benn ja , indem er atles ben Christo suchet, daß ers nicht auf

feine eigene Rvafte anfange.

5. 78. 4 Giner, Der auf feine eis gene Rrafte bauet, fallet entweder barauf, bager ben Willen & Ottes, fo berfelbe im Befes geoffenbaret hat, in eigener Kraft vollbringen will; oder, fo er unterrichtet ift, dieses fiehe nicht in feiner Kraft, wirft er das Joch gar von fich, und mennet, Chrifti Verdienst merbe ihm helfen, wenn er gleich nach bem Fleisch, und nicht nach dem Willen Stottes lebenn skom napraka drigg

5. 79. Hingegen einer, ber, wie suvor gedacht, als ein Mühseliger und Beladener ju Chrifto kommet, erkennet zwar, daß das Gefet ihm die Kroft den Willen GOTTes zu thun nicht mitbringe, (Mom. 8,3.) weiß aber, und freuet fich , bag das Evans gesium ihm die Kraft daureiche, so 01719

zum Leben und göttlichen Wandel Dienet, indemihm darinnen durch 306 tes Kraft und Inade die theuren und allergroffesten Derheiffungen (2.Pet.1, 3.4.) geschendet find, ja Christus felbst mit allen feinen Snadens Schapen frey und umfonst angeboten wird. Ein solcher stellet demnach die herrlichen Guter des Evangelii feinem Bemuthe fleißig vor, betrachtet und erweget den unaussprechlichen Reich thum der Gnade SiOttes in Christo JEfu, judem Ende, damit er fich daburch erwecke, GDEE im Gebet des Glaubens anzustehen, auf daß er dies jenige Kraft, woran es ihm fehlet, badurch erlangen möge; und also treibet er sich nicht allein durch das Gebot Sottes, wiewol er Dieses vor Hugen und im Bergen hat, jun Buten an, fondern er wird vornemlich durche Ev. angelium dazu bewogen und erwecket, als wodurch er die Freundlichkeit und Leutseligkeit GOttes erkennet, und die Soffnung der zufünftigen Berrlichkeit emo

empfähet, davon es heisset: Ein ieglicher, der solche Zossnung hat zu ihm; der reiniget sich, gleichwie er auch reinist. (1 Joh. 3, 3.) Da er es nun auf diesem Wege angreisset, so giebt er eben damit in der Chat zu erstennen, daß er ben sich selbst keine Kraft zum geistlichen Guten habe, sondern dieselbe da suche, wo sie GOtt hingeleget hat, nemlich im Evangelio, das ihn auf Christum, die Quelle des Lebens und der Kraft, hinweiset.

g. 80. 5. Einer, der seine Lenderung und Besserung aus eigenen Krästen suchet, enthalt sich von ausserlichen bosen Wercken, und thut, was vor den Menschen gut ist oder scheinet, überwindet auch wol einiger massen seine Assechen um vernunstiger Ursachen willen. Dergestalt bleibts aber ben einer civili justicia & konestare, oder burgerlichen Gerechtigkeit und Ehrbarkeit, weil der natürliche freye Wille weiter

nicht, als bis dahin, reichet.

5.81.

S. 81. Singegen ifte ein Renngeis chen , daß einer seine Menderung und Befferung nicht aus eigenen Rraften fuchet, wenn er den himmlifthen Da= ter um den Baligen Geift bittet, (Luc. 11, 13.) und Diefes fein inniges Berlangen ift, daß GOTT ein neu Berg und einen neuen Geift in ibm gebe, und das fteinerne Bern aus feinem gleisch wegnehme und ihm ein fleischern Bern gebe; dafer fei= nen Geift in ihn gebe, und einen folden Menschen aus ihm mache, der in seinen Geboten wandele und feine Rechte halte, und darnach thue. (Defet. 36, 26.27.) Denn bamit bekennet er in ber That, bag bie eigenen Krafte nicht zureichen, eine grundliche Bekehrung und Henderung zu erlangen, fondern daß er einen andern Beift empfahen muffe, nemlich den Geift Christi, ohne welchen niemand sein ist; (Rom. 7, 8. 9.) den Zeiligen Beift,

Geist, ohne welchen niemand ICfum einen FERRU heisten kan (1 Cor. 12, 3.) Dun empfanget den Geist niemand durch des Geseges Werck, sondern durch die Predigt vom Glauben, (Gal. 3, 2.) woben die eigenen Krafte kein Geschäfte haben, wie Paulus Eph. 2, 8 saget: Vicht auseuch, GOttes Gabe istes.

Sinco ena Gifter bed Erann ein, um bara \$ 82. Hieraus mag ein feder gur Snuge ertennen, mas für ein Unterfcheid fen zwischen bem , der feine Bekehrung und fernere Heiligung aus eis genen Kräften suchet, und zwischen bem, der sie nicht daraus suchet. Und hat augleich ein ieglicher, dem es nothig ist, daraus zu lernen, auf welche Urt und Weife er fich mit allem Ernft nach bem Guten bestreben, und boch baben gewiß fenn moge, daß ere nicht auf feis ne eigene Krafte anfange, sondern in der rechten Ordnung bleibe, Die GOtt in seinem ABorte porgeschrieben, und bao daben alles der Gnaden=Wirckung Gottes zugeeignet werde.

5. 83. Zwar scheinet es, wenn ber Menfch zuerst feine Gunde erkennet und bereuet, um derfelben Vergebung bittet, fich nach einer grundlichen Deranderung des Hertens fehnet, Gott um den Beiligen Seift inffandiglich anflehet, die groffe Liebe &Ottes und die Snaben=Buter des Evangelii, um bar. aus die Kraft jum neuen Leben ju schopfen, betrachtet, u. f. w. fo scheinet es, fage ich, als wenn ber Mensch zu seiner Bekehrung ben Unfang mache, und er so ferne aus eigenen Kraften GOtt fuche: Aber wenn es im Grunde angese. hen wird, und wie die H. Schrift das von redet, fo hat Gott da schon in dem Menschen ben Anfang gemachet, ift ihm (wie auch oben angezeiget worden) da schon mit feiner Gnade zuvor gekommen, und hat durch seinen S. Beist bereits fo viel in ihm gewircfet, daß er dergestalt fein Elend erkenne, und die Bottl. Gna De

be und Rraft mit herhlichem Bebet fuche. 5. 84. Es gebrauchet einer hievon folgendes Bleichniß, fo die Gache fein erlautert. Bleichwie Die Sonne, wenn fie ihre Strahlen auf das Waffer ober auf sonst etwas durchscheinendes wirft, Davon einen Wiederschein frieget: 216 fo wenn GOtt eine Seele in Inaden anfiehet, fo wird die Geele baburch erwecket, sich hinwiederum nach Gott gleichsam umzusehen, ober sich zu ihm zu wenden. Und gleichwie derfelbe Wiederschein nicht eigentlich von dem Waffer, sondern urfprunglich bon ber Sonnen herkommet; fo kommet auch Diefes, daß die Seele sich bußfertig zu Sott febret, nicht eigentlich von ber Seele, und aus ihrer Kraft her, fondern vielmehr von GOtt, der die Geele dazu erwecket, und ihr bereits so viel Licht und Rraft, als ihr dazu nothig ift, mit. getheilet hat.

5. 85. Die Schrift saget hiervon deutlich, (wie wir dieses bald im Un. fano CAIDINA!

fange auch angesühret haben), GOtt seves, der in uns wirde bevde das Wollen und das Vollbringen, nach seinem Wohlgefallen. Phil.

Wo demnach ein wahrhaftiges Wollen des geistlichen Guten ist, da ist schon etwas zwerkennen, das über unsfere natürliche Kräfte gehet, und selbiges der Gnaden Birchung GOttes zuzuschreiben.

Gleicher Weise, wenn nur cogitatio spiritualiter bona, ein wahrhaftig geistlich guter (mercke dieses wohlzein wahrhaftig geistlich guter) Gedancke im Herhen sich sindet, da ist der selbe nicht aus dem Menschen, als aus dem Menschen, sondern aus GOtt, und rühret von seiner Gnaden-Wirckung her, nach 2 Cor. 3, 5.

§. 86. Nur ist die Gnade GOttes in solchem Zustande dem Menschen noch nicht so empsindlich, auch etwa nicht so lieblich und angenehm, noch so reichlich stucht.

fruchtbar, als sie hernach ist, wennihm GOtt mit der Kraft aus der Hohe in gröfferer und überschwenglicherer Masse "Dulfe kommet.

\$. 87. Indeffen muß ber Menfch baraus einen besondern Eroft und groffe Aufmunterung schöpfen. Denner muß Diefen Schluß machen : Ift Diefer gute Gedancte, und diefer gute Wille, ben ich in meinem Bergen empfinde, ba fich mein Bert nach einer grundlichen Bekehrung und Alenderung sehnet, nicht aus mir, fondern aus GDEE, und eine Birchung feiner Gnabe, fo mirb ja der, fo das Gute in mir angefangen bat, es auch vollenden. Ja es mag der Mensch baraus bergleichen Schluß machen, wie das Weib Manoah: (B. der Richter c.13, 23.) Wenn der hErr Luft hatte an meinem Verderben, fo hatte er mir nicht in seinem Sohne fo viel gutes erzeiget, noch mir solches durche Evangelium verkundigen laffen, noch mir mein Sers geoffnet, darauf Ucht zu haben, noch mir ed on it to grapher beam alles, who keep

noni

die Gnade verliehen, in mein Hertzu geshen, noch das Wollen und das Verzlangen nach einer gründlichen Veranderung meines Hertzens, und wahren Vereinigung mit Ihm in Zeit und Es

wigkeit in mir gewircket.

6. 88. Wolan! (mag benn ber Mensch ferner gebencken) ich will an Diesem guten Gedancken, und an die fem Wollen, welches mir Sott verlichen, und gleichfam als ein Seil vom Simmel herab getaffen, anfaffen, und burch eben die Gnade, Die Diefes in mir gewirchet, diesen neuen guten Willen bewahren, so wird ja GOtt, wenn er mich nicht findet, daß ich seinem Ingden Buge miderstrebe, das selige und herrliche Ende, fo Erihm in mir vorge. seget hat, erreichen; ist der Unfang von dem allmattigen, liebreichen und getreuen GOtt, fo darf ich mich vor feiner Difficultat ober Schwierigfeit fürchten, noch die Groffemeines Ber-Derbens mich abschrecken laffen. Denn Sottist ja gröffer bennalles, und vermag

mag alles. Die rechte Zand des Zochsten kan alles anderna (Walm 77, 1.) So fan fie ja auch mein Bert andern. Sein Dermogen und ftar= de Rraft ift so groß, daß nicht an eis mem fehlen kan. (Ef. 40,6.) 2008 folte Ihm benn in bem Wege fteben, baß Er das Bute, ba Ers einmal in mir angefangen hat, nicht vollenden foite?

6. 89. Und hier mercke ein ieder wohl auf, der bis dahero sich mit der Ausflucht vergeblich aufgehalten hat, daß er ihm felbst nichts nehmen, noch aus eigenen Braften sich be= kebren oder frommer werden kon= ne. Es mercke, sage ich, ein ieber mohl, daß an seiner Seiten alles barauf ankomme, daß er nur erst im menis gen und geringen, es fen in ber Erfant. nif feines Clendes, ober in der Ertant. niß der Gnade, oder im Glauben, oder in Liebe, oder in hoffnung, oder in der Kraft des Gebets, oder in Geduld, oder in andern Stücken, getreu 11913

w51)

gefunden werde. Denn, wie Bornhardus faget, nemo repente fit summus, es steiget keiner plodlich und auf einmal auf die bochfte Stuffe, Wenn er aber das nur in achtnimmet, daß er die allerkleineste Rraft, Die ihm Soft jum Buten verleihet, jedesmal recht gebrauchet und anwendet, fo fan er gewiß fenn, baß fich &Ott, der ben Anfang zum Guten in ihm gemachet hat; gleich wieber fo getten an feiner Seiten erweisen weede ; ihm mehrere Gnade und Kraft anzuvertrauen, und ihn bergestalt von Stuffen zu Stuffen, aus Glauben in Glauben, aus Kraft in Rraft zu führen, und ihm seine Herr lichfeit immer beffer guzeigen.

der ZERR, der ewige GOTC, der die Ende der Erden geschafsen hat, nicht made noch matt werde; sein Verstand sey unausforschlich: Er gebe den Müden Kraft, und Stärckegnug den Unvermögenden: Die Knaben wer-

den

den mide und matt, und die Jung= linge fallen; aber die auf den BErrn harren, Briegen neue Kraft, daß sie auffahren mit glogeln wie Udler, daß sie lauffen, und nicht matt werden, daß fie wandeln, und nicht mude werden, Jef. 40, नवर्षानामाने केला संचार्यकार सामानिक

28,31.

S. 91. Er fehe nur, lefe und betrachte, wie & Det im 58. Cap. Gefaia Die Unweisung selbst giebet, wie mans nicht ben bem aufferlichen Schein- De. fen laffen, fondern einfoltig jur Gade febreiten, und aus buffertigem glaubis gen Berben mabre Liebe beweifen, und Die Gelegenheit Gutes zu thun nicht porhen laffen folle; er febe bann ferner bafelbff, mas GOtt für Berheiffungen thut, und wie er so bann den Menschen von Stuffen zu Stuffen führen, und ihm immer groffere Snade erzeigen wolle. die in Conifto Ich ift,

S. 92. So er Diefem Rath Bot. tes nun folget, und im wenigen erft remft, und wendet die kleine Rraft, die thm

ihm SOtt verleihet, treulich jum Sutenan, so wirder erfahren, daß der Gerechten Pfad glange wie ein Licht, das da fortgehet, und leuchtet bis auf den vollen Tag. Spr. Sal.4, 18.

J. 93. Alsowird ihm die bisherige Ausflucht, davon hier gehandelt ist, aus seinem Gemuth verschwinden, und er wird hingegen täglich neue Ursache sinben, die Kraft des Herrn, so derselbe an seiner Geelen beweiset, zu rühmen und zu preisen, und endlich mit David sagen können: Ps. 66, 16. Rommer her, höret zu alle, die ihr GOIC fürchtet, ich will erzehlen, was Er an meiner Geelen gethan hat.

s. 94. Dem aber, der überschwenglich thun kan über alles,
was wir bitten oder verstehen,
nach der Kraft, die da in uns wirdet, dem sey Ehre in der Gemeine,
die in Ezristo IEsu ist, zu aller

Zeit, von Ewigkeitzu Ewig-

(Ephes. 3, 20.21.)