



## 7. Sekundärliteratur

# Ueber Mysticismus und Pietismus. Zwei Vorlesungen.

# Fritzsche, Karl Friedrich August Halle (Saale), 1832

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

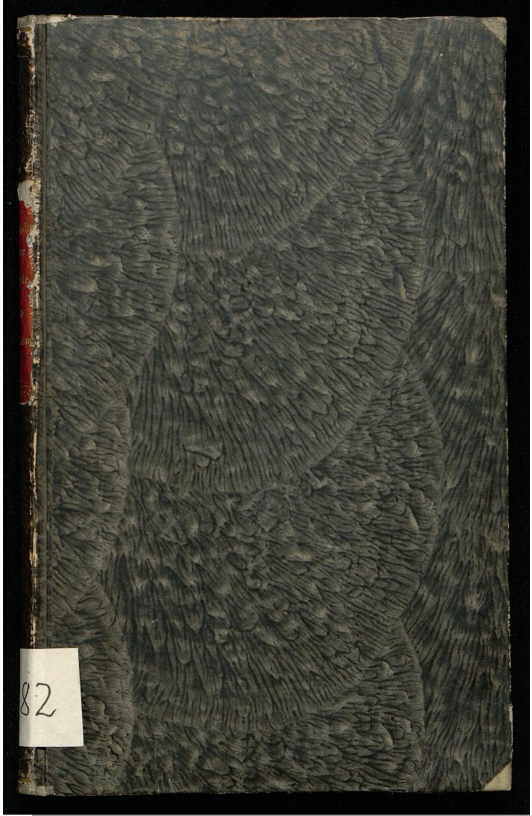
Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

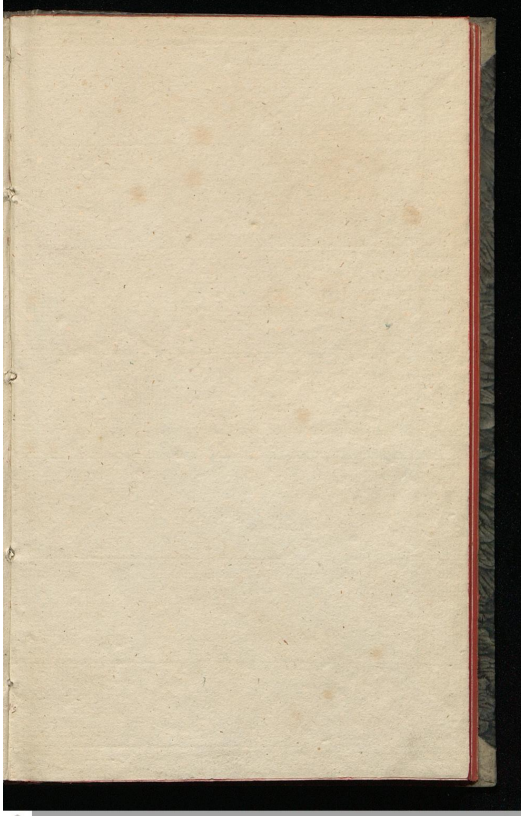
Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

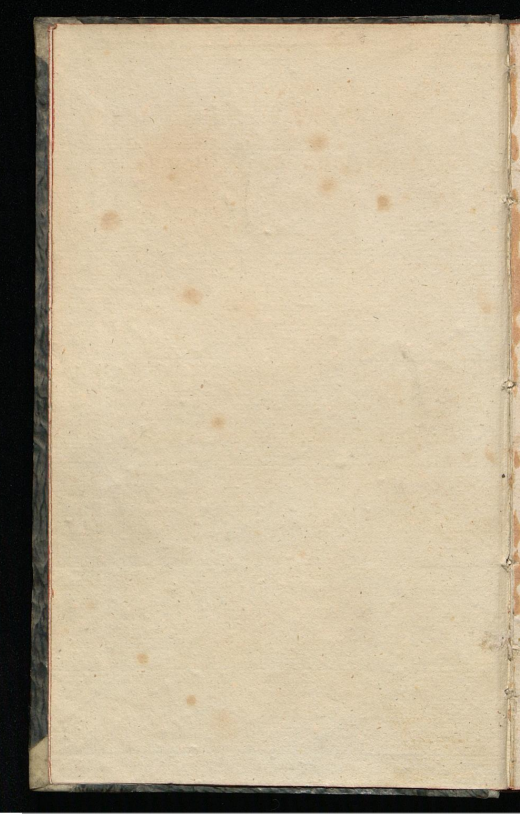


M. Theologie No. 305.









ueber

# Mysticismus und Pietismus.

3 mei Borlefungen

noc

# Dr. Carl Friedrich August Fritzsche,

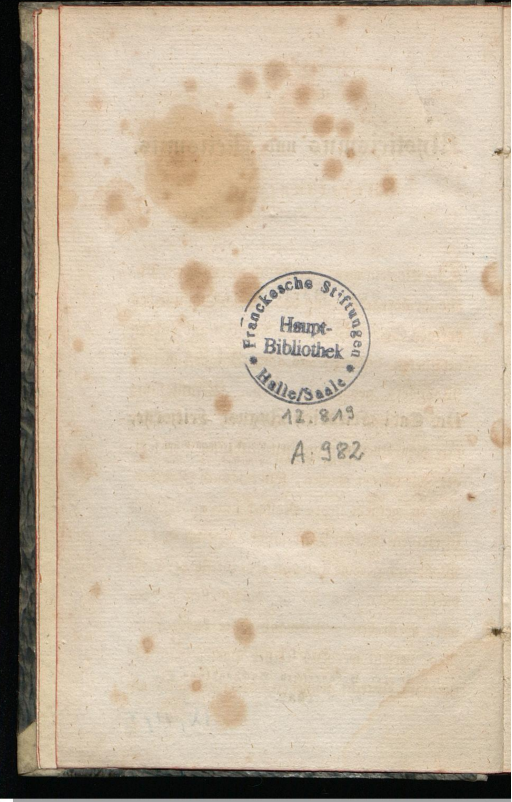
ordentlichem Professor der Theologie und zeitigem Decan ber theolog. Facultät zu Rostock.

Salle,

in der Gebauerichen Buchhandlung.

1832.

TX, 1174.



### Vorerinnerung.

Die Vorlefungen, welche ich hiermit bem Publikum übergebe, find von mir am Schluffe bes vorigen Semesters vor Studirenden und andern gebildeten Buhorern aus allen Standen meines Wohnorts gehalten worden. Beranlaffung dazu gab nicht bloß das Aufsehen, welches die hier besprochenen religiosen Richtungen in jegi= ger Zeit wieder machen, sondern auch Manches, was in meinem lieben Rostock und anderwarts in meinem zweiten Vaterlande vorgekommen ift. Wahr und gerecht und von dem Geiste ber Liebe durchdrungen die Sache darzustellen, mein Bestreben. Niemand sollte burch meine Rede verlett werden, feiner Partei follte bas geringste Unrecht geschehen, bas Gute follte anerkannt werden, wo es sich auch sinde, das Tadelnswerthe hingegen freimuthig getadelt werden. Zu diesem Behuse habe ich mich bemüht,
meinen Gegenstand in das Licht zu stellen, welches die Vernunft, die heil. Schrift und die
Geschichte gibt. Man hat den Abdruck dieser
Vorlesungen gewünscht; ich kann kein Bedenken
haben, diesem Verlangen zu genügen, und
wünsche nur, daß das gedruckte Wort eben so
aufgenommen werde, als das gesprochene aufgenommen worden ist, und daß es Frucht
bringe.

Roftock, ben 8. Mai 1832.

Fritsiche.

# Erste Vorlesung.

## M. H.

"Dichts Reues gefdieht unter ber Gonne" ift eines alten hebraifchen Weifen bekannter Spruch, welcher in ber Beschränkung, in welcher er überhaupt gilt, wieder gerade in unsern Tagen sich glanzend beftatigt. Wollte man ihn freilich in ber größten Musbehnung nehmen und behaupten, daß alles Denken und Handeln in der Gegenwart reine Wiederholung aus ber Bergangenheit fen, daß jebe angeblich neue Idee in Wiffenschaft und Kunft nach Materie und Form nur eine aufgefrischte alte fen, daß jede Handlung nicht bloß nach ihren Motiven, sondern felbst nach ihrem Objecte und ben außern Berhaltniffen und Umftanben, unter welchen sie ausgeführt werde, früher schon oft genug ba gewesen sen: so wurde man wahrscheinlich eine unrichtige Behauptung in Schutz nehmen, jebenfalls aber einen Sat aufstellen, bei welchem alles menschliche Den= fen und Thun nicht ohne die größte Langeweile betrachtet werden konnte, und welcher die kuhne Forschung in ber Wiffenschaft eben so als die frische Thatkraft im Leben da= nieder halten mußte. Aber daß gewiffe Richtungen und Bestrebungen ber Menschen, die loblichen wie die unlob= lichen, in verschiedenen Zeitaltern sich wiederholen und mit einander wechseln, wie das helle Licht des Tags mit den duftern Schatten der Nacht, lehrt unbestreitbar die Gesichichte.

Ruhe, Eintracht und Zufriedenheit mit den bestehensden Verhältnissen walten eine Zeit lang unter den Volkern und pflanzen Wohlseyn und Glück selbst in den Kreisen der Armen; doch die glückliche Periode schwindet dahin und ein neuer Zeitraum streuet entweder eine reiche Saat der Zwietracht unter die Volker, so daß sie sich seindselig gegen einander erheben und in kurzem verheerenden Kriege muthwillig und leicht niederreißen, was ein langer Friede mit Besonnenheit und großer Mühe erbaut hatte, oder er läßt sie ihr eignes, lange genossens Glück verkennen, macht sie undankbar gegen ihre größten Wohlthäter und bewassent sie zu strassarer Empörung gegen Obrigkeit und bestehende Verfassung.

So ift's auch immer in der Religion gewesen. Muf Beiten grundlicher und besonnener Forschung folgten Perioden der Flachheit und des Stillstandes in der Religionswiffenschaft, und eine klare und dabei innige Frommigkeit wechselte bald mit einem bejammernswerthen Leichtsinne und einer traurigen Frivolität, balb mit einer das Leben perpeftenden Krommelei. Die frische, gesunde und in das praktische Leben wohlthatig eingreifende Theologie der Reformatoren artete mit der Concordienformel in ein eitles, für das chriftliche Leben gleichgultiges, also unpraktisches, Gezank über menschliche Buchstaben und Formeln aus; diefes verdrangte wiederum am Ende des siebzehnten und zu Unfange des achtzehnten Sahrhunderts ein Hader und 3wietracht fliftender, die Sitten verderbender und der theologischen Wiffenschaft wenigstens an fich nicht forberlicher Myfticismus und Pietismus, und nachdem feit ber Mitte bes achtzehnten Sahrhunderts fich ein reges miffenschaftliches Leben in der Theologie entwickelt hatte, durch welches in allen theologischen Disciplinen in funfzig Sah= ren ungleich mehr sichere Resultate gewonnen worden wa= ren, als in vielen frühern Sahrhunderten, erhob in un= fern Tagen von Neuem sein Saupt ein hierarchischer, aller achten Wiffenschaftlichkeit ermangelnder, die freie Forschung als strafbaren Frevel verschreiender und bem religiofen, sittlichen und felbst politischen Leben des Bolks Unbeil brohender Dietismus, mit welchem ein kraft = und thaten= lofer Mnfticismus befreundet Sand in Sand ging. fich erneuende Geistesrichtung unterscheidet sich von ihren Borgangerinnen bloß baburch, daß sie von andern Urfachen als die fruhern hervorgerufen wird, daß fie von anbern Individuen geleitet und ausgesprochen wird, daß fie unter einem andern Culturgrade als die altern hervortritt, daß sie außer dem sich immer gleich bleibenden Hauptzwecke fo manchen Nebenzweck verfolgt, und daß fie nach dem 211= len auch auf die Wiffenschaft und das Leben zuletzt anders einwirkt, als in frühern Jahrhunderten.

Den Pietismus des siedzehnten und achtzehnten Jahrhunderts erzeugte die elende Streittheologie über menschliche, durch die Auctorität der symbolischen Bücher geheiligte Formeln, welche dem Evangelio den Zugang zu dem Herzen und Leben verschloß; der Pietismus der Gegenwart ist theils durch die allzukühne theologische Forschung, welche auch die beseligendsten Wahrheiten des Christenthums anzutasten unternahm, und, da die Lehrweisheit sehlte, fromme und edle Gemüther verletze, viele in ihrem Glauben irre machte, und ein Licht gab, das wohl blendete, aber nicht er leuchtete, theils durch einen religiösen Leichtssinn, welcher, durch bekannte politische Stürme hervorgerufen, unserm Geschlechte Unheil und Verderben brohte und die ernstern Gemuther durch den Abscheu, mit welchem er sie erfüllte, leicht auf das andere Extrem hinstrieb, theils durch das mannigsaltige Unglück, welches über unser Volk hereingebrochen war und Trost und Muth in Gott und dem Evangelio suchen lehrte, hervorgerufen worden.

Der Pietismus des siebzehnten und achtzehnten Sahrhunderts griff in eine noch hochst mangelhafte Theologie und in eine noch unvollkommnere Volksbildung ein, und die Verwüstungen, welche er durch seine weite Verbreitung anrichtete, mußten außerordentlich sepn; der heutige Pietismus unternimmt es, die Fackel der Wissenschaft, welche so lange schon geleuchtet hat, auszulöschen und den hellen Straht der Aufklärung, welcher dis auf die niedrigsten Stände durchgedrungen ist, in Finsterniß zu verkehren, und durch jeden lokalen und momentanen Sieg, welchen er feiert, muß er die Grube des frühen Untergangs sich nur tieser graben.

Der Pietismus des siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts suchte durch Spener, Francke, Schade, Breithaupt, Lange u. A. seine Form der Frommigfeit als die wahre durch allerlei Mittel möglichst weit zu verbreiten, war aber mehr dem praktischen Leben als der Wissenschaft zugekehrt und auch weit von der Anmaßung entfernt, seine Bestrebungen als wahrhaft resormatorisch anzusehn, um sie denen eines Luther und Melanthon an die Seite zu sehen. Die theologischen Führer der heutigen Pietistenpartei dagegen suchen nicht nur für sich und ihre Ansicht Einsluß auf allen Wegen, sondern wollen auch (und noch dazu mit ihren wissenschaftlichen Einsichten und Kenntnissen), wie sie offen erklären, die ganze Theologie umgestalten und, mit den Reformatoren um den Vorzug streitend, die evangelische Kirche zum zweiten Male resormiren!

Die Pietisten bes siebzehnten und achtzehnten Sahr= hunderts sprachen den Unwiedergebornen oder Unbekehrten d. h. den Nichtpietisten alle wahrhaft theologische Gelehr= famkeit ab und erklarten bie unwiedergebornen, also bie nichtpietiftischen Theologen für unfähig, bas chriftliche Lehr= amt segensreich zu verwalten. Unsere Pietiften bagegen find so weit gegangen, ihren Erbfeinden, ben wiffenschaft= lichen Theologen, beren großes Verbrechen barin befteht, daß sie die Fortschritte der theologischen Wiffenschaft, welche sich einmal nicht wieder aus der Welt hinausbringen laffen, mit der ebenfalls außerordentlich vorgeschrittenen Cultur bes Bolks in Ginklang zu bringen fuchen, bamit das Evangelium feine befeligende Kraft auch an dem gebildeten Geschlechte unsers Zeitalters bemahre, die Aufgebung ihrer Uemter und ben Austritt aus ber Kirche zu bieten, damit sie, die Erweckten, die Glaubigen, die Auserwahlten ausschließend, in der freien protestantischen Rirche als (papiftische) Hierarchen über die Gedanken, die Worte und die Gewiffen herrschen konnten! Im Sahre 1661 ließ Diaconus Grofgebauer in Roftod feine Bachterftimme aus bem verwüfteten Bion ertonen, um vom pietistischen Standpunkte aus bas Berderben ber Kirche zu bejammern, und im Jahre 1831 wurde ebendafelbft in gleicher Stimmung von einem unberufenen Fremdlinge vor den wurdigen Geiftlichen bes Orts als vor falschen Propheten ge= marnt \*).

<sup>\*)</sup> Bergl. Warnung vor falschen Propheten. Eine Predigt am achten Sonntage nach Trinitatis 1831 in der Marienkirche zu Rostock gee halten von Bachmann, Pred. an der Luisenkirche in Berlin.

Gewiß unternehme ich etwas sehr Zeitgemäßes und mir vermöge meiner amtlichen Stellung sehr Naheliegendes, wenn ich bei dem großen Aufsehn, welches seht die erneuete mystische und pietistische Richtung macht, bei den verschiedenen und entgegengesehten Urtheilen, welche über sie abgegeben werden, und bei dem entschiedenen Einflusse, welche die gerechte Beurtheilung dieser Geistesrichtung auf ein gesundes theologisches Streben und christlich religiöses Leben äußern muß, meine Ansicht über Mysticismus und Pietismus offen und unumwunden, aber auch ohne alle Einmischung von Persönlichkeiten ausspreche; gerade wie vor hundert Jahren einer meiner Vorgänger im Amte, Dr. Fecht, den Pietismus seiner Zeit ohne Menschenfurcht und irdische Rücksicht durch Wort und Schrift bestämpst hat.

Ich muß Sie aber gleich im Voraus darauf aufmerksam machen, daß, was ich in den wenigen mir hierzu übrigen Stunden über Mysticismus, Pietismus und Fanatismus beibringen werde, bei der großen Reichhaltigkeit des
Stoffs nur fragmentarische, obschon zur ersten Drientirung
in jenen versehlten religiösen Richtungen vielleicht doch wohl
ausreichende, Bemerkungen sehn können, welche weiter
entwickelt, versolgt und ausgeführt den Inhalt eines großern und zeitgemäßen Werks bilden könnten.

Nicht eher läßt sich natürlich über Mysticismus, Pietismus und Fanatismus weiter verhandeln, als bis eine befriedigende Erklärung von diesen religiösen Verirrungen gegeben und ihr Wesen durch eine richtige Definition lauter und wahr dargelegt worden ist. Wie eine große Menge religiöser, auf das Leben äußerst nachtheilig einwirkender Irrthümer aus unrichtigen Vorstellungen theils über das Wesen Gottes, theils über die Natur und Vestimmung des

Menschen, theils über das Verhältniß Gottes zu dem Menschen, und umgekehrt, hervorgegangen ist, so sind auch die traurigen Richtungen, welche man unter Mysticismus, Pietismus und Fanatismus zu verstehen hat, in einer Verskennung der Hoheit und Majestät Gottes, des Wesens des Menschen und seines Verhältnisses und seiner Stellung zur Gottheit begründet.

Seder, welcher über Gott und Welt vernünftig und mit religiosem und sittlichem Ernfte nachdenkt, findet febr bald, daß Gott absolut vollkommen senn muß, also allhei= lig und in Bezug auf den Menschen nicht nur allgerecht, fondern auch allautig; daß es bie Bestimmung bes Menschen sen, durch gute Gesinnung und lobliche That dem Allervollkommensten immer ahnlicher zu werden; daß ihm Berwirklichung feiner hohen Bestimmung der himmlische Bater schone Unlagen und herrliche Krafte verliehen habe; daß er aber auch bei dem besten Willen und der angestrengtesten Thatigkeit nie so viel Gutes verwirkliche, als er wunsche, und daß endlich Gott als der unendliche Geift weder von dem menschlichen Auge geschaut, noch mit dem menschlichen Gefühle erfaßt, noch mit dem menschlichen Berftande begriffen, noch mit der moralischen Strebefraft des Menschen oder auf irgend eine andere Weise erreicht werden konne, fondern daß es uns nur moglich fen, in feinen Offenbarungen, in seinen Unstalten in ber Sinnenwelt und in seinen Führungen ihn ben Unendlichen zu ahnen und an ihn zu glauben.

Das ist auch ganz die Lehre der unvergleichlichen und über alles menschliche Lob erhabenen Christusreligion. Damit wir nicht irdische Schranken und menschliche Fehler auf Gott übertragen, ruft in ihr der Unendliche uns zu (1 Petr. 1, 16.): Ihr sollt heilig senn; denn ich bin

heilig; damit wir ben Frieden unfrer Seele in nichts Underm suchen mogen, als in dem aufrichtigen und thatenreichen Streben, gut zu fenn und immer beffer zu werden, forbert und ber gottliche Stifter unfrer Religion auf, vollkommen zu fenn, gleichwie ber Bater im himmel vollkommen ift (Matth. 5, 48.), und Paus lus führt uns barum ju Gemuthe (Rom. 2, 6.), baß Gott bereinft einem Seglichen geben werbe nach feinen Werken: damit wir aber auch nicht verzagen, weil, fo lange wir hienieden wallen, bas Wirken und Schaffen bes Guten immer hinter unferm guten Billen zuruckbleibt, auch nicht felten das Auge unfers Geiftes sich verdunkelt, daß wir Wahrheit und Recht nicht klar genug erkennen, fondern dem Wahne und Irrfale folgen, unfre Aufmerksamkeit, welche vor Allem auf bas Gottliche und Unvergängliche gerichtet fenn foul, fich zerstreuet und auf bas Weltliche und Nichtige sich heftet und unsve sittliche Rraft zurücktritt und ermattet, fo troftet und bas Evan= gelium damit, daß Gott, ber liebreichfte Bater, barm = herzig fen (Luc. 6, 36.) und Jesum seinen Sohn nicht in die Belt gefandt habe, daß er die Belt richte, fondern daß bie Welt durch ihn felig werde (30h. 3, 17.).

Was kann aber das Gefühl unstrer hohen Bestimmung und Würde lebhafter in uns hervorrusen, als die Lehre des Evangeliums, daß die außerordentlichste Veranstaltung Gottes darauf abzwecke, die Menschen zu seinen Kindern zu bilden (Joh. 1, 12.), und daß er, um die Welt selig zu machen, selbst seinen eingebornen Sohn gegeben habe? Nicht minder hat der Erlöser dafür gesorgt, daß das starke Gefühl der uns als vernünftigen und freien Wesen inwohnenden Kraft und Würde nicht zu verderblichem

Stolze uns verleite, wenn er uns beten heißt: vergieb uns unfere Schulben (Matth. 6,12.): führe uns nicht in Bersuchung (Matth. 6, 13.), und uns die Borfchrift ertheilt (Luc. 17, 10.): wenn ihr alles ge= than habt, was euch befohlen ift, fo fpre= det, wir find unnuge Anechte; wir haben gethan mas wir zu thun schuldig maren. Berpflichtet uns endlich das Evangelium, die Borschrift: bu follft lieben Gott beinen herrn von gan= gem Bergen, von ganger Seele und von gan= gem Gemuthe, fürdas vornehmfte und größte Gebot zu halten (Matth. 22, 37. 38.), fo belehren uns Paulus (1 Tim. 6, 16.) und Johannes (1 Joh. 4, 12.), bamit fich nicht etwa unfer Gottinnigkeitsgefühl in ben eit= len Wahn verliere, als konnten wir die Schranken ber Endlichkeit durchbrechen und uns mit unferm Wefen unmittel= bar mit Gott vereinigen, baf Gott in einem Lichte wohne, ba Riemand zukommen konne und daß ihn meder ein Mensch je gefehen habe, noch feben fonne.

Wer diese einfachen Sate himmlischer Weisheit zu seinem geistigen Eigenthume macht, wer die Harmonie derselben erkennt und sie mit seinen übrigen Vorstellungen verwebt, wer von ihnen vereint sein religiöses Denken, Fühlen und Thun bestimmt werden läßt, führt gewiß ein gesundes religiöses Leben und ist vor den Verirrungen des Mysticismus und Pietismus völlig sicher.

Aber worin besteht doch das Wesen des Mysticismus und Pietismus? fragen Sie mich. Es liegt am Tage, daß man bei der Beantwortung dieser Frage weder den etymologischen Weg betreten, also von der ursprünglichen Bebeutung der Worte ausgehn, noch historisch versahren, also

den Begriff banach bestimmen barf, was alles im Verlaufe der Zeit Myfticismus und Pietismus genannt worden ift. Denn jene Namen sind, wie so viele Bezeichnungen andrer Gegenstände, reine Erzeugniffe der Willfur ober bes Bufalls. In dem Ausbrucke Mnfticismus liegt etymologisch nicht mehr, als der Begriff einer gemiffen Borliebe, einer entichiedenen Sinneigung gum Gebeim= nifvollen, jum Unbegreiflichen. Man konnte also das Wort nach seiner ursprünglichen Bedeutung nicht nur von einer Menge Bestrebungen, welche mit Religion und Theologie gar nichts gemein haben, sondern felbst von theologischen Unsichten brauchen, welche weder der herr= schend gewordene theologische Sprachgebrauch, noch selbst bas buntle Befühl des Laien für Mufticismus gelten laffen Man konnte hiernach z. B. die orthodore oder murde. firchliche Theologie aller der christlichen Parteien, welche einen vom supernaturaliftischen Standpunkte aus wiffenschaftlich entwickelten Lehrbegriff haben, in fo fern Mysticis= mus nennen, als sie bei aller fonstigen wiffenschaftlichen Klarheit doch gewisse Geheimlehren oder Musterien annimmt, welche unbegreiflich senn und über alle Vernunft hinausgehen follen. Allein daß dieß eine bloße Willfür fenn wurde, daß hiermit die vorherrschende Richtung der fogenannten orthodoren Theologie gar nicht getroffen ware, und daß Mysticismus etwas von jener Theologie durchaus Berschiedenes senn muffe, wurde fich schon im Gefühle des Nichttheologen anfündigen.

Der Name Pietismus kam unter den Spenerschen Streitigkeiten zu Ende des siedzehnten Jahrhunderts auf, nachdem die mit jenem Namen erst jest bezeichnete religiöse Stimmung schon långst nicht bloß außerhalb der christlichen Kirche sich hervorgethan, sondern auch innerhalb der

felben feit Tertullian und Augustin oft genug gar arge Berwuftungen angerichtet hatte. Das Wort Pietismus, welches bem beutschen Frommelei entspricht, bruckt an fich nur ben Vorwurf ber leibenschaftlichen Reigung aus, eine nicht redlich gemeinte Frommigkeit im Meußern zur Schau zu tragen. Nun hat es ja aber genug Menschen gegeben (beispielsweise erinnere ich hier bloß an die Secte der Pharifaer zu Jesu Zeit) und giebt deren immer noch, welche aus egoistischen Absichten gleisnerisch die Maske ber Frommigkeit vor der Welt tragen, ohne daß bei ihnen auch nur ein Unflang berjenigen religiofen Stimmung vorhan= ben ware, welche man im vorigen Sahrhunderte mit bem Namen Pietismus herabseten und verächtlich machen Sobann barf man, ohne ungerecht und lieblos zu wollte. werden, einer nicht unbedeutenden Zahl wirklicher Pietisten ben Bormurf einer nur zur Schau getragenen, aber nicht redlich gemeinten Frommigkeit gar nicht machen. dem hat es immer einzelne Pietisten gegeben, welche nichts forgfältiger vermieben, als ihre religiofen Gefühle gegen Undere auszusprechen und ihre Frommigkeit vor den Leuten feben zu laffen. Siernach fann uns alfo die ursprungliche Bedeutung bes Musdrucks Pietismus über das Wefen diefer Geistesrichtung keinen Aufschluß geben. Auch wurde man bas vorgeftectte Biel nicht erreichen, wenn man hift orifch verfahren, folglich das Wefen des Musticismus und Pietismus nach dem bestimmen wollte, was man sonst und jest alles so gescholten hat. Hat doch früherhin, wie auch in unsern Tagen, religiofe Flachheit und Seichtigkeit febr oft ganz gefunde religiofe Meußerungen, das fromme Muf= schauen zu Gott, die Darlegung der Gefühle der Dankbar= feit für alles das Große, was die Borfehung befonders durch Chriftus an uns gethan, die gottergebene Unterwer= fung unter die eben so schmerzlichen als unbegreiflichen Füh= rungen des himmlischen Vaters als Mysticismus oder Pie= tismus verschrieen.

Bei fo bewandten Umftanden giebt es feinen andern Musmeg, als von bem Wefen berjenigen religiofen Er= scheinungen auszugehen, welche man ursprunglich mit ben Namen Mufticismus und Dietismus bezeichnen wollte, und bann auch mit entschiedener Stimmenmehrheit in ber theologischen Welt also bezeichnet hat, die willfürliche Erweiterung jener Musbrucke aber auf heterogene religiofe Stimmungen forgfältig abzutrennen. Sier zeigt fich benn, baß, um es furz zu fagen, ber Mofficismus bas auf einen hoben Grad der Liebe zu Gott gegrundete, auf die Boraussetzung ber Möglichkeit einer unmittelbaren Bereinigung bes Men= schen mit Gott geftuste und zum Mittelpunkte bes ganzen veligibsen Lebens erhobene leidenschaftliche Ringen und Streben ift, fich mit bem gottlichen Wefen unmittelbar zu vereinigen. Mit diefer Erklarung stimmen die Mustifer der verschiedensten Sahrhunderte felbst zusammen, da sie fammtlich die mystische Theologie (Theologia mystica) für die wissenschaftliche Unweisung ausgeben, die unmittelbare Bereinigung mit dem gottlichen Wefen, worin die bochfte Aufgabe des Menschen bestehen foll, zu verwirklichen.

Der Pietismus dagegen ist die durch das Vorurtheit, als sen die menschliche Natur an sich zur Ausübung des Guten total unfähig, grundschlecht und durchaus nichts-würdig, bestimmte, krankhaste religiöse Gesühlsrichtung, welche bei dem lebhasten Bewußtsenn der größten religiösen und moralischen Dhumacht die Verworsenheit der menschlichen Natur bejammert und das etwanige Löbliche und Gute, was doch noch in der Menschenwelt geschieht, für

ein außerorbentliches Inabengeschenk Gottes ausgiebt, woran der Menschen eigne Kraft und Wille auch nicht den mindesten Antheil habe. Won Hause aus ist also die Ansicht des Mystikers von der des Pietisten bei allem Gemeinsamen, das sie als ercentrische Gesühlsrichtungen haben mussen, nicht nur verschieden, sondern auch die eine der andern wirklich schroff entgegengesetzt.

Der Mystifer hat von der Burde der menschlichen Natur zu hohe Begriffe, wenn er meint, baf fie fich mit Gott unmittelbar einigen und verbinden fonne; ber Dietift benkt viel zu niedrig von ihr, wenn er ihr alle Rraft zum Guten abspricht und ihr auch nicht einmal die geringste Regung für Recht und Pflicht übrig laßt. Der Mystiker fühlt sich mächtig hingezogen zu Gott, welchen er als liebenden Bater mit dem ganzen Ungeftume sinnlicher Liebe umfaßt; der Dietist zittert bei dem Bewußtsenn ganzlicher Unfähigkeit zu allem Guten, welches ihn zu Boben bruckt. vor Gott, dem nach der Rorm der Gerechtigkeit unerbittlich strengen Richter; der Mustiker hat eine heitere Unsicht von bem menschlichen Leben, hofft, daß alle Disharmonie in ber Welt zulett boch noch in Harmonie sich auflosen werde, und daß die entarteten Menschen, welche fich von Gott losreißen, noch einmal zur Besinnung kommen und sich mit Gott verbinden werden. Darum find und bleiben ihm auch die gefallenen Bruder immer noch Gegenstände ber Theilnahme und der Liebe; dem Pietiften ftellt fich alles menschliche Dichten und Trachten als schlecht und verworfen bar; die gottlofe Welt ift nach ihm in einer ftrafbaren Reindschaft mit Gott begriffen, und fofern er fich felbst für ausgezeichnet von der gottlichen Gnade und als Wieder= geborner bem allgemeinen Berberben entriffen wahnt, fann er die unerleuchteten und unerweckten Menschen nur ent=

weber verachten, ober wenn sie gar so frech waren, die ganzliche Nichtswürdigkeit ihrer Natur abzuleugnen und ets wanige Bekehrungsversuche von der Hand zu weisen, wohl auch haffen und verfolgen.

Der Mystifer ist in ber Regel ein wohlwollender und guter Mensch und nimmt felbst bei ben ausschweifendsten Berirrungen feines religiofen Gefühls die Theilnahme und das Mitgefühl des Menschenfreundes fehr in Unspruch; ber Pietist ist gewöhnlich stolz, murrisch, mistrauisch, egoiftisch, bekehrungs = und verfolgungsfüchtig, ftost hier= durch ab und reizt auch den Gutmuthigsten und Friedfertig= ften jum Wiberftande gegen feine Unmaßungen. Wenn nun aber auch nach diefen furgen Undeutungen Mysticis= mus und Vietismus ursprunglich gang verschiedene religiofe Stimmungen find, fo burfte boch unfere weitere Musein= andersetzung zeigen, daß leicht Mufticismus in Pietismus übergehe, baß unter gewiffen Bedingungen beibe Berirrungen fich ohne Schwierigkeit mit einander befreunden, und daß zuweilen Myfticismus und Pietismus auf eine uner= wartete Weise mit einander gemischt sen.

Wenden wir uns aber jest zunächst zu einer vorläufigen Erklärung über Fanatismus. Fanatismus oder Enthusiasmus ist nach dem classischen Sprachgebrauche der Griechen und Römer der leidenschaftliche Wahn, daß eine Gottheit unmittelbar aus dem egoistischen Selbst spreche, dergestalt, daß die Aeußerungen des so hoch Begabten für Drakelsprüche der Gottheit gehalten und seine Handlungen, wie sie auch beschaffen seven, für bloße Vollstreckungen unmittelbarer göttlicher Besehle genommen werden sollen. Trägt man diese Begriffsbestimmung auf das Verhältnis des Christen über, so wird man hier ganz übereinstimmend mit unsern symbolischen Büchern (man vergl. z. B. die Con-

cordienformel S. 581.) unter Fanatismus die eitle, aus geistiger Verworrenheit, aus Selbstsucht ober aus irgend einer andern Quelle abgestossene Einbildung zu verstehen haben, daß man, unabhängig von den von Christus in seiner Kirche angeordneten Gnadenmitteln, d. h. dem Worte Gottes und den Sacramenten, durch unmittelbare innere Offenbarung, welche bald inneres Licht, bald inneres Wort, bald innere Erfahrung genannt wird, zur Erkenntniß der christlichen Wahrheit und zur Beseligung durch Christus gelange.

Solche Fanatifer find z. B. die Quafer. Geringschatzung ber beiligen Bucher, Beiseitesetung ihrer wiffen= schaftlichen Ergrundung, Bergichtung auf einen ftreng miffenschaftlich zusammenhangenden Lehrbegriff und Berach= tung ber außern firchlichen Ceremonieen, felbft ber mefent= lichsten, der erhebenosten und schonften, ift die unausbleib= liche Rolge des Fremahns, welcher alles religiofe Beil und allen geiftlichen Segen von einer unmittelbaren Offenbarung Gottes im Innern erwartet. Wie bas Innere des Fanatikers beschaffen ift, so sind auch seine Meußerungen und Handlungen, zu benen er fich durch unmittelbare gottliche Unregung getrieben mahnt. Sie eben machen bem unbefangenen Beobachter die Gelbsttäuschung leicht bemerklich, in welcher fich ber Fanatiker befindet. Ift fein Gemuth wohlwollend, liebreich und fittlich rein, fo werden auch die Aussprüche und Handlungen, die er, wie er versichert, nur als Werkzeug ber in ihm unmittelbar wirkenden Gott= beit thut und vollbringt, ben Geift des Wohlwollens, ber Liebe und der Sittlichkeit athmen. Friedfertig wird er bann unter ben Brubern wohnen, Liebe und Gute wird er ben Mitmenschen erweisen, er wird Freundschaft halten und nur eine unnaturliche leidenschaftliche Aufregung wird

feinen unglücklichen Wahn, als spreche und handle Gott unmittelbar burch ihn, bezeichnen. Ift hingegen ber Charafter des Kanatifers verdorben, haben fich schlechte Grund= fabe bei ihm festaesebt, haffet er biejenigen, welche seinen Unfichten und Planen miderftreben, fo wird er mit un= glaublicher Recheit feine strafbaren Absichten verfolgen, wird mit granzenlofer Wuth feine Gegner verfolgen, und während er bie schaudervollften und emporendften Grauel ubt, von feinen Unthaten ruhmen, daß fie in Gott und durch Gott gethan fenen! Die unmenschlichen Qualereien der fogenannten Freglaubigen oder Reper durch vermeints lich rechtgläubige Katholiken, die Verjagung einfichtsvoller und mohlmeinender Lehrer von ihren Uemtern und aus dem Baterlande, bie Aufrichtung von Blutgeruften und Schei= terhaufen für Irrlehrer, b. h. in ber Regel für Manner, welche Denk = und Gewiffensfreiheit als das unveraußer= lichste Menschenrecht in Unspruch nahmen und ihre burch Nachdenken und grundliche Forschung redlich gewonnene religiofe Ueberzeugung mit hergebrachten menschlichen Formeln nicht vertauschen wollten, die Bartholomausnachte, find herzzerreißende Beispiele ber Schandthaten eines folden Fanatismus. Daß Fanatismus unreine Geelen ju ben grobsten Ausschweifungen der Unzucht verleite, baß Fanatifer fogar als Glaubensfat predigen, dem in Gott und Sefus Chriftus verfenften fen nichts mehr Gunde, mas aus dem fleische fomme, haben neuerlich die in Wilden fpuch vorgekommenen Grauel gelehrt \*).

<sup>\*)</sup> Bergl. Schwärmerische Gräuelsenen, oder Kreuzigungsgeschichte einer religiösen Schwärmerin in Wilbenspuch — von Joh. Ludw. Mener. (Zürich 1824.)

Webe den Kursten und Staaten, wo, was der Natur ber Sache nach leicht geschehen kann und der Geschichte zufolge oft geschehen ist, verbrecherische politische Absichten vom religiösen Kanatismus getragen werden, welcher, weil er nichts als Gottliches zu wollen und zu thun sich dunkt. auch über allen Frrthum sich erhaben mahnt. Das Unmögliche wird dann mit fturmender Wuth versucht, das begrundetste Recht wird frech angetaftet, Menschenliebe und Menschenachtung kehren sich um in Menschenhaß und blutige Mordgier, selbst das Beiligste wird geschandet, und dieß alles in dem Wahne, nur gottliche Absichten führe Gott durch feine auserwählten Organe aus und eine beilige Sache werde verfochten! Aber ein Mißbrauch ber Worte Fanatismus und fanatifch ift es, menn man jenes zuweilen gleichbedeutend mit Ercentricitat braucht und unter diesem manchmal nur so viel als excentrisch versteht, also z. B. in der Theologie von fanatisch en Supernaturalisten und Rationalisten, in der Medicin von fanatisch en Homdopathen oder Allopathen redet.

Nach diesen allgemeinen Bemerkungen \*) dürsen wir auf eine speciellere Schilderung des Mysticismus, Pietismus und Fanatismus und des Verhältnisses eingehen, welsches zwischen diesen religiösen Richtungen besteht. Ich werde aber, um Sie nicht durch einen allzulangen Vortrag zu ermüden, heute nur auf die Erdrerung des Mysticismus mich beschränken.

<sup>\*)</sup> Man kann damit vergleichen, was von Cölln in der lehrreichen Schrift: historische Beiträge zur Erläuterung und Berichtigung der Begriffe Pietismus, Musticis: mus und Fanatismus (halberstadt 1830.), hierüber bemerkt, ingleichen die gehaltvolle Recension dieser Schrift in Röhr's kritisch. Predigerbibl. Bd. 12. heft 3. S. 504 ff.

Buerft muß ich Gie barauf aufmerkfam machen, baß der Musticismus schon aus dem Grunde fur eine ge= fahrliche religibse Richtung zu halten ift, weil er sich der Dberherrlichkeit der Vernunft, an welche wir doch einmal als vernünftige und freie Wefen gebunden find, und beren Beiseitesetung fich immer bitter bestraft hat, entzieht und fich von der Phantafie, dem Bermogen der Bilber, leiten und bestimmen lagt. Sagt und die Bernunft, bag in ber Natur, in der endlichen Welt, im Raume und in der Zeit, eine durchgangige Bedingtheit herrsche, so daß jede Berånderung in der Natur aus frühern Erscheinungen und Zuftanden fliegen und Gedanke an Gedanken, Entschluß an Entschluß sich stetig anreihen muffe, daß aber Gott als der Unbedingte, Uranfangliche, Ewige über bas farre Gefet der Natur erhaben fen: fo vermischt der Mustiker das Bedingte mit dem Unbedingten, wenn er entweder als Naturwesen die Schranken der Endlichkeit zu durchbrechen und, nachdem er aus der Natur felbst herausgetreten fen, mit dem Unendlichen sich zu verbinden meint, oder wenn er den Ewigen in die Natur hereinzieht und ihn, gleichsam als ware er ein beschranftes Naturmefen, ju schauen oder zu fühlen wahnt. Belehrt uns die Vernunft, baß bloß von den Gegenftanden der Natur für uns ein pofiti= ves Wiffen möglich sen, und daß wir an den über die Natur Erhabenen nur glauben fonnen, indem unsere Erfenntniß Gottes eine rein negative, b. h. die irdischen Schranken an ihm verneinende, fen und bleibe, wahrend unfer religibses Gefühl den Ewigen in den Beranderungen der Welt und in unfern Schicksalen abne: fo will der Muftiker den Unendlichen schauen und empfinden. Aber was schauet und was berührt er? Richts, als das Bild, welches seine dichtende und traumende Phantafie von Gott entwarf, und

indem er sein Phantasiegebilde mit dem Ewigen selbst verwechselt, versinkt er in den Abgrund einer eben so leeren als verderblichen Träumerei.

Es darf also gar nicht befremden, daß die Phantasie bes Mystikers zuweilen auf ganz Abenteuerliches sich verirrt hat. Drientalische Mustiker traumten bann mit dem gottlichen Wefen sich entschieden zu vereinigen, wenn das Bewußtsenn möglichst abgestumpft sen, und um sich in diesen feligen Zustand zu versetzen, drehten sie fich so lange im Kreife, bis fie Schwindel in den Juftand ber Betaubung verset hatte. Man vergl. Tholuce's Bluthenfamm= lung aus ber morgenlandischen Muftit G. 39. Berlin 1825. 8. Undere fanden in einer bis zur Raferei ge= steigerten Verirrung der Phantafie die ersehnte Vereini= gung mit Gott in einem volligen Ribilismus, b. b. in einer Berfaffung, wo man bes Bewußtfenns bes eignen personlichen Dasenns ganzlich beraubt sich in den Zustand des Nichts verfete, um fo von der Gottheit verfchlun= gen zu werden und in ihr Wefen überzugeben. vergl. Beinrich Schmid's Mnfticismus bes Mit= telalters u. f. w. S. 38 fg. Jena 1824. 8. Undere setzen sich hin und verstopften alle Deffnungen des Rorpers, um in ihrem Ringen nach Vereinigung mit Gott burch die Außenwelt nicht gestort zu werden und so um so eher das Licht Gottes zu schauen. Man vergl. Tholuck's Ssufismus u. f. w. G. 83. Berlin 1821. 8. 3m vier= zehnten Sahrhunderte gab es auf dem Berge Uthos in Ma= cedonien mystisch = quietistische, unter dem Namen der Ru= henden (Hefnchaften) oder Nabelbeschauer (Omphalopsy= chen) bekannte Monche, welche bei verschloffenen Thuren einfam in den Winkel sich setzten und das Athemholen durch die Nase nach Rraften unterdrückend, um die Berbindung

mit der das mystisch = phantastische Spiel störenden Außenwelt möglichst abzubrechen, mit auf die Brust vorgebogenem Kinne den Blick starr auf den Nabel hefteten, um so, freilich nicht alsbald, aber doch nach und nach zur Belohnung der bewiesenen Ausdauer mit leiblichem Auge unter unaußsprechlicher und göttlicher Wollust das himmlische Licht Gottes zu schauen. Man vergl. Schröckh's christl. Kirchengeschichte Bd. 34. S. 432 sgg.

Daß aber der Musticismus wirklich, wie wir behaup= teten, ber Bernunft den Gehorfam auffagt und den Traumereien der Phantasie sich sclavisch unterwirft, geht unwidersprechlich daraus hervor, daß die Muftiter nie im Stande gewesen find, von dem Gipfel ihres religiofen Lebens, von ihrer Vereinigung mit Gott, eine vernünftige Rechenschaft zu geben, fondern immer die an sie gestellte Frage mit sinn= lich phantaftischen Bildern zu beseitigen gesucht, übrigens offen genug erklart haben, ihre Vereinigung mit Gott fen etwas über alle Vernunft Sinausgehendes, Unbegreifliches, und dem, welcher sie nicht an sich felbst erfahren habe, Un= erklarbares. Die Vereinigung mit Gott nennen die Mystifer bald ein Schauen Gottes, bald eine felige Entzückung, bald ein fußes Sinschmachten, Sinschmelzen, Sinsterben im Unendlichen, bald ein Fortgeriffenwerden zu Gott, bald eine Ausbehnung des Gemuths nach Gott durch die Sehn= fucht der Liebe, bald ein Ruhen in Gott, bald ein Erftarren in Gott, bald eine unermefliche Bestrahlung Gottes, bald ein Koften Gottes, bald eine wonnevolle himmlische Trunkenheit, bald ein Eingehen in's himmlische Schlafgemach, bald ein Ruffen und Umarmen des himmlischen Brautigams (man vergt. z. B. Schroch's driftt. Rir= chengefch. Bb. 34. G. 292 fgg.), in welchen Musbrucken jeder Unbefangene nur Meußerungen eines durch irbifche

Triebe heftig bewegten Gefühls und einer durch sinnliche Bilder krankhaft erregten Phantasie, welche das Heiligste zum Gegenstande ihrer Unsauberkeit macht, erkennen wird. Daß aber der Mystiker seinen Zustand für eben so unbegreifslich als unerklärbar hält und daß er sich gerade darum über die Nichtmystiker erhaben dünkt, weil er sich nicht klar ist und nichts auf ruhige Ueberlegung und die Aussprüche der Vernunft gibt, wird Folgendes lehren. Der Versches Methnewi singt in Tholuck's Blüthensamml. u. s. w. S. 64:

Sandes Well' ift Sinn, Berftand und der Gebank, Wafferwell' ift Raufch in Gott und Untergang!

und ebendafelbft G. 94 .:

Mer bem Lieben in Bernichtung fich geweiht, Sunde bunft bem ferner noch Verftandig. Feit.

Eben so haben auch die christlichen Mystiker immer behauptet, daß sich die innigste Vereinigung mit Gott nicht verständlich machen lasse, sondern nur durch eigene Erfahrung begriffen werden könne, z. V. Joh. Ruysbroch, ein bekannter Mystiker des vierzehnten Sahrhunderts, vergl. Schröckh a. a. D. Bd. 34. S. 284 u. 289. Hiernach darf sich Niemand mehr darüber wundern, daß der Mysticismus nicht selten in Fanatismus ausgeschlagen ist. Denn da der Mystiker eine unmittelbare Vereinigung mit Gott für möglich hält und da es sein sehnlichster Wunsch ist, solche zu erfahren: warum sollte ihm, der sich einmal der an unwandelbare Gesetz geknüpsten Leitung der Vernunft entzogen hat, ein regelloses Spiel der ihn sclavisch beherrschenden Einbildungskraft nicht zuweilen den Lichtstrahl Gottes

schauen, die Stimme Gottes vernehmen und in Ekstasen ber Erde entruckt und in den Himmel verfett werden laffen? Der eben genannte Runsbroch wollte nach Schrodh a. a. D. Bb. 34. G. 27 fg. nie ein Wort anders, als aus Eingebung bes h. Beiftes und in einer ausnehmenden und hochftfußen Begen= wart ber überallerheiligsten (supersanctissimae) Dreieinigfeit niedergeschrieben haben, und an Entzückungen oder Ekstasen, wo er seiner nicht recht bewußt von der großen Sige der gottli= chen Gußig feit trunfen mar, fehlte es ihm fo me= nig, daß er ben Ramen des entzückten Lehrers (Doctor ecstatious) erhielt. Man febe Schrockh a. a. D. S. 276 fg. Oft empfand der bekannte Muftifer des 15ten Jahrh. Thomas von Kempen, wenn er im Klofter mit seinen Brudern sprach, daß Gott ihn anrede, und nicht felten schied er von ihnen unter der Versicherung, daß ihm in seiner Zelle eine Unterredung mit Gott bevorstehe. Man sehe Schrockh a. a. D. S. 305. Der Mystiker 30= hann Tauler im 14ten Sahrh. foll einstmals Gottes Stimme gehort und hierauf eine Zeitlang das Bewußtseyn verloren haben, aber nachdem er wieder zu sich gekommen, durch jene Stimme eine fo große Erleuchtung erhalten ha= ben, als habe er die h. Schrift in sich. Man vergl. Schrodh a. a. D. Bd. 33. S. 491. Biele andere Beispiele kann man aus Gottfr. Arnold's Kirchen= und Reherhistorie entlehnen, d. B. aus Bd. II. S. 536. von der mystischen Jungfrau Benigna Konigs in Stettin, welche im Sahre 1628 in Efstasen außerort tliche Aufschlusse von Gott erhalten und Undern prophetisch mitge= theilt haben foll. Bei einer volligen Ueberspannung ber Phantasie durch mystische Bilder und bei ganzlicher Zuruckbrangung der Bernunft zerreißt gleich einer Saite ber Drganismus des Mnstikers, und der Mysticismus führt in sei= ner unglücklichsten Wendung Wahnsinn, Krampfe und Apoplerie herbei. Der Mustiker Gerson hat nach Schroch a. a. D. Bb. 34. S. 295. eine Frauensperson gefehen, welche, als sie das Gleichniß predigen horte, mit der mustischen Vereinigung mit Gott verhalte es fich eben so, als wenn ein Tropfen Wasser in ein Kaß starken Weins gegoffen und dann in folden Wein verwandelt werde, in fich entbrannte, und, einem braufenden Mofte gleich, end= lich nach durchbrochenen Abern und Nerven in ihrem Blute erstickte! Als einstmals Tauler in einer Predigt die Berbindung Chrifti mit feiner Rirche unter bem Bilde des Brautigaums und ber Braut ausführte, Gott als benjeni= gen darstellte, welcher beide in die Kirche führe und fie mit gottlicher Liebe unzertrennlich fest bis in alle Ewigkeit verbinde, den heiligen Geift als den Schenker bei der Hochzeit betrachtete, welcher in Braut und Brautigam fo viele gottliche Liebe gieße, daß erstere trunken werde vor Liebe und fich felber ganz vergeffe und aller Creatur in Zeit und Ewigs feit, und endlich hinzusete, daß bei biefer Sochzeit auf eine Stunde mehr Friede und Freude fomme, als alle Beschopfe in Zeit und Ewigkeit gewähren konnten, fo fiel ein Buborer unter bem Rufe: Es ift mahr! wie tobt auf die Erde, und als dann eine Frau schrie: der Mann ftirbt uns unter ben Banden! fo entgegnete ber Prediger: Uch lieben Rinder, nimmt bann ber Brautigam die Braut und fuhrt fie mit fich beim. fo wollen wir fie ihm gern laffen! Man f. Schrockh Bb. 33. S. 492. Much die neueste Rirchengeschichte liefert hierzu bekannte Parallelen und lehrt, wie der Myfticismus fo Manchen nach und nach zum Wahnsinne führte, in welchem die Unglücklichen elend endeten \*). D möchten doch diejenigen, welche Gott glauben einen Dienst zu thun, wenn sie die Vernunft schmähen und läftern, bedenken, daß sie durch Herabsetzung der Vernunft die Weisheit des Schöpfers antasten, welcher uns jenes herrliche Vermögen gab, weil wir ohne dasselbe weder eine moralische Würde besitzen, noch unserer hohen Vestimmung nachleben, noch glücklich seyn könnten in dieser und in jener Welt!

<sup>\*)</sup> Dahin gehört, was man aus öffentlichen Machrichten von bem Unfuge der Methodiftenfecte in Genf weiß. Gin junges Madchen ward burch die Bearbeitung der Methodiften verrückt und gab fich burch einen Sturg vom Fenfter bes vierten Stodwerts ben Tob, vergl. Milgem. Rirchenzeit. 1825. Nr. 85. Es ift dieß, fagten vor Jahren öffentliche Nachrichten, bas fechete befannte Beifviel von Gelbstmorbe aus religiofem Wahnfinne feit ber Ginführung bes Methodismus in Genf. Biel größer aber ift die Ungahl ber irrfin= nigen Personen beiderlei Geschlechts, welche durch bie Momierver= fammlungen um den Berftand gebracht worden find, f. theolog. Nachrichten, Muguft 1825, und Stange über Schwärmerei, chriftl. Mufficiemus und Profelytenmacherei (Altona 1827) 6. 28 ff. Ueber die Momiere vergl. Geschichte der fogenannten Momiere, einer in einigen Schweizer = Cantonen fich verbreitenden Secte. Aus fichern Quellen geschöpft. Erftes Beft. Bafel 1825. Das neuefte Blatt ber allgem. Kirchenzeit. (1832. Dr. 57.), welches vor mir liegt, berichtet von einem Autodafé, welches die Momiers vor Kurzem auf der Strafe zwischen Ifferten und Granfon, wo fie brei Gade frangofischer und deutscher Bucher, religiöfen und politischen Inhalts, darunter auch Bibeln mit Ofterwald's Reflexions, auf Seuschobern verbrannten, jum Beften gaben. Nun wollen fie noch eine Rreuzigung veranftalten. Den Judas haben fie bereits vor längerer Beit ausfindig gemacht, ben Beiland aber erft vor Rurgem - ein Beib! Diefes foll nun bestimmt fenn, auf einem bei Ifferten gelegenen Rebhügel, Montagny, den Kreuzestod gu leiden. Raum wird es einen bedeutenden Drt, wo Muftifer langere Beit Conventifel halten, geben, ohne bag man bort Beifpiele von Unglücklichen hatte, die ber Dofficismus um ben Berftand gebracht.

3weitens wird ber Mufticismus baburch außerft verderblich, daß er, anstatt ben Menschen anzuweisen, die Leidenschaften mit der Vernunft zu beherrschen und durch ein redliches und kräftiges Tugendstreben Gott immer ahnlicher zu werden, unter dem machtigen Ginfluffe der Phantafie die Sinnlichkeit nahrt und die Leidenschaft entzundet. damit sie mit dem Beiligsten ihr ekelhaft lufternes Spiel treibe! Ein bei ben Mystikern beliebtes Bild, unter melchem sie zum gerechten Unftoße aller sich klaren und besonnenen Religiofen ihre Bereinigung mit Gott barftellen, ift das der geiftlichen Trunkenheit. Dichelaled= din in Tholuck's Bluthensammlung u. f. w. G. 164. fagt, daß fich die mahre Begeisterung des Myftikers von der falschen und bloß vorgegebenen dadurch leicht unterschei= ben laffe, daß biefe ein vorübergehender, jene ein un= unterbrochener Raufch fen, und spricht sich also aus:

Gottberauschte macht nicht nüchtern Abend= wind,

Trunten bis jum Auferstehungstag fie find.

Wedt der Abendwind bich aus dem Raufche bein,

Tranfft du Buttermild, o Freund, nicht Gotteswein.

Der schon mehrmals erwähnte Runsbroch aber erklärt in seinem Buche von dem Schmucke der geistlischen Hochzeit, daß auf dem zweiten Stadium des mysstischen Lebens (er nimmt überhaupt drei Stadien an) die geistliche Trunkenheit eintrete, wo man mehr von geistlichem Vergnügen fühle, als das Herz und die Begierde zu fassen vermöge, daß sich jene Trunkenheit durch unruhiges Laufen, Springen, Tanzen und Händeklopfen

kund gebe und dann wohl auch Entzückungen und göttliche Offenbarungen Statt finden könnten! Man vergl. Schröckh a. a. D. Bb. 34. S. 283.

Bestånde nun wirklich die Spise des religiösen Lebens in einer geistlichen, das Bewußtsenn verdunkelnden und die Gewalt über sich unterdrückenden Trunkenheit, so würde in der That gegen eine durch materielle Mittel herbeigesführte Trunkenheit dann nichts Erhebliches einzuwenden seyn, wenn sich der Mystiker in diese versetzte, um seiner Schwachheit zu Hülse kommen, damit sich aus dem natürlichen Rausche der angeblich übernatürliche oder geistliche desto eher entwickele!

Besonders aber hat der Mysticismus immer in sinnlicher Liebe geschwelgt, zu deren Gegenstande er den Allheiligen machte! Da nehmlich die gewünschte Bereinigung
mit Gott sich durch das Bild des engern Bundes zweier
Liebenden passend schien veranschaulichen zu lassen, so betrachtete der Mystiker von jeher gern Gott als den Bräutigam, seine fromme Seele als die Braut, versolgte dieß
Bild nach allen Beziehungen auf eine geschmacklose und
höchst anstößige Weise, und weil sich seine Phantasie überspannt auf das sinnliche Bild heftete, erwachten die rohen
Triebe, machten den Ewigen zum Objecte sinnlicher Sehnsucht und fleischlicher Begierde, und seine hochsahrende Frömmigkeit bewegte sich in dem niedrigen Kreise der Sinnlichkeit als eine verliebte Andacht \*). Freilich belehrt uns

<sup>\*) &</sup>quot;Leicht mischt fich der mächtige Geschlechtstrieb selbst in die Entjückungen einer schwärmerischen Andacht, jumal wenn sie auf einen
sinnlichen Gegenstand gerichtet ist, den man entweder in einem wirklichen Bilde vor sich hat, oder doch mit der Phantasie fassen kann.
Es entsteht alsdann ein kleinliches frömmelndes Spiel mit Gefühten, welche nicht nur mit den Ausdrücken bezeichnet werden, die
man von der sinnlichen Liebe zu brauchen pflegt, sondern auch

Holuck in seiner Bluthensammlung u. s. w. S. 55., daß die Seele zu ihrem Gotte in keinem andern, als in dem weiblichen Verhältnisse stehen durfe: sie musse ewig die concipirende, befruchtete, sich sehnende seyn. Aber ich kann in dieser neuen Entdeckung nur Geschmack und religiöses Zartgefühl vermissen und eben so durften auch Sie urtheilen, wenn ich Ihnen einige schlagende Beispiele von der geistlichen Liebesraserei des Mysticismus vorgeführt haben werde. Ich wähle natürlich mit Uebergehung alles ekelhaft Schmußigen und empörend Unstößigen solche Stellen, welche sich noch vor dem Kreise gebildeter Zuhörer wenigstens aussprechen lassen. Wenn aber dennoch Einiges vorkommt, was befremdet und etwas stark zu seyn

häufig die unverkennbaren Merkmale biefer lettern an fich haben. Dem tiefern Renner der menfchlichen Natur und ihrer oft fo gufam= mengefesten, oft fo rathfelhaften Bewegungen ift es leider faft nicht problematisch, daß an der Innigfeit, mit der fo manches unverheis rathete weibliche Geschöpf ber Römischen Rirche ihren Schut= engel, oder ihren Schugheiligen verehrt; dag an der In= brunft, mit der fo manche schwärmerische Monne fich mit ihrem himmlischen Bräutigam in allen Berhältniffen einer Ber= lobten benft; bag an ber Unhänglichkeit und bem Gifer, mit mels chem fo mancher feurige Monch fich dem Dienfte ber heiligen Sungfrau widmet; baf an jenen lebhaften, mit einer Erfchut= terung aller Merven verfnüpften geiftlichen Entzudungen, zu welchen reizbare Perfonen von alten Religionen fo aufgelegt find, die Sinnlichkeit weit mehr Untheil hat, als biefe Betrogenen in ihrer Unfchuld glauben, und die Moraliften gewöhnlich guge= ftehen wollen." Go fchreibt Reinhard über ben Rleinig= feitsgeift in ber Sittenlehre (Meifen 1801) S. 67 ff., vergl. auch von Bimmermann über die Ginfamteit Bd. 2. Rap. 6. G. 155 ff. Merate verfichern, daß durch Sunden ber Ungucht Entnervte und Berrüttete am leichteften bem Pietismus fich zuwenden, aber auch am schwerften zu heilen find. Der Pietismus giebt ihnen falfchen Eroft, und fie tommen in ihrem Gundenelende um, ba fie nur über das tiefe Berberben ber menschlichen Natur jammern und fich bes Beren troften, ber für alle Gunden genug gethan, anftatt felbftthä= tig und fraftig an ihrer Beilung ju arbeiten.

scheint, so wird es gewiß nur den wehmuthigen Eindruck auf Sie machen, daß durch das widrige Spiel einer sinnlich zeistlichen Liebe im Mysticismus, um mit Schiller zu reden, das Strahlende geschwärzt und das Erhabene in den Staub herabgezogen wird!

In Tholuck's Bluthensammlung u. s. w. S. 77. fingt Dschelaleddin:

Von der Weisheit Sib' und Unergrundlichkeit Lehrt er (ber Emir) ihm (dem Griechen) und Gottes Seyn und Wefenheit.

Lehrt vom Liebestuß, den Gott ben Seinen gibt, Von Verzückung und Entrückung deß, der liebt. Brautenthüllung Frommen die Verzückung ift.

Brautgenuß der Frommen die Entrischung ift. Was Verzückung, das ist Manchem wohl bekannt, Doch Entrückung ist ein unbekanntes Land.

Ebendaselbst steht S. 216 fgg. ein förmliches er vi isch es Gedicht an Gott, welches aus Mahmuds Buche Guelschen Ras (Rosenbeet des Geheimnisses) entlehnt ist und von Hrn. Tholuck für sehr tief ausgegeben wird. Ich theile hier einige Verse mit:

Betracht' das Aug' bes Geliebten (d. i. Gottes), Betracht' der Lippe Rubin! Hier Balfam für den Betrübten, Dort siehst ein Schwerdt du ziehn.

Wo lächelnd bie Aeuglein erschienen, Ward trunken die ganze Welt, Doch Kuß der schönen Rubinen Allein der Geliebte erhält.

Ein Blinken des Auges ein Nes ist, Drin tausend Seelen verstrickt; Hier Freund! mir Schenke und Wein ist, Hier zecht der Zecher beglückt. Es winkt das Aug', und ihr schwindet — Ein Kuß der Lipp' — ihr ersteht! An solche Lipp' ewig sich bindet, Wer Kuß der Liebe versteht.

Ihr fragt nach dem Wesen der Locken, Die Locke mir leise spricht: Läßt du dir solches entlocken, So bist mein Freund du nicht.

Wenn buftend die Locke entfaltet, Wird gläubig die ganze Welt, Wenn ganzlich zusammengefaltet, Vergeht in Zweifel die Welt.

Huch ber christliche Musticismus hat stets sich in finnlicher Liebe gewiegt, welche das Beiligste zu ihrem Gegenstande machte und am häufigsten diejenigen Stellen der h. Schrift Bu feinen uppigen Schilberungen gemißbraucht, wo im U. T. das enge Verhaltniß Gottes zum judischen Bolke unter dem Bilde des ehelichen Bundes dargestellt wird, in welchem Gott der Gemahl des heiligen Bolks fen, und wo im R. J. 3. B. 2 Cor. 11, 2., um die enge Berbindung Christi mit seiner Kirche durch ein Bild zu veranschaulichen, Chriftus als Brautigam, Die Rirche als feine Braut betrach= tet wird. Gben fo hat der chriftliche Mufticismus in allen Beiten ben Stoff zu seiner finnlich verliebten Undacht gern aus dem Hohenliede entlehnt, welches ursprunglich ero= tische Gedicht durch allegorische Erklärung auf Gott und die Seele des Krommen bezogen und hierdurch fur die 3mede der finnlichen Frommigkeit des Mufticismus brauch= bar gemacht wurde \*).

<sup>\*)</sup> Wie die Frömmler unserer Tage das hohelied misbrauchen, zeigen die Predigten Arummacher's über dieses biblische Buch. hiervon weiter unten.

Während die driftliche Kirchengeschichte außerordentlich zahlreiche Beispiele von dem das unverdorbene religiose Gemuth verletenden Liebesrausch der myftischen Frommigkeit aufweiset, beschranke ich mich hier nur auf die Mittheilung einiger Stellen aus ben Werken bes speculativen Mystifers des 12ten Sahrhunderts, Sugo's von St. Bictor, beffen religioser und sittlicher Ernst sonst immer noch gepriesen wird. Man vergl. über ihn die gelungene Charakteristik bes Dr. Albert Liebner: Sugo von St. Victor und bie theologischen Richtungen feiner Zeit. Leipzig 1832. 8. Sugo fagt unter Anderm in feinen Werken T. I. p. 135. ber Parifer Ausgabe vom Sabre 1526. fol.: "Die Braut, b. i. die Geele, wenn fie burch die Liebe mit dem Worte insgeheim vereinigt ift, concivirt da gleichsam mit einer gewissen (daß ich so fage) un= aussprechlichen Gußigkeit, und zeigt dieß auch mit gewisfen himmlischen, nach außen hervorbrechenden Merkzeichen an."

Bald darauf heißt es weiter:

"Zur Zeit der Trübsal geht die Braut aus dem Gemache, d. h. aus dem Zustande der Zulassung zur contemplativen Gnade heraus, und thut schwere Buße um ihrer Sünden willen. Wenn nun aber der himmlische Bräutigam sie weinen und seufzen sieht, so legt sich sein Zorn, er wird von Mitleid ergriffen und eilt, sie wieder zur Süßigkeit des himmlischen Kusses zuzulassen."

Cbendaselbst S. 351 fgg. ist folgende Aeußerung Hu=go's zu lesen:

"Wenn der Herr in der Hohe der Anschauung enger mit der Braut sich vereinigt, wenn sie die himmlischen Kusse empfängt und Engel ihr dienen, dann ist sie erhaben über alle Sünden und Sorgen und Freuden und Eitelkeiten dieser Erbe. Dann berührt sie nicht mehr die Einflüssterung des Bosen, die Ueberhebung des Geistes, der Rigel des Fleisches und die Feindschaft der Welt; denn der Bräuzigam hält sie selig im Gemach der Anschauung und im Bette der Vereinigung umfangen —."

Noch eine Stelle aus Hugo's Werken a. a. D. S. 138:

"Erkenntniß, Reue, Selbsttödtung, vollkommne Liebe führen zur seligen Anschauung, zur ersehntesten Bereinigung der Braut und des Bräutigams, zum Empfang der Kusse, zur Gemeinschaft des Bettes."

Doch genug des widerwärtigen Spiels mystischer Ueppigkeit und Wollust, welche selbst das Heiligste entweiht und verunreinigt!

Drittens lagt fich nicht verfennen, bag ber Mnsticismus auch barum als eine bebentliche religiofe Richtung erfcheinen muß, weil er einestheils an fich gar nicht auf fitt= lich = religiofen Grundfagen beruht, andern= theils aber fich in feiner weitern Entwicke= lung gar leicht entweder dem fittlich = thati= gen Leben entfremdet oder wohl gar mit an= timoralisch = philosophischen Systemen be= freundet. Der Mysticismus ift ursprunglich nichts als pathologisches Gefühl sinnlicher Liebe, welche Gott zu ihrem Gegenstande wählte, nicht Ehrfurcht vor Gott, als bem Allheiligen, und reges Streben, in Gefinntsenn und Sandeln Gotte immer abnlicher zu werden. Immer kann man aber als Gott liebenden und von Gott geliebten Gobn fich fühlen und fich in diesem überschwenglichen Gefühle gånzlich verlieren, ohne daß man jedoch diese Kindschaft mit Gott durch lautere Erkenntniß Gottes, durch gute Grund=

fabe und durch edle Handlungen bethätigt. Und laffen Sie uns ben gunftigften Kall feben, bag ber Muftiker von ben Ibeen ber Sittlichkeit durchdrungen ift - als Mustifer, welcher in der Bereinigung mit Gott die Spipe feines religiofen Lebens und die großte Seligkeit findet, kann er das sittliche Streben nur als Mittel zur Erreichung des Hochgenuffes, welcher ihm bei der Vereinigung mit Gott werden foll, betrachten, und sein sittlicher Gifer ift durch= aus nicht reiner, als ber bes fenfualiftischen ober hedonisti= schen Moralisten, welcher darauf dringt, daß man tugend= haft sen, nur, um zum Gluck, zum Wohlsenn und zur Seligkeit zu gelangen. Nehmen Sie hinzu, daß sich auch in die edlern Beftrebungen des Muffifers, welcher fich ein= mal von der Phantafie blindlings beherrschen laßt, unaus= bleiblich sinnlicher Trieb und robe Begierde zuweilen mischt und seine Gesinnung verunreinigt. -

Kinden diese Bemerkungen bei allen fittlich = con= templativen Muftikern, b. b. bei folchen ihre Beftati= gung, welche das sittliche Leben als Mittel, um zum Schauen Gottes zu gelangen, betrachten, so genügt es, an diefem Orte auf den einen Bernhard von Clair= veaux hinzuweisen. Rein - bieß laßt sich nicht laug= nen - ift feine Grundansicht. Das Genn in Gott, fagt er, ift nicht eine Einheit bes Wesens mit Gott, ift nicht eine völlige Vergottlichung ber menschlichen Natur, fondern eine Einheit des Willens und der Neigungen mit Gott und seinem beiligen Gefete. Aber bald ubt auch über diesen edeln Mystiker die Phantasie ihre verderbliche Ge= walt. Er gibt auf einmal die Vereinigung des Menschen mit Gott für eine übernatürliche aus, schilbert fie als einen Zustand, wo der menschliche Geift trunken von der gottlichen Liebe feiner felbst vergeffe, sich gang Gotte bin=

gebe, sich als eine zerbrochene Scherbe vorkomme, sich felbst gleichsam zerftore, als existire er nicht, sich felbst gar nicht fühle, aus sich selbst herausgebe und faft in nichts verwandelt werde, und bedauert nur, daß dieses wahrhaft himmlische und felige Leben wahrend des irdischen Dasenns nur auf Augenblicke festgehalten werden konne. vergl. Beinr. Schmid's Mufficismus bes Mittelalters Aber gerade in der Behauptung, daß jenes S. 269 fgg. vermeintlich gottliche Leben hienieden nur auf Augenblicke möglich fen und in der Rlage aller Muftiker, daß nach der gewünschten Erhebung zu Gott ein unheimlicher Zuftand der Ermattung, der Abspannung und Dhnmacht eintrete, liegt das Eingestandniß, daß ber Gipfelpunkt des mystischen Lebens ein überspanntes Gefühl fen. Denn wie das Gefuhl eines heftigen Schmerzes und einer ausgelaffenen Freude nicht lange bestehen kann, sondern sich bald herabstimmen muß, wenn nicht der ganze Organismus geftort ober vernichtet werden soll, so kann auch der phantastische Wahn, daß man sich selbst vernichtet habe und unter seli= gen Gefühlen in Gott aufgegangen sen, nicht von langer Dauer senn, wenn nicht Tod oder Wahnsinn erfolgen foll!

Was ich aber ferner behauptete, daß der Mysticismus in seiner weitern Entwickelung sehr leicht entweder das sittlich = thatige Leben ausgebe, oder gar mit antimora= lisch = philosophisch en Systemen einen Bund schließe, wird sich ebenfalls als wahr ergeben, wenn wir nur einen Blick auf die Formen richten, unter welchen der Mysticis= mus am häusigsten hervorgetreten ist. Diese lassen sich aber am übersichtlichsten nach den beiden Gesichtspunkten der wissenschaftlichen Begründung des Mysticismus und des Verhältnisses, in welches er sich zum thätigen Leben setz, rubriciren. Nach der erstern Beziehung ergeben sich

die Unterschiede von popularem, gemeinwiffen= schaftlichem und speculativem Myficismus.

Der populare Mufficismus ift ber bes gemeinen oder wenigstens nicht wissenschaftlich theologisch gebildeten Mannes, und in wie fern er auch zuweilen bei Mannern vorgekommen ift, welche Theologie ftubirt hatten, fo laßt fich ohne Ungerechtigkeit von ihnen behaupten, daß fie es in der Theologie nicht eben weit gebracht hatten. Der populare Mufticismus bleibt bei bem phantaftifchen Ringen nach unmittelbarer Bereinigung mit Gott fteben, fest bie Möglichkeit derselben ohne weiteres voraus, versucht in der Regel gar feine philosophische ober theologische Begründung feiner Unficht und nimmt, wenn er bieß thut, die allerfelt= famften Formen an, da die Phantafie über feine ber miffenschaftlichen Cultur ermangelnden und im methodischen Denken nicht geubten Trager ben machtigsten Ginfluß ausubt und fie regelmäßig dem Fanatismus zuführt. Der befannte muftische Prediger des fechzehnten Sahrhunderts, Balentin Beigel, mit feinen verworrenen theofophifchen Schriften, deren wunderliche Titel fchon die geistige Richtung bes Berf. beutlich genug bezeichnen, Astrologia theologizata, Captura aurea und Studium universale oder Pansophia, gehort hierher. Da fehlt es nicht an den ungereimteften und abgefchmackteften Ginfallen, 3. 33. baß fich die Wiedergeburt oder die religibse und fittliche Erneue= rung bes Menschen nicht auf feine Seele, fondern auf fei= nen Korper beziehe, baf ber Erlofer feinen Korper nicht von feiner Mutter Maria erhalten, fondern vom Simmel mitgebracht habe, und fein confuser Ropf verirrt fich zuweilen selbst auf pantheistische Vorstellungen, wie wenn er behauptet, daß jeder, der etwas erkenne, felbit das Erfannte werde und werden muffe. Man veral.

Plan d's Geschichte ber protestantischen Theologie von der Concordienformel an bis in die Mitte des achtzehnten Sahr= bunberts. Gottingen 1831. G. 71 fgg. Ebendahin ge= bort der berühmte muftisch = fanatische Schufter Jacob Bohm in Gorlit, welcher im 3. 1624 ftarb. 3hm hat= ten wahrscheinlich Schriften bes damaligen Wunderdoctors Theophraftus Paracelfus den Ropf verruckt. glaubte er benn, daß ihm der Geift alles bictire, mas er schreibe, ohne daß er selbst wiffe, wie ihm geschehe. wollte in feiner Aurora alle Geheimniffe ber Gottheit und der Menschheit, der sichtbaren und der unsichtbaren Welt, felbit zufunftige, die noch erft in Erfullung geben mußten, aufgedeckt haben, und kam auf die feltsamsten theologischen Vorstellungen, 3. B. daß Gott wohl die Welt aus Nichts geschaffen habe, daß aber Gott selbst als das Nichts gebacht werden muffe, daß der Erlofer himmlisches Rleisch getragen, welches er von der himmlischen Eva erhalten habe, von welcher freilich weder die h. Schrift, noch die Vernunft, noch die Geschichte etwas weiß. Man sehe Planck a. a. D. S. 77 fgg. Es gehoren bierber aus berselben Periode die mustischen Schwarmer Glias Stiefel und Ezechiel Meth, zwei Burger in Langenfalza, welche neue Offenbarungen von Gott erhalten haben wollten, um alle achte Kinder Gottes aus dem antichriftlichen Babel, d. i. der verdorbenen lutherschen Kirche, herauszu= führen und in eine neue reinere zu versammeln, so wie der mystisch=fanatische Weißgerber Christoph Rotler und ber Rufter Soach im Greulich, welche fich fehr ftark auf das Weiffagen legten und bald auch an einigen Prophetinnen Gefellschaft erhielten. Bergl. Pland a. a. D. S. 85 fgg.

Aus dem Gesagten dürfte sich als Resultat ergeben, daß auch der populäre Mysticismus sich im überschweng-

lichen Gefühle der Liebe zu Gott, nicht in sittlich = religiösen Gesinnungen und Grundsähen als in seinem Elemente des wegt, daß er aber deßhalb so leicht von einer besonnenen, nühlichen und sittlichen Thätigkeit abzieht, weil er bei einer reizdaren Phantasie regelmäßig in Fanatismus ausartet, von dem sich gar nicht im Voraus berechnen läßt, zu welchen Thorheiten und moralischen Vergehungen er sühren werde!

Der gemeinwiffenschaftliche Mysticismus ift bas Gigenthum folcher Theologen, welche sich in der Theologie nicht über die logische Anordnung des historisch gegebenen Stoffs erheben konnen. Sie begnugen fich damit, ihre einseitige religiose Richtung, so gut als es gehen will durch wortliche Auffaffung bildlicher Ausbrücke und Wendungen der Bibel und durch allegorische Erklärung biblischer Erzählungen zu Gunften ihrer Lieblingsvorstellung - biblisch zu begründen und mit dem gerade gelten= ben firchlichen Systeme in Einflang zu bringen, indem sie dem kirchlichen Dogma nach willfürlicher Deutung eine Beziehung auf ihre myftischen Bestrebungen geben und in den firchlichen Gebräuchen auf ihr mystisches Einswerden mit Gott hindeutende Symbole finden. Muftiter Diefer Urt find außer Bernhard von Clairveaux 3. B. Wilhelm von Rheims, Guerrif, Arnold von Char= tres, ber Cifterzienfermond, Alred, Rupert und Gil= libert von Solland gewesen. (Man vergl. Schmib a. a. D. S. 279.) Zweierlei ift über sie zu bemerken: er= ftens, daß in ihren Ausführungen barum wenig Confequenz ist, weil ihre wissenschaftlichen Bestrebungen immer unter bem Ginfluffe ber mit ihren Bilbern und Traumereien ftets wechselnden Phantasie stehen, weßhalb zuweilen nicht ein= mal ihre Fundamentalfage sich in ein harmonisches Ganzes bringen lassen, was sich alle diesenigen mögen gesagt seyn lassen, welche die Lehre eines solchen Mystikers zusammenhängend darstellen wollen; leicht können sie ihr eignes consequentes Denken in den verworrenen Kopf des Mystikers übertragen. Zweitens, daß, wie wir oben an Bernhard von Clairveaux sahen, eben darum, weil sie sich einmal von der Phantasie sclavisch beherrschen lassen, auch ihre edlern Neigungen durch grobe sinnliche Triebe verunreinigt und hierdurch dem wahrhaften Leben in Gott entfremdet werden.

Der speculative Mysticismus sucht sich streng philosophisch und theologisch zu rechtsertigen und zu begründen,
und kommt bei Männern vor, deren religidses Leben bei Talent und Neigung zur Speculation, vielleicht auch
schon bei Uebung darin, sich auf den Mysticismus verirrte. Solche speculative Mystifer sind z. B. Hugo
und Richard von St. Victor gewesen. Daß aber
ihr philosophisches Nachdenken kein selbstständiges und unpartenisches ist, sondern daß es im Dienste des Mysticismus steht, indem ihre Speculation dem einmal vorherrschenden Vermögen der Phantasie in allen ihren Träumereien als treue Begleiterin solgt, ist eben so natürlich als
bekannt. Zeht ist mir nur daran gelegen, bemerklich zu
machen, daß der speculative Mysticismus sich leicht mit antimoralischen Systemen einigt.

Daß der Fatalismus dem Mysticismus günstig sey, haben selbst Mystiker nicht in Abrede genommen. Denn da sich der Fatalist einmal an eine Kette geschmiedet denkt, an welcher ihn Gott dahin ziehe, wohin er wolle, warum sollte er nicht auch annehmen, daß es nach vielsacher Anstrengung möglich sey, sich allmählig an jener Kette zu Gott heraufzuwinden, um sich mit ihm unmittelbar zu vers

binden? In dem fatalistischen Systeme aber verliert die Tugend alle Bedeutung; sen man weiß oder schwarz, gut oder bose, immer ist man doch gerade daß, wozu man von Gott bestimmt war. Da darf wohl der gottlose Pharao von sich rühmen, daß er dem frommen Moses völlig gleich an Gehalt sen und sich damit trösten, daß Gottes Art frei in seinem Walde herrsche! Man vergl. Tholuck's Blüthensammlung u. s. w. S. 97.

Sodann schließt die Emanationslehre und die pantheisstische Weltansicht mit dem Mysticismus gern einen innigen Bund. Sehr natürlich. Denn sind die Weltwesen wirklich Evolutionen aus Gott: warum sollen sie auf demselben Wege, auf welchem sie aus Gott ausströmten, nicht auch wieder zu Gott zurücksehren können? und sind in der That Gott und Welt durchaus identisch, dann ist za schon die mystische Vereinigung gegeben, man ist bereits ein Theil Gottes, kann es aber vielleicht noch dahin bringen, daß man ein wesentlicherer Theil der Gottheit werde. Läßt sich nun schon a priori wahrscheinlich machen, daß Emanatismus und Pantheismus gern dem Mysticismus Vorschub leisten, so bestätigt dasselbe glänzend die Erfahrung bis auf unsere Tage herab.

Der reiche Strom des Mysticismus, welcher vom neunten Jahrhunderte an dis zum Zeitalter der Reformation das ganze Mittelalter überschwemmte, ergoß sich aus den unächten Schriften des Dionysius Areopagita, welcher von dem emanatistisch = pantheistischen Gedanken ausging: Gott ist Alles in Allem, Anfang und Ende aller Dinge. Alles ist von Gott ausgegangen, besteht in ihm und kehrt zu ihm zurück \*). Sine deutsche Nebersehung der vorgeb-

<sup>\*)</sup> Chen so Schelling (Ideen zu einer Philosophie der Natur Th. 1. 2te Aufl. gandshut 1803. S. 16 ff.): "Gott ift wesentlich die

lichen Werke des Dionysius Areopagita hat Engelhardt zu Sulzbach 1823 in zwei Banden herausgegeben. Ingend aber kann im Emanatismus fo wenig, als im Pantheismus noch die Rede senn. Denn so schlecht man auch fen, immer ift und bleibt man doch nach jener Lehre eine Evolution aus Gott, und so tief man auch sittlich gesunken fen, immer ift man nach dem die Sittlichkeit in allen feinen Beziehungen untergrabenden Pantheismus ein Theil ber Gottheit, und die größte sittliche Verworfenheit, welche den edeln Menschen emport, ift nichts weiter, als die eine Korm des einen unwandelbaren Urseyns, so wie Tugend und sittlicher Abel die andere Form ist. Tugend und Lafter find also nicht wefentlich und in der Sache, sondern nur in der Form und in der Erscheinung entgegengesetzte Dinge. Rury, Emanatismus und Pantheismus beschönigen die großten sittlichen Vergehungen und laffen ben argften Bofewicht immer noch als hehr und gottlich erscheinen!

3weitens gestaltet sich der Mysticismus verschieden, je nachdem er entweder in sich gekehrt ift, oder nach außen

Matur und umgekehrt." — "Die Natur selbst ift nur das volle göttliche Dasenn, oder Gott in der Wirklichkeit seines Lebens und in seiner Offenbarung betrachtet." — Und Geget (Encyklopäd. der philosoph. Wissensch. hetdelb. 1827. Zte Aufl. S. 58.): "Die Welt, ein an und für sich Nichtiges, hat nicht das wahrhafte Senn, das nur in Sott ist; Sott ist nur das wahrhafte Senn. — Gott ist der Inbegriff aller Realitäten. — Gott ist das Senn in allem Dasenn." Diese Sahungen auch nur zu bezweiseln, war bei Heggel's Ledzeiten sehr gefährlich. Er versichert nämtlich (Vorrede zu hinrichs' Religion im innersten Verhältnisse zur Wissenschaft. Geibelb. 1822. S. XXVII.), solches Bezweiseln sen bloß eine Folge davon, "daß man keine Uhnung mehr von dem habe, was die Natur des speculativen Denkens und die Betrachtung der Idee sen, indem die thierische Unwissenheit von Gott und die Sopphisteret dieser Unwissenheit von Gott und die Sopphisteret dieser Unwissenheit jest das große Wort führe."

kräftig zu wirken sucht. Hierauf beruht der Unterschied von contemplativem oder passivem und von activem Mysticismus. Bei jenem zieht sich der Mystiser möglichst in sich selbst zurück, sucht das Göttliche zu schauen oder zu empfinden, will sich still mit Gott vereinigen, in Gott ausruhen, sein Leben soll ein reines passives Gebet seyn; er will sich selbst vernichten und von Gott verschlungen werden. Kurz, es gehören hierher alle Formen des Duietismus dis zum völligen Nihilismus, und daß in solchen Stimmungen an eine besonnene und klare, an eine gemeinnützige und sich für das Wohl der Mitmenschen aufopfernde Thätigkeit nicht zu denken sey, liegt am Tage.

Der active Mufticismus, welcher einem gewalti= gen Drange folgt, schaffend und neu gestaltend in's Leben einzugreifen, entwickelt sich in ber Regel erft bann, wenn Fanatismus zum Mosticismus hinzutrat. Denn der reine Musticismus beschäftigt den Mustifer meistens zu fehr mit fich felbst, als daß er sich um Andere zu bekummern Raum fande. Wir haben aber bereits gefehen, baß ber Fanatismus im gunftigen Falle zu einer eiteln und nichtigen Thatigkeit verleitet, wo man die Welt mit seinen Visionen und Prophezeiungen beglücken, oder wohl gar die verfallene Rir= che nach seinen neuen Offenbarungen reformiren will, im ungunftigen Kalle zu ungerechten und boshaften Bandlun= gen verführt, indem man das schlechte Dichten und Trach= ten bes eignen Bergens fur Gingebungen Gottes halt. Mag also ber Myfticismus diefe oder jene Geftalt annehmen, im= mer zieht er entweder von einer vernünftigen, sittlichen und wohlthatigen Lebensthatigkeit ab, oder verführt gar fein unglückliches Opfer zu fehr unlautern Vorftellungen, Grundfågen und Handlungen!

Ich darf viertens nicht unerinnert laffen, daß der Mysticismus eine einseitige und verfehlte Auffassung des biblischen Christenthums ift und darum auch alle wiffenschaftlichen Versuche, ihn biblisch zu begründen, miß-In bem Gottinnigkeitsgefühle, wellingen mußten. ches noch dazu die sinnlich = phantastische Richtung nimmt, und in der daraus herrorgehenden Sehnfucht nach unmittelbarer Wefensvereinigung mit Gott, befteht bas religiofe Leben des Mystikers, und in der Unweisung zu jener ersehn= ten Wesensvereinigung mit Gott zu gelangen bie ganze mystische Theologie. Wie sollten darum nicht auch alle Berfuche, jene einseitige religiose Richtung biblisch zu rechtfertigen, felbft einseitig und willfurlich gewesen fenn? Die ganze Geschichte bes chriftl. Myfticismus feit Clemens von Mexandrien lehrt es, daß man stets, um die mystische Auffassung des Chriftenthums als die acht biblische zu rechtfer= tigen, entweder biblische Aussprüche und Wendungen gegen alle Gesetze der Hermeneutik preßte und bildliche Redeweifen ber Bibel im eigentlichen Ginne nahm, ober, um bas eigene mustisch = phantastische Treiben zu beschönigen, gar zu dem regellosen Spiele ber allegorischen Bibelerklarung, vermöge welcher man freilich in jede biblische Erzählung jeben beliebigen Sinn legen kann, seine Buflucht nahm. In jener Hinsicht find außer ber bei Johannes oft wiederkehrenden, aber moralisch zu deutenden und von der Uebereinstimmung der Gefinnungen und Grundfage mit Gottes beiligem Rathe zu verstehenden Formel eins feyn ober eins werden mit Gott hauptfächlich folgende Bi= belstellen, deren bildlichen Ausbruck man übersah, um fie ju Gunften des einmal gefaßten Vorurtheils eigentlich aufzufaffen, immer von den Muftitern gemigbraucht worden; (Pf. 34,9.): Schmecket und febet, wie freund=

lich ber Berr ift; (Matth. 5, 8.): Gelia find die reines Bergens find, benn fie werden Gott fchauen; (1 Cor. 6,17.): Wer bem Beren anhanget, ift ein Geift mit ibm. In letterer Beziehung aber haben die driftl. Myftifer, abgesehen von dem erotischen Hohenliede, in dem sie nach der allegorischen Auslegung fruchtbare Beziehungen auf das erträumte innige Berhaltniß bes wahrhaft Glaubigen mit Gott fanden, mit befonderer Borliebe die Schopfungsgeschichte (Gen. c. 1.) allegorisch auf die allmählige Entwickelung des nach ihren Vorftellungen wahrhaft religiofen Lebens gedeutet, auch die Geschichte von der Sündfluth (Gen. c. 6.) gern für ihre Zwecke benutt, wie wenn sie im Noah das Borbild Christi, in der Urche Roa den Prototyp der chrifflichen Kirche und in den verschiedenen Thieren der Arche Andeutungen der manniafaltigen religiofen Buftande und Grade der Chriftglaubigen fuchten und fanden. Bergleichen Gie über Drigenes in Diefer hinsicht die Schrift 3. G. Rofenmuller's: Historia interpretationis librorum sacrorum in ecclesia christiana. P. III. p. 123. und über Hugo von St. Victor Liebner a. a. D. S. 290 fgg. Daß bie in unsern Tagen von einer gewiffen Partei sehr gepriefene sogenannte tiefe Schriftforschung auch auf allego= rische Deuteleien verfallt, beweisen die mustisch = pietisti= schen Commentare ber neuesten Beit.

Sünftens endlich dürfte sich aus allem bisher Gesagten ergeben, daß dem Mysticismus kein absoluter Werth, kein Werth an sich zukomme. Diesen könnte er nur haben, wenn in ihm das wahre religiöse Leben wäre, wenn er das biblische Christenthum richtig und vollständig auffaßte, wenn er sich nicht der Oberherrlichkeit der Verzuunst entzöge, der Phantasie sich nicht unterwürfe und der

Sinnlichkeit nicht frohnte. Riemand wird alfo munschen durfen ein Mystifer zu fenn, und den wohlgemeinten Unterschied von loblichem und unloblichem, von edelm und unedelm Mysticismus wird man fallen laffen muffen, wenn man nicht muthwillig ben Sprachgebrauch verkehren, die Begriffe verwirren und eine vollig gefunde religiofe Denkweise wahrhaft chriftlich frommer Menschen Mysticismus schelten will. Wohl aber ift dem Musticismus ein relativer, durch gewiffe Zeiten und Berhaltniffe bedingter Werth nicht abzusprechen. Denn wie zuweilen im Physischen die eine Krankheit durch den Ausbruch einer andern gehoben und nach Ablauf der lettern der Körper allmählig in den naturgemäßen Zuftand zurückgeführt wird, fo geschieht's auch im religiofen Geiftesleben, daß die Berirrung bes Mysticismus frankhafte Stimmungen nach und nach durch den schroffen, bas andere Ertrem berührenden Gegenfat befei-Wenn die Theologie sich in dialektischer Spikfindigfeit gleichsam verloren bat, wenn fie nur Begriffe spaltet, hergebrachte Formeln mit sophistischer Polemik hartnackig vertheidigt und bem religiofen Gefühle feine beiligen Rechte nimmt, da kann das exaltirte Gefühlsleben des Mysticismus der ausgearteten Theologie ihre Mångel zeigen und fraftigen Impuls zu ihrer Berbefferung So arbeitete ber Myfticismus bes Mittelalters geben. dem Scholafticismus jener einseitigen und unpraktischen Begriffstheologie erfolgreich entgegen und vermittelte es, daß das Herz und das Gefühl mit der Zeit feine gekrankten Rechte in der Theologie wieder erhielt. So wirkte der Musticismus des vorigen Sahrhunderts der dialektischen Polemik wohlthätig entgegen, mit welcher man abgewendet von dem praktischen Christenthume den Buchstaben der lutherschen Symbolik so eifrig verfocht, daß man in jene

Polemik die ganze luthersche Theologie auslöste, und bereitete so den neuen und in seiner Art einzigen Schwung vor, welchen unsere Wissenschaft seit Semler genommen hat.

Wenn das religiose Leben des Wolks den sittlichen Ernst, die innere Lebendigkeit, Rraft und Barme verloren hat und nun die wahre Frommiakeit in todte Werkheiliakeit, in die außere Beobachtung hergebrachter Ceremonien geset wird, da kann der Musticismus bewirken, daß die erstorbene fromme Gesinnung in den Gemuthern wieder lebendig wird und das ertodtete innere religiofe Leben mit ver= junater Rraft wieder aufersteht. Go hat der Mnsticismus im Mittelalter dem herzlosen Geremoniendienste, welcher tiefe Wurzeln geschlagen hatte, Abbruch gethan, hat ein regeres Leben in Theologie und Religion hervorgerufen, hat dadurch, daß er die hergebrachten dogmatischen Beftimmungen und die eingeführten firchlichen Gebrauche vielleicht zu wenig beachtete, doch immer liberalern und freiern religiösen Unsichten Eingang und Raum verschafft. die Theologie in ihrem kuhnsten Fluge einseitig bloß die theoretische Erkenntniß der Religion zu erweitern strebt, wenn fie felbst die Objecte des frommen Glaubens begreifen will, wenn sie zu schauen verlangt, wo es bei bem Glauben bewenden muß, wenn sie die positiven Thatsachen des Chriftenthums in Zweifel zieht und ihre praktische Wichtigfeit verkennt, und wenn religiose Gleichgultigkeit, Unfirch= lichkeit und ein für sinnliche Genuffe und rauschende Bergnügungen eingenommener und zugleich dem religiöfen Leben entfremdeter Sinn sich weit im Bolke verbreitet hat, ba fann der Musticismus der für theoretische Intereffen ein= feitig arbeitenden Theologie die Weisung geben, daß auch das praftische Moment Unerkenntniß und gebührende Beruckfichtigung verdiene, fann ben unaussprechlich hohen Werth ber Korm und Darstellung, in welcher das Evangelium die gottliche Wahrheit gibt, auf's Neue einleuch= tend machen, und ein heiliges Feuer unter die Zeitgenoffen werfen, welches fromme Undacht entzundet, die Gefinnungen lautert und die Herzen weiht für eine hohere Ordnung ber Dinge. Daß aus dem Myfticismus ber Gegenwart bald ein reicheres und schöneres Leben in Theologie und Religion erbluhen werde, dafür sprechen alle Beichen der Beit. Beil bann ben wiffenschaftlichen Theologen, beren Wirken jest eben so schwierig, als undankbar ift, und welche bei bem gegenwartigen Conflicte ber Meinungen und Leibenschaften alltäglich unter Wehmuth fich fagen muffen, baß fie in der streitenden Kirche leben. Während in andern Wiffenschaften selbst die unbezweifelt falsche Unsicht von al= ten Billigen nur aus einer zu entschuldigenden Verirrung der Forschung abgeleitet wird, sieht man in jeder mißfalli= gen Behauptung des wiffenschaftlichen Theologen, und ware sie auch aus der redlichsten Forschung geflossen, entweder eiteln Wahn, oder strafbaren Frevel. Legt er auf Vorstellungen ein Gewicht, welche man lieber gegen Undere zu= rucktreten laffen mochte, gleich gilt er für außerordentlich beschrankt und für einen Dunkler; macht er, von feinen Ueberzeugungen gedrungen, großere Zugeftandniffe, als Manchen wunschenswerth zu fenn scheinen, auf der Stelle ist er ein Ungläubiger oder ein Freigeist, wagt er in einer schwierigen Untersuchung noch kein entschiedenes Urtheil, er ift alsbald ein charafterlofer Uchfeltrager. Darum wohl den Mannern folcher Stellung in der glucklichern Periode, die immer mehr nahet, wenn man bei eigener religiofer Barme Licht an ihnen vertragen kann, und bei eignem Lichte religiose Barme! Beil aber auch dann ben praktischen Theologen, wenn sie in ihrem heiligen Veruse ihre redlichen Bestrebungen reichlicher belohnt sehen und ihre fromme und gemeinnühige Thätigkeit seltner als bisher an religiösem Leichtsinne, Frevel, Weltlust und Unkirchlichkeit scheitert! Heil namentlich auch Ihnen, meine Herren, die Sie gewiß von der hohen Wichtigkeit Ihres zukünstigen Veruss ganz durchdrungen sind und sich mit religiöser Begeisterung für den geistlichen Stand bestimmt haben, wenn — was Ihnen der Herr der Kirche verleihen wolle— ein Theil Ihrer Amtssührung noch in jenen schönern Zeitraum hineinfällt und Sie dann am Ziele Ihrer irdischen Lausbahn unter dankbarer Rührung sagen können: treu haben wir das Evangelium gepflanzt, redlich haben wir die Pflanzen gepflegt, Gott aber hat auch reichliches Gedeihen gegeben!

## 3weite Vorlesung.

M. 5.

Ginfeitig, wie die myftische Gefühlsrichtung in der Religion, ift auch die pietistische; aber in ihren Meußerun= gen und Folgen für das sittliche und religibse Leben nur noch bedenflicher. Macht der Muftifer zum Mittelpunkte feines religiofen Gefühlslebens den Sat: Bott ift die Liebe, und legt fich feine gesammte religiose Thatigkeit in einem phantaftischen Ringen nach unmittelbarer Wefensvereini= gung mit Gott dar, so erfullen das ganze Gemuth bes Dietisten die Dogmen: Gott ift frena gerecht. ber Mensch an fich durchaus unfahig das Wahre in der Religion zu erkennen und bas Bute zu wollen und zu vollbringen; die reli= giofe Wahrheit, Die er fieht, und bas Bute, das er verwirklicht, hat nicht er, ber Dhnmachtige, fich felbft, fondern der Gnade Bot= tes burch Chriftus jugufdreiben; nur fur ben von der Gnade Gottes Ermedten gibt es emi= ge Geligfeit; benn ihn hat Chriftus, beffen Berdienft er fich durch ben Glauben angeeig= net, durch feinen blutigen Tod von der Straf= gerechtigfeit Gottes losgefauft; ber Unerweckte ift in Folge der Uebertretung der Ur= åltern ein Sohn des ewigen Verderbens.

Mit diesen Satzen hat man die ganze pietistische Theologie erschöpft, und alle übrigen Dogmen des Evangeliums werden in ihr nur in so sern noch hervorgehoben, als sie sich zur Veranschaulichung oder Vegründung jener gebrauchen zu lassen scheinen; durch diese Sätze wird aber auch ausschließend das Gefühl des Pietisten fortwährend bewegt und seine Phantasie beschäftigt.

Von den erhebenden Gefühlen der Liebe zu Gott und des Abels der menschlichen Natur geht der Mystiser aus und verzerrt, weil er sie einseitig versolgt und sich ihnen einzig und allein hingibt, sein religiöses Leben; von dem demüsthigenden Bewußtseyn gänzlicher Schwäche in geistlichen Dingen und der unerbittlich strengen Strafgerechtigkeit Gotetes geht der Pietist aus und wird, weil er hierbei unverrückt stehen bleibt und hierauf seine Phantasie und sein Gestühl heftet, nach der entgegengesetzen Richtung hin auf eine Klippe zu unvermeidlichem Schisstruche fortgetrieben. Und doch sollen nach dem reinen biblischen Christenthume das Bewußtseyn verhältnißmäßig sittlicher Kraft und das Gefühl verhältnißmäßig sittlicher Beschränktheit sich gegensseitig bei uns ermäßigen, gerade wie die Gerechtigkeit und die Vaterliebe Gottes mit und neben einander bestehen!

Buvorderst muß ich Sie nun, m. H., barauf hinweisen, daß die angegebenen Satze, welche das Gemuth des Pietisten ganzlich einnehmen und sein Gefühl krankhaft afficiren, unwurdige Begriffe von der Majestat Gottes und der Kraft der menschlichen Natur enthalten, deßhalb auch die Sittlichkeit der ihnen Nachlebenden bedrohen, außerdem eben so wenig unter fich felbst zusammenhangen, als fie in ber h. Schrift gegründet find und dem Beifte bes Protestantismus entsprechen.

Durchaus unfähig foll der Mensch in feinem naturs lichen Buftande fenn, religiofe Wahrheit und Recht zu fin= ben und Gutes zu wollen und auszuführen. Dann bort er aber auch auf, ein vernünftiges und fittliches Wefen zu fenn; für die religiofe Wahrheit hat er bei diefer Organi= fation kein geistiges Muge, fur Tugend und Recht kein Berg, fein Gewiffen, feinen Willen. Er fann nur irren, fann nur fundigen; er hat keine Bernunft und keinen freien Willen. Denn er muß nach einem, gleichviel von wem. ob von Abam ober einem Undern herbeigezogenen, wenig= ftens immer von ihm felbft nicht verschuldeten Berhangniffe immerwährend bem religiösen Frrthume und ber Gunde Dann kann aber auch von einer Berant= unterliegen. wortlichkeit für das Bofe, welches ber naturliche Mensch begeht, gar nicht die Rede seyn, und ware wirklich sein Berg, wie fich die Pietiften fo gern ausbrucken, ein Schlupfwinkel ber Ottern und Schlangen, voller Unflath und Grauel, eine Werkstatte bes Teufels, eine Wildnif, eine Buftenei, ein Gehennasthal und ein Gundenspeicher er konnte sich dieser traurigen Naturnothwendigkeit nicht entziehen und man durfte billiger Weife feine Grauelthat, bie er beginge, ihm, bem Unglucklichen, anrechnen, ber weder vom Buten einen Begriff, noch für die Tugend einen Willen hatte! Muf ber andern Seite aber foll ber burch bie gottliche Gnade Erweckte in Folge der mit ihm vorgegangenen Beranderung intellectuelle und moralische Krafte besigen, um Recht zu üben und Bahr= heit zu finden. Ift dieß gegrundet, so gereicht ihm boch feine Erfenntniß nicht zum Ruhme und die Tugend, burch

welche er vor den unerleuchteten und verdorbenen Kindern Siefer Welt hervorglangt, nicht zum Berdienfte. richtig feste alfo Julianus bem Muguftinus, bem Bater bes Pietismus, entgegen, bag nach feinem Sufteme ber Mensch gezwungen werde, das Gute zu wollen. durch fophistische Runfte ließ sich die Richtigkeit dieses Ginwandes dem Blicke bes minder Scharffichtigen verbecken. Immer war ja nach bem pietistischen Sosteme des Augustinus das Erkennen und das Wollen des Guten durch die gottliche Gnade hervorgebracht und, genau genommen, ber Mensch wirklich von der Gnade gezwungen worben, das Wahre zu sehen und das Gute zu wollen. (Bal. unfers verehrten Berrn Confift. Raths Biggers Berfuch einer pragmatischen Darstellung des Augustinismus und Pelagianismus C. 266. Berlin 1821.) Gereicht nun aber nach den Grundfagen bes Pietismus weder die Tugend dem Wiedergebornen gum Berdienfte, noch die Sunde dem Unwiedergebornen zur Schuld, fo find auch hiermit die wesentlichsten moralischen Begriffe zerftort. Denn der Unterschied zwischen Tugend und Laster muß schwinden, der Begriff von Berdienst und Schuld muß untergeben, und die Idee der moralischen Vergeltung, aus welcher die Vorstellungen von Belohnung und Strafe kommen, muß als nichtig erscheinen. Gleichwohl laffen bie Pietisten dem Unerweckten die Gunde, welche er doch nach einer Naturnothwendigkeit thun muß, als hatte er sie ver= schuldet, und als ware sie aus einem Mißbrauche seines freien Willens entstanden, von Gott zur Schuld angerechnet und mit dem ewigen Verderben bestraft werden, wie fie andererseits die Frommigkeit und die Tugend des Er= weckten, welche doch nur Gottes Kraft zauberisch in ihm hervorbrachte, gleichsam als ware sie bas Resultat eigener

Rraftthätigkeit ihm zum Berdienste angerechnet und mit bem ewigen Leben belohnt werden lassen.

Diefe Sabe hangen nur bann harmonisch zusammen, wenn man sich Gott nicht mehr als allweise, allheilig und allgerecht benft. Schon unter ben Menschen gilt es als Beweis von Unverstand ober von ungerechter und unedler Gefinnung, wenn man durch fein eignes Berdienft berbeigeführte Vorzüge, wie Schonheit ober geerbter Reich= thum, ihren Befigern zum Berdienste anrechnet, unverschuldete Kehler dagegen, wie korperliche Gebrechen, den Unglücklichen vorrückt, als konnten fie dafür und als gereichten fie ihnen zur Schande. Und Gott, der unendlich Beise und Gerechte, foll nach den Fundamentalgesetzen des Pietismus den Frevel der natürlichen Menschen, welche in Folge ihres ganzen Drganismus freveln und fündigen muffen, weil sie das Gegentheil zu verwirklichen gar nicht vermogen, mit ewiger Unfeligkeit bestrafen, und die Tugend der Erweckten, welche doch sein eignes Werk, nicht das Berdienst ber parteiisch Bevorzugten ift, mit der ewigen Seligkeit belohnen!

Schon die Regel menschlicher Gerechtigkeit forbert, daß bei gleichem Verdienste oder bei gleicher Schuld einer wie der Andere behandelt, nicht der Eine parteiisch bevorzugt, der Andere eben so parteiisch zurückgedrängt werde. Der ewig gerechte und heilige Gott dagegen soll nach den Prinzipien des Pietismus von den Menschen, welche sammt und sonders in den Abgrund der Kinsterniß und der Sünde versunken waren, parteiisch die Einen herausgezogen haben, damit sie im Lichte der Erkenntniß und Tugend der Wonne eines ewigen Lebens entgegengingen, die Andern aber soll er in dem Pfuhle des Verderbens zurückgelassen haben, um auf ewig in der Hölle Tammer und Pein zu leiden. Nein, das

heißt Hohn treiben mit der Idee der Gerechtigkeit und den Allervollkommensten vom Throne seiner unendlichen Majesstät auf die Erde herabziehen, es heißt ihn mit menschlichen Schwächen und Fehlern beladen.

Unwürdige Vorstellungen von Gott begt der Pietist endlich auch in so fern, als er die lauternde und beseligende Gnade Gottes auf eine anstoßige Weise an bas Berdienst Chrifti knupft. Er benkt fich - Die Meußerungen ber Pietisten aller Zeiten bestätigen dieß — entweder Gott als grimmiges Wefen, beffen Born nur durch vergoffenes Blut gewendet werden konne, und darum find es Lieblingsaus= brucke von ihm, zu fagen, die Gunden mit dem Blute bes Erlosers abwaschen, sich in seine Wunden vergraben u. f. w.; ober er ftellt fich nach gleich unwürdigen Begriffen von Gott und Sefu den Erlofer als einen mit Gott im Rampfe begriffenen Gunderfreund vor, welcher, ba einmal bei Gott ohne Blutvergießen feine Gnade fen, gleichsam Gotte zum Trot fein Blut vergoffen habe, um alle die Gunder, welche fich unter fein Rreuz flüchten wurden, ber Gerechtig= feit (oder vielmehr der Rachfucht Gottes) zu entziehen. Da= gegen übersieht der Pietist die einfach schonen und in religioser und moralischer Hinsicht wahrhaft erhebenden Beziehungen. welche die h. Schrift dem aufopfernden Tode des Erlofers gibt, daß er geftorben fen, um und ein Beifpiel zu geben, daß man als sein wahrer Berehrer für Wahrheit und Recht nothigenfalls das Leben zu laffen habe, daß er fich dem Tode Preis gegeben, um feiner gottlichen Lehre die ftarffte Befraftigung ihrer Bahrheit, welche unter Menschen über= haupt möglich ift, zu geben, daß er aber auch in so fern für uns sich aufgeopfert habe, als er uns den Trost der Bergebung der Gunden erwerben, als er unferer Schmach= beit zu Gulfe kommen und dem verzagten Gunder den

Muth einfloßen wollte, sagen zu dürfen, Gott werde mit ihm nicht ins Gericht gehen, nachdem der Sohn Gottes ein Opfer geworden für unsere Sünden, nicht allein aber für unsere, sondern auch für der ganzen Welt Sünden.

Beilaufig mache ich Sie gleich noch auf eine große Inconsequenz des Pietisten aufmerksam. Nach seinen Grundfaben nehmlich ift er moralischer Katalist, in feinem Leben und Berhalten bagegen Sonergift. während er mit großem Trope die Behauptung vertheidigt, daß von dem Menschen nur Schlechtes komme, alles Bute bagegen burchaus bas Werk ber gottlichen Gnade fen, fo fieht er nicht ein, daß er sich widerspricht, wenn er theils mit Stolz auf die unerleuchteten Weltkinder barum berabfieht, weil er die totale Berdorbenheit der menschlichen Natur begriffen habe, theils von den verdorbenen Welt= leuten, welche er bekehren will, fturmisch verlangt, sie sol= len vor allen Dingen die völlige Richtswürdigkeit ihrer Na= tur einsehen und bejammern, und fich bann zum Rreuze wenden, damit sie hier die Gnade rette. Rann ihn boch Die Unerkenntniß feiner unbeschreiblichen Gundhaftigkeit nimmermehr zum Gelbstgefühle berechtigen, weil nach seinem Fundamentalsage selbst jene Erkenntniß als unverdientes Geschenk der Gnade erscheinen muß; und sollte er doch gar nicht den Bersuch machen, einen Unerweckten zu bekehren, noch weniger aber von ihm verlangen, daß er seine tiefe Berworfenheit einsehe. Theils sollte ja nur die gottliche Gnade, nicht menschliche Vermittelung, Verlorne retten können, theils wurden den Unerweckten alle religios intellectuellen und moralischen Krafte abgesprochen, woraus ficher folgt, daß fie aller und jeder religiofen Ginficht er= mangeln und des Schuldgefühls ganzlich unfahig fenn muffen.

Merkwürdig ist auch, daß die Pietisten, die so viel auf innere Erfahrung geben, sich durch die außern Ersahrungen, welche sie so oft gemacht haben und welche sur jeden Unbefangenen so laut sprechen, gar nicht zurechtzweisen und ihres Irrthums überführen lassen. Nur für das dürgerliche, nicht aber für das religiöse Leben hat der Unerweckte ein geistiges Organ, man nenne es Vernunft oder Verstand, sagen sie; der Erweckte dagegen erkennt in Volge der erhaltenen Gnade auch religiöse Wahrheit. Bei alle dem sind die Pietisten in allen Zeitaltern gerade von den unerweckten Begrisstheologen, mit welchen sie doch hätten leicht fertig werden sollen, in Streitigkeiten, die das Religiöse betrasen, gewaltig in die Enge getrieben worden.

Aber sind denn nicht, fragt man, die Satze, welche die Fundamentalgrtikel der Pietisten ausmachen, tief in der h. Schrift gegründet und entsprechen sie nicht dem Wesen des Protestantismus? Keines von Beiden.

Im dritten Capitel der Genesis wird wohl physisches Uebel, Mühsal, Schmerz und Tod vom Sündenfalle der Urältern abgeleitet, nur nicht das religiös moralische Uebel, die Berdunkelung oder gar der Untergang der religiösen Ideen und der sittlichen Begriffe und die Sünde. In den Evangelien aber sindet sich so wenig, was die Grundannahmen der Pietisken rechtsertigen könnte, daß man ihnen oft den gerechten Vorwurf gemacht hat, sie sehen bei ihrer Benuhung der h. Schrift den Schüler Paulus über Issus seinen Meister. Aber selbst in Paulus Vriefen sicht im Stande ihre Sähe nachzuweisen. Denn im Briefe an die Römer im siebenten Capitel vom 14ten Verse an — der Hauptstelle, auf welche sie sich beziehen — zeichnet der große Heidenapostel bloß mit lebhaften Karben die wehmüs

thige Gemuthsverfaffung bes Menschen, welcher bei einem ernften Sinblicke auf fein sittliches Berhalten sich gestehen muß, daß fein Wille immer beffer mar, als fein Sandeln, daß die lockende Einladung der Geluftung nur zu oft ben Sieg über die ernfte Mahnung der Pflicht bavon trug, furg er bricht nur in die Klage aus, welche bei grundlicher Selbstenntniß Niemand grundlos finden wird, video meliora proboque, deteriora sequor, ohne hiermit bem Menschen in seinem naturlichen Zustande die sittlichen Krafte absprechen zu wollen. Daß aber ber flare, that= kräftige und wohlwollende Paulus nichts weniger als Pietist war, beweist nicht nur die Geschichte seines ganzen Lebens, fondern ichon die in seinen Briefen sich fo oft wiederholende Aufforderung zur Tugend und Frommigkeit, welche boch jedenfalls fittliche Rrafte bei den Menschen voraussett, fo wie feine bekannte Unficht, daß es den Beiden moglich fen, mit ihrer Bernunft Gott zu finden, und vermoge ihres Gewiffens Gutes zu verwirklichen. Jene Stellen wußten die Pietisten nur dadurch zu ihrem Bortheile zu wenden, daß fie die Ermahnungen zu einem frommen Wandel entweder an die Wiedergebornen gerichtet fein ließen, oder diefelben, so fern sie fich noch auf die Unwiedergebornen beziehen follten, ironisch erklarten: handle gut, du Uner= leuchteter, wenn bu's vermagit; du wirft aber finden, baß dir's unmöglich ift. Diese Auffaffungen wurden jedoch bloß dann einigen Schein fur fich haben, wenn theils irgendwo im R. E. bestimmt und deutlich gesagt murde: ber Bieber= geborne hat religiofe Erkenntniß und fittliche Rraft, nur nicht der Unwiedergeborne, theils bort zuweilen jene ben Unwiedergebornen verhöhnende Fronie angedeutet ware.

Dagegen ift nicht zu läugnen, daß die Reformatoren unserer Kirche jene Sage aufstellten und billigten, daß sie

biefelben fehr urgirten, daß fie in unfern symbolischen Buchern vorgetragen und befonders in der Concordienformel stark ausgesprochen werben. Luther nämlich hatte sie als Augustinermonch sich fruhzeitig angeeignet, und bei ihrer religiofen Restauration mußte sich den Reformatoren bald zeigen, daß biefe Sage ben Bortheil gewähren wurden, theils ben verderblichen Lehren des Katholicismus von ben guten Werken, von dem überschüffigen Berdienfte der Beiligen und vom Ablaffe burch ihren farten Begenfat ben Ginfluß zu benehmen, theils bie Chrfurcht vor dem Erlofer bei den Chriften in demfelben Grade zu fteigern, als ihre eigene Kraft zu nichts berabgebruckt wurde. Gleichwohl haben bie Reformatoren jene Cate nicht, wie die Pietiften, ausschließend verfolgt; ha= ben fie felbst in ihrem Systeme nicht bis auf die Spige des moralischen Fatalismus und einer partikularen Ermahlung getrieben, in ihrem Leben wurden fie durch das Bewußtfenn inwohnender Rraft und durch das Gottinnigkeitsgefühl er= mäßigt. Die erfte Generation in der lutherischen Rirche war ein gottinniges, thatenreiches und dabei lebensfrohes Geschlecht, nicht eine Gesellschaft zerknirschter, matther= ziger und trubsinniger Gunder. Die pietiftische Gefühls= richtung ist nie in der lutherschen Kirche die vorherrschende geworden, und die orthodore luthersche Theologie hat sie ftets auf bas Entschiedenste bekampft. Sieraus fann jeder Unparteiffhe abnehmen, daß die in Rede stehende Gefühls= richtung durchaus dem Geifte bes Protestantismus wider= fpricht, und daß folglich auch die Cape, durch welche fie herbeigeführt wird, nicht in feinem Beifte fenn konnen, wenn auch zufällige Werhaltniffe es vermittelten, daß er fie in feiner erften Zeit aufnahm und Gebrauch von ihnen machte. Darum erregen die Pietiften und ihre Berthei=

biger nicht eben eine hohe Meinung von ihrer theologischen Erkenntniß und Umficht, wenn fie ihrer Glaubensrichtung nachrühmen, daß sie zu gewiffen Buchstaben und Formeln der symbolischen Bucher zurückkehre. Ist denn nicht, um jest von der ursprunglichen Bedeutsamkeit jener Gabe in unsrer Kirche ganglich zu abstrahiren, die protestantisch= luthersche Kirche gegrundet auf die h. Schrift, welcher jene Dogmen vollig fremd find, und lehnt fie nicht in Sachen bes Glaubens menschliche Auctorität auf das bestimmteste Was hilft es also, nachzuweisen, was Meinung Luthers oder Melanthons gewesen sen, wenn sich nicht dasfelbe als Lehrsat der h. Schrift bewähren läßt? Der follen wir bloß im burgerlichen Leben täglich fortschreiten, fort= schreiten im Gewerbe, in Runft und in jeglicher, nur nicht ber theologischen Wiffenschaft, in der religiosen Erkenntniß dagegen Lichtscheu das Dunkel verflossener Sahrhunderte fuchen?

Lassen Sie uns nun weiter sehen, m. H., wie die durch jene falschen Sage bestimmte phanta=stische Gefühlsrichtung von dem acht religio=sen und sittlichen Leben ablenkt und die theo=logische Wissenschaft in ihrem Fortschreiten hemmt, dem öffentlich sanctionirten Cultus schadet, ja selbst das bürgerliche Glück unter=gräbt und die politische Ordnung bedroht.

Wessen Gemuth einmal von der Vorstellung, der natürliche Mensch vermöge weder religiöse Wahrheit zu erkennen, noch fromm und tugendhaft zu leben, der durch Gottes Gnade Erweckte aber sen durch die ihm von Gott geschenkten Kräfte zu Beidem fähig, gänzlich durchdrungen ist, der muß sich entweder noch im Stande der Natur, oder bereits im Stande der Gnade denken, in keinem Falle aber

wird er in einem gefunden religios = fittlichen Streben begriffen fenn. Denn halt er fich noch fur unerweckt, so wird er, anstatt seine Leidenschaften kräftig zu zügeln und feine Fehler forgfältig zu verbeffern, in nublofe Rlagen über die Berworfenheit der menschlichen Natur überhaupt, und über feine eigne Berdorbenheit infonderheit fich ergie-Ben. Merkwurdig aber ift, daß dieß bie Gemuthsverfaffung der wenigsten Pietisten ift, und daß sie auch bei denen nicht lange besteht, welche sich in ihr wirklich befinden. Namlich die Eigenliebe mischt sich auch hier bald ein, und laßt ben ersehnten Bug der Gnade bald erfahren und empfinden, welcher ben Gunder bem allgemeinen Berberben entreiße und vor den Kindern diefer Welt auszeichne, zu= mal da die Unerkenntniß der Gundhaftigkeit, fo wenig fie es auch nach den Grundfagen des Pietismus follte, bem Selbstfüchtigen als etwas Verdienftliches, mas wohl Gnabenlohn verdiene, erscheint. Die Mehrzahl der Pietisten dagegen halt sich schon für wiedergeboren, und religios= fittlicher Stolz, welcher sich über die blinde und verstockte Welt bunkelhaft erhebt, ift im Gefolge jener Meinung. Freilich ift bieg, wie wir oben andeuteten, inconfequent. Allein auch auf den Pietisten ubt die Eigenliebe eine machtige Gewalt aus, und vielleicht eine machtigere, als über andere Menschenkinder, und die Geschichte des Pietismus in allen Sahrhunderten lehrt, daß fich diese Frommen ftets für Gottes geliebte Rinder und für feine Musermahlten hielten und die Weltkinder verachteten. Wie nun aber jeglicher Stolz nicht nur gehaltlos ift, sondern auch den Charafter verdirbt, so gilt dieß ganz besonders von dem religios = sittlichen. Gleichwohl ist dies nicht der einzige Schade, welchen jene übermuthige Erhebung ber Pietisten über die Welt nach sicht; Es entsteht auch

zwischen ben Uebermuthigen und Berachteten im gunftigsten Kalle eine Kalte, welche im gefelligen Leben nicht ohne nachtheiligen Ginfluß bleibt, und ein Berhaltniß herbeis führt, bas unter Chriften nie Statt finden follte, im schlimmften Falle aber eine Erbitterung und Feindschaft, welche niederreißt, anstatt zu bauen, und haffet, anstatt zu lieben. Semehr die fogenannten Weltkinder burch ben Vorwurf der Weltliebe und Gottlosigkeit gekrankt werden, besto aufmerksamer beobachten sie ihre Gegner, die sich vermeffen, baß fie fromm fenen, beden fcho= nungstos ihre Fehler auf, ftellen felbst Sandlungen, welche noch immer eine gute Deutung zulaffen, in ein zweibeutiges Licht, und laffen ihren Wiß gegen fie spielen und ihren Spott sich ergießen. Dagegen finden die Frommen in diesem Benehmen der boch von ihnen zuerst gereizten Cohne Dieser Welt neue Beweise fur die von ihnen poftulirte Schlechtigkeit der naturlichen Menschen, und frisches Material zur hochmuthigen Erhebung über fie.

Weiter untergrabt der Pietismus auch dadurch das streng = sittliche Streben, daß er sich nicht von der Vernunft leiten, sondern vom Sesühle und der Phantasie sortzreißen läßt, darum auch Gott nicht andetet im Geiste und in der Wahrheit, sondern sich in einer, kann man wohl sagen, sinnlich verliedten Undacht bewegt, und leicht selbst in Fanatismus außartet. Der Gang, welchen das religiöse Leben bei jedem Pietisten, der im Stande der Gnade zu seinem Unerweckten ein Erweckter geworden sen; die Einwirkung der göttlichen Gnade auf das Gemüth aber ist eine übernatürliche, folglich unbegreisliche, läßt sich also auch nicht aus Gründen deduciren, sondern kann nur inznerlich erfahren und empfunden werden. Deßhalb lassen

fich benn auch die Pietiften auf Deductionen biefer Beran= berung gar nicht ein, fondern bleiben dabei fteben: wir haben das Moment, wo die Gnade jum Durchbruche fam. an uns erfahren, und wer folche Erfahrungen nicht felbst gemacht hat, fann barüber nicht urtheilen, wenn er es and in menschlicher Wiffenschaft noch so weit gebracht ha= ben follte. Mit diefer innern Erfahrung, aus welcher er allein die heilfame Beranderung, die fein ganges Leben um= gestaltete und ihm genau betrachtet fogar eine neue Stellung in Gottes Schopfung gab, erkennen will, ift er schon an die Schwelle des Fanatismus geschleubert. Muß boch in feinem Gemuthe ein neuer Schopfungsact ftatt gefunben haben, burch welchen ihn Gott mit neuen Rraften ausruftete, und in feinem muften Innern muß eine gottliche Stimme laut geworden fenn, welche ihm zurief: bu Sunder bift begnadigt! Gewiß braucht der Pietift bei feiner Gelbsttaufchung, vermoge beren er ben Borfat fich zu beffern, welchen er felbst faßte, und die daran naturlich fich knupfende Hoffnung auf Sundenvergebung und Seligkeit einer unbegreiflichen Ginwirkung Gottes auf fein Gemuth zuschreibt, nur eine lebhafte Phantafie zu haben, um die innere Stimme Gottes auch außerlich zu vernehmen, und bei einer fehr reizbaren Phantasie wird er gottliche Stimmen mehrmals horen, ja wohl gar fein ganzes Den= fen, Wollen und Thun unmittelbar von Gott bestimmt werden laffen. Go meinte Augustinus, daß feine Wieber= geburt burch eine himmlische Stimme, welche ihm zurief: Tolle lege, Tolle lege! vollendet worden fen \*); fo

<sup>\*)</sup> Auch Ranne versichert in der Borrede des Aten Th. seiner Schrift: Leben er wedter Seifter, er habe durch inbruinstiges Gebet mit solcher heftigkeit, als wolle er den himmel zu sich herabziehen, eine äußerliche Sichtbarwerdung ber Nahe des

schlug der Pietismus des bekannten Dr. Joh. Wilh. Petersen, welcher auch eine ganz kurze Zeit in Rostock als
Prosessor gestanden hat, so wie der seiner Frau, einer gebornen v. Merlau, und ihrer Freundin, des Fräulein
Rosamund Juliane von Assevarg, in Fanatismus aus,
welcher in der Erwartung eines tausendjährigen Reichs und
einer Wiederbringung aller Dinge Nahrung sand, dis endlich Petersen, nachdem er lange auf den Eintritt des tausendjährigen Reichs vergedens gewartet hatte, im Jahre
1727 stard. Es braucht aber nicht erst bewiesen zu werden, daß der Fanatismus aus dem Grunde die gefährlichste
religiösse Stimmung ist, weil er jeden Einfall des Fanatifers, auch den ungesundesten, als tiese göttliche Weisheit
darstellt, und jede Unternehmung, auch die boshafteste,
als beilig, gerecht und von Gott geboten erscheinen läßt.

Bei dieser Gelegenheit erwähne ich gleich, daß die Erwartung eines tausendjährigen Reichs von vielen Piestisten gehegt worden ist, und daß auch mehrere unserer Neufrommen Chiliasten sind.\*) Diese Erscheinung verliert viel von dem Auffallenden, das sie auf den ersten Blick hat, wenn wir bedenken, daß mancher Pietist, bes

herrn erlangt, auf einmal habe fich nämlich ein wund erbar helles, jedoch bald verschwindendes Licht um ihn ausgebreitet. Später sen der herr Jesus zu ihm vor das Bette gestommen und habe einen vollen Becher aus der Lesbensquelle über sein herz ausgeschüttet. Da habe der hochbegnadigte vor unbeschreiblicher Freude gezittert und laut geschrieen.

<sup>\*)</sup> Man vergl. 3. B. Dishausens biblischen Commentar über sämmtliche Schriften des N. Testam. Bb. 1. (Königsberg 1830), wo in der Worrede S. IX das Bekenntniß abgelegt wird, daß der Bf. von dem 17ten Artikel der Augsburg. Confession, in welcher der Chiliasmus verdammt wird, mit Bewußtseyn abgewichen sep.

fonders wenn er keine wiffenschaftlich = theologische Bilbung genoffen hat, schon durch Lesung der h. Schrift auf ben Chiliasmus geführt wird, ohne daß er eben im Stande ware, diefe Meinung mit feiner religiofen Grundanficht in Einklang zu bringen, ober wohl gar aus ihr abzuleiten. Namlich ber mannigfaltigen Vorkenntniffe ermangelnd, ohne welche die h. Schrift nicht grundlich verstanden werden fann, läßt er fich leicht vom Scheine und erften Ginbrucke tauschen, und meint, der Chiliasmus liege hier unftreitig vor. Weitersehenden, beffer gebildeten, und ihre Grund= ansicht mit Confequenz verfolgenden Dietisten aber em = pfiehlt fich fogar ber Chiliasmus. Gie feben namlich iu den Genuffen des taufendjahrigen Reichs eine vorlau= fige Auszeichnung der Kinder Gottes vor der Welt, und glauben, daß die nach Ablauf dieses Reichs eintretende Gluckfeligkeit in dem ewigen Leben Die Fortfebung jener Freuden fenn werde, welche nie wieder unterbrochen werden solle.

Ein geistiger Cultus aber, wo man Gott als den Allheiligen fürchtet und liebt, und es sich zum unverbrüchlichen Gesetze macht, durch edle Gesinnung und gute That seine fromme Unterwerfung unter den Bater im Himmel zu beurkunden, kann im Pietismus nicht aufkommen. Der Pietist muß, da er die Sätze von der tiefsten Verworfenheit der menschlichen Natur und von der göttlichen Inade leidenschaftlich in sein Gemuth aufgenommen hat, sein religiöses Leben darein setzen, daß er bei Erwägung seiner ursprünglichen Nichtswürdigkeit klagt und jammert, bei dem Gedanken an die ersahrne Gnade aber die Gefühle der Dankbarkeit gegen den Erlöser mit [schmelzender] Wehmuth darlegt. So ist denn auch seine Frömmigkeit nicht klarer Begriff und rein sittliches Streben, sondern überspanntes Gefühl theils der Wehmuth und des Schmerzes über die Verworfenheit der menschlichen Natur, theils der Dankbarkeit und Liebe gegen den Erlöser, welcher aus solchem Elende rettete und befreiete, und daß sich diese Liebe als sinnliche Liebe ausspricht, kommt daher, weil der Pietist, wie der Mystiker, nicht von der Vernunft, sondern von der die Sinnlichkeit aufregenden Phantasie sich beherrschen läßt. Da ist denn, um nur dei den beliebtesten Vilden läßt. Da ist denn, um nur bei den beliebtesten Vilden dieser Partei stehen zu bleiben, Christus der Bräutigam, die Seele des Erweckten die Braut, da erklärt Tesus dem Sünder, welcher wiedergeboren werden soll, seine Liebeskuß, da gibt es eine geistliche Hochzeit, in Folge deren Christus den Erweckten dies in alle Ewiskeit in die Arme seiner Liebe schließt.

Befremden könnte, daß, während der Mystiker Gott zum Gegenstande seiner sinnlichen Liebe wählt, der Pietist mit dem Erlöser ein gleich anstößiges Spiel treibt. Es erklärt sich aber diese Abweichung sehr leicht. Da nämzlich der Pietist Gott als unerbittlich strengen Richter sich denkt, Christum aber als denjenigen, welcher mit aufopfernder Liebe die Sünder durch seinen Tod von der Strafgerechtigkeit Gottes im vollsten Sinne des Worts losgeskauft auft hat, so fühlt er sich auch zu dem Erlöser eben so hingezogen, als der Gedanke an Gott, den strengen Richter, ihn mit Furcht und Schrecken erfüllt. Darum wird denn von ihm ungleich öfter Christus als Gott erwähnt, und deßhalb ist diesen Frommen stets von ihren Gegnern

<sup>\*)</sup> Man vergl. Krum macher's Predigten aus bem Lied ber Lieder S. 61. 3. Aufl. Ciberfeld 1830.

nicht ganz mit Unrecht vorgeworfen worden, daß fie ben Sohn hoher stellen, als den Bater. —

Ferner muß ichon bie niebrige Meinung. welche bie Dietiften von dem naturlichen Men= ichen haben, vielfältigen Schaben ftiften. Denn abaefeben von bem bereits besprochenen geiftlichen Stolze. welcher hier fo reichliche Nahrung findet, muß es bem Riommler wenigstens schwer werden, die Liebe, welche bas Evangelium jedem Mitmenschen zu erweisen gebietet. gegen den Unerleuchteten an den Tag zu legen, und er muß vielmehr einen gewaltigen Drang empfinden, ben Unerweckten zu bekehren und beffen bisherigen religiofen Ueberzeugungen als falsche zu verdrängen. Rein Wunder also. daß die Pietisten stets Unduldsamkeit und Bekehrungssucht Richt graduell glaubt der Erweckte von charafterisirt hat. bem Unerweckten unterschieden zu fenn, fo baf er bei glei= chem Abel feiner Natur und bei gleich hoher Bestimmung nur einsichtsvoller und frommer ware, als der Unwieder= geborne; nein, allein meint er Erleuchtung zu haben, und das Lob der Frommigkeit nimmt er ausschließend für sich in Unspruch; er dunkt fich bem Wefen nach vom Unwiebergebornen verschieden zu senn, welchem alle Erleuchtung und Kraft zum Guten ganglich abgehe. hiernach ift ber Unterschied zwischen bem Erweckten und Unerweckten nicht viel fleiner, als der zwischen dem Menschen und dem Thiere. Ganz confequent wurde aus diefer Unficht ber gefährliche Lehrsat Muguftins abgeleitet: baf bie Glaubigen allein rechtmäßige Befiger von Allem fenen, Ihn nahm Johannes Gerfon in einer Predigt wieber auf. Wenn es; fagte er, bei einer außerften Sunger6= noth nur ein Brod gibt, welches einen Ginzigen fattigen fann, und zwei machen barauf Unspruch, ein Gottlofer,

der ein bürgerliches Recht daran hat, und ein Frommer, der kein solches ausweisen kann, so gebührt es dem Frommen nach dem Anspruch der Gnade, in welchem er ein wahrhafteres und Gott gefälligeres Recht gegründet und gesucht hat. Man vergl. Schröckh's Kirchengesschichte Bd. 33. S. 502.

Immerhin mag ber Bekehrungseifer bes Pietiften in bem gut gemeinten Wunsche wurzeln, ben Unerweckten zu retten; aber die Zudringlichkeit, mit welcher er als Apostel sich naht, der Glaube an eigne Unfehlbarkeit, welchen er überall burchschimmern läßt, die Boraussehung, daß die zu Befehrenden burchaus im Grrthume befangen fenen, von welcher er immer ausgeht, die Unduldsamkeit, mit welcher er jede religiose Unsicht, die von der seinigen abweicht, verdammt, und ber Saf, welchen er auf diejenigen wirft, die sich mit ihm nicht einigen wollen, - alles bieß find wenigstens keine liebenswurdigen Buge bes Von Allen erhielt der edle Graf Bingen= borf, der Stifter ber evangelischen Brudergemeinde, Dulbung, nur von ben Pietiften konnte er es nicht erlangen, daß sie seine Gemeinde friedlich neben ber ihrigen bestehen Darum gestand er voll Unmuth in einem seiner ließen. Lieder, daß ihm unter allen Gattungen von Menschen feine so zuwider fen, als das Bolk

> "Der miferablen Chriften, Die Niemand Pietiften Mehr nennt, als fie felber fich."

Bergl. Planck a. a. D. S. 277.

Stark ist allerdings der Ausdruck des Grafen, aber doch so viel gewiß, daß, wer es an Liebe und Duldsamkeit sehlen läßt, dem vornehmsten und größten Gebote des Evangeliums noch keinen Einfluß auf sein Herz und Leben

gestattete. Es bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe, diese brei, sagt Paulus (1 Cor. 13, 13.); aber die Liebe ist die größte unter ihnen!

Man hat sonst oft den Pietisten den Vorwurf gemacht, daß sie dei dem eraltirten Bestreben, ihre Unsicht möglichst weit zu verbreiten, ihren Unhang zu verstärken und ihrer Gemeinde Vortheile zu verschaffen, in der Wahl der darauf berechneten Mittel nicht delicat sepen, und diese Beschuldigung ist in der neuesten Zeit auf das stärkste wiederholt worden. Ob mit Recht, oder Unrecht? lassen wir nach der evangelischen Weisung: "richtet nicht" an seinen Ort gestellt seyn; der Schein trügt, und das Tadelnswürdigste kann sehr gut gemeint seyn. Sehr natürlich ist es aber, daß der Pietist nach seiner Grundansicht von der natürlichen Beschaffenheit des Unerweckten sich leicht von dem, was Gerechtigkeit und Villigkeit fordern, gegen Underschute dispensiven kann, haeretico sides non habenda est.

Berschwiegen darf auch nicht werden, daß sich dem Pietisten bei seinen Grundsätzen ungesucht eine Menge von Scheingründen darbieten, mit welchen sich ein ungebesserter, ja lastervoller Wandel beschönigen läßt. Es kommt mir natürlich nicht in den Sinn, die lieblose Behauptung zu vertreten, daß es keinem Pietisten mit dem Geschäfte der Heiligung Ernst sen, daß vielmehr alle mit ungebessertem Sinne der Sünde fröhnten und sich nur nach einem bequemen Deckmantel ihres Frevels umsähen. Denn wie nach einer glücklichen Inconsequenz zwischen Venken und Handeln im alltäglichen Leben manches Menschen Verhalten besser ist, als seine Grundsätze, und wie die Gesinnungen manches Philosophen edler sind, als sein moralisches System, so gibt es gewiß genug Pietisten, welche, ungeachtet

fie religiofe Meinungen begen, die, mit Confequeng verfolgt, fie ber Unsittlichkeit mit raschen Schritten guführen mußten, sittlicher Ernft und ftreng moralisches Streben portheilhaft auszeichnet — aus keinem andern Grunde. als weil ihr befferes Berg fie im Leben ihren unlautern religiofen Ueberzeugungen untreu werden läßt. Recht läßt sich behaupten, theils weil es die Natur der Sache mit fich bringt, theils weil es die Gefchichte und Er= fahrung vielfach bestätigt - daß der Pietift bei Schooffunden, welche lange schon und ehe er von der Gnade ergriffen wurde, ihn beherricht haben, bei großer Reizbarkeit feiner Sinnlichkeit, ja schon bei einem festen Sinne, mit welchem er in Ueberzeugung und Leben ftrengen Zusammenhang bringen will, in seinen Fundamentalfagen gar mancherlei findet, was auch grobe Fehler als fehr verzeihlich, ja wohl als von ihm felbst aar nicht verschuldet darzustellen vermag. \*)

Zum religiós = sittlichen Leben will der Pietist erst von der Gnade auf unbegreifliche Weise erweckt worden senn, ursprünglich aber gar keine Kraft zum Guten besessen haben. Gleichwohl muß er sich eingestehen, daß er auch nach der erfolgten Wiedergeburt von Fehlern der Uedereilung und Schwachheit eben so wenig frei ist, als jeder andere Erdensohn. Un wem kann nun der Grund solcher Unvollkommenheit liegen? Un ihm selbst gewiß nicht, weil er gar keine Kräfte zum Guten besigt, sondern bloß immer gerade

<sup>\*)</sup> Ein Frömmler hatte eine weltberühmte Waisenanstalt um Taussende betrogen. Der Betrug wurde erst entbeckt, als der Mann auf dem legten Krankenlager seiner Ausstöfung entgegensahe. Er war ganz heiter, und versicherte, mit ruhigem herzen aus der Welt zu gehen, da er ja wisse, daß der heiland nicht bloß für seine Schwachheits , sondern auch für seine Bosheitssünden genug gesthan habe.

so viele hat, als ihm die Gnade zukommen läßt. Alle Sunden alfo, welche er begeht, muffen barin ihren Grund haben, daß die Gnade ihre Unterstützung unterbrach. Da finnt er benn auf Entschuldigungsgrunde für feine Schwach= heitsfünden. Ein Mal beredet er fich, daß ihm folche deß= halb nicht zum Vorwurfe gereichen konnten, weil er als Erweckter Gunde und Begierde bem inwendigen Menschen nach nicht mehr billige. Gewiß werden aber auch die Un= erweckten, wenn sie nicht schon gang tief gefunken find, keine Freude an der Gunde als Gunde haben, vielmehr Handlungen der Uebereilung und aufbraufender Leidenschaft bald schmerzlich bereuen. Was ift benn aber an aller Diß= billigung des Lasters und an der wehmuthigsten Reue über begangene Fehler gelegen, wenn man sich dadurch nicht bestimmen laßt, mit festem Ginne feine Leidenschaften zu gu= geln und mit Charafterftarte feine Mangel zu verbeffern? Ein anderes Mal troftet fich der Pietift über feine Schwachen und Fehler damit, daß, fofern er als Wiedergeborner fundige, nur der noch nicht ganz abgestorbene alte Mensch rumore und das Fleisch tobe. Man f. Krummacher a. a. D. E. 95. Ein leidiger Troft! Denn das Fleisch foll nicht toben, und wo es tobt, hatte man es immer an wachsamer Aufmerksamkeit und fraftigem Widerstande feblen laffen. Widerftehet bem Teufel, fagt Sacobus, fo flieht er von euch. Nahet euch zu Gott, fo naht er fich zu euch. Reiniget bie Sanbe, ihr Gunder, und machet eure Bergen rein, ihr Wankelmuthigen.

Ja, nicht wenige Pietisten haben sich in allen Zeitaltern bahin ausgesprochen, daß bei dem Erwekten das Fleisch erft austoben und ausrasen muffe, indem nur nach eingetvetener Uebersättigung und Abspannung die Gnade zum

völligen Durchbruche kommen könne. Welche Verblenbung! Nimmermehr besteht das acht moralische Streben barin, daß man sich durch zügellose Ausschweifung in einen Zustand versetzt, wo die Sünde keinen Reiz mehr hat, sonbern darin, daß man die versührerischen Lockungen des Lasters siegreich zu überwinden sich angelegen sepn läßt.

Ferner haben diese Frommen oft genug ihre Fehler und Gunden geradezu dem Erlofer zur Laft gelegt und behauptet, daß der Beiland zuweilen den Erweckten urplotlich auf einige Zeit aufgebe und in das natürliche Verderben zurückversete, damit er nicht stolz werde durch die erfahrne Gnade, fondern fein ursprunglicher Gunder = und Bett= ler ftand ihm in frischem Undenken bleibe, daß jedoch Chris ftus ben Sunder, sobald er nur ein reuevolles Berr Sefu! hingestammelt habe, wieder in den Urm feiner liebevollen Gnade aufnehme, M. f. Krummacher a. a. D. S. 42. Dieß find eben so unwurdige Begriffe von bem Erloser, als Vorstellungen, welche alle Moralität untergraben und die Erweckten bei den größten Miffethaten aller moralischen Zurechnung überheben wurden. kann schon der in dem Wefen des Pietismus gegründete Katalismus zu einer außerft schablichen fittlichen Bleichaultigkeit verleiten. Dhne bas mindeste eigne Berdienst ift er aus freier Gnade zum Beile erkohren, und wenn er auch bie emporenoften Grauelthaten verübt hatte, es muß im= mer und ewig bei feiner unwiderruflichen Erwählung ver= bleiben. Diesen Sat hat neuerdings wieder Krum: macher a. a. D. S. 63. vorgetragen, wo er fagt: " ber Berr Jefus halt mas er hat! Meine Schaafe find mein, fpricht er, und niemand fann fie aus meiner Sand reißen. Da tonnte ber Teufel tommen, ber Bertlager, und ju Sefu

fagen: fiehe, ber Gunber, ben bu angenom= men, ift mein - und fonnte eine Tobfunde, eine himmelschreiende Schuld nach ber andern auf fein Saupt zusammenhaufen; da konnte Mofes auftreten und rufen: Berr, brich ben Stab über ihn, ber bein Gefet mit gufen trat; ba konnten die Engel Gottes felbft gu= fammen fcreien: fort mit ihm! ber Schacher paßt nicht in bas Paradies! - Bas mochte es fruchten? Siehe, hat Er ben Gunber ein= mal aufgenommen in feine Liebe, fo ift fein Eifer fest wie die Bolle. Und ob es ber Sa= tan mare, oder Mofes und die Engel - feine Untwort murbe lauten: Bebet euch hinmeg von mir, ihr alle miteinander. Welchem ich gnabig bin, bem bin ich gnabig! Wer hat barein zu reden?"

Noch ist zu erwähnen, daß pietistische Prediger und Tractatenschreiber auch dadurch der Unsittlichkeit, insonwerheit in den minder gebildeten Ständen, Worschub leisteten, daß sie sich in ihrem Eifer nicht vorsichtig genug ausdrückten und z. B. sagten: Gott schaue sein herrliches Bild am liebsten in dem dunkeln Grunde einer armen Sündersseele; je größer der Sünder sey, desto lieber sey er dem Erlöser. Krummacher a. a. D. S. 27. Zesus vergebe lieber tausend Sünden, als eine, und könne durchaus die Klage Kains nicht leiden: meine Sünden sind größer, denn daß sie mir vergeben werden könnten! Krummacher a. a. D. S. 43. Denn dergleichen Expectorationen erzeuzgen den Wahn, der Himmel stehe nur dem Missethäter offen, der rechtschaffene und biedere Mensch aber gehöre in

Die Holle!\*) Dieß alles muß man zusammennehmen, um es psychologisch erklarlich zu finden, wie einzelne Fromm= ler = Gefellschaften, ohne daß ihr pietistisch bestimmtes religibses Gefühl er heuchelt gewesen ware, bei ihren religiofen Uebungen, oder gleich nach ihnen, allerhand Gräuel verüben konnten, oder wie es hier und dort ungeachtet alles Berr, Berr Sagens und aller haufigft wiederholten Unbacht im Conventifel, felbst an Gerechtigkeit und Redlich= keit fehlen konnte! Vor wenigen Monaten haben wir in der Allgem. 2. 3. einen aus den Untersuchungsacten gezogenen Bericht folder Unbilben in der Weimarschen Stadt Sulza gelefen, wo ein von einem Doctor ber Medicin und einem Barbiergefellen geleitetes Conventifel zum Theil aus Holzbieben bestand, welche gleich in die religiofe Bersamm= lung ihre Uerte mitbrachten, um nach geschloffenem Gottesbienfte im Walde zu ftehlen! Die Erweckten, welche fich in dem Gefolge der Frau von Rrudener befanden, ftanden in der Schweiz in fo üblem Rufe, daß man dieß Befolge "ein wanderndes Bordell" nannte, f. Frau von Rrubener in der Schweiz. Belvetien 1817 \*\*). Die Mitalieder des neuen Terufalems, die im Sahre 1822 den Frieden der Kirche in Pommern ftorten, lehrten: "was die Welt Gunde nenne, fen fur den Begna= digten nicht mehr Gunde, da ihm die Pforte des Sim-

<sup>\*)</sup> Bergl. das unchriftliche und Vernunftwidrige mehrerer Büchlein, die besonders seit einiger Zeit von der Tractatengeseuschaft in Basel und ihren Freunden heimlich ausgestreuet worden, von J. Schulthes. Zurich 1815.

<sup>\*\*)</sup> Sehr lesenswerth ift, was über diese pietistische Schwärmerin von Breseius und Spiefer in den Beiträgen zu einer Chasrafteristst der Frau von Krüdener (Berlin 1818) besmerkt worden. Wirklich classisch find insonderheit die Worte beswortressilichen Breseius hierüber.

mels offen stehe; Gott durfe ihm seine Gnade nicht mehr rauben; selbst Mord und Todt=schlag machen ihn nicht unrein", vergl. Pahl über den Obscurantismus, der das teutsche Vaterland bestroht (Tübingen 1826) S. 237.

Sch komme nun zu der Eigenthumlichkeit ber Pietiften, nach welcher fie immer jegliche Erheiterung in gefelligen Rreifen, jedwede weltliche Erholung von anftrengenden Urbeiten, vorzüglich aber Schauspiel, Tanz und alles gefellige Spiel für fundlich erklart und hiernach eben fo einseitig das irdische Leben aufgefaßt haben, als sie über die foge= nannten Weltfinder, welche fich jene Bergnugungen erlaubten, lieblos richteten. Es gelangen aber bie Pietiften gu jener Unsicht fehr leicht auf doppeltem Wege. Einmal nam= lich glauben fie, Die sich ja fur unvergleichbar beffer halten, als die unerleuchteten Weltkinder, sich so streng als möglich von biefen abscheiden zu muffen, haben baher ihre Abson= derungssucht oft bis in's Lacherliche getrieben, wollen aber am Wenigsten gerade an bem Freude und Bergnugen finden, was die Kinder biefer Welt ergott ober, um mit ihnen selbst zu reden, da figen, wo die Spotter figen. Ein anderes Mal aber meiden fie dergleichen Berftreuungen, weil sie, mißtrauend ihrer moralischen Kraft, fürchten, es mochte ber Leviathan bes alten Menfchen bei dergleichen Fleischeslust wieder mit seiner alten fürchterlichen Starfe hervorbrechen und ben Uct ber Wiedergeburt ftoren. Bu einem eigentlichen Streite hieruber ift's in unfern Tagen noch nicht gefommen; daß indeffen auch die heutigen Dietiften dieselbe Meinung hegen, sieht man theils aus den Warnungen der Traktatchen = Verfaffer und der Prediger biefer Parten vor jenen Freuden der Welt, theils baraus, daß die jegigen Pietiften folche Bergnugungen entweder gang

melben, ober boch wenigstens, um bei ben Weltmenschen nicht zu fehr aufzufallen, fich möglichst bavon zurückziehen. Much ift in einer, wenn ich nicht irre, 1824 in Berlin uber bas Schauspiel erschienenen Schrift bas Theater als eine sehr fündliche Einrichtung bargestellt worden. Wohl aber wurde im vorigen Sahrhunderte über diefen Gegenstand zwischen den Pietisten und den orthodoren Theologen und Weltkindern ein formlicher Streit geführt, bei welchem von beiden Seiten viele Schriften gewechselt wur-Man f. g. B. Balentin Ernft Lofder's ben. Timotheus Verinus 1718 und 1722 im achten Capitel, und bes schreibseligen Soachim Lange Gestalt bes Rreuzesreichs Christi auf Erden u. f. w. S. 296 fa. 1713. Jene meinten, daß Tang, gefelliger Scherz und Spiel durchaus fundlich fen. Denn nichts bergleichen konne man im Namen Sefu thun, wahrend boch der Upoftel Paulus verlange, daß alles im Namen Sefu gefchehe; es fen bieß also Fleischesluft, welche man der unbekehrten Welt überlaffen muffe, und man wurde fich als Erweckter nur erniebrigen und wegwerfen, wenn man fich hierin ber Welt gleich stellen wollte. Außerdem urgirten fie, daß die Mufik gerade in ihrer Zeit außerordentlich verdorben und eine fündliche Tangart eben gebrauchlich fen. Man sehe Pland a. a. D. S. 238.

Hierauf erwiderten die Gegner, daß alles von den Pietisten als sündlich Verworsene Adiaphora oder Mittelzdinge seven, welchen an sich weder ein sittlicher Werth noch Unwerth zukomme. Denn gebe man sich jenen Ergößlichzeiten des Lebens mäßig und unter Beobachtung der Gesetze des Anstandes hin und um sein Gemuth zu erheitern, um sich vom beschwerlichen Arbeiten zu erholen und zu neuer Anstrengung zu stärken, so lasse sich dagegen gar nichts

einwenden, und man konne sie sich immerhin im Namen Sefu erlauben, ba Sefus nirgends unschuldigen Scherz und harmlose Freude verboten habe; fen man hingegen in jenen Genuffen unmäßig und verlete man die Regeln des Unftandes, dann freilich thue man großes Unrecht und fetze sich Versuchungen aus, welchen man leicht unterliegen konne. Manche Weltkinder aber zogen es vor, anstatt sich in die Sache felbst tiefer einzulaffen, mit den Frommlern nur 2ατ άνθοωπον zu disputiren. Sie fagten 3. B., daß die Tanzart der Gegenwart mit dem größten Unrechte als fündhaft verschrieen werbe. Denn schon ber Konig David habe nach 2 Sam. 6, 14 fgg. vor ber Bundeslade auf eine Beife getanzt, welche feine Gemablin Michal nicht ganz zart und anstandig gefunden. Schwerlich durfte diefer Streit, wenn er jest wieder aufgenommen wurde, anders geführt werden und zu einem andern Refultate führen. als vor 130 Jahren!

Lassen Sie mich noch von einer andern Eigenthûmlichkeit der Pietisten sprechen, welche allein schon stets eine
reichhaltige Duelle des Unheils geworden ist und der Natur der Sache nach überall und immer werden muß. Sie
empfinden nämlich bei ihrem überspannten Gefühle wehmüthigen Schmerzes über die Verworfenheit der menschlichen
Natur, und bei ihrer schmelzend-dankbaren Rührung wegen der empfangenen Beweise der Inade einen unwiderstehlichen Drang, sich über religiöse Gegenstände gegen Undere auszusprechen und an eine Gesellschaft gleichgestimmter
Brüder sich anzuschließen. Hierdurch unterscheiden sie sich
wesentlich von den Mystikern, welche auch in der größten
Einsamkeit und Zurückgezogenheit ihre unmittelbare Vereinigung mit Gott glauben realisiren zu können. Aus jenem
Drange der Pietisten aber solgt ihr leidiges Conventikelwe-

sen, ihre Geringschätzung, ja wohl gar ihre Verachtung des offentlich sanctionirten Gultus, ihr hierarchischer Eifer, die bestehende kirchliche Verfassung zu reformiren und ihre Keindschaft mit der sogenannten Welt. In den öffentlichen religiosen Uebungen in der Kirche finden die Pietisten aus nahe liegenden Grunden nicht die gewünschte Befriedigung. Denn hier führen in der Regel wissenschaftlich gebildete Manner das Wort, welche das Evangelium nicht einseitig. wie der Pietismus, sondern nach allen seinen beseligenden Beziehungen auffassen lernten, und angewiesen sind, bamit Gott im Geifte verehrt werde, burch den Verstand auf das Herz zu wirken, und Moralität durch eine mahrhafte und vernünftige Religiosität unter ben Christen immer tiefer zu begrunden. Die Pietisten aber verlangen nur, daß ihr Gefühl fortwährend durch die Sate von der Sunde und ber Gnade erschuttert werde. Außerdem feben fie es un= gern, daß sie gerade in heiliger Bersammlung mit den Weltkindern zusammentreffen und hier vor ihnen gar nichts voraus haben follen. Darum haben sie es immer vorge= zogen, um mit ihnen selbst zu reben, ecclesiolas in ecclesia zu constituiren, das heißt, SBinkel gottesbienste in Privathäusern zu veranstalten, zu welchen bloß die engver= bruderten Pietisten freien Butritt erhielten, und diejenigen, welche darum befonders eingeladen wurden, weil man hoffen durfte, sie noch zum Pietismus zu bekehren. Um bas Einschreiten der firchlichen Polizei, welche dergleichen Conventikel schlechterdings nicht bulden darf, zu vermeiden, gab man ihnen balb den Namen von Familienandachten, von welchen die Kirche nur wunschen kann, daß sie wieder so allgemein werden mogen, als sie in der alten frommen Zeit gewesen sind; theils hielt man fie, wie in Halle und ander= warts, unter dem Mushangeschilde feierlicher Dif=

fionsver fammtungen ab. Gehr naturlich fnupft fich an diese so entschiedene Vorliebe zu jenen gesetwidrigen Privatgottesbienften ber Wahn, daß burch fie ungleich mehr Segen gestiftet werbe, als burch ben offentlichen Gottesbienft, und hiermit Berachtung bes fanctionirten Cultus, ber offentlich angestellten Religionslehrer und ber b. Gebrauche. Der pietiftische Prediger Joh. Cafp. Schabe z. B. ließ fich in feiner 1697 erschienenen Dra= ris bes Beichtftubls u. f. w. vom Ungeftume feiner Leidenschaft zu der Behauptung fortreißen, der Beichtstuhl fen bes Satans Stuhl und ber hollifche Feuer= pfuhl, wogegen ber orthodore Dr. Deutschmann in Bittenberg in einer im nachsten Sahre erschienenen Schrift ben gottlichen Ursprung der Predigerbeichte bewieß, sie aber freilich in etwas zu frühe Zeit hinaufrückte, wenn er fie fchon im Paradiefe vom Sehovah Globim geftiftet fenn ließ. M. f. Pland a. a. D. G. 205.

Es erklart sich aber auch hieraus weiter die ungerechte Alage der Pietisten über den Verfall der Kirche, ihr leidensschaftlicher Eiser, die ausgeartete zu resormiren, ihr Aufruf an die weltliche Obrigkeit, die angestellten Theologen und Geistlichen, vorzugsweise aber die wissenschaftlich gebilbetsten, edelsten und brauchbarsten ihrer Aemter zu entsehen und die Denk = und Gewissenschreit durch aufgenöthigte Glaubenssormeln zu beengen. Erwarten sie doch einmal das religiöse Heil der Welt davon, daß der dumpke und thatenlose Trübsinn ihres Conventikels die allgemeine Stimmung der Welt werde, und suchen sie doch, weil sie sich einmal für unsehlbar halten, ihre Ansichten mit hierar= chischem Geiste weiter und weiter zu verbreiten.

Außerdem außert das Conventikelwesen noch manche andere nachtheilige Folgen auf das gesellige Leben und die

religiofe Erkenntniß. Wo Pietisten sich fammeln und Conventifel eröffnen, wird auch alsbald die Meinung geflissent= lich verbreitet, daß sie ben Mittelpunkt gur Bereinigung ber wahrhaft Gläubigen und Frommen bilden follen, und bas Chriftenthum wird zu einer Sectenfache gemacht. Erregt dieß auf der Stelle Migvergnugen und Erbitterung bei benen, welche sich nach ihren Grundsaben nicht entschließen konnen, am Conventifel Theil zu nehmen und darum sich als Ungläubige, Unerweckte und Gottlose verachtet seben muffen, und glauben sich zu gleicher Zeit die Conventikelbruder zur stolzen Erhebung über sie berechtigt: so fehlt es. besonders so lange die Sache neu ift, weder an Neugierigen. welche bloß aus Neugierde diese separatistischen Bereine besuchen, noch an Heuchlern, welche an ihnen Theil nehmen, um etwaniae irdische Vortheile besto sicherer zu erreichen. noch an gehaltlofen Weltkindern, welche um den Preis eines fleißigen Conventifelbesuchs, aber auch um feinen bohern , ben Ramen eines frommen Chriften gern fich erkaufen und bruderliche Aufnahme im Conventifel finden, während die Welt doch recht gut weiß, daß ihr Wandel nach ihrer Berbindung mit diesen Rindern Gottes nicht im Geringften beffer murde, als er fruber gemefen mar. Allein die Reugierigen ziehen sich, sobald der Reiz der Neuheit schwand, von den Separatisten zuruck. Die Heuchler verlaffen die Conventifel, wenn sie entweder ihre irdischen 3wecke erreicht, oder bemerkt haben, daß fie auf diefem Wege ihrem Biele nicht naber kommen konnen, und ber leichtfertige Weltmensch erkaltet nach und nach in feinem erkunstelten, ihm bloß laftigen 3mang anlegenden pietiftischen Gifer, jumal wenn er sieht, daß er durch ihn nichts an Achtung bei der Welt gewonnen habe. Die nothwendige Folge hiervon ift, daß sich die Zahl der Gegner folcher Frommigkeit mehrt,

baß die Erbitterung der Pietisten gegen die Abtrünnigen sich auf mancherlei Art Luft verschafft, daß manche Schwach=heiten der Frommen, welche sonst verschwiegen worden wären, auß Nachsucht angelegentlichst von den Apostaten im Publicum verbreitet werden, daß die Pietisten an bürgerlicher Achtung verlieren, und daß die Spannung und der Unsriede im bürgerlichen Leben immer größer wird.

Aber auch die religiose Nahrung, welche in jenen Conventikeln dargeboten wird, ist durchaus nicht die gesunde und kräftige, welche in der Regel die öffentlich angestellten Religionslehrer in der Kirche gewähren. Dem Frommler verlangt schon nach seiner ganzen Stimmung nicht nach ei= nem flaren, zusammenhangenden, überzeugenden und durch den Verstand wohlthatig auf das Herz einwirkenden Vortrage; er will, daß durch eine, wenn auch noch so unzufammenhangende und lofe Rede fein Gefühl bewegt und erschüttert werde. Man fann sich hiernach leicht benfen, wie viel Ungefundes und Ungereimtes besonders in solchen Conventikeln vorgetragen werden mag, welche nicht von Geiftlichen geleitet werden, sondern wo jeder Laie als Red= ner auftreten barf, zumal da hier gleich von vorn herein vorausgesett wird, daß aus dem Herzen, nicht aus dem Kopfe gesprochen werden solle, und es deßhalb auch nicht übel genommen werden darf, wenn dann und mann wie ohne Kopf geredet wird. Man braucht wirklich nicht felbst bergleichen Conventifeln beigewohnt zu haben, um also zu urtheilen. Schon die gedruckten Reden pietistischer Prediger und die weit verbreiteten Tractatchen, an welche doch jedenfalls ungleich größerer Fleiß verwendet wird, als an die gang oder halb extemporirten Conventikelvortrage, bestätigen obiges Urtheil.

Es hat aber das Predigen der Laien in den Conventikeln noch den moralischen Schaden, daß es die Sucht, sich
als Prediger hervorzuthun, auch bei solchen weckt, welche
zu nichts weniger, als gerade hierzu innern Beruf haben,
daß es die Eitelkeit nährt, von der pflichtmäßigen Besorgung der Berufsgeschäfte abzieht und zu einem geistlichen Hochmuthe verleitet, welcher mit der theologischen Unkenntniß und Berworrenheit solcher Apostel in einem ganz
eignen Contraste steht.

Bu Ende des 17ten und zu Unfange des 18ten Sahr= hunderts wurden allerdings die pietistischen Conventifel meistens von Predigern geleitet. Allein während die allgemeinen Nachtheile des Conventikelwesens sich auch damals zeigten, Geringschätzung des öffentlichen Gottesbienstes und der h. Gebrauche, Feindschaft und Sader mit der Welt und ben dem Pietismus abtrunnig Gewordenen, verderb= licher Stolz und ein tadelnswerthes Schwelgen in unflaren finnlichen Gefühlen, traten noch andere besondere herpor. welche eben daraus entsprangen, daß Prediger an der Spise der Conventikel standen. Ramlich in großeren Stadten, wo mehrere Prediger angestellt waren, gaben sich die Dietiften alle Muhe, gerade den Prediger für den Erweckten ober Erwecktesten und Besten auszugeben, welchen sie sich zu ihrem Führer auserkohren hatten, oder welcher sich zu ihrem Hirten bergegeben hatte. Dieß ftorte naturlich bas gute collegialische Berhaltniß in den Ministerien, erbitterte aber oft die unerleuchteten Weltkinder um so mehr, je fester fie überzeugt waren, daß die von den Pietisten verdammten Prediger die gelehrtesten, thatigsten und edelsten fenen. Es konnten aber auch die Conventikelvortrage an den Orten nicht besonders klar und wahrhaft erbaulich senn, wo es die fähigsten und geachtetsten Prediger verschmahten, bas Conventiculum zu leiten, und man sich damit begnügen mußte, den Unwissendsten zu gewinnen, der, um doch eine Geltung zu erhalten, sich brauchen ließ, die Gläubigen mit einem Jargon, dergleichen verlangt wurde, zu regaliren. M. s. Planck a. a. D. S. 232.

Wir dursen nicht übersehen, daß der Pietismus auch die Fortschritte der theologischen Wissesenschaft hemmt. Wie der Pietist alle rein menschelichen Bestrebungen für nichtig hält, so kann er auch die menschliche Wissenschaft nicht achten. Es muß ihm vielmehr alles Erkennen als ein fleischliches Wissen des natürlichen Menschen erscheinen, welches in jedem Falle einen sehr untergeordneten Werth habe.\*) Un der Wiedergeburt ist alles gelegen, sagten die Pietisten des vorigen Sahrhunderts, wer diese an sich ersahren hat, steht an religiöser Erkenntniß ungleich höher, als der unwiedergeborne Theolog mit aller seiner sleischlichen Gelehrsamkeit; denn ohne die Wiedergeburt läßt sich eine richtige Einsicht in die Heilswahrheiten nicht denken; der Unwiedergeborne

<sup>\*)</sup> Ranne versichert (Romane aus ber Christenwelt aller Zeiten I. S. 160), "es gebe fein Studium, das den ganzen innern Menschen mehr tödte und verkrüppele, als das Studium der alten Literatur" und erklärtan einem anbern Orte (Leben erweckter Christen, Th. 2. Borrede) die gesammte menschliche Wissenschaft für nichtig, eitel und nugs los, deren höheres, über das äußere Leben sich erhebendes Bestres ben nie zum Ziele gelangen könne, sondern immer davon absühre.

Wenn heinrich Steffens rühmt, endlich den Weg von der falschen Theologie zum wahren Glauben gefunden zu haben, so verdammt er seierlich die Frechheit seines frühes ren Wissens, und bekennt, wie er im langen Kampfe mit solchem Wissen, welches sich in sich selbst bez gründen gewollt, angefangen habe, sich an das Christenthum zu wenden. hieraus solgt doch wohl, daß Wissen und die Wissenschaft in dem (pietistischen) Christenthume untergehen musse. Bergl. Pahl a. a. D. S. 222.

verdient den Namen eines Theologen nicht im mindesten und kann als Prediger keinen Segen stiften, sondern lauter Fluch; ihn soll man gar nicht hören, sondern wie einen Wolf ihn sliehen und meiden. Christum lieb haben ist beseser, denn alles Wissen. M. s. Planck a. a. D. S. 226.

Bieruber murbe viel geftritten. Gene pietiftifchen Sage vertheidigten Breithaupt und Lange in Salle und Dlearius in Leipzig; die Theologie der Unwiedergebornen dagegen nahmen die orthodoren Theologen in Schut, namentlich Joh. Fecht in Roftock, Berns= borf in Wittenberg und Lofcher in Dresben. läßt fich leicht benken, daß an der Sige, in welche die Pietisten hineingeriethen, auch ber Umstand einigen Untheil hatte, daß sie sich nicht verhehlen durften, an grundlichem theologischen Wissen den Unerleuchteten nachzustehn, daß mancher junge Pietist, welcher, wenn er mit Unstrengung ftudirt hatte, seinen Irrthum erkannt und noch etwas Tuch= tiges geleistet haben wurde, sich von dem beschwerlichen Studiren, mas ja nur fur die Weltkinder gehore, bispen= firte, und daß die Pietisten durch ihre Sagung: bloß mittelst der Wiedergeburt werde man ein rechter Theolog und erhalte die höhere Weihe zur fegensreichen Verwaltung bes Predigtamts, ber fcmarmerischen Borftellung Schwent= feld's nahe gebracht wurden, als verloren das Wort Got= tes und die Sacramente unter den Handen eines unerweckten Predigers an Kraft.

. Noch hat sich der Streit über die Theologie der Unwiedergebornen in unser Zeit nicht erneuert. Allein daß die heutigen Frommen hierin eben so denken, als ihre Vorfahren vor hundert Jahren, geht darauß hervor, daß sie mit Verachtung von weltlich er Weißheit und von sleischlich=gelehrten Theologen sprechen, daß sie erklärt haben,

ein grundlich theologisches Wiffen sen nicht ber Hauptpfeiler ihrer Richtung, und daß fie das Volt aufgerufen ha= ben, die theologischen Streitigkeiten mit ihren Begnern zu schlichten, mas sie nimmer hatten thun burfen, wenn sie nicht jedem glaubigen Chriften in ihrem Ginne Gottes= gelahrtheit zuschrieben. Db es an dem sen, baß, wie man den theologischen Kührern der heutigen Frommler vorgeworfen hat, von ihnen nur in der Absicht ein gewiffer Nach= druck auf theologische Gelehrsamkeit gelegt werde, daß sie ihre Unsichten besto leichter, namentlich auf den Universi= taten, verbreiten, mag ich nicht entscheiden. Gben so menig gehört es an diesen Ort, auszuführen, wie grundlich oder ungründlich ihre Theologie fen. Wohl aber behaupte ich, daß, wenn sie auch noch so eifrig und fern von aller Rebenabsicht den theologischen Studien oblagen, ihre Theologie der Natur der Sache nach eben fo einseitig fenn mußte, als ihre religiose Richtung ift. Muffen fie doch alles auf ibre Kundamentfabe zurückführen, jegliches Dogma mit ihnen in Einklang bringen, und find fie doch hierin beveits fo confequent gewesen, daß fie schon in der Num. 22, 21 fgg. erwähnten Eselin Bileams eine Undeutung bes tiefsten Berberbens der menschlichen Natur fanden und es dem seligen Dinter zu einem Capitalverbrechen machten, daß er (Borrede zum erften Th. der Schullehrerbibel S. VI) behauptet hatte, "bas Gefprad Bileams mit fei= ner Efelin nicht fur ein Stud ber Rechtglaubigkeit halten, fen feine Regerei." Ueberhaupt konnen sie im Rampfe mit der wissenschaftlichen Theologie so lange gar nicht bestehen, als sie nicht allgemein die grammatische und historische Bibelerklarung aufgeben und an ihrer Stelle die traumende allegorische mit aller Inpik und Untitypik wieder aufnehmen. Bielleicht hatten fie dieß

auch gleich gethan, wenn sie es nicht fur rathsam gehalten, die allzu muntere und lebendige Theologie allmählig in ben pietistischen Schlummer einzuwiegen. Uber auch so wurden sie bald aus dem Felde geschlagen werden, da die Grunde, welche die Nichtigkeit der allegorischen Bibelerklarung nachweisen, gar zu nahe liegen und gar zu einleuchtend Bei so bewandten Umstånden darf die Theologie von sind. dem Pietismus feine sonderliche Erweiterung erwarten. Man fann nicht Trauben lefen von den Dor= nen, auch nicht Feigen von ben Difteln. Schon darum, meine ich, läßt es der Pietismus nicht fo leicht zu einer grundlichen und klaren theologischen Erkennt= niß kommen, weil er die Vernunft, welche allein die Wifsenschaft construiren und ausbauen kann, zu gering achtet, nicht bloß die Quasivernunft des Unerweckten, welche naturlich nichts als ein Phantom ift, sondern auch die Vernunft des Erweckten. Denn fo erweckt der Pietift auch fen. und so hochbegabt von der Gnade, immer ift er doch unfabig, flare Rechenschaft von feiner Wiedergeburt zu geben, fondern muß sich auf seine innere Erfahrung berufen, welche sub= jectiv ift. Hierdurch sieht er sich aber schon nicht auf einen wiffenschaftlich = flaren Supernaturalismus, welcher feinen Werth und seine Bedeutung hat, sondern auf einen fchwarmerifchen Supernaturalismus hingewiesen, melcher immer gerade so viele gegen die Vernunft anlaufende Traumereien für übervernünftige Wahrheiten, welche man schlechterdings glauben muffe, ausgibt, als er eben in seinem Ropfe hat. Im Reiche ber Gnade, fagt er, lauft einmal alles wider die Vernunft und den naturlichen Begriff an, und bei biefem Grundfage kann er ftets fo viel, als ihm beliebt, gegen die Bernunft anlaufen, aus bem Gebiete bes Erkennbaren und wiffenschaftlich zu begrunden. Möglichen auslaufen und in den Abgrund bodenloser Traumgebilde einlaufen lassen. — Hiernach durfte wohl ein Conventikelprediger versichern, der Herr habe ihm gesagt, wenn auch die ganze Stadt durch Feuer untergingel, so werde doch sein Haus stehen bleiben, und wenn das untere Stock desselben wegbrenne, so werde doch das obere stehen bleiben!

Endlich hat man noch angebeutet, daß der Pietismus auch ftets gefährlich fen, und die Pietiften frei heraus Revolutionare gegen Staat wie gegen Kirche genannt. f. Dr. Weidemann: Die Pietiften als Revolutionare gegen Staat und Kirche 1831, und die Pietisten in Halle in ihrer tiefften Erniedrigung, Altenburg 1831. 8. Gern gebe ich zu, daß die Mehrzahl der Pietisten sich nie politischer Absichten bewußt gewesen ift; gern raume ich ein, daß man benken follte, ber Pietismus werbe um fo weniger geneigt fenn, sich um den Staat zu bekummern, je angelegentlicher er sich mit den geiftlichen Dingen beschäftigt, und je mehr ihm eine Reformation ber Kirche am Berzen liegt; gern geftehe ich, daß, wenn sich auch beweisen laffen follte, diefer ober jener Pietift habe fich mit verbrecherischen politischen Planen getragen, boch hieraus noch gar nicht folgen wurde, ein revolutionarer Ginn wurzele in bem Geifte bes Immer muß man sich vor der Ungerechtigkeit Dietismus. huten, die zufälligen Fehler einzelner Mitglieder einer Ge= fellschaft ben Grundsagen ber ganzen Gesellschaft zur Laft zu legen. Aber man wird auch nicht laugnen burfen, bag, wo einmal zufällig politische Plane unter Pietisten auffeimen follten, biefelben burch ben Frommler = Fanatismus febr gefährlich werben muffen, daß die Fundamentalfage bes Pietismus natürlich und leicht von burgerlicher Drbnung schabliche Unsichten verbreiten (erinnern Gie fich an ben

oben ausgehobenen Sat bes Augustinus), und daß, wenn es je bahin fommen fonnte, daß der Pietismus eine Refor= mation der Kirche durchsetzte, die öffentliche Ordnung durch ben hierarchischen Frommler = Geift fehr bedroht werden wurde. Denn die Hierarchie hat überall und immer nach weltlicher Herrschaft gestrebt und das Pfaffenthum hat sich stets gegen Fürsten, Obrigkeiten und Gesetze aufgelehnt! Doch hiervon ganz abgesehen ist der Pietismus gewiß keine Erscheinung, von welcher sich ber Staat und die burgerliche Ordnung Segen versprechen darf. Er ist religiofer Separatismus. Jede Gefellschaft aber, in welcher sich Sepas ratismus angesett hat, befindet fich in einem ungefunden Buftande, hat feindselig sich abstoßende Clemente und ift, mit bem Erlofer zu reben, ein mit ihm felbft uneini= ges Reich, bas mufte werden muß. Befonders ift aber nicht unbeachtet zu laffen, daß in dem Geifte bes Pietismus allerdings eine gewisse Geringschätzung ber Dbrigkeit und eine Widersetlichkeit gegen ihre Magregeln, wenn diefe ber Sectenfache widerwartig find, begrundet Gehoren die obrigkeitlichen Personen nicht zu bem ist. Bauflein ber Ausermahlten, fo find und bleiben fie uner= leuchtete und ungläubige Menschen, ihre Berordnungen, in jedem Falle fleifchliche creaturliche Befehle, bann aber, wenn fie ben Pietismus beschranken, gottlofe Gebote, welchen ber Fromme nicht zu gehorfamen habe. wir die Geschichte.

Der pietistische Stolz der Katharer im 12ten und 13ten Jahrhunderte lehnte sich gegen die ihrem Streben entgegenstehenden kirchlichen und bürgerlichen Gesetze aufzund wenn sie angehalten wurden, sich ihnen zu unterwers fen, so leisteten sie keinen Gehorsam, sondern fagten, mißz brauchend die Stelle Act. 5, 29: Man muß Gott

mehr gehorchen, als den Menfchen! Man febe Schmidt Mufficismus bes Mittelalters, S. 491. Wenn die Obrigkeit im vorigen Sahrhunderte gegen die Pietisten einzuschreiten und ihre Conventitel zu schließen nothig fand, fo widerfesten fie fich biefen Unordnungen und fagten: man muß Gott mehr gehorchen, als ben Menfchen. Much in unfern Tagen haben Pietiften geaußert, ber Dbrigkeit habe man zu gehorchen, fo fern fie den Erwedten feinen übertriebenen Religions: zwang anthue, d. h. gegen die Pietisten keine unliebfa= men Magregeln ergreife; eine Regierung bingegen, wels che Schauspielhäuser baue und Soldas ten aushebe, mache sich des Gehorsams der Unter= thanen unwürdig, und wenn die Obrigkeit gegen ihr Conventikelwesen und ihre sonstigen Umtriebe einschritt, so wa= ren auch fie widerspenftig und faaten: Man muß Gott mehr gehorden, als ben Menfchen. chen Sie die Leipz. L. 3. 1830. Nr. 105. Dietrich's Betrachtungen über bie alten und neuen Pietisten. Berbst 1831. G. 23, mit ber vom 25. Juny 1831 batirten Barnung vor ber Pietistensecte in unserm officiellen Wochen= blatte. Ja einzelne Frommler haben das Wolf geradehin zu Gewaltthatigkeiten aufgerufen, wie Krummacher in einer Predigt, Elberfeld 1828, in den Worten: "Und bas Bolf ift bei ber Sand; benn nun merken fie den abicheulichen Betrug, den biefe Ber= berber (die Denkgläubigen oder Rationaliften) gespielt haben; sie fallen baruber ber und helfen bem Manne Gottes, fie gu würgen, und das mit Recht, doch alles zur Ehre Got=

Indessen kommt die bisher ihren allgemeinsten Umrisfen nach dargeftellte pietistische Stimmung nicht immer rein vor, fie ift zuweilen mit Myfticismus auf eine feltfame Weise gemischt, so daß bald das pietistische, bald das my= stische Element überwiegend hervortritt. Die Mustiker bes Mittelalters von Johannes Scotus Erigena an bis auf Tauler und Gerson waren nicht reine, sondern pieti= ftische Myftifer. Denn die Grundsage Augustins übten bamals auf die ganze Theologie eine fo große Gewalt, baß felbst die Mustifer sich ihr nicht gang entziehen konnten, ob= schon sie die ganz entgegengesetzte religiose Richtung angenommen hatten. Wie fehr aber bei ihnen bas mystische Element über das pietistische vorschlug, wird man besonders dann gewahr, wenn man die Bersuche, ihre religiose Un= sicht sustematisch durchzuführen prüft und dann die Verlegenheit bemerkt, in welche fie bei Augustins Dogmen kom= men, da fie dieselben weder mit ihrer Grundansicht in rechte Harmonie zu fegen, noch ihnen fonft bedeutungsvolle Beziehungen abzugewinnen wiffen. Eben so ift auch in der Brudergemeinde, deren Stifter aus der pietistischen Schule hervorgegangen war, Pietismus mit Myfticismus gemischt. Denn auch hier werden bie Dogmen von ber Gunde und Gnade fehr hervorgehoben. Aber das mystische Gle= ment herrscht durchaus vor. Ein ununterbrochenes Leben in bem herrn und mit bem herrn vermoge bes eraltirten Gefühls, eine gemeinnühige Thatigkeit, Bieberkeit, Bohlwollen, Freundlichkeit und Duldsamkeit sind die hervorste= chenden Grundzüge im Charafter des unentarteten Berrnhuters.

Wenn übrigens gleich Mysticismus und Pietismus an sich schroffe Gegensätze sind, so kommt es doch nicht selten vor, daß entweder der Mystiker ein Pietist wird, oder daß

beide fich freundlich an einander anschließen. Rämlich der Pietismus ift eben so wie ber Mysticismus ein Schwelgen in religiofen Gefühlen, und fo fehr auch das Gefühlsleben bes Mystifers von dem des Pietisten von Sause aus verschieden ift, so fehlt es boch nicht an gewiffen Berührungs= punkten, burch welche fie sich befreunden konnen. Go bietet 3. B., wie wir oben faben, ber Myfticismus wie ber Pietismus Gelegenheit bar, pathologischer Liebe und finnlichen Trieben an religiofen Ideen Nahrung zu verschaffen, nur mit bem Unterschiebe, daß in bem Mufticismus Gott, in bem Pietismus Sesus ber Gegenstand ift. Wie leicht kann hiernach der sich ganz unklare Mystiker durch langern Umgang mit Pietisten allmählig ein Pietist werden, und wie leicht kann es geschehen, daß sich bei einem unvollkommnen Bewußtfenn ihrer religiofen Richtung Pietift und Mystiker als Freunde begegnen, ungefahr so, wie sich in der Abenddammerung auch wohl Antipoden als Freunde begrußen? Saben hingegen Muftifer und Pietift ihr inneres Leben gehorig begriffen, fo werden fie schwerlich ihre Stellungen aufgeben. Denn um bieß zu konnen, mußten fie erft die ganze Unsicht von Gott und vom menschlichen Leben an= bern, welche boch beide so tief in ihr Gefühl aufgenommen haben.

Noch einige Bemerkungen zur Beantwortung der oft aufgeworfenen Frage: wie soll man gegen die Pietisten verfahren? Es läßt sich leicht denken, daß hierauf ganz entgegengesetze Untworten gegeben worden sind, daß man dabei auf Extreme gerathen ist, während die Wahrheit auch hier in der Mitte liegen dürfte. Die Einen wollten den pietistischen Irrthum mit Gewalt unterdrücken, und glaubten ihn jedenfalls mit Spott und beißender Sature, oder auch wohl mit bloßen Schmähungen, bekämpfen zu mussen. Ich brauche nicht erst zu bemerken, daß dergleichen Wassen nach moralischer Schätzung keineswegs die rechten sind; man erreicht nicht einmal mit ihnen das vorgesteckte Ziel. Sede Besehdung, namentlich die erbitterte, halten die Pietisten für einen Beweis ihrer guten Sache, gegen welche ja der Fürst dieser Welt sich auslehnen müsse, und je lieber sie sich mit dem Erlöser und seinen Aposteln parallelisiren, desto eher beruhigen sie sich darüber, werden in der Vertheidigung ihrer Meinungen nur noch hartnäckiger und sehen süch als Märtyrer an. Ia hier und dort such ten sogar die Pietisten Feindschaft mit der Welt und ruhten nicht eher, dis sie sich wenigstens eine kleine Neckerei zugezogen hatten, welche als Verfolgung betrachtet werden durfte und so auf die Verfolgten den Schein des Märtyrers warf.

Die Undern dagegen meinten, man muffe, ohne irgend einzuschreiten, das Uebel austoben laffen: benn die Conventifel wurden, ohne daß man gegen sie Maßregeln ergriffe, schon durch ihren widerlichen Contrast mit dem öffentlichen Gottesdienste in sich felbst zerfallen, und die pietistische Theologie wurde am ehesten bann sich als nichtig darstellen, wenn man auf Universitäten Pietisten neben wiffenschaftliche Theologen stellte. Gewiß spricht sich hier eine fehr liberale Denkart aus. Aber ist auch bei diesen Vorschlägen die Sache grundlich erwogen und die Geschichte befragt worden? Ich glaube es nicht. Im vorigen Sahr= hunderte mußte die Obrigfeit in mehrern Landern, lange zuvor, noch ehe der Pietismus ausgetobt hatte, die Conventifel schließen und scharfe Edikte gegen die Frommler ergeben laffen, weil das Volk auf sie so aufgebracht war, daß man öffentliches Aergerniß und rohe Ausbruche bes Parteihasses zu befürchten hatte. Und würde wohl in

unserer Zeit ein anderes Verfahren möglich senn, wenn der Pietismus fich jest fo fehr ausbilden und so weit ausbreiten konnte, als vor hundert Jahren? Was aber die Unfebung pietistischer Theologen neben flar = wissenschaftlichen auf Uni= versitäten anlangt, so will ich nicht einmal urgiren, daß man bem Pietismus nach meiner vollsten Ueberzeugung viel zu viel Ehre anthun wurde, wenn man ihn als ein theologifches Syftem betrachtete, welches neben bem fuperna= turalistischen und rationalistischen noch irgendwie in Rebe kommen konnte, will nichts davon fagen, daß es sicherlich eine Graufamfeit fenn wurde, Manner neben einander zu ftellen, deren religiofe Unficht und Weife fich fo ganz ab= fließe - bieß Gine beute ich nur an, daß man seine Ab= ficht auf solchem Wege nicht erreichen wurde. Werden nämlich wiffenschaftliche Theologen und Pietisten neben einander geftellt, fo fprechen fie in der erften Zeit ihre Meinungen nicht rein aus, fleiden sie wenigstens moglichft mild ein, um collegialischen Zwistigkeiten vorzubeugen und fich nicht das Leben zu verbittern. Ift aber einmal der Parteikampf losgebrochen, wohin es die Unduldsamkeit frommelnd verkehernder Zeloten bald bringt, bann sprechen fie wieder ihre wiffenschaftliche Ansicht nicht rein aus, weil fie dieselbe, von Leidenschaft entflammt, mindeftens in der Einkleidung auf die Spite treiben, um ja gegen den Gegner eine recht abstoßende Opposition zu bilben. In keinem von beiden Källen also wird erreicht werden, was man er= reichen will, daß namlich die Studirenden Belegenheit hatten, beide entgegenstehende Unsichten genau fennen zu fernen, und durch den widrigen Eindruck, welchen der Dietismus auf sie machte, für eine wissenschaftlich theologische Unsicht auf immer gewonnen zu werden. Sicherlich ift für das theologische Studium auf ben Universitäten da am

Besten gesorgt, wo Manner neben einander sungiren, welche bei einer gewissen Verschiedenheit ihrer theologischen Ueberzengungen, sern von allem Sectengeiste, ihre Abweichungen nur als wissenschaftliche Divergenzen ansehen, dabei in Friede und Freundschaft neben einander wirken und sich in keinem Falle einen gehässigen Seitenblick auf den Collegen, oder wohl gar eine giftige Polemik gegen ihn auf dem Catheder erlauben. Welche Dinge da vorkommen, wo Pietisten und wissenschaftliche Theologen neben einander gestellt werden, um sich die Spisse zu bieten, ließe sich aus Verhältnissen, welche auf namhaften Universitäten obwalten, beweisen, wenn es nicht gerathener wäre, in solchen Fällen erläuternde Beispiele in der Vergangenheit zu suchen.

Die häßlichen Auftritte zwischen ben Predigern Mayer, Sorbius und hinkelmann in Samburg, von welchen ein protofollmäßiger Bericht im 3. 1693 erschienen ift, endigten bamit, daß Sorbius mit feiner Kamilie zur Stadt hinausgejagt und Sinkelmann zu Tode geärgert wurde. M. f. Planck a. a. D. S. 219. Huch wolle man den nicht geringen wissenschaftlichen und moralischen Schaben in Unschlag bringen, welcher auf ben Universitäten sich zeigen muß, wo Pietisten und wiffen= schaftliche Theologen neben einander als Untipoden angefett find. Bon Born herein nimmt der Studirende da gleich entschiedene Partei, und verwirft gern ohne Prufung, was der andere widerwärtige Theolog fagt, oder was mit feinen Meinungen zusammenzuhängen scheint; ein gehässiges Kundschaftersustem bildet sich da bald aus, welches jede nur irgend eine Mißdeutung zulaffende Weußerung des Gegners begierig auffaßt, und hieraus folgt ein voreiliges Absprechen und ein hochst beklagenswerthes und verderbliches Mißtrauen zwischen den Docenten und Studi-

Gewiß ift folgendes Berfahren gegen ben Pietismus eben fo human, als in Bezug auf die übernommenen Berbindlichkeiten gegen Staat und Kirche pflichtmäßig. lange sich pietistische Gesellschaften ruhig verhalten und nichts unternehmen, was zu Herabsetzung des öffentlichen Cultus und der angestellten Prediger gereichen konnte, ignorire man fie und laffe fie gemahren. Die Erfahrung hat gezeigt, daß bergleichen feparatiftische Bereine gerade bann am schnellften in sich zerfielen, wenn man sie wenig ober gar nicht beachtete. Sind hingegen Erbitterung der Bemuther und sonstige Unbilben zu befürchten, so schließe man, ohne den Frommen sonst das mindeste Leid zu thun, mit Energie, bloß zur Unterbruckung des Separatismus, ihre Conventifel und wehre die Verbreitung ber Traftatchen. Denn bie Geschichte lehrt wieder, daß, wo mit Energie ge= gen fie gehandelt wurde, fie fich bald damit beruhigten, ber Fürst biefer Welt, Satan, sen vor ber Hand noch zu machtig, und daß sie allmählig verschwanden, daß sie dagegen, wo man halbe Maßregeln ergriff und sich mit ihnen in Un= terhandlungen einließ, hierin nur eine Aufforderung jum Widerstande gegen bie sogenannte Welt fanden, langere Beit noch widerstrebten und sich langer hielten. Gegen diejenigen aber, welche als Theologen die Pietisten zu vertreten suchen, führe man ben wiffenschaftlichen Streit mit Waffen der Gerechtigkeit. So lange im vorigen Sahrh. die Carpzove und Mayer die Pietiften nur schmahten und verfolgten, wucherte der Pietismus in gang Deutschland, ba Berfolgung immer Theilnahme und Mitleid gegen ben Berfolgten hervorruft. Als aber Lofcher feinen Timotheus Verinus ausgehen ließ, der Pietismus darin, freis

lich immer stark, aber doch mit haltbaren Gründen bestritten wurde, so wirkte die Schrift wie ein electrischer Schlag auf das protestantische Publicum, und es war alsbald enttäuscht.

Unrecht haben aber die Pietiften, wenn fie die fogenannten Rationalisten für ihre Sauptgegner halten. Denn lage ber Grund bes Wiberspruchs gegen fie im Rationalismus, wie hatte boch die orthodox-firchliche Theologie fich immer fo ftart und heftig gegen ben Pietismus erklaren konnen, wie hatte namentlich Deutschmann gegen Spener und Schabe fo auffahren fonnen? Rein, jede wiffenschaftlich = theologische Unsicht fühlt fich, weil fie fich flar ift und eine zusammenhangende Erfenntniß ber Religion anftrebt, gleichmäßig von dem aller Wiffenschaftlichkeit ermangelnden Myfticismus und Pietismus abgeftogen. Sieraus erklart fich, bag jest die gelehrteften und würdigsten Supernaturaliften, wie Schott, Meander, Steubel u. M., ben Pietiften eben fo fern ftelen, als ihre rationalistischen Gegner, wie Robr, Beafchei= ber, Schulz und Undere. Bang bestimmt wurden bie Pietisten von den Rationalisten ungleich weniger Widerstand gefunden haben, wenn fie diefelben nicht felbst burch bie brobende Stellung, welche fie gegen fie einnahmen, jum Rampfe herausgeforbert hatten.

Wie aber Gott alles zum wahren Besten lenkt und in seiner Welt selbst den Irrthum, schon als Gegensatz der Wahrheit, segensreich wirken läßt, so wird gewiß auch der Pietismus der Gegenwart sein Gutes herbeisühren. Im vorigen Jahrhunderte half er undewußt die Theologie von den Fesseln der Symbolik befreien; jest wird er beitragen, daß man den Unterschied zwischen wahrer und falsscher theologischer Freiheit Ver erkenne; im vorigen Jahrs

hunderte erweckte er bei einem niedrigen Stande der Theologie und Volksbildung ein nach Klarheit ringendes und kräftiges religiöses Leben; jeht wird er bei einer außerordentlich fortgeschrittenen Theologie und Volkscultur die Unsprüche des Gefühls und des Herzens geltend machen helsen, und eine nicht bloß sich klare, sondern dabei auch innige Frömmigkeit wird in unserm Volke erwachen.

Gewiß haben wir, m. H., unsere Zeit und unsere Stellung gut begriffen, wenn wir darauf hinarbeiten, daß wir das rein biblische Christenthum überzeugend für den Versstand und zugleich ergreisend für das Herz darzustellen sähig sind. Das Erstere ermöglicht man bloß durch ein gründliches und unparteissches Studium. Es gibt ja nur eine Wahrheit, und der gerade Weg zu ihr ist der beste. Wer dem Gegner nicht in's Gesicht sehen kann, dem sehlt es an Muth, und wer in der Theologie, um in seiner Ueberzeugung nicht irre zu werden, gewisse Untersuchungen nicht anstellt oder aufgibt, seht Mißtrauen in die göttliche Wahrheit. Was wäre das doch für ein Gold, welches die Veuerprobe nicht aushielte, und was wäre das für eine göttliche Lehre, welche an menschlicher Wissenschaft scheisterte?

Um das Iweite zu können, ist freilich jedem jenes glückliche Gleichgewicht zwischen Verstand und Gefühl zu wünschen, ohne welches der Prediger bei allen sonstigen instellectuellen und moralischen Vorzügen weniger ausrichtet. Allein auch ein gründliches und ununterbrochenes theologisches Vorschen dürste das Seinige dazu beitragen, das religiöse Gefühl zu beleben und das Herz beredt zu machen. Se länger man bei religiösem und sittlichem Ernste in der Theologie forscht, je genauer man das Evangelium kennen lernt, je sorgfältiger man seine heilsamen Wirkungen an

sich und Andern beobachtet, und hiermit das religiöse Leben nach andern Religionsculten vergleicht, desto höher steigt die Hochachtung vor der Heistehre, und mit frommer Bezeisterung bekennt man: das Evangelium ist eine Kraft Gottes, selig zu machen, die daran glauben. Die Hauptsumma des Gebots ist Liebe von reinem Herzen und von guztem Gewissen und von unge farbtem Glauben, und die Gottseligkeit hat in dieser Lehre die Berheißung dieses und des zukünstigen Lebens, so daß, wer Gott fürchtet und Recht thut, ihm angenehm ist und nach der irdischen Wallsfahrt Aufnahme sindet in den ewigen Hütten!

Salle, gebrudt in ber Gebauerichen Buchbruderei.

