



### 7. Sekundärliteratur

## Die Franckeschen Stiftungen und die Mission. Der Lehrer-Missionskonferenz in der Provinz Sachsen zu ihrem 25jährigen Bestehen gewidmet.

# Nebe, August Halle (Saale), 1933

Die Franckeschen Stiftungen und die Mission.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)



## Die Franckeschen Stiftungen und die Mission.

Bon

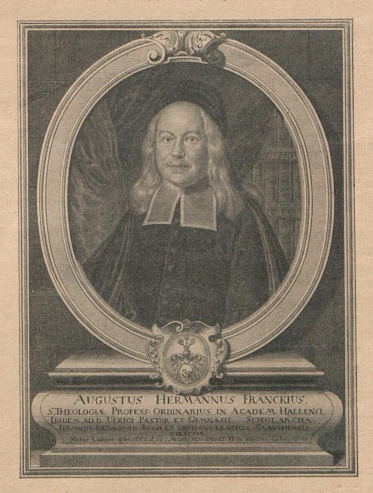
D. Dr. August Rebe.

"Alles Große und Gute ist lediglich dadurch wirklich geworden, daß edle und fräftige Menschen allen Lebensgenuß sür Ideen aufgeopfert haben." Die Wahrheit dieses Fichtewortes wird uns an der Lebensarbeit August Sermann Franckes besonders deutlich. Je mehr wir in sein weitumspannendes Wirken als Prediger und Seelsorger, als Schulgründer und Pädagogen, als Waisenvater und Sozialresormer, als Prosessor und Studentenfreund, als Vater der Vibelanstalten und der evangelischen Heidenmission eindringen, je genauer wir seinen ungemein reichen Vrieswechsel kennenlernen, der zumeist noch als ungehobener Schatz in den Vibliotheken der Stiftungen in Halle und in der Staatsbibliothek in Verlin liegt, um so mehr erkennen wir mit staunender Vewunderung, wie vielseitig seine Ideen und Schöpfungen waren, wie weit sie ausstrahlten, und wie starke Anregungen sie gaben weit über Deutschlands Grenzen hinaus.

Nicht neu waren die meisten Ideen, für die France seine ganze Tatkraft einsetzte; viele hatte sein väterlicher Freund Philipp Jakob Spener ausgesprochen. Aber in France trat neben den Mann der seinen Gedanken und der frommen Wünsche der Mann kraftvollen Schaffens und unerschütterlichen Gottvertrauens, ja, ein Genie der Tat, dem es gelingt, das in toten Formen und Formeln erstarrte Luthertum seiner Zeit weithin mit neuem Leben und Geist zu erfüllen. So wird er einer der Väter der inneren Mission und

recht eigentlich der Vater der deutsch-evangelischen äußeren Mission, der durch die bewußte Inangriffnahme der Heidenmission ein schmerzlich empfundenes Versäumnis der Reformation ausglich.

Die landeskirchliche Organisation des Protestantismus mit ihrer Zersplitterung, das Fehlen jeder kolonialen Betätigung in Deutschland und schließlich die grundsätzlich ablehnende Kaltuna der Lutherschen Theologie gegenüber dem Missionsgedanken erklären jenes Verfäumnis, das sich das kleine Schweden nicht zuschulden fommen ließ, wo die Fürsorge für die beidnischen Lappen und die Indianer am Delaware längst für eine selbstverständliche Pflicht galt. — Es gebort zu den Ruhmestiteln des Pietismus, daß er die Missionspflicht klar erkannte und eindringlich einschärfte. Um fräftigsten geschah das wohl von Spener 1) in seiner berühmten Himmelfahrtspredigt von 1677. Freilich, als er 14 Jahre später wieder zu himmelfahrt ähnliche Gedanken entwickelte und außdrücklich die Gleichgültigkeit der großen Potentaten in Deutschland, der Säupter der evangelischen Rirche, in diesem Stück rügte, wußte er doch keine Wege zu weisen, wie diese Gedanken "werkstellia" gemacht und wo die Leute dazu gefunden werden sollten. — Aber - wunderbar - gerade um diese Zeit entstanden die France= schen Stiftungen, die auch die Reimzelle der evangelischen Mission in deutschen Landen fast zwangsläufig werden sollten. 3wangsläufig; denn der in einer Sanfestadt geborene Stifter hatte schon früh seinen Blick in die Ferne schweifen laffen und ein lebhaftes Interesse für das Märchenland China und das Wunderland Indien gefaßt2). Als junger Magister hatte er 1687 in einer lateinischen Rede3), die er der Schabbelftiftung in seiner Seimat= stadt Lübeck zur Bekundung seines Fleißes einreichte, sich mit der Moral und den Sitten der Chinesen beschäftigt. Und wie einst Tacitus im Spiegelbild der Germania dem dekadenten Geschlecht seiner Tage die natürliche Urt der Germanen mahnend und warnend geschildert hatte, so hatte er durch seine Rede die vielfach verrotteten und verlotterten Zustände der deutschen Söfe und des deutschen Volkes, durch den Vergleich mit den erfreulicheren Verhältnissen in China brandmarken und womöglich bessern wollen. Ein Jahrzehnt später trat er mit dem großen Leibnig4) in Briefwechsel, der in einem Buch über China (Novissima Sinica) die Völker Europas für dies außerordentlich wichtige Missionsgebiet zu begeistern versucht batte und seine besonderen Soffnungen für tatkräftige Mithilfe auf den Zaren Peter den Großen setzte. Sosort erkannte Leibniz mit untrüglichem Scharfblick, daß es für Ausführung seiner weit ausschauenden Missionspläne kaum ein geeigneteres Organ geben könne als die Frankeschen Stiftungen mit ihrem heldenhaften,



glaubensstarken und liebeglühenden Gründer. Ja, er ehrte ihn alsbald 1701, indem er ihn zum auswärtigen Mitglied der neugegründeten Berliner Akademie vorschlug unter Hinweis auf den "ihm beiwohnenden Eiser zur Fortpflanzung des Evangelii auch an solchen Orten, dahin die Predigt desselben noch nicht gelanget").

In fühnem Wurf schrieb Francke in demselben Jahre sein Projett zu einem Seminario universali oder Seminario nationum (einer Pflanzschule für fämtliche Völker). 3um Biel sette er sich dabei eine reale Verbesserung in allen Ständen und allen Teilen der Welt: Rinder aus den verschiedensten, auch ganz entlegenen Nationen sollten in diesem Pflanzgarten erzogen und die Sprachen von unterschiedenen fremden Nationen kultiviert werden, natürlich im Blid auf die Mission. In dem Entwurf heißt es ausdrücklich, "das Reich Gottes" werde dadurch "wohl gar in fernen Ländern gepflanzet und fortgeführet werden", und "alle Nationes" sollten an den Früchten des Seminariums teilnehmen 1). Natürlich schoß dieser Plan weit über das Ziel hinaus, aber er blieb ein Lieblingsgedanke Frances; ob er in Halle "oder anderswo und durch andere Organa oder an mehreren Orten" zur Ausführung kommen würde, war ihm gleichgültig, aber fallen laffen mochte er ihn um so weniger, da bereits in seinem Pädagogium Ausländer vertreten waren und zu den schon früh aufgenommenen Engländern und Schweizern später z. B. ein schwedischer Bischofssohn und zwei ruffische Generalssöhne traten. Noch nach einem Jahrzehnt schreibt er gelegentlich an einen naben Freund in London: "Weniastens grünet meine Hoffnung dazu nach wie vorhin"2).

Dagegen erlebte das im Mai 1702 gegründete Collegium orientale theologicum rasch eine kurze Alüte. Sier sollten 12 Studenten außer Hebräisch und Chaldäisch Sprisch, Arabisch, Rabbinisch, Talmudisch und Äthiopisch, ja, womöglich auch Armenisch, Persisch, Chinesisch, Türkisch und Neugriechisch treiben können. Und Frances weitreichende Beziehungen verschafften ihm trefsliche Lehrer wie die Araber Salomon Negri aus Damaskus und Rali Dadichi aus Aleppo. Freilich auch hier konnten nicht alle Blütenträume reisen; aber bedeutsam war es, daß France auch mit diesem orientalischen Kollegium nicht bloß wissenschaftliche, sondern auch weitgesteckte missionarische Ziele versolzte: "wenn Gott zur Verherrlichung seines Namens eine Tür des Wortes im Orient öffnete", sollten nach seinem Wunsch "immer einige geschickte Leute parat sein, die man dahin senden könne"3).

Gleichzeitig ging auch der von Leibniz angeregte Plan, es möchten Schulen nach hallischer Art in Rußland errichtet werden, um so den Zugang nach China zu öffnen, rasch in Erfüllung. Schon 1702 konnte Spener in einem Brief hocherfreut von sieben

hallischen Informatoren berichten, die in Rußland wirkten. Eine Nachricht Frances selbst aus dem Jahre 1711 besagt, daß damals auch einer der zwei in Salle erzogenen tartarischen Knaben "in Mostau als Präceptor einer öffentlichen Schule" tätig war 1). Daß alle diese Frankeschüler — und sie mehrten sich von Jahr zu Jahr — auch seine Missionsgedanken treu bewahrten, mochten sie in Moskau, Archangel oder Aftrachan wirken, zeigt besonders anschaulich ein Brief des Paftors Cherhard, der 1714 bei France einlief2). Auch im Rubeftand hält Eberhard an den privaten Erwedungs- und Erbauungsstunden nach Frances Vorbild fest, fammelt unermüdlich für Halle ruffische und tartarische Bücher, ermuntert Francke eifrig, 10 bis 20 Zöglinge in Ruffisch und Türkisch auszubilden und auszusenden; denn man befomme "gleich eine offene Tür, so man der Sprache Meister" sei, während ohne das die Völker "rein verriegelt und verschlossen" seien; ja, schon sieht er die Zeit nabe, "in welcher die Fülle der Seiden eingeben foll".

Und doch ist Rußland für die evangelische Mission nicht "eine Etappe auf dem Weg nach China" geworden, wie das Leibnig gehofft und gewünscht hatte. Denn Frances Missionsinteresse wurde seit 1705 auf ein wesentlich engeres Gebiet gelenkt, das aber um so eher und um so mehr praktische Erfolge verhieß. Im Jahre zu= vor war der mit Spener und Francke befreundete Probst D. Lüt= fens in Verlin-Cölln als Hofprediger nach Ropenhagen berufen worden und hatte wohl den schon früher für die Mission inter= effierten König Friedrich IV. dazu angeregt, seinen beidnischen Untertanen in den dänischen Rolonialländern Missionare zuzu= senden und damit eine Pflicht zu erfüllen, die bei den reformierten Völkern, vor allem den Holländern 3) und Engländern, mit ihrem stärkeren Aftivismus seit Beginn ihrer kolonialpolitischen Betätigung schon anerkannt war. Natürlich waren in dem kleinen Dänemark keine geeigneten Kräfte vorhanden; fo wandte fich Lütkens an seinen und Frances Freund Joachim Lange in Berlin — da= mals Reftor des Friedrich = Werderschen Comnasiums -, und dieser schlug ihm als erste Missionare die beiden Randidaten Bartholomäus Ziegenbalg und Heinrich Plütschau ) vor, zwei Frankeschüler, die durch und in Salle entscheidende Eindrücke erhalten hatten. Ob sie nach Westindien (d. h. Amerika), Ufrika oder Oftindien geben sollten, stand zunächst nicht fest. Aber man darf es") "als Fügung Gottes" ansehen, daß schließlich Oftindien

das Missionsgebiet wurde; das beschränkte dänische Rolonialland in Amerika und Ufrika hätte den Voten des Evangeliums viel engere und schwierigere Verhältnisse entgegengebracht als Ost- in dien, wo in den seit 1642 bestehenden dänischen Vesitzungen in Trankebar 30000 Heiden lebten.

Ziegenbalg hatte schon als Schüler in Görlitz, durch Frances weitverbreiteten Zuftpredigten tief ergriffen, sich nach Salle gewandt und France sein Serz wegen seiner geistigen Vereinsamung



Bartholomäus Ziegenbalg.

ausgeschüttet. Ihm verdankte er eine Empsehlung nach Verlin an den Rektor Joachim Lange und den Freiherrn von Canstein; und als er 1703 bei Veginn des Sommersemesters an Frances Tür anklopfte, fand der junge, mittellose Theologiestudent wie so viele andere bei ihm freundliche Aufnahme, Hilfe und Rat. Freilich nur ein kurzes Semester blied er unter Frances unmittelbarem Einfluß, und genoß er den Freitisch im Waisenhaus. Aber France bahnte dem kränklichen Jüngling, der sein Studium abbrechen mußte, den für ihn rechten Weg ins praktische Leben, das ihn heilte. Als ihn der Ruf zur Mission traf, hatte Ziegenbalg sich bereits in Merseburg und Ersurt als Lehrer bewährt und zuleht in Werseburg und Schuldienst

vertreten. Der Medlenburger Plütschau hatte bei seiner Berufung ein ordnungsmäßiges Studium von sieben Semestern in Halle hinter sich und war als sehr arm Freitischgast im Waisenhaus und dann auch Lehrer an den deutschen Schulen der Stiftungen geworden.

Go war ein inniges Pietätsverhältnis der erften Röniglich dänischen Missionare zu Frande und seinen Stiftungen von vornherein gegeben. Davon zeugt der schöne Abschiedsbrief, den Ziegenbalg, bevor das Schiff Pringeß Sophie Hedwiga im Herbst 1705 die Unter lichtete, von Ropenbagen an feinen Lehrer und Bater in Salle richtete, um ihm feinen berglichen Wunsch nach stetiger, täglicher Fürbitte vorzutragen 1). Da= von zeugt ebenso deutlich ein Brief Plütschaus aus dem Jahre 1710. in dem es heißt: "Ich rede wie ein Rind zu seinem Bater, dem's seine Not klagt."2) Und dieses Verhältnis zwischen der Mission an der Rüste Koromandel und Salle wurde immer enger und fester: der dritte Miffionar, der feine Ausreise 1707 antrat, Johann Ernft Gründler, war ein Lieblingsschüler Frances, der zulett am Padagogium als Lehrer gewirft hatte, und auch bei der Hussendung der folgenden Sieben hatte Francke offenbar entscheidenden Einfluß.

Mur einer von diesen war ein Dane, Nitolaus Dal, aber er stammte aus Schleswig und hatte während seiner Studienzeit ganz unter der Einwirkung des hallischen Pietismus gestanden und sich auch für die übernationale Stellung der Miffion, wie sie France vertrat, begeistert. Es ist bekannt, wird aber selbst von Rennern der Missionsgeschichte manchmal auch heute noch vergeffen 3), daß France in einem Dantschreiben an seine Freunde jenseits des Ranals für die freundliche Aufnahme Plütschaus bei seiner Heimreise die schönen Worte schrieb: "Die Nachwelt wird aus Diesem Beispiel lernen, wie eine Nation der andern bei der gegeinfamen Sache der Ausbreitung der driftlichen Religion belfen fann, wenn fie findet, daß die Deutschen den Dänen und die Engländer beiden beigeftanden haben" 1). Gine praftische Rutsanwendung enthält ein weniger befannter Brief Dals, der unbefangen als Dane die Verdienste seiner deutschen Mitarbeiter unter ben dänischen Tamulen anerkennt, die Unterftützungen rühmt, die dadurch dem Missionswerk aus Deutschland und mittelbar aus England zugefloffen feien, und fich schließlich zu dem "Paradorum"

bekennt: "Luf englischen Pläten sollen die Missionare keine Engländer sein, auf holländischen keine Holländer, auf dänischen keine Dänen." "So urteilen", fährt er fort, "verständige Dänen hier am Orte, die das Wohl der Mission wollen und die Verhältnisse kennen").

Wohl unterstanden die Missionare in Trankebar zunächst einigen vom dänischen König ernannten Persönlichkeiten, seit 1714 einem besonderen Missionskollegium aus weltlichen und geistlichen Mitzgliedern in Ropenhagen; aber die unermüdliche Tatkrast, die freudige Opferwilligkeit und die geistige Überlegenheit Franckes waren doch so gewichtig, daß sich tatsächlich der Schwerpunkt immer mehr von Ropenhagen nach Halle verschob und man allgemein von der dänisch=hallischen Mission sprach, ein Ausdruck, den nur neidische Eigenbrötter in Dänemark gelegentlich in dänisch=höllisch verdrehen mochten. Eine bemerkenswerte Tatsache bleibt es, daß auch unter den nach Al. H. Franckes Tode nach Indien entsandten 46 Missionaren 40 deutscher Nation waren, die natürlich sast alle in Halle ihre theologische Ausbildung empfangen und zu den Stiftungen in Beziehung gestanden hatten.

Als erftes Verdienst der Stiftungen um die evangelische Mission darf man also rühmen, daß sie ihr in ihren Unfängen die geeigneten Rräfte zugeführt haben. Schon ein Jahrzehnt nach der Aussendung Ziegenbalgs und Plütschaus galt der Waisenvater in Halle zugleich als der eigentliche Vater der Mission, nicht bloß bei den Theologen, son= dern auch bei den Laien. Als Franke 1717/18 nach seinem Proreftoratsjahr seine "Reise ins Reich" machte, die einen Söhepunkt in seinem Leben bilden sollte, da dankte ihm ein württembergischer Prälat in feierlicher Unsprache für das, was er zur Belebung der erstorbenen Christenheit und zur Bekehrung der Seiden getan habe, und vermißte nur die Judenmission als die notwendige Ergänzung des großen Rleeblatts — eine Ergänzung, die ja bald durch Frances Schüler Callenberg in Angriff genommen ward?). — An seinem letten Geburtstag, da er "fröhlich fingt: Mein Lauf ift Gottlob! bald vollbracht", rühmt Francke in einem Brief Gottes Gnade an ihm; denn er habe sein inständiges, immer wiederholtes Gebet: Herr, gib mir Rinder wie der Tau aus der Morgenröte, wie der Sand am Meere, wie die Sterne am Himmel, daß ich sie nicht zählen könne, überreich erfüllt; schon sprächen einige gute Seelen von

seinen Kindeskindern im Blick auf die Heiden, die durch seine geist= lichen Söhne, die er nach Indien geschickt, zu Christo wären bekehret worden1). — Und als damals ein Advokat Christian Peters in Celle sich mit dem großzügigen Plan einer Handels- und Missionskolonie in Ufrika trug, wo eben des Großen Kurfürsten Gründung endgültig in die Hände der Hollander übergegangen war, da wußte er keinen besseren Verater und Helfer als den großen Pietisten in Halle und bat ihn 1726 um Überweisung eines tüchtigen Theologen als Seel= sorgers seiner künftigen Rolonisten und Missionars unter den Raffern. Man kannte offenbar Francke allenthalben als einen Mann, bei dem sich mit dem idealen Hochflug der Gedanken aufs engste praktische Klugheit und Tüchtigkeit verband, und der auch wirklich für Peters Doppelwunsch, den "blinden Seiden" in Ufrika das Evangelium zu bringen und dabei zugleich fein "zeitliches Blüd" zu machen, Verständnis zeigte und noch auf dem Sterbelager für Förderung dieser Plane sorgte. Rein Zufall, sondern eine natur= liche Auswirkung des Missionsinteresses Frances war es auch, daß ein junger Theologiestudent in Halle, der gar nichts von Peters' Plan abnte, damals "einen großen Trieb" bezeugte, gerade in Ufrika als Missionar zu wirken2).

Der Ufrikaplan erfüllte fich nicht; aber als 1733 ein Trupp Gal3= burger Emigranten, von England unterstüßt, als Rolonisten nach Georgien in Amerika geben wollte, da fanden fich in den Stiftungen "in wenig Tagen" zwei als Lehrer beschäftigte Theologen, Volzius und Gronau, die freudig die Seelforge der Auswanderer übernahmen und gewiß ebenso freudig ihre Instruktion erfüllten, sich "auch der in Georgien befindlichen beidnischen Nation anzunehmen, um selbige durch Gottes Gnade zum chriftlichen Glauben zu bringen", also Miffion bei den Indianern zu treiben. Geinen Bericht darüber schließt Gotthilf August Francke, der schon bei des Vaters Lebzeiten sich in dessen Auftrag der missionarischen Belange treulich angenommen batte, mit einem wahren Freudenhymnus: "Der getreue Gott . . . gebe ihnen Gnade, daß, da fie die ersten find, die von der evangelischen Kirche mit dem Zweck, an den Seiden zu arbeiten, nach Amerika geschickt werden, man mit Freuden bören möge, daß durch sie das Licht des Evangelii unter den blinden Völkern angegundet worden, damit alfo die bekehrten Seiden von Usia und Umerika einander in dem über sie aufgegangenen Lichte zujauchzen können, bis es dem herrn gefallen möchte, auch in Ufrika

ein solches Licht aufzustecken und endlich die ganze Erde und alle Insuln der Ehre und Herrlichkeit des Herrn voll und an allen Orten, wo der Name Christi bisher nicht gehöret worden, derselbe von allen Zungen bekannt werde, daß er der Herr sei, zur Ehre Gottes des Vaters").

Sat der Sohn Gotthilf August Francke auch das gewöhnliche Schicksal der Söhne großer Männer gehabt, stets im Schatten des Vaters zu stehen, und hat ihn ein Romanschreiber



Gotthilf Lluguft France.

unserer Tage — Beyerlein — in seinem Siebenschläser sogar als komische Figur benutt, für die Mission hat er dank seiner ererbten und anerzogenen Liebe zur heiligen Sache zweisellos Großes gesleistet. Ein Kenner wie Carl Mirbt sprach es einst bei Betrachtung seines Vildes im Großen Versammlungssaal der Stiftungen aus, der Sohn Francke verdiene eine erneute Behandlung und Ehrenrettung; und ein bekannter Verliner Missionsinspektor des vorigen Jahrhunderts, Carl Plath, rühmt ausdrücklich sein "gebenedeietes Luge" bei der Luswahl der Missionare, ein Luge, welches man sedem anwünschen möchte, dem das verantwortungsvolle Umt-zufällt, Missionare für die Seidenwelt auszusondern und anzuleiten").

Wenfollte ihnen nicht zustimmen, wenn er an die 21 Seidenboten denkt, die G. A. France nach Indien abordnete, unter denen sich Männer vom Range eines Christian Friedrich Schwartz befanden, den die dankbare Nachwelt in Indien den "Rönigspriester" genannt hat? Wer erinnert sich nicht mit Rührung seiner schweren Sorgen um den Nachwuchs tüchtiger Missionare in den Vorreden seiner Missionsnachrichten und seines herzlichen Wunsches, daß die dort mitgeteilten beweglichen Vriese aus Indien "manchen Studiosis Theologiä das Serz rühren mögen, damit unter ihnen ein heiliger Eiser und Vegierde entbrenne, den Namen des Serrn Jesu zu verstündigen, wo derselbe bisher noch nicht bekannt worden" sei").

Der jüngere Francke — so berichtet sein Umtsnachfolger2) pflegte diejenigen, welche er nach Oft- und Westindien abschickte, nicht nur eine geraume Zeit vorber näher bei fich zu haben, um fie in dieser gesegneten Rüftzeit mit fräftigsten Ermunterungen und Troft zu bedenken, sondern er ließ es sich auch nicht nehmen, sie zur Ordination nach Wernigerode zu begleiten und fie dort nach beißem gemeinsamen Bebet mit getreuen Segenswünschen zu verabschieden. - Gelegentlich ging auch sonft der Sohn weiter als der Vater. Dieser hatte einst 1715 bei einem Aufenthalt Ziegenbalgs in Halle auf deffen Bitte seine Unfichten über Führung des Missionswerks in einer geift- und wertvollen Schrift "Zufällige Gedanken über die Rgl. dänische Missionsaffaire zu Trankebar in Oftindien"3) niedergelegt; der Sohn pflegte jedem einzelnen Miffionar bei feiner Musreise schriftlich und mündlich eingehende, "recht väterliche Inftruttion" zur Führung des künftigen Umtes zu geben und fie zur rechten Treude in dem herrn zu ermuntern 4). Der Vater France hatte ein offenes Ohr für Leibnizens Vorschlag gehabt, die ausziehenden Missionare sollten nächst der Gottesgelahrtheit auch in anderen Wiffenschaften, 3. 3. den Medico Chirurgicis unterwiesen werden, vor denen der ganze Orient fich neige"), und der dritte Missionar, der nach Indien ging — Gründler — war tatsächlich für die Medizin so interessiert, daß er draußen ein aufschlufreiches Buch "Der malabarische Medicus" schreiben konnte, das noch jeht unveröffentlicht in der oftindischen Missionsbibliothek der Frankeschen Stijtungen liegt; Gotthilf August France entschloß sich schon 1730, den Licentiaten der Medizin Raspar Gottlieb Schlegelmilch als ersten deutschen Missionsarzt nach Trankebar zu senden und ließ nach deffen frühem Tode den Medicus Samuel Benjamin Knoll

folgen 1). An der guten Tradition, nur studierte Missionare auszussenden, änderten der Sohn und dessen Nachfolger in der Leitung der Stiftungen nichts. — Durch einen ungemein regen Brieswechsel wurde die Verbindung der Tamulenmissionare mit Halle aufrechterhalten und gesessigt; der jüngere Francke hatte wie der Vater volles Verständnis für all ihre Nöte und Sorgen und half gern mit Rat und Tat. Über auch den Tamulen, die als Ratecheten und Landprediger Gehilsen der Missionare geworden waren, wandte er seine Fürsorge zu und sandte ihnen Erweckungsschreiben, die in die Landessprache übersetzt und dann auch von den braumen Nationalparbeitern bei ihren Reisen durchs Land vorgelesen wurden 2).

Von größter Bedeutung für die junge Heidenmiffion war es, daß in den Stiftungen mit allen möglichen Mitteln im engsten Rreise, aber auch weit über sie hinaus leben= diges Intereffe für das Miffionswerk gewedt und gestärkt wurde. So war's schon in der Anfangszeit; nicht nur auf der Ranzel und auf dem Ratheder, sondern auch bei den Mabl= zeiten der vielen studentischen Mitarbeiter seines Waisenhauses und vor den jungen Schülern des Padagogiums, die zuerft z. T. in feinem Sause an seinem Tische agen, hat Francke immer wieder eindringlich von der Missionspflicht und den Missionserfolgen gesprochen und "den föstlichen Samen der Miffionsliebe und der Miffionsluft mit vollen händen nach allen Seiten bin ausgestreut"3). Eind berrlich bewährte sich dabei das Wort: wer die Jugend hat, hat auch die Zufunft. Unberechenbar in seinem ganzen Ausmaß ist natürlich der Einfluß, den Francke so ausgeübt hat, zog doch Jahr für Jahr ein ver sacrum (Weihefrühling) miffionsbegeisterter Schüler und Studenten aus Halle aus, die Träger seiner Gedanken nah und fern wurden. Aber in der Zeit, wo die Mission der Brüdergemeine so= eben ihr 200 jähriges Bestehen geseiert hat, wird man sich besonders gern des schlichten Zeugniffes des Grafen von Bingendorf erinnern, der - einer für viele - befennt 1): "Die tägliche Gelegenheit, in des Herrn Professor Frances Hause erbauliche Nachrichten aus dem Reiche Chrifti zu hören, Zeugen aus allerlei Landen zu fprechen, Missionarios kennen zu lernen. . ., haben den Gifer in des herrn Sache bei mir mächtig geftärkt." In Erinnerung an seine hallische Jugendzeit erzählt er ein andermal, er sei einmal mit seinem Freund, dem Schweizer Wattewille, zwischen den roten Staketen vor dem Gebäude des Pädagogiums auf und ab gegangen, und fie hätten da

miteinander geredet, daß sich die Seiden doch nicht alle bekehren möchten, bis sie groß würden; was dann übrig bliebe, das wollten sie zum Seiland bringen. Und woher dieser glühende Zusunstswunsch? Nicht die Vibel, Reisebeschreibungen und Missionsberichte haben die Sauptsache getan, "sondern die ersten Apostel Plütschau, Ziegenbalg und Gründler", so bezeugt Zinzendors es ausdrücklich; "wir haben sie gesehen, gesprochen und beinah ein ganzes Jahr an einem Tisch mit ihnen gesessen, da sie uns die Seiden-Sache mündlich so klar und deutlich gemacht, als wir's nicht lesen können") Und wenn der 15 jährige damals im Pädagogium einen Bund zur Bekehrung der Seiden stiftete, und zwar nur solcher, an die sich sonst niemand machen würde, und ihm den Namen "Senstornorden" gab, so sehen wir das erste Wachstum des unscheinbaren Sensforns, das damals ausgestreut wurde, und das nun zum mächtigen Baum geworden ist.

Bei manchen seiner Studenten zündeten Frances Worte über die Mission so, daß sie sich, wie Gründler, von ihm versprechen ließen, er solle an fie denken, wenn wieder Missionare verlangt würden?). Als einmal 1722 in den paränetischen Vorlesungen, in denen sich fämtliche hallischen Theologiestudenten zu Franckes Füßen zu scharen pflegten, die besonderen Nöte Umerikas eindringlich behandelt waren, erhielt er alsbald von einem Studenten Pepold einen Brief mit der inftändigen Bitte, ihm rasch einen Weg zu bahnen, um dort das Evangelium zu predigen; und daß das keine Augen= blidswallung war, bewies Pehold, indem er einige Wochen später sich ausdrücklich bereit erklärte, wenn nötig, zunächst als Hauslehrer nach Amerika zu gehen3). — Auf die jüngeren Schüler der Stiftungen aus allen Volksschichten, von denen im Waisenhaus und der Urmenschule bis zu den vornehmen Insaffen des Pädagogiums, werden auch die Gegenstände aus dem Tamulenland ihren Eindruck nicht verfehlt haben, die von den fernen Miffionaren zur Bereicherung des sog. Naturalienkabinetts gefandt wurden, etwa der Büßerschuh mit seinen graufamen Stacheln, oder die Palmenblätter mit den forgfam eingerikten Vibelübersekungen — anschauliche Symbole der Nacht des Heidentums und des aufgebenden Lichts der Frobbotschaft Gottes in Christus.

In die weitesten Kreise aber trugen lebendige Teilnahme für das Missionswerk die Missionsbericht et de 4), die seit Joachim Langes Verusung in die hallische theologische Fakultät 1709 im Waisenhaus

gedruckt wurden. Was vorher in Verlin an Verichten veröffentlicht worden war, hatte kaum weitere Verbreitung gefunden. Aber gleich der erste Missionsdruck des Waisenhauses hatte durchschlagenden Erfolg und mußte mehrfach neu aufgelegt werden; es war der "Lusführliche Bericht des Herrn Bartholomäus Ziegenbalas, wie Er nebst seinen Rollegen das Umt des Evangelii unter den Seiden führe". Diesem Bericht folgte dann eine Continuation (Fortsetzung) nach der anderen, — die erste periodisch erscheinende Missionszeit= schrift auf deutschem Boden. In den pietistischen, über gang Deutsch= land zerstreuten Ronventikeln las man diese volkstümliche Missions= literatur eifrig; und diese empfingen, um mit Carl Mirbt zu sprechen, in der Miffion eine Aufgabe, die ihrer gefühlsmäßigen Frömmig= feit praftische Ziele steckte und damit ein Begengewicht gab, das ihre religiöse Energie wedte und den Weg zum Handeln zeigte. Und gerade diese Verbindung von pietistischem Christentum und Misstonsgeist hat die Missionsfrömmigkeit geschaffen, die im Missionslied und in der Missionsliteratur uns noch heute entgegentritt und fich in großer Opferwilligkeit äußert. Diese hallischen Missions= nachrichten, die allmählich zu einer ganzen Reihe anschwollen, waren so begehrt, daß sich G. A. Francke dazu entschloß, den wertvollsten Inhalt in einem Auszug darzubieten. In einem jungen Studiofus der Rechte Niekamp, der jahrelang im Waisenhaus seinen jurifti= schen Rommilitonen eine Erbauungsstunde gehalten hatte, die dann der bekannte Bogatty übernahm, fand er den geeigneten Helfer. Und deffen treffliches Werk erreate solches Interesse, daß es ins Französische, ja auch in das Lateinische übersetzt wurde und später eine Fortsetzung erfuhr.

Wohin drangen diese Missionsberichte? Nicht nur zu den Stillen im Lande, sondern auch zu den Großen im Reiche des Geistes. Es genügt, nur den einen Namen Goethe als Leser der Missionsberichte zu nennen. In der theologischen Abteilung seiner Bibliothek stehen lückenlos die Stücke von 1770 bis 1830. Von seiner aufrichtigen Teilnahme an der Verbreitung des sittlichen Gesühls durch religiöse Mittel überzeugt, sandten ihm, wie er einmal sagt, die stiftischen Direktoren regelmäßig die Missionsberichte, die "von den gesegneten Fortschritten einer lebendigen Unstalt" zeugten. Und das Merkwürdige ist: Goethe reihte sie nicht nur in seine Vücherei ein, sondern er las sie auch regelmäßig mit großem Interesse, wie wir aus seinen Tag- und Jahreshesten wissen; oder

sollen wir sagen, für den Dichter des west-öfslichen Divan war das ganz natürlich? — Ein wunderbarer Kreislauf: der Knabe empfängt im Elternhaus durch der Mutter Lieblingsbuch, Vogabstys Schattästlein, tiefe religiöse Eindrücke, und nun geben dem abgeklärten Greis die wie jenes im hallischen Waisenhaus erschienenen Missionsberichte Anregung, "an dem höheren Sittlichreligiösen teilzunehmen", wie er es in seiner Alterssprache ausdrückt").

Aber selbstverständlich hatten France und seine Amtsnachfolger mit ihren Missionsberichten auch ganz klare praktische Abssichten, vor allem die Absicht, die heimatliche Christenheit zu der unentbehrlichen großen Liebessteuer für die ost in dische Mission willig zu machen; und das ist das dritte Verdienst, das sich die Stiftungen um die Mission erworben haben,— auch hierin ein Vorbild für die Mission der Gegenwart, die ja auch von freiwilligen Liebesgaben lebt.

Die Röniglich dänischen Missionare erhielten zwar ein festes Gehalt vom dänischen König; aber für die fachlichen Ausgaben war nur ungenügend gesorgt, und wenn auch die beiden ersten Missionare opferwillig zum Bau einer Eingeborenenkirche fofort auf die Sälfte ihrer Bezüge verzichteten, so war das doch nur ein Tropfen auf einen heißen Stein. Auf Dänemark war kaum zu rechnen, war doch der Rönig ein schwankendes Rohr und nahmen ihn doch bald sehr weltliche Dinge stark in Unspruch; zudem waren in seiner Umgebung viele, denen von Unfang an das Malabarische Werk "ein Dorn im Unge" gewesen war, und die nun immer eifriger darauf drangen, die Rosten, welche dazu bisher verwendet worden, fünftig für die eigenen armen Untertanen in der Residenz zu gebrauchen2). Da trat France in den Riß, etwa auch auftretende "Strupel" überwand er im Sinblid auf die gnädigen Fußtapfen Gottes leicht") und war in fühnem Gottvertrauen zu einer Zeit, wo feine eigenen Unftalten mit der Not zu kämpfen hatten, bereit, auch die Sorge für die Tamulenmiffion auf feine Schultern zu nehmen und Sammlungen für Die Miffion zu veranstalten. Mochten auch, wie er einmal schreibt, seine Mitarbeiter und die Wohltäter des Waisenhauses zunächst "in einige Distraktion" 4) und Zwiespalt gebracht werden, fein Gottvertrauen und feine Selbstverleugnung fanden ihren Lohn. Gründler konnte bei seiner Ausreise schon 1100 Taler — damals eine stattliche Summe — mitnehmen; der Buchladen des Waisen= hauses erbot fich sofort, "den Missionarien nach ihrem Begehren einigen Vorrat von erbaulichen Vüchern zu senden, wie auch einige zu ihrem eignen beliebigen Gebrauch", und die Apotheke des Waisenhauses mochte nicht zurückleiben, sondern half reichlich mit ihren hochgeschähten Medikamenten aus 1). Die Sammlungen wurden eifrigst fortgesett und in Frances Hallischer Zeitung wie in den Missionsberichten dringend empfohlen. Die Eingänge liesen von weit und breit ein, manchmal ohne Nennung des Namens und Ortes und erregten große Freude; manch sinniges Sprüchlein fand sich dabei, wie bei dem Päcklein einer armen Witwe, das 10 Pfennige enthielt, wo es hieß:

> "Scherflein, solt hinüberfahren Zu den schwarzen Malabaren."

Dankbar konnte Francke dem sorgenvollen D. Lütkens in Ropenhagen von dem Segen berichten, den Gott auf seine Sammlungen gelegt habe.

Auch das Ausland wußte Francke, dank seiner weitreichenden Beziehungen, für die Missionssteuer zu gewinnen, vor allem Eng= land2). Dort wirkte sein Schüler Unton Wilhelm Böhme als Hofprediger des Prinzen Georg in hohem Unsehen; wie er 1705 eine englische Übersetzung von Franckes Fußtapfen unter dem Titel Pietas Halensis veröffentlicht hatte, so verbreitete er jeht die ersten Briefe Ziegenbalgs und Plütschaus aus Trankebar und fand damit starken Widerhall. Vor allem wurde durch ihn auch die junge "Gesellschaft zur Verbreitung chriftlicher Erkenntnis" in London für die Tamulenmiffion gewonnen. Sie fammelte Beiträge, schenkte eine Druderei mit lateinischen Lettern nach Trankebar, die in Salle bergestellt wurde, und vermittelte bald den Verkehr der tamulischen Missionare mit Halle, der bisher über Ropenhagen gegangen war. Schließlich konnte man 1712 in Halle sogar an die Schaffung einer tamulischen Druckerei geben; da waren Typen zu schneiden, Lettern zu gießen, ein sprachkundiger Drucker nebst zwei Gehilfen auszubilden, für sie ein dänischer Protektionsbrief zu erwirken und endlich als Probedruck ein malabarischer Ratechismus berzustellen 3). Alles gelang trots der befürchteten und wohl auch vorhandenen Eifer= füchteleien in Ropenhagen aufs beste. Fröhlichen Herzens konnte 21. S. Frances treuer Mitarbeiter Neubauer schon im Dezember ein Begleitschreiben für die Druder nach England geben laffen, in dem er die göttliche Providenz auch bei diesem ganzen Unternehmen



pries1). Im nächsten Jahr traf die Druderei glüdlich in Trankebar ein und erfüllte alle auf sie gesetzten Soffnungen, ja, schon 1727 fonnte der Schlußteil einer tamulischen Vibel auf Grund der Über= setzung von Ziegenbalg und Benjamin Schulte dort erscheinen. Schon vier Jahre zuvor hatte der unermüdliche Schulte ein tamuli= sches Gesangbuch mit 160 Kirchenliedern2) in der Missionsdruckerei veröffentlicht, — offenbar eine vortreffliche Auswähl, findet sich doch die Sälfte der von ihm übersetten Lieder auch in dem neueften Gejangbuch für die Provinz Sachjen und hat doch auch eins der schönften Lieder des 13 Jahre zuwor verstorbenen Christian Friedrich Richter vom ballischen Waisenhaus (Es glänzet der Christen inwendiges Leben) Aufnahme gefunden. — Freilich Druck und Herausgabe von Joh. Urndts Schriften, besonders seines Buches vom mahren Chriftentum, über das Spener und Frande jogar gelegentlich predigten, und das Schulbe auch übersett hatte, behielt fich die Waisenhausdruckerei selbst vor; 1749-1751 erschienen die damals viel bestaunten Ausaaben in Halle. So konnte man mit immer größerem Recht von der oftindischen Missionsanstalt in den Stiftungen trot des amtlichen Namens und des dänischen Ursprungs der Tamulenmission sprechen.

Damit war allerdings ein Nachteil verbunden; denn damit trug die junge Heidenmission den Stempel des hallischen Pietismus an sich. Und wenn auch die Abneigung gegen die Mission in den Kreisen der zünftigen Theologie mehr und mehr zu schwinden begann, so wurde es den vielen nicht pietistisch eingestellten Landeskirchen in Deutschland trotz der zweisellosen Erfolge des hallischen Missionswerfs doch schwer, für dies entschieden und tatkräftig einzutreten. Eine rühmliche Ausnahme machte das Herzogtum Württemberg, wo 1715 eine von Samuel Urlsperger versaßte kurze Geschichte der Tamulenmission an einem Trinitatissonntag von allen evangelischen Ranzeln verlesen und die erste freiwillige Kirchenkolleste "dur Uusbreitung des Evangelii unter den Heiden" abgehalten wurde; bald folgte Meiningen diesem Zeispiel").

Gewiß haben diese ersten allgemeinen Missionskollekten durch Fürstengnade in Salle große Freude erweckt; aber Francke war nicht gewöhnt, sich auf Fürsten zu verlassen, er vertraute, wenn die Nöte riesenhaft anwuchsen, auf Gottes gnädige Aushilfe. Gerade wenige Jahre zuvor hatte er herzerquickende Beispiele größten Opferssinnsfür die Mission erfahren dürsen; da war das geschehen,



was hundert Jahre später unsere Vorsahren zu Beginn der Freiheitsfriege erlebt haben, da waren auf seinen zündenden Aufruf hin kostbare Schmucksachen aller Art besonders von Frauenhänden ihm gebracht worden, deren Erlös dazu mithelsen sollte, die Seiden im sernen Indien aus den Vanden des Heidentums zu befreien. — Auch nach A. H. Franckes Tod versiegte der Strom der Missionsgaben nicht. Nur ein Veispiel: In einem seiner ersten ostindischen Verichte<sup>1</sup>) konnte sein Sohn mit besonderer Freude von dem "Scherslein eines bei vielem Kreuz ostmals traurigen, aber in der Hospinung zu Gott allezeit fröhlichen Straßburgers" für die Mission an den Malabarischen Küsten berichten; es waren zehn Taler, und das beigefügte Gedicht schloß mit den Aborten:

"Auf! Straßburg, zeig' auch du die Lieb zu Gottes Namen, Leg', wo nicht große Schäß', doch nach Vermögen ein, Ein Sandforn muß ja auch der Kirchen Bauzeug sein!"

Die Grundlagen zu allem, was die Franceschen Stiftungen der evangelischen Mission haben leisten dürfen, hat A. H. France selbst gelegt; das tritt uns immer wieder deutlich vor Augen, je genauer wir in den Gang der Entwicklung eindringen. Und sein Sohn G. A. France hat das überkommene Werk treu gepslegt. Sie haben die neue große Aufgabe der evangelischen Heidenmission liebevoll aufs Herz und kraftvoll in die Hand genommen; sie haben ihr die geeigneten Kräfte für die schwere Arbeit draußen zugerüstet und zugeführt; sie haben mit großem Eiser und Erfolg lebendige Teilnahme sür die Aufgaben der Mission bei ihren Zeitgenossen geweckt und gestärkt; und sie haben das ganze Werk auf den fruchtbaren Voden freiwilliger Opferbereitschaft gestellt.

Ein Kenner Frances und seines Werkes — Otto Frick — hat es gelegentlich ausgesprochen: "Persönlichkeiten, wie A. H. France, sind außerordentliche Naturen, erscheinen nur in außerordentlichen Zeiten, und was sie schaffen, bleibt etwas Außergewöhnliches. Die Epigonen und Nachfolger haben dann nur die Aufgabe, das übernommene Erbe an Schöpfungen so zu hüten, daß die im Keime liegende Kraft fruchtbarer, schöpferischer Ideen erhalten bleibt"<sup>2</sup>). Für sie gilt das Dichterwort:

"Denn umzuschaffen das Geschaffne, Damit sich's nicht zum Starren waffne, Wirkt ewiges, lebend'ges Tun." Der Wandel der Zeit kann dazu nötigen, eine oder die andere der Veranstaltungen selbst aufzugeben; das hat Francke schon bei Lebzeiten erfahren, und seine Nachfolger in der Leitung der Stiftungen sind immer wieder in diese Zwangslage gekommen.

G. Al. France batte noch eine neue, mehr an der Peripherie der missionarischen Tätigkeit liegende Aufgabe, die kirchliche Verforgung der verlaffenen Gemeinden im Ausland, fräftig fördern und besonders den Neusiedlern in Nordamerika jahrzehntelang tüchtige Seelforger zusenden können, vor allem Seinrich Melchior Mühlenberg, den man noch jetzt als den Patriarchen der lutherschen Kirche in Pennsplvanien ehrt. Aber im letten Drittel des Jahrhunderts erfuhr der Beift an der Universität Salle einen völligen Wandel, und die Theologie dort geriet gang unter den Einfluß des Rationalismus und konnte bald keinen Nachwuchs mehr für die Miffion stellen. Budem brachten die Stürme der napoleoni= schen Zeit die Stiftungen Franckes an den Rand des Abgrundes und aefährdeten geradezu ihren Fortbeftand. Da gab es in der folgenden Friedenszeit näherliegende, unaufschiebbare Pflichten, und die Miffion mußte in den Sintergrund treten 1). Die Sache felbst lief feine besondere Gefahr; denn der Miffionsgeift war inzwischen mächtig aufgewacht in den deutschen Landen. 1836 wurden gleichzeitig zwei Miffionsgesellschaften gegründet: die Gognersche in Berlin und die Evangelisch-lutherische in Dresden, die bald ihren Sitz nach Leipzig verlegte, und beide hatten gerade Indien als Arbeitsgebiet erkoren. Und daß auch in Halle der alte Francesche Missionssinn noch wach und wirtsam war, bewies die sechs Jahre später erfolgende Gründung eines studentischen Missionsvereins, der noch heute besteht.

Alber sie nicht allein. Als 1837 der letzte hallische Missionar in Trankebar starb und die sächsische Missionsgesellschaft gewillt war, das Erbe der Väter dort zu übernehmen, konnte Hermann Agathon Niemeyer, der letzte unmittelbare Nachkomme Frances in der Leitung der Stiftungen, ohne Vedenken auf die weitere Aussiendung eigener Missionare verzichten; aber er dachte gar nicht daran, die inzwischen in Halle angesammelte Missionskasse von etwa einer Viertelmillion Mark für stiftische Zwede zu verwenden, sondern ermöglichte durch Vereitstellung der Zinsen die erste Missionskasse in das serne indische Arbeitsgebiet und benutzte Grauls wertvollen

und aufschlußreichen Verichte zur Fortsetzung der hallischen Mijssionsnachrichten<sup>1</sup>). Auch wurde es gern geübter Brauch, Mijsionarsstinder bei Lebzeiten der Eltern unentgeltlich in die Waisenanstalt aufzunehmen. Zugleich unterstützte man die in Indien arbeisten den neuen Missionsgesellschaften jährlich mit je 1000 Talern, gab auch der Brüdergemeine für ihre Mijsion einen Zuschuß und sandte jahraus, jahrein 400 Taler nach Trankebar als Beitrag zum Gehalt des Vorstehers der Tamulischen Druckerei. Erst die Inflation setzte dem ein Ende, und nach der Auswertung kann nur ein Bruchteil der früheren Beträge abgesührt werden.

Nicht vergeffen soll auch das sein, was die Tatkraft Otto Frids leiftete, der die Stiftungen von 1880 ab zwölf Jahre lang mit großem Geschick leitete. 3hm war es ein tiefer Schmerz, daß die Oftindische Missionsanstalt mehr und mehr zu einer nur zahlenden, im übrigen aber einflußlosen "Bankstelle" zu werden drohte. Darum ließ er das wertvolle Miffionsarchiv ordnen und geeignet aufstellen und machte es der wissenschaftlichen Arbeit erst recht zugänglich; auch die Miffionsbibliothek vermehrte er nach Rräften. Und als dann durch Professor D. G. Warned die Stadt und Universität Salle wieder ein bedeutungsvoller Mittelpunkt missionarischen Interesses und missionarischer Unregung zu werden begann, entschloß er sich, die hallischen Missionsberichte, die ja keine Missionsgesellschaft hinter sich hatten und vertraten, und die deshalb zulett nur ein Scheindasein gefriftet batten, endgültig eingeben zu laffen, und setzte an deren Stelle, der treuen Mitarbeit Warneds versichert, eine illustrierte, für die weitesten Rreise Deutschlands bestimmte Missionsflugschrift mit dem Titel "Geschichten und Bilder aus der Miffion". Wilhelm Fries führte fie weiter fort. Sie hat bis 1919 37 Hefte berausgebracht, viel 2Inerkennung gefunden und besonders auch Verbreitung unter der Jugend.

So war es auch kein Zufall, daß in den Stiftungen jahrzehntelang ein Schülermiffionsverein bestand. 1856—1863 war der für die Mission begeisterte Carl Heinrich Christian Plath als Unstaltsgeistlicher und Religionslehrer an der Latina tätig, bis er in die Leitung der Verliner, später der Gosnerschen Mission in Verlin übertrat und dort bald auch an der Universität als der ersten einer Missionswissenschaft dozierte. Schüler der Franckeschen Stiftungen waren der jetzt in Verlin wirkende Prosessor für Mission D. Julius Richter und der unvergessene Eduard Fries, der die große Erweckung in Nias erleben durfte und nach leider nur kurzer Leitung der Rheinischen Missionsgesellschaft uns allzufrüh entrissen wurde.

Besonders bemerkenswert ist es schließlich auch, daß im Februar des Jahres 1909 die Franckeschen Stistungen der Lehrer Missionskonferenz, die zum zweitenmal im Rahmen der großen Missionskonferenz eine Versammlung abhielt, mit Freuden gastliche Aufnahme gewährten. Den Großen Versammlungssaal mit seinen ehrwürdigen Erinnerungen und den Vildern der um das Missionswert verdienten einstigen Direktoren füllten damals etwa 800 Teilnehmer; und noch manchmal hat dann ja auch später diese Ronserenz in den Räumen der Stistungen getagt und in ihnen wertvolle Aufschlüsse über das Werk der Mission und sördernde Unregungen für die Vehandlung missionarischer Fragen im Unterricht erbalten.

Das alles beweift, daß der Miffionsgeift in den Stiftungen fortlebte und fortwirkte; und die Hoffnung erscheint berechtigt, daß des Stifters Segen auch in diesem Stück weiter auf ihnen ruhen wird. Wer weiß, mit welcher Spannung die Zöglinge in jedem Jahr die Missionsvorträge erwarten, die die Missionskonferenz der Provinz Sachsen ihnen im Rindergottesdienst und in den Schulen darbietet, und wer gesehen und gehört bat, wie fie bei dem hallischen Sommermiffionsfest auf dem Ballonplat oder im großen Versammlungsfaal der Stiftungen mitfeiern, der läßt diese Soffnung nicht finken. Rein, wenn dann die jugendlichen Rehlen fröhlich mit einstimmen in die alten Missionslieder der Frankeschüler Schmidt und Vogathy: "Fabre fort, fabre fort, Zion fabre fort im Licht" und "Wach' auf, du Geift der ersten Zeugen", dann bleibt der Glaube lebendig: die Synthese "die Franckeschen Stiftungen und die Mission" hat nicht nur eine Vergangenheit, sondern auch eine Gegenwart und — Gott geb's - eine Zufunft.