

#### Franckesche Stiftungen zu Halle

#### M. Johann Ehrenfried Wagners Diac. zu Marienberg Anweisung zu gesunden Urtheilen über die Reformation und den Zustand der evangelischlutherischen ...

Wagner, Johann Ehrenfried
Chemnitz, 1771

VD18 12416967

Das zweyte Buch. von dem Rechte zu reformiren.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden. Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

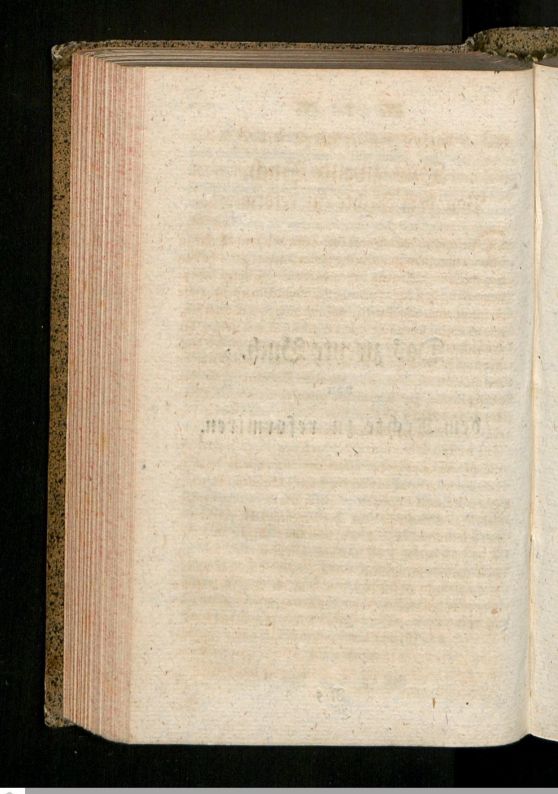
For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Halling Daniele Gally (Daniele January) e-halle.de)

Das zwente Buch.

bon

dem Rechte zu reformiren.

91 5



祝皇后別当所弘皇后 弘皇后 弘皇后 弘皇后

# Das zwente Buch. Von dem Mechte zu reformiren.

Diejenigen, welche ihre Gebanken von dem Rechte ju reformiren mitgetheilet haben, geben gar febr von einander ab. Linige ftellen baben die Religion einem ieden fren, daß ein offenbarer Libertinismus ober bie Frenheit eingeführet wird, mit ber Religion umzugeben. wie es einem ieden nur gut beucht. Unbre treten ber Gewiffensfrenheit zu nabe, und geben ber Dbrigfeit auch unerlaubte Zwangsmittel in Die Banbe, Die Religion. welche man erfennet, und wie man fie erfennet, anbern aufzudringen, und fie mit Bewalt bagu gu nothigen. Tur wenige betreten bier ben Deg, welcher ber richtige und uns von Gott angewiesne genannt zu werden verbient. Die erften haben bem flore ber Staaten gu rathen ge= glaubt, wenn fie immer gesprochen: man laffe einen ie. ben glauben, mas er fich vor Gott und feinem Bemiffen du verantworten getraut. Die Undern haben ihre lanbesreligion andern, ohne vorhergebende Uiberzeugung. aufbringen wollen, und ben weltlichen Urm und aufferliche Zwangsmittel fur tauglich gehalten, fie allein gur berrichenden Religion zu machen. Und bie dritten baben mit Recht behauptet, baß man bie Wahrheit gegen ieberman behaupten, und bie lugen verwerfen muße, ohne aufferliche Gewalt und Unfehen baben zu mißbrauchen.

Folgende Betrachtungen werden uns naber entecken, was hier recht und unrecht fen, und was ein ieder in Absicht der Religion so wohl fur sich, als auch nach seinem Berhalt-nife gegen andre fur Rechte habe.

Das

# Das erste Hauptstück.

Von dem allgemeinen Rechte der Menschen gegen die Religion.

Dasjenige, was man zu den allgemeinen Rechten des Menschen gegen die Religion rechnen kann, beruhet darauf, daß ein ieder Mensch das Recht hat, die Religion die er bekennt, zu prüfen, daß ihm keine weltliche und geistliche Gesese daben kränken dürfen, und daß er auch wegen des besorglichen Mißbrauchs nicht darum gebracht werden darf.

## Der erste Abschnitt.

Ein ieder hat das Necht, die Religion, zu welcher er sich halt, zu prüfen.

Die Religion ist gar nicht von der Art, daß sie besohlen oder erzwungen werden könne. Man kann dazu nur
mit Gründen gebracht, aber niemals genöthiget werden.
Denn sie unterweiset Venstand und Willen von demjenigen, was man von GOtt und seinem Willen glauben und
thun soll. Allein dieses wird niemand annehmen und
besolgen, er sen denn in seinem Gewissen mit tüchtigen
Gründen davon überzeugt, daß dasjenige, was er glauben soll, von GOtt wirklich also geossendaret worden sen,
und daß dasjenige, was er thun soll, GOtt wirklich also
besohlen habe. Reine äusserliche Gewalt, nicht Feuer
und

und Schwerd wird im Stande senn, diese Uiberzeugung hervorzubringen.

Und mas die chriftliche Religion betrift, als von welcher bier eigentlich bie Rebe ift; fo gebort auffer bem noch ber frene Gebrauch ber beiligen Schrift, und eine mit foldem Gebrauche berfelben verbundne übernatürliche Gra leuchtung bagu, wodurch ber Glaube ber Chriften allein gezeuget und angegundet wird. Wer fich alfo bier unterftebet dem Bemiffen Gewalt anguthun, ber greift Gott in fein Recht, und macht, wenn es hoch fommt, Souchler, aber feine mahren Berehrer Gortes und feiner Religion. hieraus ergibt fich nun, mas das allgemeine Recht aller Menschen in Absicht ber Religion überhanpt. und der drifflichen insonderheit fen. Es Fann niemand einer Religion blindlings folgen, federman muß das Recht haben, fie vorher nach richtigen Grunden gu prus fen. Es fann niemand mit Twange dazu gebrache wers den, Lehren als gottliche anzunehmen, von deren Gotts lichfeit er fich nicht überzeugen kann; es muß ihm das Recht gelaffen werden falsche Lehren, oder Jerthumer von Gott und gottlichen Dingen zu verwerfen, und Uiberzeugung von den wahren Lehren der Religion 311 fordern.

Es kann niemand angemuthet werden, auch nur die Religion seiner Eltern und Vorsahren auf Treue und Glauben anzunehmen und zu bewahren; es muß ihm die Freyheit gegeben werden zu forschen, ob sie wirklich richtig und zuverläßlich sey, und wo er Irrehümer und gottloses Wesen sindet, da muß es ihm frey stehen, anders zu denken und zu handeln, als es seine Eltern und Vorsahren gethan haben.

Es wurde hochst ungerecht seyn, wenn sich iemand bey den Aussprüchen der Lehrer der Religion ohne eis gne ane Untersuchung derselben beruhigen mußte; es mußihm vergönnt seyn, die Geister zu prüsen und ihre Lehren zu untersuchen, und auch der Linfältigste kann sich nicht damit zufrieden stellen lassen, daß dieses oder jenes sein Lehrer gesagt oder verworfen hat.

Es wurde eine wahre Gewaltthätigkeit seyn, wenn die Obrigkeit auch nur einem von ihrenUnterthanen Glaus benslehren befehlen, u. dieselben mit Strase von ihnen erswinge wollte; es mus ihmoabey frey bleiben, Untersuchungen darüber anzustellen, und auch das von der Obrigkeit besohlne Salsche und Irrige in der Religion zu verwerfen.

Es muß niemand den Besitz der wahren Religion also behaupten, daß er nur ausschreye: Zier ist des Zeren Tempel; es muß iederman erlaubt bleiben, darsüber die Prüfung anzustellen, und auch dem Geringsten kann man nicht entstehen, der nach den Gründen das von fragt.

Es kann so gar niemand einem göttlichen Bothen oder unmittelbaren göttlichen Offenbarung glauben, wenn er nicht dazu zuverläßliche Gründe und Teichen der Glaubwürdigkeit hat. Und eine aus solcher gött-lichen Offenbarung erkannte Lehre kann nicht eher als gültig und zuverläßlich angenommen werden, es werde uns denn dabey frey gelassen, die Untersuchung anzustelzlen, ob man den göttlichen Ausspruch davon recht verzstanden und den Beweiß richtig daher geführet habe.

Selbst GOtt erzwinge den Glauben nicht; auch bey seiner übernatürlichen Erleuchtung durch sein Wort, verfährt er auf eine vernünftigen und fregen Menschen gemäse Weise. Ob er gleich der Zer über Religion und Gewissen ist; so will er doch einen frezwilligen Glauben haben. Daher offenbarer er in der Natur und Schrift, wie er erkannt und verehret seyn will. Er verschaft auch einem ieden so viel Gelegenheit dazu, daß sich kein Mensch vor ihm miz der Unwissenheit entschulz digen kann.

21lle

Ja, da wie Sunder geworden sind, denen alle Kraft dur wahren und lebendigen Erkennenis und Verehrung GOttes fehlt: so theilt er uns zwar dieselbe Kraft aber doch also mit, daß es uns immer noch möglich bleibt, dieselbe zu verachten und von uns zu stossen.

Alle biefe bem Menfchen und bem Chriften insbefondre gutommende Rechte ben feiner Religion fommen baber in Bewegung, fo oft etwas in und ben berfelben ans gerichtet ober auch nur reformiret werden foll; ja, ein ieder hat eben baher felbst bas Recht, Die bifher gebrauchlichen lehren und Uibungen ber Religion zu prufen, und fonderlich an bem Probierftein berfelben, Die beil. Schrift du ftreichen, die falfchen zu verwerfen, und die achten von ben bamit vermengten unachten zu reinigen und zu lau-Folglich ift ieberman berechtiget, ben feiner Religion nach eigner Babl zu handeln, bas ift, er barf fich ben berfelben nicht nach menschlieben Unseben, nicht nach burgerlicher Gewalt, nicht nach ben Aussprüchen ber Rirche, nicht nach leibenschaften ober blinden Willfuhr bestimmen; er muß nach eignen Ginsichten baben verfahren, felber wiffen, was er glauben und thun foll, und mit Uiberzeugung die Religion baben, die er hat oder annint.

# Der zwente Abschnitt.

Weder geistliche noch weltliche Gesetze hatten dieses Recht den Leuten, ihre Religion zu prüfen, vor der Resormation durchaus entzogen, man hatte vielmehr einem ieden Christen das Recht zu resormiren durch Gesetze
zugestanden, ob man es gleich in der That
und Ausübung nicht zulassen wollte.

Me Chriften sind schuldig, im Rothfall und wenn es andre, fonderlich die Borfteber ber Rirche, nicht thun wollen, wie auf alle mogliche Weife, alfo auch mit Behauptung ber mahren und Widerlegung ber verführischen und falfchen lehren ben ber Religion, Gottes Chre gu beforbern, und ihre und bes Mechften Geele ju retten, folglich auch zu reformiren. Denn das, mas die Moth erforbert fommt auch benen, zu beobachten, zu, Die bagu feinen Umtsberuff haben; ihr allgemeiner Beruff verbinbet fie fchon, bas gemeine Befte zu beforbern. Rentmeifter bat fein Umt, und ein Dbrifter ber Golda. ten auch: vergift aber einer von benden fein Umt: fo gebuhret es ihnen, wegen ihres gemeinen Beruffs, nach melchem fie benbe einem herrn bienen, baf fie einander gu rechte weisen, und bag, wenn es die Doth erfordert, eis ner bes andern Stelle vertrete. Gin ieber Burger treibt in ber Ctabt fein Sandwerf. Wenn aber weber ber Schneider, noch ber Beder, noch ber Rleifchhauer feines Beruffs marten will: fo muß in diefem Nothfalle ber Beber fcmeibern, fchlachten und bacen, und niemand wird es ihm verbenfen fonnen. Und eben fo verhalt es fich mit einem pflichtvergefinen Wachter, Sausvater und bergleichen.

Hernach trägt die heilige Schrift das Umt, irrigen Lehren zu widersprechen, auch einem ieden Christen auf. Sie sollen GOttes Nahmen nicht lästernlassen, 1 Cor. 10, 31. Rom. 2, 24. 1 Tim. 5, 22. Sie sollen Christum vor den Menschen bekennen, und die papstlichen Decretaten halten es selbst für eine Tobsünde, wenn man die Wahrspeit verschweigt, Matth. 10, 32. Rom. 10, 10. Sie sollen sich von denen, die falsch lehren, absondern, und nichts mit

mit ihnen zu schaffen haben. 2 Thest. 3, 14. 1 Joh. 5, 10. Sie sollen öffentliche kaster verwerfen und bestrasen, und andre zur Seeligkeit erbauen, Matth. 12, 33. 1 Thest. 5, 11. Ps. 51, 15. kuc. 22, 32. Sie sollen auch ihrer kehrer Unterricht beurtheilen und demselben, nach Besinden, solgen oder meiden, Joh. 10, 4. 5. Matth. 7, 15. 1 Cor. 10, 15. Und soist es unter dem Bolke Gottes immer gehalten worden, 2 Ron. 5, 3. kuc. 2, 17. 38. Upostelg. 6, 34. 1 Tim. 2, 12. Rom. 16, 12. 23. 1 Cor. 14, 34. 1 Tim. 2, 12.

Allein, obgleich das allgemeine Reformationsrecht aus der Vernunft und Schrift erweißlich ift. Wielleicht war es vor der Reformation den leuten auch eben also entzogen, als wie viele andre Jrrthumer überhand genommen hatten. Wenn wir baben auf bas feben, mas wirklich geichab; fo fann biefes nicht geleugnet merben. Denn eben defiwegen wurde ein Wicklef, Job. Buf und andre fo jammerlich verfolgt, weil fie fich Diefes Nechts zu reformiren bedienen wollten. Allein, bebenfet man die merkwurdigen Musfpruche und Berordnungen. die hiervon felbst in dem papillichen canonischen Reche te enthalten waren; fo fiehet man, daß doch diefes Recht ieberman jugeftanden worden fen. Denn es verordnet, daß fich alle Chriften des Religionswesens mit allem Ernfte annebmen follen; daß ein Chrift im Nothfall, dasjenige, was zum Birchenamte gebort, verrichten foll, wenn es ibm gle ch nicht Umtewegen gebore; daß alle Christen, wo fie feben, daß der Birchen Schade geschicht, berechtiget feyn follen, demfelben zu wehren; daß ein ieder feinen Mechften vor Schaden warnen foll; daß einieder, welcher an eines andern Mife fethat nicht mit schuldig feyn will, diefelbe offenbaren foll; daß die Unterthanen diefes befondre Recht

Recht baben follen, wo ibre Oberften ober Lebrer nachläßig find, an ihre Stelle zu treten, und was von jenen verfaumt wird, felbst zu verriche ten; daß dawider nicht die Zoheit der Pralaten, der vorgesenten Lebrer, auch selbst des Dapftes, noch einige Observanz, oder schuldis ger Geborsam, noch Gefahr des Mergerniffee, welches daber entsteben mochte, gelten foll; daß man fonderlich das Lafter der Simonie für Begerey balten, und das Zeitliche nicht für das Ewige geben foll. Folglich that niemand uns recht, ber fich nach biefen Berordnungen feines Reformationsrechts bediente, und die Papiffen begingen bie größte Ungerechtigfeit, wenn fie leuten, bie nach ihren eignen Berordnungen zu reformiren berechtiget maren, Einwendungen machten und gar Bewaltthatigfeiten gegen fie ausübten.

Pandrmitanvs lit. de Elect. c. significasti, sagt ausbructlich: in concernentibus sidem etiam dictum vnius priuati praeserendum esse dicto papae, si ille moneretur melioribus autoritatibus veteris & noui testamenti Ioh. Gerson part. l. consid. 5. spricht gar: si quis simplex & non autorisatus, esset tam excellenter in sacris litteris eruditus, plane esset credendum in casu doctrinali suae assertioni, quam Papae declarationi. Constat enim plus esse credendum Evangelio quam Papae. Ingleichen: talis eruditus deberet in casu, si & tum celebraretur generale concilium, cui & ipse praesens esset, illi se opponere, si sentiret, majorem partem ad oppositum Evangelii malitia vel ignorantia declinare.

Man febe Bunnii oben angezeigtes Buch nach Lofchers Auss gabe. p. 77.f. wo die hieher gehörigen Stellen aus bem canonischen Mechte angeführet find. Aber Wer konnte es nun Luthern, wer konnte es seinen Gehulfen verdenken, wenn sie auch nur als gemeine Christen angesehen werden, daß sie sich dieses Rechts frenmuthig bedienten? Wer konnte es GOtt wehren, daß er sie ben ihren gerechten Unternehmen nicht ermorden und umbringen ließ, wie es so vielen, die sich vorher auch ihres Rechts bedienen wollten, widersuhr?

### Der dritte Abschnitt.

Der besorgliche Misbrauch dieses Rechts konnte das Recht nicht selber aufheben.

Sa, sagt man, zum Reformiren ist nicht ein ieder geschickt - Wer es nicht ist, frankt seine ihm
hierben zukommenden Rechte selbst; er sollte dazu geschickt senn, seine Menschheit und sein Christenthum erfordern es.

Dber da ein ieder Mensch einmal diese Rechte hat, sährt man sort, so wäre ja wohl am Besten, man ließe einen ieden mit der Religion machen, was er wollte ;man gäbe zu, daß ein ieder in seiner auch jüstschen, türkischen und hendnischen Religion seeligwerden könnte; man hörte wenigstens unter den Christen auf von Rekern und Sectirern zu sprechen. Allein, hieße das seine Rechte gebraucht? Würden sie nicht dadurch ganz vereitelt und unnüße gemacht?

Aber, sagt man weiter, wo wird denn bey dem freyen Gebrauche dieser Rechte des Reformirens ein Ende werden? -- Da wird dasselbe

ein Ende nehmen, wo man die Bahrheit erfannt und bewiesen bat, so daß fie auch andre, die fie untersuchen, bafür erfennen und gelten laffen muffen. Jedoch man fieht alle Diefe Rechte, Die ein ieder hat, Die Reltgion zu prufen und zu untersuchen, nicht auf ber rechten Seite an, wenn man diefe und bergleichen Einwendungen Man will fie auf ber einen Geite entweber gang macht. über ben Saufen merfen, ober auf ber anbern Seite gu feinem Krevel und zugellofen Betragen gegen bie Religion migbrauchen. Die papstliche Rirche bat bas Erfte fcon lange gethan und thut es noch, ob es gleich mit wenigerm Erfolge geschicht, als vorher; und bas Undre wird von affen benen gefucht, welche unter bem Vormanbe einer volligen Frenheit zu benfen, naturaliftifche Inbifferentiften und Frengeifter abgeben. Man vermenat Dinge, die man forgfältig unterfuchen follte. Es ift nicht in unfrer Billfuhr geftellt, ob wir eine ober feine Religion haben wollen. Es ift nothwendig, baf mir eine Religion haben; aber bas Recht ift uns gelaffen, biefelbe nach ihrer Richtigfeit zu untersuchen. Es ift nicht in unfrer Billfuhr gestellt, ob wir biefe ober eine an= bre Religien annehmen und befennen wollen; fonbern es ift nothwendig, daß wir die mabre haben. ift und fren gelaffen, Diefelbige eine und mabre Religion, nach ihrer Richtigkeit, Wahrheit und Untrieglichkeit zu untersuchen, ebe mir zu berfelben treten. Es ift nicht in unfrer Billführ geftellt, ob wir diefelbe einige und mabre Religion auch andern befannt machen, und gegen falfche Religionen vertheibigen wollen; nur zwingen follen wir niemand, niemand follen wir die eigne Unterfuchung berfelben abschneiden, niemand follen wir nothigen ohne eigne Einficht von ber Richtigfeit unfers Vorgebens ju unfret Religion ju treten. Gin ieber foll fein Chriftenthum nach eigner

eigner Einsicht treiben. Wer die Wahrheit besselben erskannt hat, soll sie auch andern bekannt machen und sie mit tüchtigen Gründen dazu bringen, daß sie dieselbe auch annehmen, und Irrthümer und lügen verwerfen. Und wer also unterrichtet und überzeugt wird, der soll sich gewinnen lassen und das ihm so nahe gelegte Heil nicht muthwillig verachten.

Gang anders verhalt fich bier wiederum die Gache. wenn auf Die aufferliche Verfaffung ber Rirche gefeben Wir fonnen und muffen einem ieden Brrthume wird. wider ODttes flares Wort miderfprechen, und wenn benfelben auch bie größte Rirchengemeine, ber Papft und alle vornehme Glieber berfelben behaupteten. eben bas, mas Johann Gerfon vorbin fagte: fi quis fimplex & non autorifatus, effet tam excellenter in facris litteris eruditus, plane esset credendum in casu doctrinali fuae affertioni, quam papae declarationi. Aber eigenmächtige Beranderungen in den aufferlichen Uibungen bes Chriftenthums ben eingerichteten Gemeinen bornehmen, bas fommt feinem, auch ben gefchicfteften Re-Bier muß verfahren werben, wie formatoren nicht zu. es oben im 1. Buche, im 1. Hft. und im 3. Absch. und fonderlich auch im 3. Sft. und beffen 6. Absch. gefagt wor. ben ift; fonft frankt man bie Rechte einer eingerichteten Rirchengemeine, und greift auch ber Obrigfeit in ihr Umt, wie wir bald naber feben merben.

Man muß überall eine mahre Gemiffensfrenheit alfo behaupten, daß daben weder Vernunft noch Schrift, noch andre gegründete Rechte gemigbraucht werden, und bas Geleise ben diesem groffen Werke auf dem Wege nehmen, welchen das ganze vorige erste Buch hinlanglich bezeich-

net und angewiesen bat. Aber nimmt man biermit nicht mit ber andern Sand, was man mit ber einen gegeben bat? Lafit man alfo einen ieben, Gott nach feinem Gemiffen bienen? Allerdings, benn auf biefe Urt wird ihm ber Dienft Gottes nach ber beiligen Schrift eben pflichtmäfig und gewiffenhaft gemacht. Doch wie oft fpielt man auch bier mit bem Worte Bewiffen? Bie oft heißt es nicht mehr als die Erfenneniß, nach welcher man weiß, fich erinnert und bezeuget, baß bie Religion, Die man bekennet, feines jubifchen, turfifchen und benbnifche Baters Religion fen, daß man fie mit ber Mutters mild eingefogen und nun alfo an diefelbe gewöhnt babe, bag man auf andrer Treu und Glauben gang ruhig bleiben und fich in alle bem, mas gu feiner Religion gehort, gar nicht anders belehren laffen will. Bittet mich ein folder, ich foll ibm ben ber Religion nichts wider fein Bow fen (feine Erkennenif, wollte er fagen) jumuthen: fo mif ich ihm erft zeigen, bag er in Religionsfachen noch fein Bem ffen babe, und fodann eines beffern beleb. Und es ift fo weit gefehlt, daß baburch feine Bewiffensfrenheit gefrantt und ihm feine Rechte, eine fede Religion ju prufen genommen werden, bag er eben badurch bendes erft recht verfteben und gebrauchen



lernet.

Zwen-

# Zweytes Hauptstück.

Von dem Reformationsrechte der Kirche überhaupt.

Die Beschaffenheit der Kirche, ihre Nechte, das Object derselben, das besondere Resormationsrecht des Kirche, das Resormationsrecht des Lehramts und der Werth alter Lehrer und Kirchendersammlungen, auch der Kirchendsservanz verdienen hierbey besondre Betrachtungen.



# Der erste Abschnitt.

Allgemeine Gedanken von der Rirche.

Die Birche ist eine Gesellschaft von leuten, die sich freywillig vereinigen, GDTE auf solche Urt zu dienen, wie sie glauben, daß es ihm gesällig, und zu dem Heile ihrer Seelen dienlich sey. Sie heißt christlich, wenn sich diese also zusammen getretnen leute zu Christo bekennen, und sein Wort und Sacramente zu diesen Ubsichten gebrauchen. Sie heißt wahr, wenn sie die wahre Religion Christi hat, oder wenn unter ihnen GOttes Wort rein und lauter verkündiget, und die Sacramente nach Christi Einsehung verwaltet werden. Haben sich aber Irrthumer oder Zusähe oder Versällschungen daben eingeschlichen, oder sucht man andre Absichten badurch zu erhalten, als die Religion an sich ersordert: so ist sie eine falsche Kirche.

2 4

Leu-

R

0

b

n

i

Leute, welche GOtt nach diesen verordneten Mitteln in der That dienen, und ihre Seeligkeit schassen, machen die eigentliche Gemeine GOttes aus, und ihre Menge heißt in so serne die unsichtbare Kirche, weil sie nicht
unmittelbar in die Augen fällt, und der Anzahl nach bestimmt werden kann, obgleich die Personen die sie ausmachen, sichbar sind, und auch ihre Verbindung mit
Christo, und untereinander aus ihrem Wandel merklich
werden muß. Hingegen heißt die Menge derer, die GOttes Wort und Sacramente äusserlich handbaben und gebrauchen, eine sichtbare Kirche, so ferne sie einerley
Lehrbeg ist und Gottesdienst annehmen, ohne zu untersuden, ob alle einzelne Personen davon wahre Christen sind
oder nicht.

Diejenigen, benen man die Verwaltung des Wortes GOetes und der heiligen Sacramente aufträgt, heiffen Lehrer, ihre Verrichtungen, das Lehramt, und diejenigen, welche sich ihres kehramts bedienen, werden die Juhörer genannt. Müssen kehrer, oder kehrer und Zuhörer zugleich, oder auch ganze einzelne Gemeinen die Kirche repräsentiren und vorstellen; so geben sie die Repräsentanten derselben oder die ecclesiam repraesentativam und syntheticam ab.

Wird gewiffen Personen, sonderlich den Obrigkeisten der ausserliche Schuk und Bohlstand der Kirche von der Gemeine aufgetragen; so entstehen daher ihre Zischöffe, Ausseher und Schutzberren. Sind die Kirche und der Staat so mit einander verbunden, daß keiner ein Bürger des Staats sehn kann, er sen denn auch ein Mitglied der Kirche, so entsteht daher die herrschende Kirche. Haben mehrere Kirchengemeinen gleiche Rechte in einem Staate: so heißt man sie eine freye oder frengegebe

gegebne Kirche. Dürfen sich Glieber einer andern Kirchengemeine neben der herrschenden in einem Staate aushalten, ohne darüber gekränkt zu werden, so heissen dieselben die geduldete oder tolerirte Kirche. Müssen sich aber solche Glieder einer fremden Kirchengemeine daben ganz verborgen halten, und wenn sie ihre Religion merken lassen, so wird dieses die gedruckte Kirche (ecclesia pressa) genannt. Aus dieser großen Menge der Bez griffe, die man hierben alle bedenken muß, ergibt sich nun, wie viele besondre Dinge man hierben aus einander sehen musse, ehe man über die Rechte der Kirchen und eines ieden Glieds derselben richtig urtheilen kann. Wir wol-len zusehen, ob wir dieses mit gehöriger Deutlichkeit thun können:

## Der zwente Abschnitt. Die allgemeinen Rechte der Kirche.

Bereinigen sich Menschen zu einer Kirche frenwillig: so wird niemand als ein Glied derselben gebohren, man erbt die Religion nicht von den Eltern, man ist von Natur keiner Kirche, keiner Secte und so weiter zugethan. Folglich handelt man daben ganz fren, und niemand kann uns nöthigen dieser oder jener Religionsparthen, dieser oder jenen sichtbaren Kirche nothwendig zugethan zu senn. Wenn daher die Papisten so viel Aushebens davon machen, daß unste Väter und Vorsahren über uns schrenen würden, weil wir ihre Religion und Anstalten daben verlass hätten; wenn sie uns als keute ausschrenen, die die Rechte der Vorsahren in der Kirche muthwillig

gefrankt, ja zum Theil gar aufgegeben hatten: so überlegen sie nicht, daß keine Religion erblich senn, und also auch keine Rechte der Kirche durch die Erbfolge fortgebracht werden können.

Geht die Kirche allein darauf, daß Menschen daburch GOtt dienen, und ihre Seeligkeit schaffen wollen: so kann man auch nur so lange ben derselben bleiben, als diese Absichten wirklich gesucht werden. So bald demnach ein Glied derselben sindet, daß entweder ihre tehre falsch, oder ihr Gottesdienst bose und ungereimt ist: so muß es ihm fren stehen, sich wiederum daraus zu begeben, eben so, wie es ihm frengestanden ist, zu derselben zu treten. Es wird uns daher eine ungerechte Trennung von den Papisten zur Ungebühr vorgeworsen, da wir deutlich genug dargethan haben, daß nicht nur viele ihrer tehren falsch, sondern auch ihr meister Gottesdienst Aberglaube sen; wenn es auch nicht so deutlich senn sollte, daß wir uns nicht so wohl von ihnen getrennet haben, sondern vielmehr von ihnen verstossen worden sind.

GOTT ist allein der Oberherr in der Religion und über die Gewissen der Menschen. GOtt und sein Chrisstus, der von ihm selbst bestellte Herr der Gemeine, können Glaubenslehren machen, und unsere Gemissen daran binden. Und das ist auch in der heiligen Schrift also geschehen, daß Glaube und leben nur darnach eingerichtet werden soll, ohne uns auf etwas anders oder auf irgend eine andre Person und gesehten Vicarium und Statshalter zu weisen. Die Kirche kann uns also weder Glaubenslehren vorschreiben, noch Gebothe für das Gewissen geben, weder sie, noch ihre Repräsentauten, kein Cancislium, kein Papst können dieses thun.

Ja,

Sel

mo

bu

ibi

fie

th

ihi

be

(3

th

n

De

De

29

al

fe

0

o to

Ja, wie feine Rirche Glaubenslehren machen' und Lebenspflichten befehlen fann: fo fann fie auch nicht einmal die Bibel, und die barinnen enthaltenen Wahrheiten durch ihren Ausspruch mahr machen: fie muffen es durch ihr eignes inneres Zeugniß fenn. Und noch weniger fann fie Bahrheiten ber heiligen Schrift als falfch ober unno. thig verwerfen. Gie foll und fann an sich und in allen ihren auch vornehmen Gliebern nur von ben Wahrheiten ber driftlichen Religion zeugen, nachbem biefelben aus ODttes Worte erwiesen find. Befennen, bewahren und thun foll fie, was GDit lehret und gebiethet, aber fie barf weber Lehren noch Gebothe machen. Satte man biefes bon ie ber in ber Rirche gebache: fo wurde man fich auf den Rahmen der Rirche, Rirchenverfammlungen, Papfte, Bifchoffe und lehrer nicht mehr heraus genommen haben, als man von rechtswegen thun fonnen. Bedachten biefes die Papiffen noch: fo murben fie fich nicht fo viele vergebne Mube geben, bas Unsehen ihrer Rirche und bie Musfpruche ber Reprafentanten berfelben, fonberlich ihrer Papfte, wider alles Recht und Billigfeit, auch fo gar in dem, was eigentliche Glaubenslehren und lebenspflichten betrift, zu erhalten.

Weil aber boch keine Gesellschaft ohne ausserliche Ordnung bestehen kann: so muß auch die Kirche als eine Gesellschaft ihre Ordnungen haben. Und da sie nichts von Glaubenslehren und Gebothen für das Gewissen versordnen kann: was kann sie denn eigentlich für Verords nungen machen? Sie kann und mußaus Ottes Wort ihre allgemeinen tehren sammlen und sie denen, die ihre Glieder werden wollen, zum Bekenntniße und zur Genehmhaltung vorlegen, das ist, sie muß ihre symbolischen Vücher haben. Dieselben mussen aber nur unentbehreiche

liche Glaubenswahrheiten und mesentliche Stücke des Gottesdienstes enthalten. Es muß keine nothwendige Grundwahrheit übergangen, oder unbestimmt gelassen oder zwendeutig und gar zu allgemein vorgetragen werden; es
muß auch nichts zu Glaubenslehren und gottesdienstlichen Libungen gemacht werden, was dahin nicht gehört. Denn sonst wird entweder der Vereinigung der Glieder
einer Kirche geschadet, und der Judifferentisteren der
Weg geöfnet, oder der Gewissensfreyheit zunahe getreten.

Doch fann die Rirche, ba der Gintritt in Diefelbe allemal etwas frenwilliges ift, bas auf eines ieben Bemiffen beruhet, niemand eber jumuthen, biefe Glaubens. formulare angunehmen ober gar fenerlich zu beren 234 fenntnife anhalten, bif biefelben von ben Profelyten unterfucht, gepruft und in Gottes Worte gegrundet erfunben worden find. Denn fonft murbe man wider die oben angeführten allgemeinen Rechte bes Menfchen, feine Religion ju prufen, verftoffen. Ferner erfordert auch bie Ratur einer gottesbienftlichen Wefellschaft, bag man Wort und Sacramente nach einer gewiffen Dronung und zu eis ner gefesten Zeit und an einem bestimmten Orte vermalte, folglich auch bas lehramt an bazu bestellte und taug. liche Perfonen binde ober öffentliche lebrer verordne, ober bag man Ugenden verfaße und Rirchenordnungen mache. Denn fonft ift feine Bereinigung ber Glieber ben einer Rirche, fein gemeinschaftlicher offentlicher Gottesbienft berfelben und feine aufferliche Ordnung möglich, welches alles ben einer fichtbaren Rirche fent muß. und Fepertage, Die Berfammlungsplaße ber Bemeine, Die Urt, wie, die Dronung, nach welcher, und die Perfonen, bon welchen ber Gottesbienft verrichtet werden foll, alles bicfes muß ben einer Rirche ausgemacht fenn.

Unb

3

20

fe

ri

ei

9

u

fi 0

Und ob wohl die Rirche als Rirche eigentlich feine Befege geben, noch außere Strafen an Ehre, But und Leben gebrauchen fann: fo fonnen boch die Glieber Die. fer Gefellichaft Bertrage unter einander errichten, und fich babin verpflichten, daß fie fich von berfelben und ifren Privilegien ausschlieffen laffen wollen, fo balb von einem ober bem andern erwiefen werden fonne, baf er bie errichteten Bertrage frevelhaft gebrochen habe. Und bas ift auch bas gange Gewichte, baß fie ihren Berordnungen Collen fie aber eigentliche Gefege werben geben fann. und ihre Uibertretung auch aufferliche Strafen nach fich ziehen, foll felbst ihre Musschlieftung von ber Gemeine, ober ihr Bann einigen Ginfluß auf bas burgerliche Leben haben: fo muffen folche Bertrage burch die Dbrigfeiten bestättiget werden, als welchen allein die Beforgung ber burgerlichen Wohlfarth gehört.

Sieraus fann man nun bie oft mit vieler Beftigfeit geführte Frage entscheiben: Wer eigentlich die bif. ber erzählten Rechte der Rirche zu üben habe, und worauf fich diefelben grunden? Rechte, die aus ber Matur einer gangen Gefellschaft flieffen, geboren nicht diesem ober ienem Gliebe, auch nicht ber Obrigfeit an fich ju, fondern fie find Rechte ber gangen Gefellichaft; Daber Rirchenordnungen, Agenden und Ceremoniele benm öffentlichen Gottesbienfte von ber gangen Rirche gemacht, genehm gehalten und angenommen werben muffen. Weder lehrer, noch die ordentliche landesobrigkeit, noch andre Reprafentanten ber Rirche fonnen fich diefer Rechte mie Uibergehung ber gangen Rirche gebrauchen. Es ift wiber die Ratur einer Rirche, die gang etwas ungezwungnes und frenwilliges bleiben muß, wenn entweder Difchöffe

fchoffe bas Anfeben ber Rirche bierinnen an fich reifen, ober auch Obrigfeiten Die Macht über die Rirche als eine territorial Gerechtigfeit, ja als ein eigentlich Regale an-Un fich find bier alle Glieber einander fehen wollen. gleich, und lehrer fo mohl als Obrigfeiten konnen fich hierben nichts vorzügliches herausnehmen. fann eine Rirche thun, daß fie andern ihre Rechte übertrage, ober die Bestätigung ihrer errichteten Bertrage ben ber Obrigfeit fuche. Gie fann lebrer um Rath fragen; fie fann obrigfeitliche Beffattigungen annehmen. Es muß ihr baben nur nichts mider ihren lehrbegriff und Gottesbienst angesonnen werben; und hat man die obrig-Feitlichen Beffattigungen einmal angenommen; fo muß man fich auch ben auf ihre Uibertretung gefehten burgerlichen Strafen von rechtswen unterwerfen.

# Der dritte Abschnitt.

Die Dinge, ben und an welchen die Kirche ihre Rechte zu üben pflegt.

Dach dem Borhergehenden sollte es kast scheinen, als ob die Rechte der Kirche eben nicht so erheblich wären. Allein dieser Abschnitt wird uns lehren, daß sie dem ohne geachtet sehr wichtig und groß sind. Wir wollen die Dinge kurzlich anzeigen, an welchen sie dieselben zu üben pflegt; so wird man dieses sehr deutlich sehen.

Die Kirche macht die heilige Schrift nicht zu GOttes Worte noch ihre Wahrheiten zu dem untrieglichen Wege zur Seeligkeit. Aber es kommen ihr deswegent boch große Rechte in Absicht derselben vor andern zu.

a

3

fo

0

Sie hat die heilige Schrift aus den Händen der Propheten und Apostel empfangen, sie hat dieselben fleißig aufgehoben und bewahret sie auch noch; die bewahrten und aufgehobnen heiligen Bücher bestättiget sie mit ihrem Zeugnise; sie rettet dieselben gegen die Einwurfe der Gegner; sie macht dieselben andern bekannt; sie legt sie aus, und vertheidiget ihren Verstand gegen alle Verfälschungen und falsche Glossen.

Die Kirche macht zwar keine Glaubenslehren. Aber sie hat boch in Absicht derselben und der darüber entstanden Streitigkeiten ihre Rechte. Ihr kömmt es zu, die aus der heiligen Schrift erkannten göttlichen Wahrs heiten vorzutragen. Sie kann dieselben mündlich verstündigen und vortragen lassen. Sie kann Schriften darsüber verfassen lassen, und also sowohl Catechismos oder Unterricht für die Unwissenden als auch Blaubenskenntnisse sür die ganze Gemeine schreiben, ja eigentliche Systemata, auch Vertheibigungen und Schukschriften gegen ihre Widersacher verfaßen. Sie kann auswärtigen Feinden begegnen, und ihre Lehre und Gottesdienst gegen sie behaupten. Sie kann innere Streitigkeiten nach Gottes Worte beurtheilen und heben, und deswegen auch die Kirchenversammlungen halten.

Die Kirche kann keinen selbst erwählten Gottesdienst anrichten. Aber es kömmt ihr doch zu, den in Gottes Worte vorgeschriebnen Gottesdienst bekannt zu machen. Sie soll die rechte Art Gott zu dienen, anzeigen. Sie soll alle Anstalten der Ordnung, der Zeit und andrer äussern Umstände dazu tressen. Sie soll allen falschem Gottesdienste und Aberglauben steuern, daß Gottes Zorn nicht gereißet, und der Einfältige bestrogen werde.

Die Rirche kann keine Sacramente machen. Aber sie soll über die Sacramente Christi halten, daß sie nach seiner Einsetzung rechtmäsig verwaltet werden. Sie soll daher Sorge tragen, daß nicht nur die Lehre von benselben rein erhalten werde, sondern auch ihr Gebrauch rechtmäsig und mit guter Ordnung und Wohlstand geschehe.

Die Rirche foll nicht in das Ume der Obrige Beit greifen, und burgerliche Strafen auflegen. fie foll boch auf die Aufführung ihrer Glieber feben, und befrwegen über bie andere Zafel bes Befeges fo mohl als über die erfte halten. Gie foll öffentlichen Lastern ohne obrigkeitliche Zwangsmittel und boch ernstlichen Abbruch thun. Gie foll Verordnungen gu befrer Beobachtung ber Gebothe Gottes treffen, folglich ben Mergerniffen mehren, und zeigen, wie man eine mahre Bruderliebe auszuüben habe. Daber foll fie auch Rir. dengucht handhaben, und halsfrarrige Blieber fo mohl mit bem groffen als fleinen Banne belegen, und diefelben erft nach verfprochener Befferung, wieder in die Rirchenge-Die Rirche foll feine Lehrer und meinschaft aufnehmen. Propheten auffer und mider Gottes Bort als Bothichafter Bottes annehmen. Aber fie foll boch bas von Gefu beftellte Lehramt erhalten. Gie foll Lehrer bes Evangelii beruffen und verordnen; und im Fall fie diefes nicht mehr find, auch miederum abfegen. Gie foll Schulen anrich. ten und die Leute zu bem Unterrichte in berfelben anhalten.

Die Rirche fann feine Gebrauche und Ceremonien zu einem Gottesbienste machen. Aber sie kann dieselben zur Beförderung besselben vorschreiben, unnuge Gebrauche abschaffen, und begre an ihre Stelle verordnen.

の大学の大学の大学のできた。

Sie kann endlich nicht nach Ehre und Reichsthum dieses lebens trachten; benn dieses sind ihre Abstichten nicht. Aber sie kann dasjenige, was ihre Gliedmasen für ihre tehrer und nothleidende Mitglieder bestimmt haben, als rechtmäsige Kirchengüter ansehen, bewahren, vermehren und recht anwenden. Sie kann fleissige Aussicht halten, daß sie nicht zu einem Privatgebrauche, sondern zum Unterhalt der tehrer, und zur Ausübung der Werke der Barmherzigkeit, und also ihrer Absücht gemäs angewandt werden.

Alle diese Rechte kommen der Kirche als Kirche ganz unstreitig zu. Aber dagegen verwerfen wir auch mit allem Fuge die Nechte, welche sich die romische Kirche, oder vielmehr der Papst widerrechtlich und wider Wittes

Wort anmafer:

Reine Rirche, fein Papft, kann den Canon der beil. Schrift bestimmen, zeugen soll sie davon,

untersuchen foll fie ibn.

Reine Rirche, kein Papst kann den wahren und eigentlichen Verstand der heil. Schrift durch sein Ansehen bestimmen, keine Uibersegung derselben canonisiren, keine Lehren aus den mundlichen Uiberlieferungen hinzu thun, keine Streitigkeiten durch seinen Ausspruch untrieglich entscheiden.

Reine Rirche kann verbindliche Gesetze fur das Gewiffen machen, alle Apellanten boren und

richterliche Urtheile über fie fallen.

Die besondre römische Airche kannnichtallein Bischöffe und Lehrer machen und absetzen, und die geistlichen Güter und Prähendennach eignem Belieben austheilen.

P

Sie

- Sie kann keine neuen Religionsverfassungen und den himmel verdienende Munchsorden errichten, Ablaß ertheilen, seelig sprechen und Zeiligen machen.
- Sie kann keine Airchenversammlungen von allgemeiner Gultigkeit ausschreiben, und ihre Verordnungen andern ansinnen.
- Sie kann keine Layen und noch weniger Landesberrn von fremden Religionspartheyen in Bann thun, und noch weniger ihre Lins kunfte und Länder nehmen.

### Der vierte Abschnitt.

Das allgemeine Reformationsrecht ber Rirche.

Bor allen Dingen muß die Kirche iederzeit an der Berbefferung ihrer verdordnen Glieder arbeiten, und in so fern an und in sich immer resormiren. Wollte sie dieses nicht thun, so wurde sie Gleichgültigkeit gegen die göttlichen Wahrheiten und den rechten Gottesdienst verrathen, irrenden und sehlenden Mitbrüdern eine undarmberzige Bruderliede erweisen, welche so wohl der ernstlichen Seelsorge derselben als auch den göttlichen Wahrbeiten nachtheilig wäre, und also dieselben in der That hassen, auch den Eiser sür die Wahrheit und Gottseligkeit, der ihr doch Gal. 1, 7. 2c. so nachdrücklich besohlen ist, erkalten und ganz dahin fallen lassen.

Ist die Kirche aber burchaus ober bem größten Thei-

STATE OF THE STATE

Theile nach verdorben: so kann zwar ein iedes Glied ders selben, die Irrkhümer und Gebrechen derselben aufdecken; insonderheit sollen und können dieses rechtschafne lehrer thun. Sie können aber doch für sich keine Veränderung in der bisherigen Neligions und Kirchenversassung vorznehmen, welche ganze Gemeinen pragmatisch verbinde, und sie mit besondern in die Augen fallenden Handlungen aussühren, wenn sie sich nicht muthwilliger Gefahr daben aussehen wollen.

Man febe ben 8. Abfch. bes 2. Dft. im 1. Buche.

Bielmehr haben alsbenn ber fehr, Wehr und Mahr. ftant ihre Rechte zugleich zu gebrauchen. Lehrer flellen Die reine Lehre und ben Gottesbienft wieber ber; gange Gemeinen laffen fich mundlich und fchriftlich bavon unterrichten. Sie entziehen fich barauf der falfchen lebre und unbilliger Gewalt. Die Dbrigfeit greift ju, und bebient fich ihrer Rechte fie baben ju bulben und gu fchugen. Bill ber lehrer nicht die Bahrheit lehren und Jerthumer wiberlegen; fo verleugnet er fein 2lmt und ift fein lebrer mehr. Will ber Buborer fich nicht laffen belehren, Unterricht annehmen, und Jerthumer aufgeben; fo bort er auf ein Blied ber mabren Rirche Chrifti ju feyn. will die Obrigfeit die Wahrheit gegen ben Jerthum und ben rechten Gottesbienft gegen ben Menschentand nicht fchugen: fo verdient fie ben Rahmen einer chriftl. Dbrigfeit nicht weiter. Folglich braucht ber Lebrer biergu gar feinen andern als feinen ordentlichen Beruff, feine befondre legitimation durch Wunder, und feinen aufferordentlichen Beruff. Der Buborer bat bier nur feine Chris ftenpflicht zu bebenfen, und fann, ohne auf Wunderwerke zu hoffen, feine bifferige Rirche, und ihre Unftalten

ten allemal verlassen, so bald er durchgängige Jrethimer und Gebrechen entdecket, welche den wahren Dienst GOttes und das Trachten nach dem ewigen teben hindern. Und die Obrigkeit wurde der Wohlfarth ihrer Staaten selbst schaden, wenn sie solche tehrer und Zuhörer nicht schüßen wollte, die, da sie in Religionssachen so gewissenhaft sind, daß sie recht glauben und christlich leben wollen, nothwendig auch die besten Unterthanen abgeben mussen, ohne erst daben auf eine außerordentliche Ausserberung GOttes dazu zu warten.

Also wird zugleich verhütet, daß man nicht unter bem Vorwande die Kirche zu resormiren, eigenmächtige, unnöthige, oder gar gefährliche und schädliche Veränderungen und Spaltungen in der Kirche vornehme, oder Eingriffe in obrigkeitliche Nechte wage. Also geschicht die Resormation mit Unterricht und Uiberzeugung der Glieder einer Gemeine, also kann dieselbe auch durch obrigkeitliche Verordnungen angerichtet, erhalten und beschüßet werden.

Dan vergleiche ben 2. Abich. des 1. Sft. in diefem 2. Buche.

Aber der Papst hat sich ja das Recht zu reformiren über die ganze Christenheit allein vorbehalten. Wie können es einzelne Gemeinen an sich ziehen? Es ist wohl nicht zu leugnen, daß sich der Papst und seine Clerisen dieses Recht allein anmasen und daß sie auch dasselbe eine geraume Zeit in der Rirche usurpiret haben. Aber ein usurpirtes Recht ist noch lange kein wahres Recht. Wollte man dagegen die Präscription dorwenden, und daß der Papst d. eses Necht eine fast undenkliche Zeit ohne Widerspruch besessen u. gebraucht bas

habe: so ist ein solcher ruhiger Besis dieses Nechts aus der Kirchengeschichte nicht erweislich. Denn dasjenige, was wir oben im 2. Hauptst. des 1. Buchs angeführet haben, enthält sast durchgängige Widersprüche gegen dieses vermennte Necht des Papstes. Und hernach hatten sich ja die Herzoge von Jülich, Cleve und Berg, der Herzog George von Sachsen, die Republick Venedig und sonderlich die Hustien des Reformationsrecht bereits ohne Widersspruch des Papstes bedient, ja dasselbe gar in contradictorio wider ihn erhalten, ehe noch unse Resormation angesangen wurde. Jedoch wir mussen von diesem Resormationsrechte der Kirche noch genauer reden.

Die wahre Rirche hat, vertheidiget und übet die wahre Religion Christi; die falsche hingegen behauptet entsweder Irrthümer, oder sie nimmt eigenmächtige Zusäße dazu, oder sie zerstümmelt die Wahrheit des Evangelik. So lange die wahre Kirche die herrschende ist: so lange können die Irrthümer, Zusäße und Verfälschungen in derselben nicht allgemein werden. Einer versucht hier, der Undere dort, Irrthümer auszubreiten, Zusäße zu machen und Verfälschungen zu wagen; aber die allgemeine Sprache der Wahrheit und das wachsame Auge der Kirche läßt sie nicht überhand nehmen.

Allein nach und nach lernt man die Sprache der Wahrheit verkennen, man wird derfelben zu gewohnt und daben nachläßig. Mann läßt sich den Laßdunkel etwas anders ben der Wahrheit zu denken, als uns die heilige Schrift davon sagt, hinreissen. Man versucht seine gewohnten Vorstellungen, sonderlich seine Gelehrsamkeit und Philosophie in die Aussprüche der heiligen Schrift über-

Butragen, auch wohl gar bergebrachte Bewohnheiten und Gebrauche mit bem Gottesbienfte ju vereinigen. wird leichtglaubig Dinge fur Glaubenspuncte anzunehmen, und als fraftige Mittel ju unfrer geiftlichen Wohlfarth anguschen, die es nach ber beiligen Schrift nicht find, und auch nie werben konnen. Man fangt an ben ber Meligion mehr irrdifche Bortheile gu fuchen und ergreift alle Gelegenheiten, welche' uns auch rebliche Berehrer ber drifflichen Religion barbiethen, unfern Geiß ober Sodmuth zu befriedigen. Und fo entfteben Faulbeit, Reberen, Uberglaube, Menfchentand, geifiliches Bemerbe und Staatsfucht, welche bie mabre Rirche alfo verunftalten, bag man fie nicht mehr bafür erfennen fann.

Darüber wird die reine lebre des Evangelii iegt irs rig vorgetragen, iegt mit eignen Ginfallen befubelt, iegt gar gerriffen. Der mabre Bottesbienft wird entweber ein Geprange ber Beuchler ober ein geiftliches Schaufpiel für den Pobel ober ein Sohngelachtet muthwilliger Berachter. Und bie aufferliche Rirchenverfaffung artet gar in eine Ufterpolicen, weltlichen Staat, freche Ufurpation frember Buter, und offenbare Bewiffenstyrannen aus. Bas foll nun hieben ber noch übrige fleine Reft ber mab. ren Rirche thun? Bas foll Gott thun, wenn er bie burch bas Blut feines Gobnes geftiftete Rirche nicht gang untergeben laffen will? Bott muß ein Ginfeben haben. Die Glieber ber mabren Rirche muffen reformiren.

Ihnen fommt es iegt ju, die Lebre bes Evangelii bon menschlichen Brrthumern, Bufagen und Berfalfchungen zu reinigen. Dasjenige, mas man von ber drifflichen Lebre falfch versteht, und doch als Wahrheit ausbreitet, +573115

fonnen und follen fie verwerfen, und bagegen bie Babr. beit nach ihrem richtigen Grunde wiederum in Schwang Ulles, was Menschen (und wenn es auch die bringen. größten lehrer, ober bie Papfte, ober alle Concilia mas ren,) ju gottlichen lebren und Bebothen gemacht haben, und doch nicht in ber beiligen Schrift alfo gefunden wird, foll die mahre Rirche aufgeben, und fich baben an memanbes Unfeben fehren. Und basjenige, was von ber Bahr. beit ber gottlichen lehren abge ifen und verberbt worden ift; foll fie wiederum alfo berftellen und ergangen, wie es Die gottlichen Musfpruche ber heiligen Schrift erforbern. Jeboch ift es auch billig, bag man baben feine auffere Bewalt gebrauche und noch überall alfo verfahre, wie wir Diefes oben von einer rechtmäsigen Reformation erwiefen haben.

Jest will ferner ber mabren Rirche gebuhren, ben verdorbnen Gottes Dienft wiederum gu verbeffern; weil fie jur Ubficht bat, GDEE rechtschaffen zu bienen, wiees ibm gefällig ift. Gie bringt befimegen zu erft auf ben innern Gottesbienft, ber im Geifte und in ber Bahrheit gefchicht. Allein fie will auch, bag man GDET wieberum an fei. Gie bort baber auf, weiter ju glaunem leibe preife. ben, daß man Gott mit einem felbft erwählten Dienfte ehren fonne. Gie unterscheibet baber Mittelbinge bon dem mahren Dienste Gottes, und hebt die unnöthigen, ungereimten und schadlichen gar auf. Gie laßt fich nicht weiter mit einer übertriebnen Rirchenzucht tyrannifiren. Und daß ich es furg fage, fie laft nicht weiter gefcheben, daß fie alle iene erzählten Dinge weiter verunftalten follen, aber fie verfährt baben rechtmafig und fo, wie eine rechtmäfige Reformation beschaffen fenn foll, ohne eine falsche

falsche ober unzulängliche ober übertriebne vorzunehmen.

if

行前行文

2

Sat fie biefes alles gethan; fo muß fie auch immer auf ber Sut fenn, baf in ber alfo reformirten Rirche fein Ruckfall in bas namliche ober ein abnliches Berderben geschehen moge. Daber trift fie Unftalten, bag ber Rache läßigfeit, fonderlich ber lehrer in Zeiten begegnet werbe. Cie forgt, baß lagbuntel, leichtglaubigfeit, Aberglaube, Menschengeboth und bergleichen nicht wieder überfand nehmen moge. Gie balt über bie Ginrichtung bes mahren Gottesbienftes; fie lagt nichts eigenmachtig taben verandern; fie laffet ibm feine Verachtung zuwachsen und feuert allen Geparatiften. Durch eignen Chaben gewißiget, herrichet fie nicht weiter über bas Bold; fie reift auch feine ihr nicht zufommenben Rechte bes Ctaats aber fie halt boch mit febren, Bitten, Warnen und Ermahnen an, baß bas Berderben ber Rirche nicht wieder fo groß und allgemein werden fann, als es vor ihrer Dieformation war.

### Der fünfte Abschnitt. Das Reformationsrecht des Lehramts.

Das lehramt ist von Christo, dem Haupte der Kirche selbst eingesest und verordner, und den dazu bestellten lehrern könnnt nicht nur die ordentliche Handlung des Wortes Wittes und der Sacramente zu, sondern sie genießen auch ben der Ausrichtung ihres Umtes nach der göttlichen Vorschrift, eines besondern Benstandes und Mitwirfung Chris

Christi und seines Geistes. Arbeiten sie baher in ihrem Amte getreulich: so haben ihre Verrichtungen eine gottsliche Kraft zur Besserung ber Menschen ben sich. Doch ist diese Kraft nicht in der Beschaffenheit der Lehrer selbst, sondern in den ihnen anvertrauten Gnadenmitteln und ihrem rechtmäsigen Gebrauche gegründet, als weswegen sie eben Mitarbeiter und Werkzeuge Gottes heißen. Daher folgt nun, was man von den allgemeinen Rechten der Lehrer sagen kann.

- Lehrer sind zwar an sich von gleicher Gewalt und Würde. Doch können einige um der Ordnung willen zu Aufsehern über die andern bestellt werden.
- Lebrer können an sich feine obrigkeitliche Gewalt haben; sondern sie mussen der Obrigkeit gehorchen, und sich auch ihren unsundlichen Verordnungen selbst in Birchensachen, unterwerfen.
- Lebrer können auch wie andre Christen im Zausstande leben, und sich verehligen; haben auch dabey das Recht ihren Unterhalt und Versorgung von ihren Juhörern zu verslangen und anzunehmen.
- Sind sie zur öffentlichen Verwaltung des Wortes GOtres verordnet; so muß ihnen der öffentliche Vortrag des göttlichen Wortes zukommen. Sie mussen daher das Recht haben, die ganze heilige Schrift und die darinnen enthaltne Zeilsordnung ihren JuhöP 5

rern zu lehren, dagegen vorkommende Jrethumer und Vorurtheile zu widerlegen, Lasster unpartheyisch zu bestrafen, iederman zur Beobachtung seiner Pflicht zu ermuntern, und bey Widerwärtigkeiten zu trösten. Sie müssen auch das Recht haben, solches bald durch zusammenhangende Reden oder Predigten und Schriften, bald durch Unterricht der Unwissendenzu bewerkstelligen.

Sollen Lehrer die Sacramente verwalten: so muß, ausser dem hochsten Nothfall, die Zandlung der Taufe und des heil Abendmahls allemal durch sie geschehen; sie mußsen ihre Juhörer darzu vorbereiten; sie mußsen über die rechte Beschaffenheit und Vollsständigkeit der Gnadenmittel halten.

Und aus eben diesen Gründen mussen den lehrern auch alle übrige öffentliche Handlungen des Wortes Got, tes zufommen, als die Trauung neuer Eheleute, die Begräbnisse und so weiter. Selbst die besondre Seelsorge für Arante, Sterbende, Norhleidende, auch Lasterhafte kann ihnen nicht entrisen werden.

Aber daben geht doch ihre Gewalt nicht so weit, daß sie über das Volk herrschen könnten und dürsten. Sie können und müssen zur Beförderung der Seelsorge und Ordnung ben derselben an besondre Gemeinen gebunden sen, und können sich daher nicht in fremde Gemeinen zum Nachtheile ihrer ordentlichen Lehrer mischen. Sie sollen sich

fi

n

u

6

Fe

6

n

f

11

.

sich nicht mit bürgerlichen Händeln abgeben. Sie sollen nichts wider die Kirchenordnungen thun, und nichts wides die Glaubensbücher, die sie als wahr erkannt und angenommen haben, vortragen. Sie sollen sich ben der Biderlegung aufkommender Irthümer aller Beschimpfung der Irrenden enthalten, und sieh den dazu ertheilten obrigseitlichen Besehlen unterwersen. Sie solsten die tastev ohne anzügliche Beschimpfung und Verletung der obrigseitlichen Würde bestrasen. Sie sollen niemand eigenmächtig von der Kirchengemeinschaft ausschieffen. Sie sollen endlich auch die besondre Erbau, ung ihrer Juhörer nicht hindern, und auch zusehen, das der öffentliche Gottesdienst nicht darüber verachtet oder gar eine Trennung von der Kirche dadurch verursachet werde.

Und da Drofessores und Doctores der Theo. gie ins besondre noch biefe groffe Pflicht auf fich haben, lehrer bes Evangelii ju erziehen, und fie zum Dienfte ber Rirche auf eine ben Zeiten und Umffanden gemafe Weife Sefchicft zu machen: fo haben fie auch vorzüglich bas Reche, über die vorhandnen Lehren nachzuden ten, sie zu prufen, und nicht blos nach bergebrachter Gewohnheit zu wiederhohlen, sondern über ihre Richtigfeit, ihren Gebrauch und Unwendung für die iedesmaligen Bedürfniße der Zeit gu urtheilen. Sie follen, fonderlich die Vorurtheile der Gelehrten abschaffen, auch fleißig fuchen und prufen, was für ihre Zeiten das Befte ift, ohne fich dabey alten und ale unveranderlich eingebildeten Urtheilen und Entscheis dungen auch ganger Rirchenversammlungen und Gemeinen blindlinge zu unterwerfen. Sie fol-

Ľ

follen die beste Art zu reden und sich auszudrüschen bey dem Vortrage der göttlichen Wahrsbeiten aussindig machen. Sie sollen die iedes malige Nordurst der Kirche vor Augen haben, und dieselbe sowohl bey ihrem Unterrichte der Zuhörer, als auch bey ihren Schriften angelegentlichst beobachten. Folglich sollen sie die reine sehre nicht kränken lassen, sie gegen entstehende Irrthümer in Zeiten retten, die entstandnen aber ausbeschen und widerlegen, ja für die allgemeine Besteung der Rirche aufs treulichste sorgen, auch überdieß noch in allen zum Vortrag der göttlichen Wahrheiten so wohl als auch zur besondern Seelsorge gehörigen Arbeiten mit guten Erempeln vorgehen und ihre Zuhörer zur Nachsolgereißen.

## Der sechste Abschnitt.

Die eingebildeten Rechte der romischen Geistliche feit, welche zufälliger Weise vieles zu unsrer Reformation bentragen mussen.

So weit sollten sich die Rechte des Lehramts eigentlich erstrecken; und so sollten sie eingeschrenkt senn. Allein vor der Resormation gingen dieselben viel weiter, wies wohl mit Unrecht, und zum größten Nachtheil der Obrigs keit und andrer so genannten Lapen. Die ganze römische Clevisen glaubte in einem wesentlichen Unterschiede und Vorzuge vor den Lapen zu stehen. Die ganze Repräsenstation der Kirche wurde iezt auf die Geistlichen also eins geschrenkt, daß den Lapen aller Antheil an der Bestimmung, Verabredung und Entscheidung auch der zur Kirchens

Rirchengucht und auffern Ordnung gehörigen Din. ge abgesprochen murbe. Gie bilbete fich ein, baff Christus felber die obere und untere Ordnung ber Clerifen und zwar jene gur Regierung ber Rirche, diefe aber jur Musrichtung ber von jener beftimmten gottesbienftlichen Berrichtungen, eingeführet habe. Sie schrieb fich eine vollige Immunitat von allen Abgaben, und von aller Gerichtbarteit zu, und befauptete dieselbe als ein gottliches Recht. Gie glaubren bie Rirche muffte monarchisch regieret werben, und baber auch auffer ben Bischöffen einen eigentlichen Stathalter Chrifti und oberften Richter haben, ber untrieglich mare, und beffen Musspruchen man schlechterbings gehorchen mußte. Sie glaubten, daß man bem Bemiffen nach verbunden fen. mit einem ungeprüften Benfall alles anzunehmen, mas die Rirche nicht nur in practifchen Uibungen des Gottes. bienftes, fondern auch als Glaubenslehren bestimmete. Co weit gingen fie fo gar, baf fie fich überrebeten, ibr Bann, und sonderlich des Papftes habe auch feine Wirfung auf die Geele, und den Buftand des Menschen nach bem Tobe

Sie eigneren sich das Recht zu, die heilige Schrift auszulegen, die Anzahl der canonischen Bücher zu bestimmen, die lateinische Uibersesung dem Grundterte vorzuziehen, und mindliche Uiberlieserungen der heiligen Schrift gleich zu schähen. Sie dachten daben noch, daß sie allein in einem Stande der Vollkommenheit lebten, und daß alle andern Stände sündlich wären; daher sie erst denselben mit ihren Werken und Verdiensten aushels sen müßten, wenn sie auch einmal an der Seeligkeit Anztheil haben wollten.

Data

DI

6

00

Di

fi

do do do y Fox

Daraus kann man benn leichte urtheilen, was bamals die Reben und Schriften der Clerisen gegolten has ben; wie wenig sie sich auch ben Ausschweifungen gegen obrigkeitliche Personen scheuen durfen; und wie viel sie Gewalt sonderlich über den gemeinen Hausen gehabt haben.

Es ist mahr, alles dieses waren abscheuliche Frechheiten, und ganz unerlaubte Eingriffe in görtliche und weltliche Rechte; aber der weise GDTI wußte sie doch iezt zu heilsamen Gelegenheiten zu gebrauchen, daß die Resormatoren auf der einen Seite der Wuch ihrer Feinde weniger ausgeseht waren; und auf der andern Seite mehr Nachdruck gebrauchen konnten, als es ben einer andern Verfaßung des geistlichen Standes vielleicht enöglich gewesen wäre.

Manifehe mad wir bereits oben im 9. Abfch. im r. Dft. Buche bavon gefagt haben.

Sonderlich hatten sich iezt die Münche so weit erspoben, daß sie den ganzen Lehrstand unter sich getheilet hatten, so, daß auch nicht einmal ein Gelehrter auf einer Universität die Theologie lehren oder promoviren konnte, wenn er keinen geistlichen Orden angenommen hatte. Daher denn dieselben von dem größten Unsehen waren, auch viele derselben die Eremtion von der Gewalt der Bisschöffe genoßen und unmittelbar unter dem Papst stunden, als die Augustiner, Dominicaner und Franciscaner. Ram dazu, daß ein solcher Münch als ein öffentlicher Lehrer ben einer hohen Schule wirklich bestellt war: so hatte er noch mehr Frenheit in das ganze Kirchenwesen zu sprechen, und darüber Untersuchungen vorzunehmen; sie durs

durften nur nicht weiter gehen, als es der dem papstlichen Stuhle daben geleistete End verstattete. Daher man denn leicht einsehen kann, warum die Munche, und son derlich auch Luther, ben der Reformation sehr vieles thun können, und auch wirklich gethan haben.

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

Man vergleiche dasjenige, mas wir oben im 1. Buche im 1, Sauptit. und zwar im 4. Absch. von Klosterreformen angeführt haben.

## Der siebende Abschnitt.

Das rechtmäsige Ansehen der Concilien, Kirchenväter und anderer Lehrer ben der Kirche überhaupt.

Es ist wohl ausgemacht, daß kein Concilium, kein Kirschenvater, kein Vischoff, kein Papst eine Wahrheit machen, und für eine göttliche und untriegliche Lehre ausgesden könne. Nicht die Hoheit ihres Umtes, nicht ihre Gelehrsamkeit, nicht die Mehrheit ihrer Stimmen sind vermögend dieses auszurichten. Die göttlichen Wahrsheiten können sie bewahren, vertheidigen, auslegen und verkündigen, aber nicht machen. Daher man sich hiersben noch gar nicht beruhigen kann, wenn uns die Papissen zumuthen, diesen Heischefaß gelten zu lassen: id toneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est; denn sie verstehen dieses von dem Sinne und der Mennung ihrer vermennten catholissen Kirche.

Es ist auch dieses offenbar, daß von den Musspru-

n

É

e

1)

Š

et

25

e,

e.

1,

i۰

r.

te e.

ie fo den der Concilien, Kirchenväter und andrer lehrer der Rirche fein gultiger Beweis für eine göttliche Lehre hergenommen werden kann. Aber Zeugniße kann man doch daher sammlen, daß andre die Aussprüche der heiligen Schrift auch also verstanden haben, wie wir sie verstehen, und damit zeigen, daß wir darinnen ihren Consens und Benfall vor uns haben.

Und endlich kann man alle diese sogenannten Respräsentanten der Kirche auch nicht dazu nußen, daß man damit eine völlige Gleichförmigkeit in der Lehre behaupten könne, als ob man durchgängig gleiche Vorstellungen in allen Artickeln der christlichen Lehre auf einmal und bey allen Lehrern und an allen Orten von jeher gehabt habe. Man siehet wohl daher, daß ein wahrer Consensus realis in den nothwendigen Stücken der christlichen Lehre gestunden werde; aber die Art sich darüber auszudrücken und gegen Widersprücke zu verwahren, ist doch immer sehr verschieden gewesen.

Ob man sich nun gleich in allen diesen nicht auf das Ansehen dieses oder jenes alten Lehrers beruffen kann: so haben doch die Concilien und Kirchenväter allerdings ihr gebührliches Ansehen ben der Kirche. Ihr allgemeisner Nußen ist oben im 9. Absch. des 4. Hist. des i Buchs bereits angezeigt worden, und iest wollen wir ihr Ansehen daben unterstüßen, und ihren Nußen noch näher angeben.

Bill man bas Unsehen ber Repräsentanten ben ber Rirche rechtmäsig bestimmen: so kömmt es unserm Besbunden noch barauf an:

1) Muß

1) Muß man auf ber einen Seite feine aberglaubische und übertriebne Hochachtung gegen menschliche Ginfichten, Gewohnheiten und Gebrauche haben, und auf ber andern Seite auch die leichtsinnige Berachtung berfelben vermeiden. Geht man bierben fo weit, daß man alle diese Dinge nicht nur wider alle Geschichte aus ben ersten Unstalten der Apostel berleiten, sondern auch wohl gar für gottliche Berordnungen ausgeben will: fo beschwert man die Bewiffen, man macht Dinge zu gottlie chen, Die es nicht find, ober gibt boch wenigstens Belegenheit befondre Gemeinen der Chriftenheit zu beftanbigen und unveranderlichen Muftern ber Nachahmung für alle Zeiten und Orte zu erheben. Berachtet man bingegen alle Ginfichten, Berordnungen, Gebrauche und Bes wohnheiten der Rirche, macht man alles zu papitlichen Sauerteig, ben man wegschaffen muffe, fo verfallt man nicht nur in Leichtsinn und offenbare Tabelfucht alles des. jenigen, mas boch die Einrichtung einer chriftlichen Gemeine an fich erfordert, sondern man argert auch die Schwachen, und an diese Dinge gewöhnten Personen muth. willig, ja man gibt einen offenbaren eigenfinnigen Reuling ab, der felbst die besten Berordnungen blos besmegen abgeandere miffen will, weil fie alt und gut find.

2) Muß man hierben alle mögliche Behntsamkeit gebrauchen, daß man die Benbehaltung oder Aenderung voriger Einsichten, Redensarten und Gebräuche nicht zur Entstellung des wahren Christenthums und innern Gotstesdienstes ausarten lasse. Wenn leere Speculationen mit dem wahren Dienste Gottes vertauscht werden: Wenn menschliche Ansialten ben der Kirche zum Rachsteile des wahren Dienstes Gottes übertrieben werden;

f

11

13

rt

n

2

r

3

B

.

r

Wenn man mehr Zeit und Rrafte auf Diefelben wendet als man fann und foll; Benn übertriebne Scharfe gegen Diejenigen gebraucht wird, Die menschlichen Ginfichten, Reben und Verordnungen nicht in allen, auch ben gerinaften Rleinigfeiten folgen, fo bag man Ducken fauget und Cameele verschlucket; Wenn fie Die Rirchengemeinfchaft mehr gerrutten als erhalten, ja mohl gar die Beils. ordnung verunstalten: Go ift es Zeit, alle biefe Difbrauche auch alter Dinge ju verbuten und zu vermindern. Rann man aber feine folche Migbrauche bavon entrecken; fo ift es unbillig, ja fundlich, alte Dinge blos befimegen, meil fie alt find, für aberglaubifd, papiftifch und unnufe auszugeben, und eigenmächtige Beranberungen in benfelben vorzunehmen.

3) Muß man fonderlich ba ben alten unfundlichen Gebrauchen, Uibungen und Rebensarten ihre Uch= tung laffen, wo fie zur Gemeinschaft ber mabren Rirche und zur Ausschließung irriger Parthepen eingeführt und perordnet find. Es ift wohl mabr, daß viele alte Regerenen in ber Rirche aufgehoret haben, aber wollte man befimegen bie miber fie gebrauchten Verordnungen und Rebensarten, (man nenne fie meinetwegen auch Dogmata ecclefiaftica) aufheben, fo gabe man felbft Gelegenheit gur Erneuerung berfelben, und man vernichtete eine Urheit treuer Befenner Jefu, bie ihnen viel Dufe und Rleiß gefoftet hat, ehe fie es fo weit bringen fonnen, ben Irrlehrern hinlanglich ju begegnen.

Redoch wir wollen uns in Diefe Sache noch weiter einlaffen, und ben Werth und bas Unfehen ber Lehrer in ber Rirchen, ber Werordnungen auf ben Rirchenverfammluns

gen, und ber Observang noch naber angeben.

### Der achte Abschnitt.

Der Werth und das Ansehen derer Lehrer in der Kirche.

Ohne dasjenige zu wiederholen, was nicht lange vorher bon bem Unfeben bes lebramts aberhaupt gefagt morben ift: fo haben alle lehrer bas Recht, und zwar von Gote. obgleich nach ber Apostelzeiten mittelbarer Beife burch Die Rirche, einer ieben ihnen anvertrauten Geele mit Una terricht, Warnung, Ermahnung und Trofte nach ihrem Bedürfniße zu bienen. Folglich find ihre Buborer vers bunden, ibre Bortrage gmar zu prufen, damit ibre Reffs gion fein Wiederholen unbedachter Formeln und von Menfchen aufgegebner Bebrauche werde, aber auch ihren richtig befundnen lehren ju geborchen, und alle für fie beitfam erkannte Unftalten anzunehmen, fie mogen nun mundlich ober schriftlich von ihnen verfaßt fenn. Und ba lehrer fonderlich mit ihren Schriften ihrer gangen Machkommenschaft noch nublich fenn konnen: fo ift es billig, daß die Nachkommenschaft auch dieselben in ihrem Werthe lafe und beilfam gebrauche.

Siehet man auf die ganze Schaar der lehrer in der Kirchen zurück, die nach der Apostelzeiten diß auf unste Resformation gelebet und den Nachkommen mit ihren Schriften gediener haben, so pflegt man sie ihrem Werthe nach gemeiniglich in apostolische Väter, in Apologeten des Christenthums, in Kirchenväter, in Kirchensscribenten, in Scholasticker und in Zeugen der Wahrheit einzutheilen. Die Nahmen, die ihnen hiermit bengelegt werden, sollen dassenige schon zum Theil ausdrücken, wie man sie anzusehen, zu schäßen und zu nußen

hat. Doch es verlohnt fich der Muhe genauer davon zu reben.

#### 1. Die apostolischen Vater.

Upostolische Väter werden diejenigen kehrer der Kirche genannt, welche die Upostel des Herrn noch gekannt und Unterricht von ihnen genossen haben sollen. Einige kommen in den Büchern des N. E. vor; allein es sind keine ächten Schriften von ihnen vorhanden. Man hat zwar untergeschobne Schriften, die ihren Nahmen führen und am Ende des zwehten oder zu Anfange des dritten Jahrhunders erdichtet worden sind; allein sie geben keinen Beweis von dem kehrbegriffe, Gottesdienste und Ceremonnien jener ersten Zeiten der Apostel ab; ob sie gleich einigen Nußen haben können, wenn sie nach der Zeit gebraucht werden darein sie eigentlich gehören.

Man sehe Baumgartens Kirchenhistorie im 2. Th. p. 652. §. 142.

Undre von diefen lehrern waren zugleich Schrift. fteller, und biefe find fchon von mehrern Gebrauche. Ihre Schriften enthalten zwar nicht eben große Gelehrfamfeit, weil bamals noch fehr wenige Gelehrte fich jur driftlichen Religion bekannten. Conbern wie fie fich in ihrem Leben mehr burch Tugend, Bottesfurcht, ernft. haftes Wefen und rubrendem Bortrag als burch Gelehr famfeit hervor thaten: fo finder man biefes auch in ih Da fie aber gleichwohl von folchen Manren Schriften. nern herrühren, Die ben Upofteln fo nabe find: fo finbet man auch in ihren Schriften Proben bavon, mas gut wahren Gottfeligfeit ermuntert, und bem apostolischen Bertrage ziemlich nabe fommt, einen reichen Borrath. Es find une von denfelben nur funfe in ihren Schriften bes

bekannt geblieben, Clemens von Rom, Barnabas, Fermas, Ignatius und Polykarpus.

Man lernt aus ihnen den Zustand der ersten Chrissten und ihre gottselige Beschäftigung mit den geoffenbarten Wahrheiten kennen und nachahmen. Man siehet, wie sie gleich in diesen ersten Zeiten die Aussprüche und tehren Jesu und seiner Apostel verstanden haben. Man erkennet auch daher, welche tehren man damals hauptssächlich zu seiner innern Verbesserung genußt und angeswandt habe. Sie verdienen zu dieser drensachen Absücht viele Achtung; aber sie dürsen doch so wenig als alle solgende menschliche Schriften zur Glaubensregel erhoben und als göttliche Schriften angesehen werden.

### 2) Die Apologeten des Christenthums.

Die Apologeten unterscheibet man um beswillen von den Kirchenvätern, weil sie sich gegen die Sinwendungen anderer, sonderlich der Jüden und Henden, schon mehr über die Glaubenspuncte erklären, auch viele andre Verfassungen der ersten Christen haben benbringen müssen, und also ben der ganzen Beurtheilung der Sinzichtung des Christenthums von vorzüglicher Brauchbarzteit sind. Die vornehmsten davon sind Justini Martyris zwo Apologien, Tertulliani Apologeticon, auch seine Schrift an den Scapula, ja auch alle seine übrigen Werke, Origenes wider den Celsus, und des Tastiani und Theophili Antiocheni Schriften.

Man kann aus ihnen schon vieles lernen, wie man die Lehren des Christenthums zu erst genauer und methodischer bestimmt, was man dagegen ben ihrer Verfolgung von Juden und Henden für Einwendungen gehoben, was man

man für Wege baben betreten, und wie glücklich bie Wahrheit bes Evangelii über hergebrachte Vorstellungen, auch Jerthum und Aberglauben gesiegt habe.

Daher kann man sie sehr vortheilhaft nugen, die damals hauptfächlich getriebnen tehren wider Juden und Heyden, die Gründe, die man ihnen dazu vorgelegt, die Unschädlichkeit, ja den großen Rugen des Christenthums für tänder und Staaten, und endlich auch das rechtmässige Verfahren, den Unglauben und Aberglauben ohne weltliche Macht oder Kränkung bürgerlicher Rechte zu bestreiten, kennen zu lernen. Man kann daher manche Gebräuche und Verkassungen ben der gesellschaftlichen Sinrichtung des Christenthums besser beurtheilen. Und da der Unglaube sich nur allzu oft mit den abgenußten Wassen behölfen haben, so kann man auch daher die vergebnen Unfälle desselben desso richtiger übersehen und zurücke weisen lernen.

#### 3) Die Kirchenvater.

In der Bestimmung der Arrchenväter ist man nicht nach einerlen Maasregeln versahren; daher einige mehreve, andre wenigere zu denselben rechnen. Unter uns pflegt man die tehrer der ersten stinf Jahrhunderte mit diesem Nahmen zu belegen. Man theilt sie des Gedächtnises wegen, in die antenicanischen und posinicanisschen, und der Sprache nach, in die griechischen und lateinschen Kirchenväter ein.

Unter den Griechischen geben Clemens Alleranbrinus, Cyrillus Zierosolymitanus, Epiphanius, Chrysostomus 2c. 3c. einen guten Gebrauch ben ben der Untersuchung des Gottesdienstes der Christen ab, und Basilius, Gregorius Tyssenus, Gregorius Paziancenus und Athanasius helsen mehr ben der Untersuchung ihrer Glaubenslehre. Und unter den lateinischen Kirchenvätern sind zu benderlen Gebrauche sonderlich Cyprianus, Ambrostus, Augustinus, Zieronymus, Gregorius I. und Leo I. vor andern zunugen.

Man nennet die aus den Kirchenvätern angestellte Sammlung der Glaubenslehren immer die patristische Theologie. Man erläutert und bestättiget daher den christlichen Lehrbegriff und Gottesdienst nicht eher richtig als bis man daben diese Regeln in Ucht nimmt;

Man muß alle ihre Aussprüche nach der heiligen Schrift prufen; selbst die Beweisstellen, die sie aus der heiligen Schrift gebrauchen, mussen untersucht werden, ob sie das, was sie beweisen sollen, beweisen oder nicht.

Man muß genau auf den Jusammenhang ihrer Res den achten, daß man ihnen keinen fremden und nur uns unständigen Verstand beylege.

Man muß ihre besondern Meynungen von den all' gemeinen Lehren der Kirche sorgfälrig unterscheiden.

Man muß auf ihre Art des Vortrags, auf ihre Les benszeit und andre Umstände fleißig achten. Daherhat man schon lange wahrgenommen, daß die Kirchenväter viel sichrer und unbestimmter von einer Sache reden, ehe über dieselbe Streit entstanden ist, als sie es hernach thun, u. so w.

Man muß sie niemals aus diesen Absichten lesen entweder daher eine durch die Tradition fortgebrachte Glaubensvegel zu haben, oder ihre Aussprüche zum Beschuse seiner Meynung ohne alle Prüfung zusammen zurafz sen oder einen eingebildeten Consens der Kirche aus ihren wenigen übrig gebliebnen Schriften zu behaupten Oder

oder auf der andern Seite alle Gewiffheit in den Dotftellungen der chriftlichen Lehren aufzuheben und das durch den Syncrerifmum einzuführen. Daber fpricht Bullemann in feinem breviario extenfo c. 18. th. 29: Mimmt man von den Schriften der Kirchenvater die wir noch baben, die verfälschten, unrechten Derfaffern zugeschriebe nen, auch wohl falfch betitelten und zweifelhaften, ja oft untergeschobnen Schriften weg: wer kann denn glaus ben, daß uns GOtt nur dienigen werde erhalten haben, welche zu einem beständigen Confens der Birche in der Lehre dienen follen; zumal da wir dazu kein gottl Der: fprechen haben? Und iftes denn eine folche nothwendige Sache aus der gemeinschaftlichen Lehre der Beiligen durch alle Zeiten und Orte die Gjaubenslehren zu beftim-Es ffunde fchlimm um den chriftlichen Glauben, wenn man aus den Buchern der erften drey Jahrhunderte auch nur den einzigen Articel von der Dregeinigs Feir Flar und deutlich beweisen und vertheidigen follte.

Man muß sie vielmehr destwegen lesen, um mit eit nem unpartheyischen Auge zu betrachten, wie man sich in Glaubenslehren ausgedrückt, was man für Beweise dazu gebraucht, nach welcher Lehrart man sie abgehans delt wie man sich gegen seine Widersachervertheldiget, wie man ihnen ihre Ausstüchte abgeschnitten, auch was man für einen guten Gebrauch von dieser Arbeit nach den Umständen der Zeit und der Juhörer gemacht habe.

Und da sich die Papisten sonderlich auf den bestäns digen Consens der Kirchenväter mit ihren Lehren viel zu Gute thun: so muß man eben daher die Wassen sammlen sie aus ihrem Lager zu vertreiben und mit ihren eignen Wassen zu besiegen Verfährt man also bey dem Lesen der Kirchenväter: so kann man sie allerdings wider die Einbildung des Alterthums und beständigen Farmonie der römischen Kirche und also zur wirklichen Resormation derselben gar heilsam gebrauchen, auch, wie schon oben gezeigt worden ist, manche Lehren daher bestätigen, erläutern und vertheidigen.

4. Die

明的是是特殊的。 第15章 是一种,他们就是一种的一种,他们就是一种的一种,他们就是一种的一种,他们就是一种的一种,他们就是一种的一种,他们就是一种的一种,他们就是一种的一种的

#### 4) Die Rirchenscribenten.

Birchenscribenten beißen bie lehrer vom fech. ften Jahrhunderte an. Man enthalt fich ihnen ben Dabs men ber Rirchenvater zu geben, weil fie bie lehre bes Evangelii gröftentheils viel unreiner vortragen, als bie borbergebenben; und man nennt fie Rirchenfcribenten, weil fie lebrer in ber Rirche gewesen und von ber Rirche, ihren lehren und Gottesdienfte gefchrieben haben. find in biefen Zeiten eine Menge liturgifcher Bucher heraus fommen als von Istdoro bispalensi, Beda Denerabili, Alcuino, Amalario Sortunato, Walafrido Strabone, Ruperto Cuicienst und fo w. Unbre haben angefangen Sammlungen von ben Aussprüchen der vorhergebenden Lehrer zu machen und fie in die Form einer methodischen Lehrart zu fegen, als Moorus, Leontins, und sonderlich Johannes Damascenus. Undre haben bie Auslegungen ber beiligen Schrift von benfelben gefammlet als die Scholia-Iten und alle, welche die so genannten Carenas Patrum berfertiget haben, bergleichen von bem Protopius von Gaza, Micetas und vielen andern gefcheben. andre haben auch die neu angenommnen lehren von Mainchftande, Colibate, Fegefeuer, ber Transsubstantiation u. fo m. ju behaupten und zu vertheibigen gefucht.

Daher kann man sie sonderlich ben der Neformation gar vortheilhaft nußen, theils den Verfall der reinen Lehre und des wahren Gottesdienstes zu zeigen; theils das eingebildete Alterthum der römischen Kirche und ihrer Lehren und Verfaßungen zu widerlegen, theils den beständigen Widerspruch der Geschickten gegen die nach und nach eingerissnen Neuerungen in der Lehre und dem Got-

57. 2

tesbienste deutlich vorzustellen; theils die Art anzuzeigen, wie die eigentlichen neuern und hernach von den Scholastickern mehr bearbeiteten lehrsysteme in Absicht des Ausdrucks so wohl als auch der Methoden entstanden sind; theils das ganze Papsithum und sonderlich den so genannten Kirchenstaat, das vorgegebne Primat des Papsites, die vielfältigen Gebräuche der römischen Kirche und ihre neuen lehren, aus ihrem ersten Ursprunge zu widers legen und auszuheben.

#### 5.) Die Scholasticker.

Scholasticker sind diejenigen Gelehrten gewesen, welche die bisher gesammleten Aussprüche der Kirchen väter mit der aristotelischen Philosophie verbunden, her nach weiter ausgearbeitet und die scholastische Theologie erzeuget haben. Man theilet sie gemeiniglich in die ältern, mittlern, und neuern ein. Die ersten gehen von Lanfranco bis auf Albertum, die zweyten von Alberto bis auf Durandum und die dritten von Durando bis auf die Reformation. Man hat ihnen bald zu viel Ehre, bald zu viel Schande angethan.

Es wird ihnen mit Nechte vorgeworfen, daß sie von dem Geiste des Widerspruchs eingenommen sind, zu der Zweiselsucht führen, sich zu viel herausnehmen, Fragen zu erörtern und zu beantworten, die sie nach der heiligen Schrift nicht beantworten können, offenbare Barbaren hegen, in Ausdrücken mit Fleiß unverständlich senn, und was das Meiste ist, des Papstes Ansehen und Aussprüche gar sehr unterstürßen. Es wird ihnen billig vorgeworten, daß sie die biblischen Beweise vernachläsigen, selbst schlechte Bibelausleger sind, und daben zu viel Aussehns von

von ihrem Aristotele und ben Rirchenvatern, sonderlich dem Augustino machen.

Uber es ist doch auch nicht zu leugnen, daß sie die vorsbandnen Lehrsäße genauer bestimmt, sich mit deurlichern Worten darüber ausgedrückt und dem damaligen Allegosisten der Mysticker entgegen gearbeitet haben, ja, daß sie der acroamatischen Theologie den eigentlichen Ursprung gegeben. Selbst die Varbaren in der Sprache ist ben ihnen nicht so groß, als ben den damaligen Mystickern, indem diese nicht einmal grammatisch richtig schreiben, welches doch jene noch thun. Selbst ihre Art zu disputisen erleichterte das ießt so sehr eingeschrenkte frene Nachsbenken wieder.

Uiberlegt man nun biefes gegen einander, fo fann man ben Scholaftickern wohl einigen Werth ben ber Rirche Taffen. Bie fie benn felbft jur Dieformation berfelben beilfam werben mußten. Hus ihnen lernte man am deutlichsten erkennen, wo die romische Rirche von bem Lehrbegriffe ber beiligen Schrift abwich. Man verftunde von ihnen, burch was fur Spiffindigkeit und mit mas für scheinbaren Grunden fie ihren Rram zu behaupten fuchte. Man lernte auch von ihnen die Urt zu bifputis ven, ohne damit fogleich in die damals schon gewöhnliche Inquifition zu verfallen. Allein, wenn man fie fur bie Mufter für alle Zeiten ausgeben, ihnen nur nacharbeiten, und felbst ihre offenbaren Fehler canonifiren will: fo thut man ber Gache ju viel. Es fen, bag bie fcholaftifche Theo. logie noch manche Bortheile felbst für unfre Zeiten in der Genauigfeit und Scharfe gemabre. Go ift fie befmegen boch nicht bas Mufter für alle Zeiten.

6) Die

Man febe Gemlers Einfeitung ju Baumgartens Dogmatick.

11

1

.

3

11

#### 6) Die Jeugen der Wahrheit.

Wir unterscheiden die Zeuten der Wahrheit bon ben übrigen lehrern und Befennern ber driftlichen Religion begwegen, weil fie eine befondere Beftatigung für die Nothwendigkeit der Reformation und des fogenanten Lutherthums vor Luthero abgeben. Gie mibere fprachen bem Papftebum mitten in bemfelben, fie batten richtigere Erfanntnife von Gott und gottlichen Dingen als ber große Sauffe, und hatten fich baben über bie Bors urtheile ihrer Zeiten febr weit erhoben. Daber legen fie auch ein unparthenisches Zeugniß ab, welches fie felbst über ben Druck ber Wahrheit nicht gurucke nahmen, baß auch fo gar in ben finftern Zeiten, ba Unwiffenheit, Grrs thum und Aberglaube überhand genommen hatte, ja aufs bochfte gestiegen maren, es bennoch nicht an Leuten gemangelt habe, Die uber ben Berfall ber Rirche Chrifti Die bitterften Rlagen geführet, und die reine lehre in vielen Studen mit Standhaftigfeit vertheidiget haben. Cie haben fich zu allen Zeiten berbor gethan. Doch find fonderlich die benden legten Jahrhunderte vor der Refore mation fruchtbar an bergleichen Mannern gemefen. Betrachtet man fie aber nach ihrem gangen Umfange, fo fann man fie in die Zeugen ber Wahrheit, die unter bem Papsithume vor, bey und nach der Reformation gelebt haben, eintheilen.

Man sehe Loschers I. Tom. ber Reform, Acten im 9. Capitel, ingleichen Cyprians Borrede ju Tenzels Reformations bistorie.

Alle diese Leute sind aber ben ber Reformation von einem desto größern Werthe, ie mehr und zuverläßlicher sie eine vermennte Präscription des papstlichen Aberglaubens

bens unterbrochen haben, unfern Reformatoren heils same Borgänger gewesen sind, und daher auch die Nothswendigkeit und Nechtmäsigkeit ihrer Unternehmung ungemein bestättigen. Doch ich habe schon eben im 8 Ubsch. des 2 Hs. im 1 Buche hinlänglich davon gehandelt, daher man diesen Abschnitt hier wiederum nachsehen kann.

## Der neunte Abschnitt.

Der Werth der Kirchenversammlungen und der daher entstandnen Verordnungen und Gesetze bey der Kirche.

Dir reden hier nicht sowohl von der Geschichte der Kirchenversammlungen, als von den Ucten und Schlüssen derselben, weil aus denselben eben die Kirchengesetze entstanden sind, die man vorher, ehe unsre Reformation kam, ben nahe zu GOttes Worte erhoben hatte. Sind die Concilienacten acht und nicht untergeschoben; so kann man aus ihnen vieles lernen, was zur Geschichte von den Glaubenslehren und den Streitigkeiten gehört; sonderslich dienen sie, zur Erkenntniß des Kirchenrechts, der Kirchengewohnheiten und der Zucht der alten christl. Kirche. Und in so fern behalten sie immer ihren Werth.

Selbst die daher entstandnen vielen Sammulngen der Rirchengesehe für mehrere und befondre Gemeinen bes halten zu diesen Absichten ihren Nußen, und sind sonderlich in den Streitigkeiten mit den Papisten und daher auch für unste Reformatoren unentbehrlich gewesen.

Uber

u

Aber baben denn unter uns noch Birchen nefene aus den Concilien ftatt. Giebt es das ber allgemeine Birchengesege, die unfre Birche angeben? Man fann es gemiffermafen jugeben; boch laft man fie nicht beffmegen als folche gelten, weil fie burch ein vermenntes sichtbares Oberhaupt ber Rirche verordnet worden, oder weil fie von einem von der gangen Chriftenheit versammleten Concilio burch die meiften Stimmen ausgemacht worden, benn bergleichen Concilium bat es feit ber Upoftelzeiten gar nicht gegeben; ober weil fie von Gevollmächtigten ber gangen Rirche befchloffen worben, benn es fann auch feine allgemeine Bollmacht für die Reprafentanten von der gangen Chriftenheit, wohl aber bas Gegentheil erwiesen werden. Die allgemeinen Rirchengesete, welche erft von einzeln Gemeinen ber Chriften aus bem gemeinen Gebrauche und bifherigen Obfervang verfaffer und bernach fremvillig von der Rirche angenommen und durch Concilia genehm gehalten worden find, haben baber ihren Werth und Gultigfeit erlangt, weil fie gleichsam bas Bolferrecht ber Chriften ausmachen, ober boch in einer Analogie mit bemfelben fteben; fo wie man fagen fann, baf biejenigen Berordnungen, welche von Chrifto gur Erlangung bet emigen Geeligfeit gegeben worden find, gleichfam bas Un. feben bes Rechts ber Datur unter ben Chriften baben.

Insgemein nimmt man die Canones der erstenwier allgemeinen Kirchenversammkungen, zu Wieäa, Constantinopel, Ephesus und Chalcedon, und zwar von dem ersten 20. von dem zweyten 7. von dem dritten 6. oder 8. und von dem vierten 29. als allgemeine Kirchengesese an. Man rechnet noch einen Theil der Canonum einiger particular Concilien als des Ancyrani peocae.

nencaesariensis, gangrensis, antiocheni und laodiceni; und glaubt daß der Alten Bibdos κανόνων της ίαθολικής έκταλησίας oder Canonicarum constitutionum liber, corpus codicis canonum das allgemeine Gesesbuch der Christen sen,

Man sehe Joh. Paul Bebenstreits disp. de legibus ecclesia, vniuersae, Jenae, 1700.

Man kann also gelten lassen, daß das Meiste, was in diesem Codice steht noch unter uns, ja fast von allen christlichen Gemeinen beobachtet werde. Aber man überstege auch dasjenige daben, was wir von dem Ursprunge der allgemeinen Einführung besielben gesagt, und bedenke dugleich dasjenige, was wir schon oben im 8. Absch. des 4. Hauptst. des 1 Buchs von der Gültigkeit des ganzen canonischen Acchts unter uns erinnert haben.

Jedoch die Rirchenversammlungen haben nicht nur in Absicht diefer baben errichteten Rirchengesete ihren groffen Werth: fondern man glaubte auch zur Zeit ber Reformation noch von ihnen, baß sie bas einzige Mittel waren, fich in Religionsstreitigkeiten gu vergleichen. Dabero appellirte man von bem Papfte an ein freyes Concilium; man brang auf vielen Reichstagen barauf, man hielt bas Concilium gu Trient, bem Scheine nach, du biefer Absicht, ben Rirchenfrieden wieder berguftellen; wie denn auch die damals haufig angestellten Ge-Iprache und Sonoben ber Unfern allerdings gur Bereinis gung mehrer Gemeinen gar wohl bienen fonnten. Allein, nach der Zeit ift es immer unnöthiger und unmöglicher Beworben, weifer an ein Concilium ju gebenken, ie mehr man eingesehen hat, daß eine decisio per plura in Glau. benssachen nichts tauge, und ie weiter die Trennung ber romi.

11

romischen Rirche von der unsern überhand genommen, und dagegen die Kraft der oben angezeigten heflichen Borur'theile von den Rirchenversammlungen abgenommen hat.

### Der zehende Atbschnitt.

Der Werth der Kirchenobservanz (Praxis ecclefiastica.

1

Die beständige Praxis und Rirchenobservanz beruhet auf solchen stillschweigenden geführten Ordnungen und Unstalten der Kirche, die bald von dem Ansehen eines berühmten lehrers, bald von dem äusserlichen Wohlstande und einer guten Ordnung der Kirche ihren Ursprung genommen haben. Es gehören dahin viese Stücke von dem Kirchenregimente und der Kirchenzucht, die nach und nach entstanden und immer weiter vermehrt oder einz geschrenkt worden sind, als von der Bestellung, manchersten Art und verschiednen Würde der Geistlichen, von dem Kirchenbanne, von der Reception der Gefallnen, und so weiter.

Am meisten sind die liturgischen Dinge und Kirchengebräuche hieher zu rechnen, als die öffentlichen Gesbethe und Collecten, der Gesang und die Art desselben, das Vorlesen bestimmter Abschnitte der heiligen Schrift an Episteln und Evangelien, die Amtsverrichtungen der Geistlichen, die Art die Sacramente zu verwalten, Kranke zu besuchen zc. zc. Dahero man daben alle diejenigen Bücher der Alten zu Rathe zu nehmen hat, die wir von der Griechischen und Lateinischen Kurche theils an Euchologiis, tropariis pentecostiis, lectionariis &c. theils an breviariis, missalibus, ritualibus, collectoriis, lectionariis, antiphonariis, poenitentialibus und breviculis in Händen haben.

Sind diese Observanzen und praxes so beschaffen, wie wir oben von den Mitteldingen (adiaphoris) überhaupt angezeiget haben, daß sie entweder mit dem wahren lehrbesgriffe und Gottesdienste zusammen hangen, oder Jrrthümer ausschließen, oder die Erbauung befördern, oder der Ordnung und dem Wohlstande in der Kirche aushelsen: so kann man sie wohl, sonderlich um der Schwachen willen, und muthwillige Trennung zu verhüten, in ihrem Werthe laßen.

Führen sie aber das Zeichen falscher Lehre und Gottesdienstes, hindern sie die wahre Undacht; verschlimmern
sie die Menschen mehr, als daß sie auch nur das Geringste
du ihrer Erbauung bentragen sollten; machen sie eher Unordnung und Uibelstand ben der Kirche, als daß sie ihren
Wohlstand befördern sollten: so kann man sich nicht das
Unsehen des Ulterthums und der allgemeinen Einsührung
und Beobachtung feßeln lassen, sondern solche bose Praxes
und Observanzen müßen vielmehr abgethan oder doch gereiniget und reformiret werden.

Man sehe, was im 1. Buche im 3. Hft. und zwar im 6 bis 9. Absch. gesagt worden ift. Bie man benn auch hierben bas ganze 4 Buch ber treslichen 4 Bucher Hypern de theologo mit großem Nußen nachtesen kann.

Doch ist es Reformatoren allemal sehr anständig, daß sie in den eingeführten Kirchenobservanzen so viel nachz geben als nur möglich ist. Sie machen gegen eine herrsschende Kirche den kleinsten Theil aus. Sie muffen das Uergerniß des großen Hausens auf das angelegentlichste zu verhüten suchen, als welcher an dergleichen Dingen hängt. Daher allemal ein großer Unterschied bleiben muß, wenn eine Kirchengemeine neu errichtet, als wenn eine verdorbne tesormiret wird. Man sehe im 1 Buche den 14 Absch. im 3 H.

und eben benfelben im 4 bft.

弘政於 弘政於 弘政於 弘政於 弘政於

## Das dritte Hauptstück.

Von dem Reformationsrechte der Obrigkeiten.

ie Obrigkeit hat ihre Rechte ben der Kirche, und die Geschichte weiset und, wie sie von jeher von derselben gebraucht worden sind. Uiber bendes wollen wir uns weiter erklaren.



### Der erste Abschnitt.

Die allgemeinen Rechte der Obrigkeit über die Kirche.

Die weltlichen Reiche sind ber Religion halben nicht gestiftet; denn sie sollen die Menschen nicht selig machen, wie die Religion, sondern in ausserlicher Ruhe und Sischerheiterhalten. Es ist auch nicht schlechterdings nothig, daß die Menschen der Religion halben in Gemeinen zussammen treten. Schon der Privatumgang kann hinlangslich seyn, einander den nothigen Unterricht zu ertheilen und sich unter einander zu erbauen.

Wie aber nach der Einführung weltlicher Reiche viele besondre Gemeinen an Zünften, Collegien und dergleischen zusammen getreten sind: so konnten sich auch Mensschen zusammen halten, eine einförmige Art des öffentlichen Gottesdienstes zu treiben. Werden nun jene Gesellschaften von

von der Obrigfeit bewilliget: so muffen auch die öffentlichen Gesellschaften des Gottesdienstes von ihr genehm gehalten werden, und zwar also, daß auf der einen Seite der Ruhe des Staats kein Nachtheil erwachse, und auf der andern Seite die Gewissensfrenheit der Unterthanen nicht gekrankt werde.

Die Rechte, welche der Obrigkeit deswegen zukommen, sind manchersen Urt. Einige gehen auf die Stiftung der äusserlichen Kirchengemeinen; andre auf ihre Erhaltung, andre auf die daben vorfallenden Streitigkeiten und Spaltungen, andre auf die Bestellung ihres öffentlichen Gottesdienstes, und noch andre auf die Einsschrenkungen derseiben.

#### 1. in Absicht der Stiftung der Birchen-Gemeinen.

Es steht in der Macht des Landessürstens, ob er denen, die sich zu einer gewissen Religion bekennen, das Recht verstatten will, ihren öffentlichen Gottesdienst in seinem Lande anzurichten oder nicht. Alle Verordnungen, die er deswegen trift, müssen die gemeine Wohlfarth zur Abssicht haben. In Religionssachen kann er zwar nichts besehlen, aber über die äusserliche Einrichtung derselben kann er doch Besehle ertheilen. Daher kann ein Landesherr alle Religionen dulden und äusserlich einrichten, wenn sie nur keine dem Staate nachtheilige Lehren hegen.

Reißt aber unter mehrern Neligionen ein offenbarer Religionshaß ein, der auch dem Staate nachtheilig wird: so muß er entweder diesen Haß durch ausserliche Verordnungen und Einschrenkungen zu heben suchen, oder den Widerspenstigen den Abzug aus dem Lande auslegen, ohne R 2 ihnen ihnen ihr Vermögen zu nehmen oder fie mit Gewalt und durch Dragoner zu bekehren.

Lehren, die dem Staate nachtheilig sind, kann man nie für tehren der Religion halten. Finden sich nun teute, welche dergleichen tehren für Religionswahrheiten ausgeben, und halsstarrig versechten: so kann sie ein Fürst nicht dulden, sie müßten denn, wie die Quacker in England in die tandesgesehe condescendiren. Machen sie mit diesen tehrsähen gar Notten und Aufruhr: so kann sie der tandessürst den allem Vorwande der Religion und Gewissenssfrenheit, abstrasen, so wie es auch einem Thomas Münzer, Johann von tenden und andern von Nechtswegen wiedersahren ist.

#### 2. in Absicht der Erhaltung der Rirchen. gemeinen.

Ift eine Kirchengemeine bereits angeordner und gestiftet: so gebühret einem Fürsten, daß er deswegen doch einem ieden seine Gewissensfrenheit laße, und durchaus keinen Religionszwang übe, folglich auch hier sein Necht nur über die äusserliche Kirchenverfaßung erstrecke. Wie er aber die Religion und die äußerliche Kirchenversassung genau unterscheiden mußt so muß er sich auch sorgfältig hüten, daß sich niemand in seinem Staate von der Unsterthänigkeit, unter dem Vorwande der Gewissensfren, heit losreiße, oder gar eine Hierarchie errichte, und also staum in statu sormire, oder endlich so unvernünstig werde, Fürsten nur deswegen den Gewissenszwang abzusstreden, daßer ihn selbst gegen iederman, und auch gegen den Fürsten besto ungehinderter ausüben könne.

Daber fieber man wohl, daß fich kein Fürft die Rech-

te nehmen laffen kann, Rirchenordnungen vorzuschreiben, die Rirchspiele und deren Subordination einzutheilen, dem Rirchenvermögen Maas vorzuschreiben, und wegen dessen Berwaltung Verordnung zu thun, auch die geiftl. Lemter mit dazu tüchtigen Personen zu besehen, und so weiter.

## 3. in Absicht der vorfallenden Spaltungen und Streitigkeiten.

Kallen ber lebre megen Streitigfeiten vor: fo tonnen amar weber ber Rurft, noch auch einer ober viele Theologen burch Befehle entscheiben, mas als mahr gelten, ober als falch verbothen fenn foll, ob gleich ber frrthum ber 2Biberfacher angezeigt, auch wiberlegt werden fann und muß, ohne befimegen ben Beift ber liebe und Befcheibenheit ben Selte zu fegen, und ein befehlenber Difputator und ei. gentlicher Regermacher zu werden. Allein diefes gebuhret boch bem Gurffen, wenn aus folchen Streitigfeiten Berruttungen bes Staats erfolgen follten, ju entscheiben, welche lehre in feinem lande nach genugfamer Erfenntnif und Unterricht von leuten, die der Sache gewachfen find, in öffentlichen Bemeinen gebulbet werben follen ober nicht. Daber fann er Symbola und libros fymbolicos fertigen laffen und über biefelben halten, ja feine Unterthanen gar mit einem Ende babin verpflichten, baß fie biefe Symbola gur Beit gradezu fur mabr halten, und, wenn fie befimegen anders Sinnes werden follten, es bem Furften anzeigen Er fann Concilia und Synodos beruffen, und ibm gebühret auch bas Directorium barüber. felbft bie Unftalten, bie er mit Bugiehung folder Berfammlungen machen laßt, in Abficht ber lehre in fo weit gelrend machen, bag biejenigen, bie ihr nicht benpflichten du fonnen vermennen, entweder fich anderswohin beges ben, n 2

ben, oder boch wenigstens mit ihrem Wiberspruche die gemeine Ruhe nicht weiter stören durfen; doch kann er daben niemand zwingen, solcher Lehre auch nur ausserlich benzupflichten.

## 4. in Absicht der Linrichtung des diffentlichen Gottesdienstes.

Was den Gottesdienst oder die eigentliche Uibung besselben betrift: so erfordert es die Nothburst, daß eine gewiße Ordnung in den dahin gehörigen ausserlichen Handstungen und Uibungen der Religion beobachtet werde. Gehören diese Handlungen zum Wesen der Religion, dergleichen die Lehre des Evangelii, das Gebeth und der Gebrauch der heiligen Sacramente ben der christlichen sind; so sind sie dem Fürsten nicht unterworfen. Sind sie aber eigentliche Mitteldinge (adiaphora) als die Zeit und der Ort und andre äusserliche Gebräuche, wie, wenn und wie diese wesentliche Stücke des Gottesdienstes verrichtet werden sollen; so sind sie allerdings dem Rechte des Fürsten unterworfen, indem, wenn sie iederman fren gestassen würden, nothwendig Uneinigkeit und Zerrüttung in den Staaten ersolgen müßten.

Und eben daher wird offenbar, was das Reformationsrecht eines Fürsten eigentlich sen, und wie weit sich dasselbe erstrecke. Die Mißbräuche in Mitteldingen kann ein Fürst mit Zuziehung berer, die sie einsehen, wohl resormiren und deßwegen nothdürstige Kirchenvisitationen anstellen; iedoch mit der Beobachtung des nöthigen Unterschieds der Mitteldinge und der dazu nöthigen Behutsamkeit, die schon oben angezeigt worden ist. Was aber die Religion und die dazu gehörigen wesentlichen Stücke des Gottesdienstes betrift: so hat kein Jürst das Recht, Unterthanen wider ihr Gewissen und Uiberzeugung zu refermiren, er mag auch ihre Neligion für so falsch halten,
als er nur immer will. Sind aber seine Unterthanen von
der Falschheit ihrer bisherigen Lehren und Gottesdienstes
unterrichtet, und haben sie durch eine ganz srehe Uiberzeugung diese Falschheit und Irrthümer selbst eingesehen:
so kann dem Fürsten das Necht auch die öffentlichen Lehren, dem Wunsche und Gewissen aller oder der meisten
gemäs, zu resormiren, nicht abgesprochen werden.

5. in Absicht der Linschrenkung der Kirchen-

Was endlich noch die Einschrenkung ber Kirchengemeisnen durch den Staat betrift: so kann ihnen kein Jürst das Necht zugestehen, einen dem Staate entgegen gesetzen neuen zu formiren, und es kann kein Glied der Kirche, als ein solches betrachtet, dem andern etwas besehlen. Denn die Kirche ist eine freywillige und durchaus gleiche Gesellschaft.

Daher ist auch der Landesherr um beswillen nicht das Oberhaupt der Kirche, weil er ein Mitglied derselbent ist. Sondern seine Nechte über dieselben beruhen theils auf dem, was ihm alle Glieder derselben freywillig überztragen haben, theils auf seiner Landeshoheit. Er ist das her auch nicht als der oberste Bischoff der Kirche anzusehen; denn sonst müßte man zugeben, daß die bischöffliche Gewalt der Clerisen zwar an sich zukomme; aber nunmehro den Landessürsten von ihr freywillig überlassen worden sen; davon doch das Erste falsch und das Andre zus gleich der Obrigkeit nachtheilig senn würde.

Man febe Millers Ratur und Boiterrecht, und Sectendorfs

deutschen Fürstenstaat.

#### Der zwente Abschnitt.

Die Harmonie des Staats und der Kirche nach der Geschichte.

Ziehet man die Geschichte zu Rathe, so erhellet zwar, daß sich die Obrigkeit der Rechte, die ihr ben der Kirche zukommen, bedienet, und sie wirklich also in Uibung gesseth habe, wie wir sie ieht angezeigt haben. Wir sinden aber auch, daß sie der Geistlichkeit von der Zeit an weles nachgegeben habe, da sie selber zur christlichen Religion getreten ist. Daher es denn geschehen, daß sie endlich sonderlich von dem römischen Bischosse um alle ihre Rechte ben der Kirche gebracht worden; diß ihr endlich die Ausgen wiederum aufgegangen sind, und sie ihre Rechte aufs neue vindiciret und hergestellet hat.

## i. das Verhältniß der Kirche und des Staats in der ersten Christenheit.

Da das Christenthum entstund: so hatten die Romer, welche damals den größten Theil der gesitteten Völker besherrscheten, nicht nur die Gewohnheit, bezwungnen Völkern ihren besondern Gottesdienst zu lassen, und bessen frene Uidung zu gestatten, ja fremde Gottheiten selbst anzunehmen und einzusühren: sondern sie hatten auch insebesondere den Juden große Frenheiten zugestanden, als daß man sie nicht zu Goldaten anwerden, gegen sie an ihren Sabdathen und Festragen nicht gerichtlich versahren, ihren Gottesdienst in Sicherheit lassen, auch ihren jährelichen Bentrag zum Tempel nach Jerusalem nicht verswehren sollte.

Ausserdem hatte das Sanhedrin oder der hohe Rath zu Jerusalem nicht nur in Judaa große Gewalt, sonsondern es konnte dieselbe durch Schelichim oder Apostel in Religionssachen auch anderwärts handeln lassen. Die Bensüger dieses hohen Naths hielten selbst öffentliche Schulen und konnten andern die Frenheit öffentlich zu lehren ertheilen. Diese konnten wieder ihre Schüler oder Jünger ben sich haben, welche hernach die Aussprüche ihrer Meister und tehrer sorgfältig auszubreiten suchten. Und also siehet man ein, wie es nach der damaligen Versfaßung der Jüden und Römer möglich geworden, daß das Christenthum ben der so grossen und weitläuftigen Regierung der Römer von Jüden ausgebreitet werden können.

Us sich aber das Christenthum in kurzer Zeit so weit und breit ausgebreitet hatte; so wurden die Römer darüber ausmerksamer, zumal da sich die Juden, zudenen man die Christen immer noch rechnete, wegen ihrer häussigen Empörungen verhaßt gemacht, und die Christen ihren Gottesdienst, ohne obrigkeitliche Einwilligung und Berordnung, welches die Römer nicht vertragen konnten, überall eingesühret hatten.

Darzu kamen noch verschiedne Verläumdungen ber Christen, als daß man sie wegen der Verwerfung des Gögendienstes und Enthaltung von öffentlichen Aemtern, seperlichen Handlungen und öffentlichen Zusammenkunsten für Atheisten hielte, und sie überdem der Verachtung der Obrigkeit, Faulheit, sinstern Traurigkeit, schwermüsthigen Eigensinnes und allgemeinen Menschenhaßes des schuldigte. Selbst ihre Versammlungen zum Gotteszdienste, ihre Gutthätigkeit und Liebesbezeigungen gegen iederman hielte man für gefährliche Conspirationen und Deckmantel heimlicher Schandthaten. Ja, alle Trübsgale,

fale, die den Staat trafen, mußten ein Zorn der Götter fenn, welche die Christen frevelhaft verachteten und also beleidigten und reißten. Und deswegen entstunden die groffen Verfolgungen der Christen, welche sie ießt härter, ießt gelinder unter den hendnischen Raifern ausstehen mußten, nachdem die Raifer selbst oder ihre Stathalter in den Provinzen gegen sie gesinnet waren.

nic

au

noc

Da

we

ve

De

ba

De

ró

fte

h

be

di

t

Mitlerweile hatten die Christen ihre Kirchenversfaßungen immer besser eingerichtet. Die lehrer mußten dieselben aus Mangel andrer Vorsteher machen, und beskamen dadurch fast ein obrigkeitliches Unsehen. Sie wurden hierauf bald stillschweigend bald durch Verträge ben den Gemeinen eingeführet, auch durch eine hinlangsliche Kirchenzucht in Unsehen gesetzt. Ulles dieses mußte die Kirche selbst thun, weil sie noch keine Obrigkeit hatte, die sich zum Christenthume bekannte.

2. Das Verhältniß des Staats und der Rirche bey dem Unfange der christl. Obrigkeit.

Im Jahr 312. trat endlich der Kaiser Constantinzum Christenthume, nachdem er den Christen schon vorher in seinem Gebiethe nicht nur die völlige Frenheit des Gottes. Dienstes ertheilet, sondern auch ihre Kirchen wieder herzgestellet hatte. Im gedachtem Jahre kam also das erste allgemeine Soict sur die Christen heraus, ihre Kirchengüsther wurden ihnen wieder gegeben, ihre tehrer wurden von allen öffentlichen Diensten bestrepet, und der africanissche Rentmeister Ursus mußte eine große Summe Geldes auszahlen, daß sie der Diaconus Cocilianus unter die nothleidenden Lehrer austheilen sollte. So wurden die Christen endlich unter den öffentlichen obrigkeitlichen Schuß aufgenommen und zwar also, daß sie der Kaiser nicht

nicht nur ben ihrer bigherigen Verfagung ließ, sondern auch den Bischöffen so gar feinige Gerichtsbarkeit, mit noch andern Begunstigungen, einraumte.

Conftantin und feine Coone fchrenften bierauf bas Benbenthum burch öffentliche Wefege ein. Und ob wohl ber abtrunnige Julian dasfelbe wiederum in die borige Frenheit feste, und bagegen bas Chriftenthum gu vertilgen trachtete: fo hat boch endlich Theodofins ben öffentlichen Gogendienft verbothen, und feine Gohne haben über diefes Berboth alfo gehalten, baß im Unfange bes fünften Jahrhunderts die öffentliche Abgotteren im romifchen Reiche aufhorte. Doch ift niemand zum Chris Conbern man bat ben ftenthume gezwungen worden. Benden nicht nur alle burgerliche Borrechte, fondern auch ben Butritt ju ben bochften Ehrenamtern gelaffen. Und Die Strafe Die man ben Gogenbienern angethan, ift eine Geldbufe gemefen; benen aber, melche vom Chriften. thume wiederum zur Abgotteren abgefallen, hat man die Frenheit ber Bermachtniße und Teftamente genommen.

# 3. das Verhältniß des Staats und der Birche unter der christlichen Obrigeeit.

Raiser und Könige haben hierauf zwar immer ihre Rechte gegen die Obrigkeit zu behaupten gesucht; aber doch auch dieselben durch unnöthige Begunstigungen allzu große Nachsicht und Mildthätigkeitigegen die Bischöffe und gesamte Geistlichkeit sehr geschwächet.

So finden wir, daß diese Herren der Lander Rirchenbersammlungen angestellt, und daben prassdict haben; daß sie Geistliche beruffen, und zu ihren Memtern bestellt haben; daß sie Kirchen, Schulen, oder Rloster und BisDisthumer gestistet, und mit reichlichen Einkommen verssehen haben: daß sie Religionsstreitigkeiten unter ihrer Aussicht führen und beplegen lassen; daß sie Kirchenges seine Urdnungen verfasset haben; daß sie auch wieder die muthwillige Clerisen ihr richterliches Umt gestraucht haben.

fold

ren

fen

fid)

feb

der

fe &

uni

bai

bie

Re

21

fiu

un

ber

He

Rei

mi

bu

fie

M

20

Allein wir finden auch, daß manche Unordnungen und Migbrauche baben vorgegangen find. Co ift nicht gu lengnen, daß die Obrigfeit, vielleicht auf Unhalten ber Bifchoffe in ber Bertilgung ber Benben bie und ba gu bart verfahren ift. Man war auf die Benben wegen ber vie-Ien und langwierigen Berfolgungen bofe. Man fürchtete neue Juliane. Man hielt ben hendnischen Rath gu Rom immer noch fur machtig genug, bem Benbenthume mieder aufzuhelfen. Bie leicht mar es hierben aus bem 2Bege ber Gerechtigfeit unter bem Vorwande gottlicher Ehre und Religion ju treten? Es man mohl ju bart, baf denen ber Lob gedrobet murbe, welche arrianische Schriften nur verborgen. Es war ju bart, bag man ben Manichaern und Donatiften mit ber Todesftrafe und ihren Rindern mit ber Enterbung brohte. ju bart, bag man gegen bie Wahrfager, Bauberer, und fogenannte Beren fo gar ftrenge verfuhr, und befimegen Die scharfften Befehle ergeben ließ. Jedoch kann man auch diese ungebuhrliche Barte ber Dbrigfeit noch einiger. masen entschuldigen. Denn erfilich nahmen bie Reberenen täglich mehr überhand, und die außerlichen Unfalle bes Staats famen baju. Damit nun ber Staat nicht von innen und auffen gerruttet und gar gerriffen merben fo mußte man frenlich biefen bofen Rolgen bet aufferlichen Sicherheit wegen, burch barte Befege gu begegnen suchen, jumal ba viele ber alten Rerger wirflich fole

folche Dinge gut hießen, die dem Staate nachtheilig waten. Und was diese harren Gesetze selbst betrift: so lafsen sich dieselben mehr für Drohungen ansehen als sür wirkliche Gesetze, mit deren Uibertretung die darauf gesetzte Strafe sogleich verbunden gewesen. Denn man sindet sehr wenige Exempel, da nach denselben versahren worden ist.

Und was insbesondre die auf gewiße Reherenen gesette Todesstrafe betrift: so erklären selbst die Juristen,
und sonderlich Wesenbeck das fürchterliche Geseh quicunque nicht von der Todesstrase, sondern von der Verbannung und deportatione. Die Donatisten ließen
viele Rechtzläubige umbringen; warum sollte man nicht Repressalien gegen sie brauchen?

Aber die Arrianer mußten doch zu viel erdulden? Arrius selbst wurde nur ins Elend verjagt; Theodossus verordnete gegen die Arrianer nur eine Geldstrase, und die Kirchenversammlungen erkannten auch nur auf den Bann und die Remotion derselben von geistlichen Alemtern. Sehr oft hätten die Rechtgläubigen gegen sie Bewaltsamer versahren können, wenn sie ihnen gleiches mit gleichen hätten vergelten wollen. Denn die Arrianer durften nur die Oberhand erhalten haben: so wütteten sie auch gegen die Rechtgläubigen auf eine unbarmherzige Weise.

Man sehe Balduini oben angeführte disp. de haereticis & quomodo sint coercendi.

ers

ret

ges

Die

ges

en

fit

cr

rt

60

te

u

ne

er

t,

e

n

fe

ľ

5

1

11

4. Das Verhältniß des Staats und der Rircht bey der überhandnehmenden Gewalt der Geistlichkeit oder die Zierarchie.

Gehr zeitig hatten fich die Bischoffe bie Beforgung bes gangen Gottesbienftes und Die Hufficht über die Rirche angemafet. Dieselben verrichteten ben öffentlichen Got tesbienft, ber in ben größten Stadten anfangs nur an ei nem Orte gehalten murbe. Sie ordinirten die anbern Beiftlichen. Gie beforgten bas Rirchenregiment. ber richteten fie die Bebrauche benm Gottesbienfte, Die Glaubensformeln und Liturgien ein. Gie verwalteten bie Rirchengucht, thaten in Bann und beffimmten bie Rirchenbufe. Gie unterfuchten und regierten bie Rir Sie unterhielten auch mit ihren epistolis communicatoriis und pacificis die Rirchenvereinigung Sie maßten fich ben ftreitigen mit andern Gemeinen. Constantin bestäts Rallen bas Schiebsrichteramt an. tigte ihnen nicht nur baffelbige, fondern raumte ihnen nach und nach gar einige Berichtbarfeit ein, fo baß ihre Entscheidungen rechtsfraftig murben, und mit Gewalt Unfänglich geschahe biefes vollzogen werben mußten. nur, wenn bende Parthepen damit gufrieden maren, in welchem Fall die Bischoffe alle auch burgerliche Streit fachen entscheiben burften, wenn fie nicht criminel waren. Sie fonnten aber boch ben Eriminelfachen Rurbitten eins Bernach murben fluffenweise fomob! bie fogenann ten gang geiftlichen als auch gemischte Rechtsbandel vor ben Bischoff gezogen, als die Chefachen nebft ben baber rubrenden Erbftreitigfeiren, Die Streitigfeiten über Re Beregen, ingleichen über die Rirchenguter und ben Befit berfelben.

9

b

bu

11 15 Car 日子

e

r

n

u

ù

h

Alls man hierauf mehrere Bemeinen verbinden, ein gutes Vernehmen unter einander erhalten, und eine Ui. bereinstimmung in der lehre und ben vornehmften Stucken bes Gottesdienstes befordern wollte: fo murden Aufseher über mehrere Bischöffe bestellt, und die Bischöffe ber Hauptstadt in einer Proving zu Metropoliten erho-Sie fonten Rirchenversammlungen in ihren Probingen beruffen und einrichten. Gie hatten die Bifchof. Gie hatten die Berichtsbarfeit über fe zu ordiniren. Die Bifchoffe und über die Religionsftreitigfeiten ju band. haben, fo, baß fie Streitfragen über die Glaubenslehre und Rirchenzucht und die Difhelligfeiten ber Bifchoffe Mis hierauf Constantin in bem romientschieben. Schen Reiche vier Praefectos Practorio verordnete und ihnen große Diocefen anvertraute: fo gab biefes Belegenbeit, daß über bie Metropoliten wiederum 4 Datriarchen Befest murben, nämlich zu Rom, zu Alexandrien, zu Untiochien und Constantinopel, wozu hernach der Patriard zu Jerufalem ben nabe nur Ehrenshalben fam. Gie mußten die Metropoliten ordiniren, die grof. fern Rirchenverfammlungen ausschreiben und einrichten, Appellationen annehmen, und die Aufficht über die Detropoliten und ihre Bischöffe führen. Bon biefen Patriarchen stieg endlich ber romische nach und nach alfo, daß er fich zum eigentlichen Dicechriftus machte, ja zu einem bespotischen Monarchen über die Chriftenbeit durch manche unerlaubte Runfte empor fcwung. riß die höchste Gerichtsbarkeit so mohl die geistliche als weltliche an fich. Er führte das canonische Recht ein, um burgerliche Befege badurch vollends ungultig zu mas Er nahm die Uppellationen aller Bischoffe und übrigen Beiftlichen an, und glaubte, daß er von ben Cahonibus der ganzen Kirche, ja auch von allen weltlichen Rech:

be

ing

die

ots

els

ern

)as

die

ten

bie

iro

lis

ng

ien

åts

ien

ire

alt

ses

in

it=

ell.

ins

1113

or

ers

es.

sis.

(6

Rechten dispensiren könne, wie er wolle. Die ungeheure Menge der Münche wurde schlechterdings an den Papst gewiesen, und war von der Gewalt aller weltlichen Obrigkeit, ja zum Theil auch der Bischöffe erimiret, und die papstlichen Legaten nahmen sich so gar den Vortritt und andre Vorzüge über alle Vischöffe heraus, u. so w. Und also entstund die Gott und Menschen missälige und aller ordentl. Obrigkeit höchstnachtheilige Hierarchie.

Folglich hatte ber Staat seine Gerechtsame ansänge sich ben der Kirche nicht gebrauchen können, weil er sich derselben gar nicht annahm. Nachher hatte derselbe zwar die Christenheit in die bürgerlichen Frenheiten gesetzt und aufgenommen, aber auch der Kirche nicht nur ihre Einrichtung, sondern auch der Geistlichkeit viele Frenheiten, die doch eigentlich für den Staat gehörten nachgelassen. Diese Begünstigungen wurden unter den Bischöffen, Mertropoliten und Patriarchen immer weiter getrieben, bis sich endlich der Papst über alles erhob, und der Königwie der Bettler unter seinem Joche seufzte.

#### 5. Das Verhältniß des Staats und der Rircht in den Abendlandern und sonderlich in Deutschland.

Wenn auch erweißlich wäre, daß das Evangelium zuerst von Rom aus in den Abendländern verkündiget worden sen: so hatte der Papst doch kein Recht mit der dasigen Rirche nach seinem Gefallen umzugehen, und seine Anstalten als unveränderlich auszugeben, oder blinden Gehorssam gegen dieselben zu verlangen. Denn untrieglich ist er nicht, und wenn er es auch wäre, welches doch die größte Unwahrheit ist, so konnten deswegen seine Untersgebnen

**对比较是这个人的现在分词,但是不是是一个人的人的。** 

gebnen nicht auch für solche geachtet werden. Es müßte daher immer das Necht alles zu prüfen, und das Gute zu behalten einem jeden gelassen werden. Es müßte immer einreissenden Mängeln und Fehlern gesteuert, überhand nehmenden Irrthümern gewehret und verderblichen Missbräuchen abgeholfen, oder, welches einerlen ist, reformitet werden.

Allein fo ift aus ber Rirchengeschichte offenbar, baf Die meiften Abendlander Chriffum eber gefannt baben, ebe fie von Rom'aus bavon unterrichtet worden. Die Brit. ten und Ungelfachsen haben so gar von dem romischen Bischoffe abaefonderte Gemeinen gehabt, und bie Deuts Schen haben am mahrscheinlichsten von ihnen zu erft bas Evangelium erhalten. Die in Dannonien ober IIngern befindlichen sclavonischen Bolfer, fonderlich die Bulgaren und die in Bohmen ausgebreitete Glaven baben ihren erften Unterricht des Chriftenthums von ben Griechen, fonderlich ben benden Brubern Cyvillus u.tiethodius, erhalten. Und baber butte bie romifche Rirche an Diefen neu gestifteten Gemeinen erftlich gar feinen Untheil, und also auch aus diesem Grunde nicht das geringste Recht lich biefelben zu unterwerfen.

Sie that es aber, sonderlich von den Zeiten Carlo des Großen an, und der so genanute Apostel der Deutsschen, Zonisacius, der als Winstied verher besser gelehret hatte, wurde ein solcher Knecht des Papstes, daß er nicht nur demselben einen End leistere Deutschland unter ihn zu bringen, sondern auch die alten Priester mir Gewalt verdrengte, oder der brittischen Keserch beschuldigte, wenn sie sich nicht dem Papste unterwerfen wollten. In Ungern und Ihngern und Ihngern und Jöhmen seite sich der Papst im 10 Jahrebuns

oft

iq.

oie

nb

m.

nb

q=

ch

ar

nb

110

11,

es

if

31

1e

ft

n

11

10

\* 55

11

hunderte gleichfals feste. Manche Gemeinen behielten zwar ihren alten Gottesdienst und die Liturgie bestelben in ihrer Landessprache; andre aber mußten sich mit Gewalt und auf obrigkeitlichen Befehl der römischen Kirche unterwerfen, ob sie gleich heimlich einen beständigen Unswillen gegen dieselbe unterhielten.

Folglich kamen die Abendlander nach und nach, und zwar meistens mit Gewalt und Unrecht unter den Papst und seine Clerisen. Man darf sich daher auch nicht wund dern, wenn kast von der Zeit an, da das Christenthum in denselben gestiftet worden, immer keute ausgetreten sind, welche dem Papstthume widersprochen, und sonderlich nach einem Gottesdienst in ihrer Muttersprache getrachet haben.

Dasjenige, was sonderlich von zwen hundert Jahren her vor der Resonation deswegen vorgenommen
worden, ist oben im 1. Duche im 2. He. und zwar im 5.
6. 7. 8. Abschnitt hinlanglich angezeigt worden. Ob man
nun wohl daher noch nicht erweisen kann, daß sich
Deutschland wirklich in eine gewise Frenheit von dem
Papstthume so wie etwan die tranzösische Kirche gesest habe, so erhellet doch daher so viel, daß der Papst
nie zu einem ruhigen Besise von Deutschland, auch
nicht zu einem Rechte der Berjährung über dasselbe kommen können, und daß eine Resormation in demselben viel
esser möglich geblieben sen als in solchen kändern, wo sich
das Papstthum weit sester gesest hatte.

# Das vierte Hauptstück.

Von dem Gebrauche des Neformations= rechts ben der evangelischlutherischen Kirche.

Mus ben bisher vorgetragnen Betrachtungen über bas Recht zu reformiren erhellet nun so viel:

- 1. Ein ieber hat das Recht den porhandnen lehrbegriff und Gottesdienst zu prüfen, faische tehren und ungerechten Gottesdienst zu verwerfen, und auch andre von ihren Jrrthumern nach GOttes Worte zuüberzeugen. Jedoch muß er daben in seinen Schranken bleiben und weder das lehramt in der Kirche überhaupt bestreiten, noch Eingriffe in die Rechte der Obrigkeit machen.
- 2. Ein lehrer und sonderlich ein Professor und Doctor der Theologie ist verbunden, Irrthumern und Aberglausben möglichsten Einhalt zu thun. Jedoch soll er die Schwachen nicht ärgern, ihnen keine lehren besehlen, und aufdringen, sondern sie besser unterrichten. Er soll die Mängel und Gebrechen ben der Kirche ausveschen und zu ihrer Abanderung Vorschläge thun. Aber er soll nichts eigenmächtig andern, nicht Zwiespalt in den Staaten anrichten, nicht der Obrigkeit nachstheilig werden.
- 3. Die ganze Gemeine ber Christen foll über die reine tehre und den Gottesdienst mit Gottes Worte halten, und daher alles, was benden zuwider ist, als Aberglaus ben

ben und Brrthum verwerfen. Jedoch foll fie fich auch mit andern Chriften gehörig verbinden und baben nicht nur rechtmäfige Nachficht beobachten und Friede und Einigfeit lieben, fondern auch fich nach bergebrachten richtigen Husbrucken, Glaubensformularen, guten Bebrauchen und unschädlichen Praxibus ecclesiae richten. Sie foll aber barüber ber Wahrheit und bem richtigen und erbaulichen Gottesdienfte nichts vergeben, und ben bem begwegen nothigen Biberfpruche gegen anbre, fich weder die Menge und bas Unfeben anders Gefinnter, noch Die Beforgniß barüber zum Reger gemacht zu merben, noch auch die Berftoffung aus ber biftherigen Rirchengemeinschaft zurucke halten lagen, Wahrheit und tib gen, Gottesbienft und Aberglauben geborig ju unter-Scheiben, jene anzunehmen und fren zu befennen, biefe aber getroft zu verwerfen.

- 4. Dem Staate und der Obrigkeit in demfelben kommt frenlich nur die Sorge für die ausserliche Wohlfahrt und Sicherheit ihrer Bürger zu. Da aber alle öffentliche Einrichtungen und Bestätigungen der christlichen Gemeinen darein einen großen Einsluß haben, und also zu den Rechten der Obrigkeit gehören: so kan sie wohl nicht über die Gewissen herrschen, und Glausdenslehren und Gottesdienste befehlen; aber sie kann doch äusserliche Ordnungen darüber machen. Und man muß ihr auch in so fern das Reformationsrecht lassen.
- 5. Soll bemnach eine Reformation wirklich zu Stans be kommen, so muffen Obrigkeiten, Unterthanen und lehrer baben zugleich concurriren, lehrern liegt ob, die Wahrheit wieder aufzusuchen, und die Ire

Irrthumer zu widerlegen. Unterthanen gebühret diesen Vortrag der Lehren zu prüsen, und ihm nach befundener Richtigkeit desselben Beysalt zu geben. Und das Recht der Obrigkeit ist äusserliche Verordungen über die Freyheit und Einrichtung der gesmeinschaftlichen öffentlichen Bekenntniße und des Gesbrauchs der erkannten Wahrheiten so wird endlich rechtmäsig reformiret, oder in Religions und Kirchenssachen eine solche Veränderung vorgenommen, die ganze Gemeinen pragmatisch verbindet; so wird dieselbe auch mit besondern in die Augen fallenden kachts und Handlungen ausgeführet.

Man febe Loschers Borrede zu Mic. Bunnii schon angeführ-

tem Buche.

6. Da aber das Reformiren keine ganzliche Zernichtung ber vorhandnen Religions und Kirchensachen ausdrückt, sondern eine Verbeßerung derselben anzeigt: so muß man auch das Recht zu resormiren nicht weiter ausdehnen als man kann und soll. Man übersieht daher alles, was man von Religions und Kirchensachen besteits vor sich sindet, und verfährt daben nach dem Zussspruche Pauli: Prüset alles, und das Gute behaltet.

## Der erste Abschnitt.

Der Gebrauch des Reformationsrechts in ber evangelischlutherischen Kirche vonden gemeis nen Christen.

Weder die Lehrer, noch die landesherren, noch die Unterthanen haben sich der Reformation damals unrechtmafig unterzogen. Denn die heilige Schrift befahl es ihnen, die Natur der Sache erforderte es, und auch so gar das ranonische Recht erlaubte es.

R

w

Sun

n

10 % B

ſ

Man febe bas I Sft. biefes zwenten Buchs.

Daber behauptet Luther, bag man verbunden fen ieberman mit lehre und Unterricht zu dienen. Er fcbreibt: GOLT weiß es, daß ich nichtlinge, wenn mein Derdammen mir allein Schaden thate, fo babe ich meine Ehre und Leben dabin gefegt, daß ich nicht mit einem gaar, fo ichs vermocht, mich wollt aus dem Frevel lofen, javon Bergen gern fibmeigend, von dem papftlichen Frevel perdant werden. Aber dieweit Chriftue fpricht: wermich bekennet vor den Menschen, den werde ich bekennen vor meinem Vater und feinen Engeln; Wer fich mein schämer vor den Men schen def werd ich mich auch schämen vor ben Engeln GOttes: Dagu Schuldig bin, einem ieglichen meinen Mechsten seine Geeligkeit 3u fordern und feine Sabrigteit zu wehren, und ich nun gewiß bin papstlichen Scevels, und daß die Seinen ohne Grund und Urfach, ja aus lauter Unverstand und Jerthum wider die chriftliche Wahrheit bandeln, muß und fann ich nicht schweigen, die Wahrheit schmaben, und die Seelen verführen laffen, co gebe mit, wie Gott will.

Im 1. jen. Th. 346. b.

Es redet Luther mit Uiberzeugung, wenn er fpricht, daß lederman berechtiget fen, fich halsstarrigem Frevel in ReliReligions und Gewiffensfachen zu widerfegen. Mas will bier werden? fagt er über Matth. 18. Bier wirft der 3Err alle die sündigen unter die Strafe erftlich seines nechsten Christen, und will kurz um, daß er fich foll ftrafen laffen. Bernach foll ihn die Gemeine strafen. er die auch nicht boren, (ba merke was der HERR fagt): fo halt ihn für einen Zeyden und 3ollner. Bier wird nicht allein der Zirchen, sondern auch dir und mir gebothen, daß wir den Dapft follen richten, urtheilen und verdammen mit einem Urtheil, als eines offentlichen der Rirchen Stuble verdammt, einen Seyden und 3oll. ner. Denn er will nicht boren, noch fich ftrafen laffen, weder von einem, noch von zween, auch nicht von der Gemeine, ja nicht von der gangen Christenheit, wie er tober durch viel Decret und Decretal, will dazu solches noch gerühmt seyn und wohl gethan beißen und die Christen zwingen, folchem Greut Gehorfam 3u leisten, zu toben und anzubethen als eine goteliche Wahrheit.

3m 8. jen. 3b. 243.b.

Er ermuntert beswegen auch, daß ieberman die große Noth ben dem Berfall der reinen lehre und des rechtmäsigen Gottesdienstes zu Herzennehmen soll. Als er die Ursachen erzählt, warum er das geistliche Recht verbannt habe, tadelt er aus demselben den Zehnden als einen verdammlichen Artickel mit diesen Worten: den Papst mag niemand urtbeilen auf Erden, auch niemand sein Urtheil richten, sondern er soll alle Menschen richten auf Erden. Und widerlegt

lic

fel

ta

ql

w

bi

De

de

Do

u

60

te

if

0

fi

tt

a

D

n

n

6

The state

benselben also: dieser Artickel ist der Zauptartickel und daß er ja wohl einsäße, ist er gar durch viel Capitel und nahend durchs ganze geistl. Recht immer an und angezogen, daß wohl scheint, wie das geistliche Recht nur darum sey erdichtet, daß der Papstmöchte frey thun und lassen, was er wollte, Urlaub zu Sünden und Zinderniß zum Guten geben. Bestehet dieser Artickel, so liegt Christus und sein Wort darnieder. Besteht er aber nicht; so liegt das ganze geistl. Recht mit dem Papste und Stuhl darnieder, u. so w.

Im 1. jen. Th. 355. b.

Ja, er sagtweiter: Sie sollen nicht unwillig seyn, daß die Schase anheben zu lehren die Zirten, die Schüler den Meister, die Unterthamen die Obersten. Die Verkehrung ist ihre Schuld, sintemal sie gar widersinnig und verkehrt sind. Wenn ein Blinder sehend würde, und der Sührer des Blinden bliebe blind, hosse ich, es würde billig der Sührer des Blinden sich seiner Ehre und Mannschaft verzeihen und dem Sehenden solgen, oder als ein unsinniger Marr verlassen werden.

Dafelbft 506. b.

Und nachdem er vieles von dem allgemeinen Rechte der Christen sich selbst und andre zu lehren und zu unterrichten vorgetragen hat, sagt er zu lezt: in solcher Noth (daß die Seelen nicht verdürben aus Mangel des göttlichen Worts) hast du gehöret, daß nicht allein mag ein ieglicher Prediger verschassen, es sey durch Bitten oder weltlicher Obrigkeit Gewalt, sondern soll auch selbst zulaufen, auftreten und lehren, so ers kann. Denn Noth ist Noth und hat kein Maas, gleich wie iederman zulaufen und treiben soll, wenns brennt in der Stadt, und nicht harren, bis man ihn darum bitte.

Im 2. jen. Th. 234. b.

Folglich war niemand zu berbenfen, ber fich ben bem bamaligen verberbten Religion und Rirchenwesen der Sache Gottes und bes Beils vermahrlofter Menichen auf eine rechtmäfige Beife annahm. Es war recht, daß auch gemeine Christen ben vorhandnen lehrbegriff und Gottesbienst pruften. Es war recht, baß fie einen beffern Unterricht bavon anhörten, und aus guten Schriften lafen. Es war recht, bag fie burch Borftellungen an ihre Obrigkeiten eine beffere Ginrichtung bes öffentlichen Gottesbienites verlangten. Es war auch recht, daß fie fich von dem bigberigen Aberglauben und Grrthumern trennten, und Diejenigen, Die fie ferner behaupten wollten, als Miedlinge und falfche lehrer flohen. Db fich alle Daben ihres Rechts auf eine folche Urt bedienet haben, daß fie nicht aus ben Schranken geschritten und bald bas Lehramt, bald die Gewalt der Dbrigfeit umzuftofen bemubet gemefen, wollen wir bier nicht entscheiben. Die neuen Propheten, Gefetfturmer, Wiebertaufer und Schwendfelber hatten freylich die bofe Ubficht bald bas Lebramt, bald bie Dbrigfeit zu franken. Allein fie geborten auch nicht zu ben Lutheranern, lals welche nicht bas Lehramt und die Gewalt ber Obrigfeit aufheben wollten, fondern jenes zu feiner rechtmäsigen Ubsicht der Vermals tung ber reinen lehre und ber Berwaltung ber Gacramente gurucke führten, ber Obrigfeit aber ihre von ber Cleris Clerifen gefrankten Rechte wieder zu geben, und ben bers felben ihrn Gewissensfrenheit und die Erfaubniß eines beffern Gottesdenftes zu erhalten fuchten.

un

De

90

m

61

bi

9)

111

De

ei

n

ti

31

u

f.

fe

Al

a

0

0

3

D

f

i

d

· h

Daben hatte man fich frenlich gegen bie Ginmenbuns gen ber papfflichen Rirche zu vertheidigen, und ihre bagegen genommen Maasregeln ungultig zu machen. Diefelbe hatte nicht nur bagegen eingewendet, daß auf biefe Weife ein ieber mit ber Religion und Rirche machen fonne, was er wolle, und es fen baber schlechterbings nothig, daß man die lagen zu bem Roblerglauben anhals te, und nur das ju glauben gestatte, mas die Rirche glaube, ohne ihnen die Erlaubuiß zu geben, über Relie gionsfachen felbit zu benten und zu urtheilen: fie bediente fich auch bagu mancher unerlaubter Mittel Diefes eigne Machbenfen über Die Wahrheiten ber Relis gion ju verhindern. Defimegen erweiterte man bas gotte lofe Inquifitionsgerichte; man trieb bas Bibel und Bucherverboth weiter; man legte ieberman als eine zut Geeligfeit nothige Sache auf, es in der Ohrenbeichte anaugeigen, wenn man Regerbucher, ober auch nur die Bibel gelefen, ober fonft andre Bedanten von Glaubensfachen gehegt hatte, als die fogenannte allgemeine Rirche bavon begte; man ließ es an Berlaumdungen nicht fehlen, als daß die Religions und Gemiffensfrenheit die Urfache von ben anabaptiftischen und andern schwarmerischen Uns ruben ware, baf badurch alle Ordnung in Staats und Religionsfachen aufgehaben wurde, u. fo m. man be-Diente fich auch gar ber harteften lebensftrafen und erregte offentliche Rriege, Diejenigen burchaus ju vertilgen, welche fich unterfrunden in Religionsfachen anbre Gedanten 31 haben, als fie ber romifche hof und feine Clerifen hatte. Das ber brang man auf unfrer Seite nicht nur burch, in Gaubens und

und Religionsfachen Die Musfpruche ber Rirchen, und fonberlich ihrer Reprafentanten nicht weiter als untrieglich gelten zu laffen; fonbern man ftellte auch bie beilige Schrift als Die einzige Regel bes Glaubens und lebens Man lofete ben gemeinen Mann von bem blinden Gehorfam gegen die Clerifen. Man gab ihm Die Bibel und andre erbauliche Bucher felbft in Die Banbe. Man begab fich darüber in den Schut feiner Obrigfeit. und fuchte fich alfo aus ben gefährliche Banden gebierben-Man enthielt fich baben ber ber Beifflichen zu minben. eigenmachtigen Gulfe; man feste fich aber auch in ben nothigen Bertheibigungsftand, ba fich bie romifche Clerifen erfühnte, ihre Gache ju einer Gache ber Staaten Bu machen, und alle, bie ihr nicht weiter blindlings ge= borchen wollten, um Ehre, Buter, Sicherheit, ja leib und leben zu bringen.

In allen diesen that man, was recht war. Und kamen diesen allgemeinen Rechten nicht alle zugleich nach; so hielt einige der Unverstand ab, daß sie die rechte kehre und des Papsts Versührung noch nicht eingesehen hatten; andre sesselte das Ansehen der Clerisen und die Furcht vor der Gesahr, wenn sie derselben widersprechen würden, ob sie es gleich besser wußten; und noch andre brauchten zwar ihre Gewissensfrenheit so gut sie konnten; allein die Uibermacht des Gegentheils ließ sie zu keiner Krast kommen, und schreckte andre durch die solchen redlichen Leuten angethanen harten Strasen ab, daß sie muthios über ihre Orenger seufzten, sich aber doch nicht unterstunden, ihre Rechte fren zu gebrauchen, diß endlich die Sache sonderlich nach dem Reichstage zu Augspurg vom Jahr 1530. ein besser Ansehen bekam.

## Der zwente Abschnitt.

der

alle

ab

ich

200

nei

fein

all

ble

rů

űb

ein

Fo

n

fer

fa al

bi

to

h

11

6

fe

Fi

RI

ic

6

Der Gebrauch des Reformationsrechts von den Lehrern in der evangelischlutherischen Kirche.

Legt Lehrern, Doctorn, und Professoren ber Theologie ihr Umt auf, Gottes Wort öffentlich ju bandeln, 3rt. thumer und Vorurtheile ju wiberlegen, und lafter ju beift ihnen bie ordentliche Verwaltung ber Gacramente übergeben; follen fie bendes rein und lauter 31 erhalten fichen; follen fonberlich Doctores und Profef. fores der Theologie nicht nur lehrer für die Gemeine JEft erziehen, fonbern auch die Zeichen ber Zeit mahrnehmen; und will Chriftus eben burch bas lehramt, bas nach gettlicher Borfchrift verwaltet wird, feinen Beiligen Geift jur Bueignung feines Beils gefchaftig fenn laffen: fo fiebet man, daß alle berufne Lehrer nicht nur gur Reformation berechtiget find, fondern auch, daß fie Jefu felbft Sinbernife ben feiner Gemeine in den Weg legen, die ihnen fchwer zu verantworten fenn werden, wenn fie fich biefes Rechts nicht bedienen wollen.

Man fehe ben 5 20fch. bes 25ft. in biefem 2 Buche.

Ich wollte keine liebere Bothschaft hören, spricht kuther, denn die so mich vom Predigtamte absett. Ich bins wohl so müde, der großen Undankbarkeit halben im Volke, aber vielmehr der unerträglichen Beschwert den halben, so mir der Teufel und die Welt zumessen. Iber die armen Seelen wollen nicht, so ist auch ein Mann, der heißt Iksus Christus, der spricht nein dazu, dem solge ich billig als der wohl mehr um mich verdient hat.

Im 5ten jen. Ih. 91 Buche.

Und von seinem Doctor und Professoramte redet et also: Du sprichst vielleicht zu mir: warum lehrest du denn

denn mit deinen Buchern in aller Welt; fo du doch allein ju Wittenberg Prediger bijt? Untwort: ich habs nie gern gerhan, thue es auch noch nicht gern; ich bin aber in folch 2mt erftlich gezwungen und getrieben, da ich Doctor der heiligen Schrift werden mußte, ohne meinen Dant. Da fing ich an als ein Doctor, dazumal Don papstlichen und faiferlichen Befehl, in einer gemeis nen freyen hohen Schule, wie einem folchen Doctor nach feinem geschwornen 2mt gebuhrt, für aller weit Die Schrift auszulegen und iederman zu lehren, habe auch alfo, nachdem ich in folch Wefen bin, muffen darinnen bleiben, fann auch noch nicht mit guten Gewiffen que rud und ablaffen, ob mich gleich Papft und Kaifer dars über verbanneten. Denn was ich, hab angefangen als ein Doctor aus ihrem Befehl gemacht und beruffen, muß ich mabelich biff an mein Ende bekennen, und fannnun fort nicht schweigen und aufhören, wie ich gern wollt, and such wohl fo mude und unluftig bin, über der groß fen unleidlichen Undankbarkeit der Leute.

Im sten jen. Th. 157. b.

Ja, in ber Borrede gur Auslegung bes 90. Pfalm fagt er: 15 will hoch von Wothen feyn, daß wir mit allem Ernfte zusammen thun, und fo viel uns möglich bey unferm geben mit predigen, febreiben immer anhals ten, Damit wir etliche neben uns erziehen, die unfre Weife, Sinn und Meynung (fo viel die Lehre unfers beiligen christlichen Glaubens betrift) recht erinnern und faffen, welche auch an unfrer ftatt, wenn wir nun das Baupt legen und in Christo schlafen, retten und dies felbige Lehre, fo fie von uns empfangen, immer für und für weiter pflanzen, auf andre bringen und ausbreiten, auch für den Botten vertheidingen mogen -- Weil ich denn von Gottes Gnaden derfelbigen auch einer bin die in diesen Schranten laufen - achte ich es für gut und nun feyn, daß ich hinfort für mich nehme den Pfalm Mose, der an der Jahl der go ift.

Was

th

fu

S

fo

re

fe

te

fo

fe

n

n

6

t

1

1

e

Bas Luther von fich fagen fonnte, bas war auch bie gerechte Sprache feiner Getreuen, und bas rechtm fige Wornehmen rechtschafnen lehrer bes Evangelii. Sie machten liefen ben Lauf, ber ihnen verordnet mar. fich auf ber einen Seite nicht ju Propheten und Apofieln, Die eigenmächtig reformiren fonnten, fonbern fie lehrten Die Rirche. Gie griffen auch auf ber andern Geite Det Obrigfeit nicht in ihre Rechte, fie gaben wohl Rathfchlas ge ju einer beffern Rirchenverfaffung, aber fie übecliegen ffe ber Dbrigfeit Diefelbigen ju befrattigen, ober ju ver-Da Luther Schon brenmal von bem Papfle verbammt worden, war er noch fo weit entfernt eine eis genmächtige Trennung von ber papfilichen Rirche vorzus nehmen, baf er gegen bas Jahr 1521. fchrieb: went alaubige Christen die bigherigen papstlichen Migbrauche und des Dapfte Obergewalt als ein Joch derer, die Gewalt über fie erlangt batten, als ein Regiment des gewaligen Jagers Mimrods lidten; jo werde es ihnen an ih. ren Seelen nicht schaben.

Luther und seines Gleichen hatten ein vollkommenes Recht, wider die offenbaren Greuel der Kirche zu reben und zu schreiben, die Wahrheit und ihre gekränkte Unschuld zu vertheidigen und Gottes Wort rein und lauter zu lehren. Und nahmen sie an der Reformation der Gemeinen, ben welchen sie lehrten noch nähern Antheil, so, daß sie auch, wie tuther ben der Kirche zu Wittenberg that, ben der Einrichtung eines verbeserten Gottesdienstes thätigen Einfluß hatten: so thaten sie damit nichts mehr, als was Pfarren an ihren Orten obslag, und was noch alle diejenigen thun, welche über die Verbesserung ganzer Gesellschaften heilsame Vorschläge thun

thun und hernach biefelben ber Genehmhaltung und Mus. fubrung ganger Gefellfchaften überlagen.

### Der dritte Abschnitt.

Der Gebranch des Reformatic isrechts von ganzen Gemeinen in der evangelischlutherischen Kirche.

Rirche, daß er dieselbe verlassen muß, wenn er ihre behre kliche, daß er dieselbe verlassen muß, wenn er ihre behre salsch und ihren Gottesdienst ungereimt sindet: so gedieheret es mehrern, die hierinnen zur Einsicht und Nachdensten gefommen sind, nicht weniger. Kann man es Zünsten nicht verdenken, wenn sie Handwerksmißbrauch abschaffen und darüber die Genehmhaltung ihrer Obrigkeit luchen; wie viel mehr will es Christen geziemen, in der noch weit wichtigern Sache der Religion also zu verfahren.

Es war daher nicht unrecht, daß sich ganze Gemeisnen von ihren dißherigen falschen kehrern trennten, so bald sie es besser gelernt hatten, was Christenthum sen; zumal da diese falschen kehrer aller deswegen gethanen Borstellungen ungeachtet, ben ihren Aberglauben und Menschentand blieben und ein besser unterrichtetes Volk dur Abwartung desselben nöthigen wollten. Es war recht, daß sie besere kehrer verlangten. Hätte man es Gemeisnen, die sich der unbilligen Gewalt der vorhandnen Elerie seine Nenderung verlangten, mehren wollen: so murde man nicht nur große Zerrüttungen in den Staaten angestichtet, sondern auch wider Gott und sein Wort gehandelt, sondern auch wider Gott und sein Wort gehandelt

belt haben. Man mußte sich also hier, wie Petrus im gleichen Falle bescheiben und sagen: Wer war ich, daß ich konnte GDEL wehren? (Up. Gesch. 11, 17.) ge

VI

m

20

0

ab

le

11

n

E

なかか

1

r

Wie es baben in einzeln Gemeinen zugegongen fen, wollen wir burch einige Benfpiele erlautern. 3m Jahr 1520, da fcon viele in Breflau des papftlichen Aberglaubens überdrußig maren, fam ber General ber Bern hardiner babin und brachte einen allgemeinen Ablaß für alle biejenigen mit, welche am folgenben Sonntage wohl bereitet beichten, communiciren und feine Deffe bos Allein ob diefer Ablaß gleich an die Rirch ren wurden. thuren angeschlagen wurde: fo fand fich boch fast niemand Daben ein, fondern bas Wolf rebete vielmehr fpottifch von diefer Sache: man wurde dadurch wohl von Sunden fo rein werden, als der gund von flo die Pfaffen waren ben in den Bundetagen; nicht viel mehr als des Satans Maftschweine. So febr hatte fich bas Unfeben ber Beiftlichen und ihres Rrames fcon bamals verlohren. Der Rath bafelbit schrenkte hierauf die bigherige Beiftlichkeit immer weiter ein, machte fich felbft ben erften evangelischen Prediger an ber Marien Magdalenen Rirche und vertheidigte fein Unternehmen durch eine offentliche Schubschrift, prafen. tirte auch benfelben an ben bamaligen Bischoff, und berfelbe ließ fich die Prafentation nach einigen Bebenten ge-Man versuchte bierauf eine Bereinigung gu fite ten, allein fie fam nicht nur nicht gu Stande, fondern bet Rath befeste auch die große Stadtfirche ju St. Elifabeth mit einem evangelifchen lehrer. Der Bifchoff lief benbe evangelische lehrer vor sich kommen und untersuchte ihre Lehre und leben. Un ftatt ihnen weiter etwas widriges ju fagen, ließ er fie vielmehr mit bem bifchofflichen Gee. gen

gen von fich: Dominus sit in corde tuo, & labiis tuis, vt digne & competenter aununcies evangelium in nomine Patris, Filii & Spiritus Sancti. Die Gemeine ju Breflau that hier nichts anders, als was fie in ihrer Bertheidigungsschrift felbft anführt: fo, ale die Sorne der gottlichen Dinge am fürnehmlichstenu.vor allen, der Chriften Menfcben gebubren will, baben wir uns aus der beiligen Schrift lebren lagen, daß wir schuldig find, fo viel an uns gelegen ift, die beilige driftliche Birche wiederum zu bauen und aufzurichten, welche durch mannigfaltigen Mißbrauch und Unglauben in ein Abnehmen kommen. Und fo nun an einem Pfare, wie der fey gut oder bofe, unfer Seelen Beil und Derderben am meiften gelegen, haben wir weiter den erbarmlichen Jerthum unfrer Pfarrkirche zu Marien Magdalenen, nicht wollen laffen fürrauschen - fo haben wir mit einhelliger Stimme unfrer Rirchen gu einem Birten und Pfarrer beruffen den achtbas ten Zerrn Johann Seffen. So nun iemand begehret zu wissen, von wem wir Gewalt has ben diese Pfarre zu vergeben, haben wir als Christen angehöret, nichts festers und rechters anzuzeigen, denn daß wir den gottlichen Reche ten der Lehre und Erempel der Aposteln in die. fem Salle nachgefolger, welchen gottl. Rechten und Lehren billig weichet, alles das, was von Menschen dawider geordnet und ausgesetzt ift.

Man sehe Senschels protestantische Kirchengeschichte der Gemeinen in Schlesien, im 3 Absch. p. 138.

31

In Lubect war die Burgerschaft ber reinen fehre geitig angethan. Allein ber Rath und die Domherren bafelbft miberfesten fich berfelben fo eifrig, baf fie nicht nur bren Prediger, die etliche Diffbrauche ber Dapiften geftraft hatten, aus ber Stadt vertrieben, fonbern auch Quebers Poffille und andre Bucher burch ben Benfer auf öffentlichen Darfte verbrennen ließen. Die Burgerschaft bath immer mehr, fie nicht weiter eines vernunf. tigen Gottesbienftes zu berauben; allein ihr Bitten mat lange vergebens. Als hierauf ber Rath burch Rrieg in große Schulden gerathen war, und von der Burgerfchaft eine neue Unlage begehrte: fo willigte dieselbe nicht eber ein, man ließe ihnen bann Prediger verordnen, Die mit ben Samburgischen, Braunschweigischen und Wigmarischen einig in der lehre maren, benn baber hatten sie bigher meistens ihren Unterricht in der mahren driftlichen Religion gehohlet. Man ftund erft lange an ber Burgerschaft Bebor zu geben, endlich aber begvemte man fich boch Bugenhagen fommen gulagen. felbe verfaßte eine gewiße Rirchenordnung in der Lehre und in Ceremonien und richtete auch eine gemeine Schule bafelbit auf. Der Rath hielt bendes genehm und bie Zwistigkeiten zwischen bem Rathe, und ber Burgerschaft hatten baburch ein foldes Ende, baß von 1521. an bas Grangelium zu Lubeck rein und lauter verfundiget mut. Will man ber lubeckischen Burgerschaft baben be. Die bem Rathe verweigerte Unlage gur taft legen: bedenke man, daß von einer fregen Reichsstadt Die Rede fen, und bag in biefen und bergleichen Grabten feine gemeine Unlage ohne Ginwilligung ber Burgerschaft gemacht werben fonne. Rolglich fonnten fie fich bier ihrer Frenheit in eine neue Unlage zu willigen und nicht 311

zu willigen allerdings bedienen, die noch weit nöthigere Gewissensfrenheit dadurch zu erlangen. Will man noch ein ausfühlicher Exempel wißen, wie sich die Resormation ben einzeln Gemeinen angefangen habe, so lese man dasjenige, was Moller in seinem freybergischen Chronico von der Stadt Freyberg in 2 Ubth. im 3 C. P. 212 solg. geschrieben hat.

Wenn wir überhaupt die Geschichte ber Reformation in einzeln Städten, Gemeinen und ländern zu Nathe nehmen: so können wir diese allgemeinen Beobachtungen machen, welche manche Fragen über das, was hierben recht oder unrecht geschehen, auflösen.

Der gemeine Saufe ift immer der reinen lebre gu erst zugethan gewesen. Denn die Uiberzeugung von ber Bahrheit dringt ben ihm ohne große Sindernife burch. Da die Groffen oft bas Intereffe und die Gelehrten ibre gewohnten Soffeme noch blenden. Der gemeine Mann borte einen begern lehrer und noch dazu in der deutschen Er lief nach bemfelben, er ließ fich gefallen Sprache. bemfelben auch unter frenem Bimmel, auf ben Rirchhos bofen und unter ichattigten Baumen anguboren. Gein Berg murde gerührt und von der Rraft des gottl. 2Borts erweicht, und er nahm bald mehrere zu fich, biefe bekern lehrer weiter zu horen. Die lehrer murben in ben Grabten nicht gelitten, feine Buborer folgten ibm lauch aufs land und in Die Balber. Ginige berfelben fonnten ben ihrem Gemiffen baben angethanen Zwang nicht gedulbig Benug ertragen, und machten baber gegen ihre bifiber borgefette geiftliche und weitliche Dbrigfeit manche Un-Jedoch blieb auch ein groffer Theil berfelben auf ruhe. dem rechten Wege. Er bediente fich ber Rechte, welche die Gewißensfrenheit erforderte, nahm auch bie burgerlichen Drivilegia baben, fo weit er fonnte, gu Bulfe; et ließ fich aber both baben zu feinem Aufruhr erwecken, und trug felbit die ihm angethanen Verfolgungen fo lange mit Bebuld, bif fich gunftigere Belegenheiten zeigten, bas Bort Bottes und die beiligen Sacramente rein zu erhal. ten, und einen vernünftigen Gottesbienft von reinern lebs rern juhaben. Conderlich findet man febr oft, daß bas beffer unterrichtete Bolck, bald mitten unter ber Predigt, bald nach berfelben, um die lateinische Meffe nicht weitet ju leiben, beutsche Pfalmen und Befange angefangen bat, um bamit ben papfelichen Lehrern bas Bandwerf gulegen, als ju Frankfurt, tubet, Braunschweig tc. Go mußte GOTT, ohne Tumult, mit Ginftimmung bes gangen Bolds, durch ein fo leichtes Mittel feinem Bolfe eine Grlofung zu schaffen! Der Gefang: 21ch Gort bom Simmel fieh darein, ift fonderlich baufig bazu gebraucht morben.

Man febe Rofchers Evang, Behnden, 2 Ib. p. ns. f.

Hernach ist auch die Verfassung der Städte und Länder, darinnen das licht des Evangelii aufging, der Reformation bald förderlich, bald hinderlich gewesen. In den frehen Städten und Republicken hatte der gemeine Mann mehr zu sagen als in souverainen Staaten, und seine Zunge wurde nicht durch das an den Intraden der Geistlichkeit habende Antheil beschweret, wie es doch oft von ihren Vorgeseisten gesagt werden mußte. Daher sinden wir auch, daß die frehen Reichsstädte und andre Republisten zeitiger als andre reformiret worden sind, und den wiederhergestellten reinen lehrbegriff und Gottesdienst angenommen haben. Nur in denen Reichsstädten ging

es etwas schwer her, wo die papstliche Clerifen große Stiftungen, vielen Unhang und baher auch große Macht hatte.

Man febe zum Exempel Bertrams Luneburgifche Reformations hiftorie, p. 38. f. nach.

Bas die fouverainen Staaten und lanber betrift : fo maren diefelben entweder ber Beiftlichfeit eigen, als Die Bifthumer in Deutschland, ober fie gehorten ber melt. lichen Obrigfeit. In jenen maren die Hindernife ben ber Reformation faft unüberwindlich. Dur einige überwanden diefelben, aber ein Erzbischof zu Coln mußte bar-In diefen fam es wiederum barauf an, unter erliegen. ob die romifche Beiftlichkeit viel oder wenig an ben Sofen bermochte. Bermochte fie viel, fo wurde auch bem gemeinen Manne Die Reformation ungemein schwer gemacht und fie ging oft nicht ohne Unruhe ab. Bermochte fie aber menia, fo war auch die Reformation leichter zu erhalten und mit obrigfeitlicher Beranftaltung ober Benehmhaltung aus-Buführen. Go fonnte bas Marggrafthum Meißen ben lebzeiten des Berjog George freylich zu feiner volligen Reformation fommen; fo viel es auch in diefem lande Allein, als er nur die Augen geschioffen Lutheraner gab. hatte; fo ging auch die Reformation burch feinen herrn Bruder Zeinrich fo gefchwinde von fatten, baf in et. lichen Wochen überall die reine Lehre angenommen und Denn feine Gemablin, Rinder und eingerichtet mar. Sofbedienten hatten ichon Ginfichten in biefelbe erlangt und das freundschaftliche Bureden feiner hohen Bermand. ten fam bagu. Daber maren bie wichtigften Steine bes Unftoffes schon aus bem Wege geschaft.

#### Der vierte Abschnitt.

Der Gebrauch bes Reformationsrechts von ber Obrigfeit in der evangelischlutherischen Rirche.

Dir haben die Rechte ber Obrigfeit ben ber Rirche oben alfo vorgetragen, daß iederman feben fann, baf fie gwar nicht über die Bemiffen gu berrichen vermoge, baß ihr aber boch die aufferliche Ginrichtung ber Rirche fchlechs terdings nicht abzusprechen fen.

Man febe bas 3 oft. in biefem Buche.

Bir wollen nun gufeben, wie bie Dbrigfeit biefe thre Rechte ben ber Reformation gebraucht habe. war die Obrigfeit ber evangelischen lehre jugethan, balb Bald fuchten die Unterthanen biefe mar fie es nicht. Lehre und Gottesbienst öffentlich zu treiben, balb mar bie Obrigfeit bemuht Diefelbe ben ihren Unterthanen eingu-Bier mar bie Regierungsart monarchisch, ans beremo mar fie ariftofratifch ober bemofratifch. fam, baf Deutschland, welches am meiften mit ber Reformation zu thun hatte, einen gang befondern Ctaatscorper ausmachte, und dafi lander und Stadte balb gu ben Bifthumern und andern geiftlichen Buthern gehörten, bald aber weltlicher Dbrigfeit unterworfen waren.

Wenn wir die Cache ju erft im Allgemeinen anfeben, fo ift die Obrigfeit in Abficht ihrer Rechte ben ber Reformation alfo verfahren : Gie bat ihre Religion ben Sie hat zwar als Unterthanen nicht aufgedrungen. Dbrigfeit allen ihr gebuhrenden Untheil an der Reformation genommen, aber fie bat nicht fo mobt felbit reformirt, als fich der Direction und Genehmhaltung der Reformation angenommen, fo ferne diefelbe in die weitere Gina richtung ihrer Staaten einen Ginfing hat haben fonnen und Gie hat erftlich Unftalten getroffen, bag bas Bort Gottes ben Unterthanen wiederum befannt und richtige Uiberzeugungsgrunde jur Unnehmung eines beffern Gottesbienftes vorgetragen worden find, um ben Benfall ber Rirche zu ihren Abanderungen auf eine frene und vernünftige Urt zu erlangen. Und ob fie mohl als Landesherrschaft ihre Unterthanen zu feiner Religion ober auch nur aufferlichen Ginrichtung berfelben zu zwingen vermochte: fo fonnte fie bod) bas Werf ber gangen Rirche fich ju reformiren genehm halten und unterfrugen, auch bie. felbe baben in Schut nehmen. Gie fonnte auch benen ben fernern Aufenthalt in ihren Staaten verfagen, Die ihren beffern lehrbegriff unt Gottesbienft nicht annahmen, und baju mohl gar bem Staate gefahrlich maren.

Es ift mabr, die Reformation gehört für alle brey Bas baber die gange Rirche als Stande jugleich. eine frenwillige Gefellschaft angeht, Die fein weiter Dberhaupt als Chriffum, ben Berrn feiner Gemeine erkennt, Das fann feine Dbrigfeit aus eigner Macht andern, gui mal da fie hier auch nur ein Mitglied ausmacht, barunter fein Unterschied unter ben erften und andern gemacht Go geht die Beftellung ber tehrer Die werden fann. Der lehrstand muß fie prufen und vergange Rirche an. ordnen, der Wehrstand bestättigen, und der Rabritand genehm halten. Folglich fann auch die Reformation ber Obrigfeit nicht mit Ausschlieffung ber übrigen Stande Denn es murben fonft ber Rirche überlaffen werben. wider ihren Willen neue Lehrer aufgedrungen, ber große Daus 3 4

Saufe aber mit einer fürchterlichen Gemiffensmarter ju einer neuen Urt des Gottesbienftes gezwungen, ba die Religion erft bas Bluck ber Staaten befeftiget und nichts die Gemuther ber Menfchen fo leicht erreget, als eben eine Beranderung in berfelben: fo murbe aus einer gewaltsamen und mit obrigfeitlicher Macht unternomm. nen Reformation nichts anders als Zwiftigfeiten, Aufruhr und innerliche Rriege erfolgen, wie es die Erfahrung von ieher bestättiget hat. Aber fo wird nimmermehr eine Religionovereinigung erhalten werden? -Sie ift ju munfchen, aber niemals ju hoffen; benn GOtt felbft will das Unfraut unter den Baigen bif jur Erntes Folglich murbe es wider Gottes Willen fenn, wenn man Gewalt ben ber Reformation, aus ber an fich guten Abficht, eine burchgangige Religionseinige feit ju ftiften, brauchen wollte. 1Ind ba ber Dbrigfeit nicht die Gorge für eine iebe, fondern für die mahre Religion anvertraut ift; ben ber Reformation aber eben die Untersuchung, welches die mabre Religion fer, in Unfchlag fommt, und alfo auch die Dbrigfeit, welche res formiren will, diefe Unterfuchung iederman fren geben fo fann fie fich bier nicht jum Richter aufftellen, allein über bas, mas mabr ober falfch fenn foll, urtheilen, Entscheibungen machen und ben wiberfprechenden Theil schlechterdings verdammen, oder ihn zu bem Glauben amingen, ben fie vielleicht gestern auch noch nicht faunte, ober, wenn fie ihn gefannt bat, boch nicht beffer fannte, als ihn der Begentheil ieht fennet. Und gulebt foll man ja niemand fein erlangtes Recht nehmen, fonbern ieberman in bem Befige beffelben laffen. Folglich kann man Unterthanen nicht fo schlechterbings in ihrer langen und bergebrachten Religionsverfaffung beunruhigen, jumal, wenn fie obrigfeitliche Bestättigungen barüber erlangt

bi

in

De

80

he

m

år

(3

31

ie

te

9

00

th

u

ri

ih

ri

fo fi

(3

te

Di

30

m

C

be

ri

fr

2

n

haben. Man muß sie erst unterrichten, daß sie entweder in ihren Rechten bey dieser oder jener Veranderung in der That keine Kränkung zu befürchten, oder daß ihre vorgegebnen Rechte, diesenigen nicht senn, dafür sie bisse her zum eignen Schaden der Glieder der Kirche angenommen worden; ehe eine Obrigkeit auch rechtmäsige Versänderungen in Religionssachen zu unternehmen vermag. Gehört nun die Religion für alle Glieder eines Staats dugleich: so haben auch die evangelischen Obrigkeiten iederman seine Rechte daben gelassen, als sie ihre Staaten reformiren ließen.

Machte ein Candesberr ju erft ben Unfang jur Reformation; fo fragte er die alten lehrer ber Gemeinen barum, ob'fie Luthers Lehre migbilligten ober recht fpra. Muf bem legten Fall verlangten fie, baf fie ibre Unterthanen von ber als mahr erfannten lehre auch unters richten follten; auf ben erften Fall aber fonnten fie andre mit ihnen umtaufchen und reinere Lehrer ihre Unterthanen unterrichten laffen. War bas Bolf binlanglich unterrichtet; fo gab baffelbe entweder im Bangen ober boch in ben mei. ften Theilen ber Unrichtung eines befern Gottesbienftes Und alfo vollbrachten gurften, lehrer und Un. terthanen die Reformation zugleich. Die Dbrigfeit hatte Diefelbe nach ihren erlangten begern Ginfichten zuerft rege Bemacht. Sie hatte bie lehrer barüber ju Rathe genommen; und ba ihr bie Gorge fur die mabre Religion von Bott aufgetragen worden: fo fonnte fie ihnen auch anbefehlen, ihre Unterthanen entweder bavon ju unterrich. richten ober ihr lehramt aufzugeben. Der großte Saufe trat nach biefem Unterrichte ber reinen lehre ben und die Biberspenstigen wurden nach und nach vollends gewonnen ober erhielten Die Erlaubniß, wenn fie fich nicht gemine

rein

fie

ch

ru

un

ne

30

an

få

he

al

ni

of

31

Le

t

( 0 0 1 es t

winnen ließen, fich anderswohin zu begeben, ohne befimes gen Schaben anibrer Ehre und Bermogen ober gar an Leib und leben ju befürchten. Gab es baben offenbare Rebellen wiber bie Dbrigfeit, wie Die Unabaptiften mas ren; fo murben fie mit Recht als folche, nicht aber als Doch wurden bie Reger von ber Dbrigfeit bestraft. widerfpenftigen lehrer nicht mit Bewalt verftogen. erhielten entweder ihren Unterhalt fo lange fie lebten, oder fie giengen fremwillig babon und fuchten ben ihren alten Blaubensgenoffen ihre weitere Berforgung. Die Minche lund Monnen hingegen, welche die evangelische gebre annahmen, erhielten entweder Provifion big fie bald gu geiftlichen, bald zu burgerlichen Memtern beforbert mers ben fonnten, ober fie befamen gleich ibre anberwetige Werforgung.

Traten die Lehrer zu erst auf und verkündigten die reine lehre des Evangelii, als welches am häusigsten geschah: so thaten sie zwar hierinnen, was ihre Pflicht war. Allein sie hatten beswegen das Recht nicht, die Kirche allein und ohne Bentritt der übrigen Stände zu reformiren. Die Obrigkeit hatte das Recht nach den Gründen ihres Vortrags zu fragen, und der Unterthane konte, wie die Obrigkeit, alles prüsen.

Trat der große Haufe den reinern Lehrern zu erst ben; so hatte die Obrigkeit noch das Necht und die Frenheit, eine andre öffentliche Neligionsübung in ihren Staaten halten zu lassen oder nicht. That sie es nicht: so trieben die einstimmigen Lehrer und Zuhörer ihre Neligion, so gut sie konnten; und daher entstunden eben so viele heimliche Lutheraner mitten im Papstthume. That sie es aber; so nahm sie nicht nur gemeniglich auch die reine

reine lehre an, fondern richtete biefelbe auch alfe ein, wie fie ihrem Staate am vortheilhafteften fenn fonnte.

War die Regierungsart in einem kande monarchisch; so konnte ein lutherischer Regent der Einführung der reinen tehre frenlich ein großes Gewichte geben, und ein römischcatholischer Fürst dieselbe mit großem Nachdruck hindern. Es konnte sich aber auch in benden Fällen leicht einiger Gewissenszwang aussern.

War die Regirung aristokratisch; so konnten zwar die mehrern Vorsteher die Religionsänderung sorgsfältiger überlegen; allein es sehte auch oft viele Unrushen, ehe sie darüber einig wurden, und das Volk so wohl als die Geistlichkeit konnte ihnen daben manche Hindersniße machen.

War die Regirung gar demokratisch: so fielen oft noch größere Unruhen vor, ehe man die Reformation zu Stande bringen kounte: zu mal, wo die Clerisen vie- les über den großen Hausen vermochte.

Deutschland hatte am meisten mit der Resormastion zu thun. Es hatte dasselbe, wie noch ießt, eine bessondre Einrichtung. Das Haupt, der Kaiser und seine Glieder, die Reichsstände hatten sich durch gewise Grundsgesetz also mit einander verbunden, daß die hohe Majesstät des Kaisers und die Frenheit der Reichsstände neben einander stehen konnten. Sonderlich wurde zur Zeit der Resormation die Gewalt des Kaisers theils durch die Sinstheilung Deutschlands in zehen Kraise, theils durch die mit Carln V. angehenden Wahlcapitulationen sehr eingesschrenkt. Daher bekamen dann die Reichsstände mehr Geles

¿a:

6

Ui

nu

fer

bi

fe

U

de

91

ar

P

ir

5

t

n

Gelegenheit sich naber zu verbinden und mehr Macht sich gegen die Gewalt bes Raifers ju vertheibigen. ba ber Raifer bas Unfeben bes Papftes in Spanien felbst auf einige Zeit abschafte, auch Rom fo gar einnehe men und ausplundern ließ: fo gal er bamit der Gemalt bes Papftes, mider welchen die aufferliche Rirchenrefors mation hauptfachlich gieng, einen nicht geringen Stof, und ben Reichsftanden ein gut Erempel, ibm bierinnen Wollte fich ber Raifer bernach getreulich zu folgen. wider fein eigen Grempel, boch des Papftes wiederum annehmen, und gegen die protestirenden Stande Gewalt gebrauchen: fo mußte er boch immer wegen ber nothie gen Sulfe berfelben, fonderlich wider die Turfen, nach. geben, und die scharfen Edicte als ju Worms, Speyer und Augspurg milbern. Suchten bie carbolischen Stande die reine tehre auf alle Beife zu hindern: fo fonnten fich die Protestirenden durch Bundnife und Rriegsanstalten in gehörige Begenverfagung fegen. Wollte endlich ber Raifer gar gegen fie friegen: fo fonns ten fie fich auch bagegen mit ben Waffen vertheidigen. Zogen fie schon baben ben Rurgern: fo mußte es boch GDEE alfo einzurichten, daß sie bald nachber nicht nut ben paffauischen Bertrag, sondern auch den barauf ge. grundeten augfpurger Frieden erhielten.

Gibt man auf das ganze Verfahren der Obrigkeit hierben genauer Uchtung: so bedienten sie sich daben dieser Ordnung, ihre ben der Kirche habende Rechte zu behaupten und auszusühren. Zu erst hatten sich die Pape sie mit ihren unerschwinglichen Auflagen damals so verhaßt gemacht, daß nicht nur Obrigkeiten und Unterthanen darüber die bittersten Klagen führten, sondern auch selbst die Vischöffe genöthiget wurden, die Parthen der Lans

kandesherrschaften zu ergreifen, weil sie von ihren Einkunften kaum den dritten Theil behielten, und das Uibrige alles unter allerlen mit verschiednen Benennungen belegten Vorwand nach Rom oder Avignon liesfern mußten.

Zernach hatte die papstliche Untrieglichkeit burch die Rirchenversammlungen zu Costnig, Disa und Ba-sel einen solchen Stoß erlidten, daß er durch alle versuchte Unterstüßungen derselben nicht ersest und vergütet werden fonnte.

Endlig lagen die oben schon angeführten Bewes Bungen der Obrigfeiten wider die papstichen Plackerenen am Tage, und es war iezt gar die Zeit nicht mehr, da der Papst seine gar zu sehr in die Augen fallende Meuterenen in den Staaten fortsehen und höher treiben konnte.

Viele auch kleine Fürsten und Staaten hatten ihre Rechte Kirchenverbeßerungen zu treffen bereits in contra dictorio wider den Papst behauptet. Besser unterrichtete Gelehrte, auch selbst von den Juristen als Willabelm Mogaretus, Marsilius Patavinus und andre, sonderlich auch Erasmus und Hutten kamen dazu, welche die Unwissenheit der ganzen römischen Clerisen so ausdeckten, daß sie darüber in sehr große Verachtung siel.

Mittlerweile kamen kuther und seine Gehülfen und entdeckten die Jrrthumer in der Lehre und dem Gottes. dienste. Die Obrigkeit sahe zu, verwehrte allzu geschwinde Abanderung in der Religionsverfaßung und ließ diese Leute nicht unverhörter Sachen unterdrücken. Sie lernte dadurch den Greuel des Papstthums immer mehr

ch

10

n

64

ilt

Ē,

en

ni

lt

60

Ľ

n

60

10

110

110

th

Ir

00

u

70

ro

er.

einsehen und entschloß sich daber ihre Grauamina wiber daffelbe an diejenigen zu erst zu geben, welchen es nach ber bamaligen Gewohnheit zukam, denselben abzuhelfen.

Lar

fold

for

for Je

bir

ter

ric

ti

C

90

90

m

6

ft

be

61

0

S

h

11

n

å

n

h

0

1

Gie wurden aber deswegen immer mit leeren Bersfprechungen, daß ihre Beschwerden auf einem allgemeisnen Concilio gehoben werden sollten, abgewiesen, und mußten daben nicht nur den erbärmlichsten Druck ihrer tand ber und teute, sondern auch ihrer noch übrig gelasnen Gerechtsamen bald vom Papste und der Elerisen, bald vom Kaiser und seinen Anhängern erdulden. Sie wurden also genöthiget, sich bagegen in nöthigen Vertheidigungsstand zu seigen, und unter einander näher zu verbinden.

Daben sie benn auf den häufigen Reichstagen nicht nur ihre Rechte zur Reformation immer klärer erwiesen und gegen die Einwendungen ihrer Gegner vertheidigten, sondern auch mit Zuziehung ihrer Lehrer und Unterthanen eine besere Einrichtung im Religionswesen machten und deswegen num anfingen, häufige Kirchenordnungen in ihren Staaten und Ländern einzusühren.

Alles dieses und das rechtmäsige Verfahren babeh wird man noch genauer einsehen, wenn man die damaligen Reichstagsacten ben einem Goldast, Zortleder, Leibniz, Lünig und so weiter, auch die nach und nach beswegen heraus gesommnen Schriften Lutheri nach den Jahren, wie sie in der jenischen Auslage und andern vorstommen, und endlich auch die feuerlinische dibliothecam symbolicam, sonderlich in dem Capitel von den von Jahren zu Jahren herausgesommnen Kirchenordnungen und Agenden zu Rathe nehmen will.

Endlich setzte der passaussche Vertrag und bet westphälische Friede die Rechte der Obrigkeiten und

landesherrn ben der Kirche unter den Protestanten in eine solche Sicherheit, daß sie nun alle dieselben so gebrauchen können, wie sie ihnen nach Vernunft, Schrift und Herstommen allerdings nicht streitig gemacht werden sollen. Jedoch sind dieselben theils auf die dren im Reiche approbirten Religionen, der evangelischlutherischen, resormirten und römischeatholischen, ingleichen auf das normal Jahr 1624. und auf besondre mit den Unterthanen erstichtete Verträge restringiret.

War denn bey allen diesen die Secularisation der neistlichen Güter auch ein Recht der Obrigseit? Wir wollen nicht alles, was daben vorzgegangen seyn mag, rechtsertigen; aber an sich kam der Obrigseit dieses Necht allerdings zu, wie wir schon oben gezeigt haben. Erstlich wurden die Stifte und Rösser meistens selbst ledig, und man hatte daher nothig, ihre Einkunste zu etwas andern zu verwenden. Man versstieß keine Münche und Nonnen gewaltsam aus denselben, sondern man ließ diesenigen, welche in den Rlöstern bleiben wollten, so lange darinnen, dis sie absturden.

Die größen Verwünschungen, welche benen bey ber Stiftung berselben gedrohet worden waren, die solche Klöster und Gestiste ändern würden, konnten den Landes-herren, welche sie resormirten, besto weniger schaden, ie mehr man einsehen mußte, daß man mit dergleichen Verwünschungen und schweren Flüchen doch an sich veränderlichen Dingen die Unveränderlichkeit nicht geben und noch weniger unrechtmäsige Dinge erhalten könne, ie geswisser es war, daß dergleichen Gestiste ihren Ursprung der Mildthätigkeit oder doch dem aberglaubischen Gehorssame ihrer Vorsahren gegen die Uiberredungen einer eigennüßigen Geistlichkeit zu danken hatten, und ie mehr man

111

114

no

1110

man befließen war einen andern und beffern gottesdienst. lichen Gebrauch bavon zu machen.

Obgleich in Meißen allein 70 Klöffer reformiret und aufgehoben worden find: fo haben doch baben bie lan. besheren auch nicht bas Beringfte in ihren eignen Rugen verwenden konnen, wenn man überlegt, was mit ben an fich febr groffen Ginfunften diefer Rlofter gethan worben Die benden Universitäten, bie ift und noch gethan wird. bren lanbichulen, bas Procuratur ober geiftliche gehnamt Meißen, die zwo Waifen Baufer in Waldheim und Torgau, die Stipendiaten und Communitaten in Wit. renberg und Leipzig, die wohl botiren Confiftoria, ber Fifcus fur alle Prieftermitmen und Baifen burchs gange land und für andre Rothleidende an Erulanten, Conversis und Convertendis, die Berordnung der jahrlis then Beneficien aus ber Trankfteuer fur alle Rirchen und Schuldiener, Churfurst Morigens Stiftung für das Urs muth in unterschiedenen Bergftadten, Churfurft Zugu. ftus, erstaunlichen Mufwand auf das Concordienbuch, und Die Roffen der Rirchenvifitationen von 1539 an, die vielen er richteten Sofpitaler u. Urmenhaufer in ben Stadten, welche noch Ginfunfte von den Intraden jener fecularifirten Rlo fter haben, alles diefes und bergleichen zeiget wenigstens von dem gegenwartigen Churhaufe an, daß fich feine Borfahren nicht mit ben Rloftergutern reich gemacht, fonbern eher mehr bazu gegeben haben, um einen begern gottes. Dienstlichen Gebrauch bavon zu machen, als er vorher nicht gefunden murbe, und auch fonderlich ben ben Feldfioftern nicht möglich war.

Dan febe Knauthe Borft. vom Klofter alten Belle im 2 Ih. im 7 Titel, p. 264. folg.



Das