

#### Franckesche Stiftungen zu Halle

#### Kurtzer Bericht Von Dem Unterscheid Der wahren Evangelischen Lutherischen/ und der Reformirten Lehre

Masius, Hector Gottfried
[Frankfurt am Main, 1703

VD18 12083895

Cap. I. Vom Worte Gottes

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

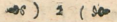
#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests an Inching in Inch





aufferlicher geoffenbarter Willes beweisen wir dab r.

I. Will GOtt ist unwandesbar in seinem Wesen und Willen/ warhafftig und beständig. Davon Num. XXIII. 19. GOtt ist nichtein Mensch/daß er liege/noch ein Menschen Kind/daß ihm etwas gereue. Solte er etwas sagen und nicht thun/ solt er etwas reden und nicht halten? Psalm 33. v. 4. Des Irren Wort ist warhafftig und was er zusagt / das hält er gewiß/Malach. 3. v. 6. Ich bin der Istri der nicht leuget. Joh. 17. v. 17. Dein Wort ist warheit.

nicht selbst an sich haben. Nun aberhasset er die jenigen/ die mit ihrem Nechsten anders reden, als sie es meinen/ Der ZErt hat Greuel an den Falschen. Psal. 5.v. 7. an ihm Deut. 1.4. GOttistgetreu. Treu ist GOtt/ und ist kein boses. 1. Cor. 4. 13. wie solte er denn einen andern verborges nen Willen ben sich hegen/ der von seinem aussellen Willen entschieden/jat emselben

garentgegen mare.

III. Der

Ш

un

Fer

ba R

mi

ti

tes

be

5

00

er a

gu t

30

Mei

33.1

@C

und

wel

läuf

III. Der geoffenbahrte Wille GOttes von unferer Celigfeit giebet uns genugfam ju ers kennen/ daß GOEE uns nichts verborgen habein dem / was unfere Celiafeit angebet. Davon Act. 20, 27. Ich habe euch michts verhalten/ daß ich nicht vers Davon Uct. 20, 27. fündiget hatte allen den Rath GOts tes. 1. Cor. 2. v. 7. Wir reden von der beimlichen verborgenen Weißheit GOttes/welche GOtt verordnet hat vorder Welt zuunser Gerrligkeit.

4. Wie BDEE einig im Wefen / fo ift er auch einig im Willen/und ihm felbit nicht

zu wider.

ifeis

1011

bes

Dtt

odo eas

mo

mo

Des

no

iB/

der

ein

ia

ffet

ers

at

all

eu

4.

ges

111 CIT

cs

s. Der da will Metth. f. Daß Ja fol Ja fenn ben Menfchen / folte ben bem Ja Reyn fenn? Der daeinen Endthut / Ejech.

33. folte der meineidig werden?

6. Go fonten wir ja nicht bauen auff Dttes Wort / und muften flets farchten und zweiffeln obers someinet als er redet / welches gegen den Grund des Glaubens läufft.

21 2

Ein:



# Einwürffe der Reformir-

Daß man Resormirter Seite GDET bem SENREN einen zwiefachen unter schiedlichen Willen beplege / welchen fie als voluntatem Signi & voluntatem beneplaeiet (Den bezeichneten aufferlichen Willen/ und den wolgefälligen Willen) oder voluntatem absconditam (ben verborgenen Wil len / ) und voluntatem revelatam (denge offenbahrten Willen) unterscheiden / ift anugfam befant / welches fie auch Dabin gies hen: Daf GOttawar in seinem Wort nach dem äusserlichen Willen bezeus ge: Er wolle alle felig haben/ nach feis nem heimlichen Willen und Wolges fallen aber wolle er nicht alle Men fchen felig haben/fondern nur die Zuf erwehlten. Goredet Zanch, lib. 5. denat. Deicap. 2. und Beza. P. 2. Kefp.adaet. Collog. Mompelg.ob3war/ fagt Er/ GOtt der Zerr kein Zeuchler ist sondern ein Richter der Zeuchler/so wird doch sein Wille von uns auf zweyerley Weise betrachtet/nemlich zu erst in so ferner

une ferr wer of

flit. rech zwa lata f

woh

len. 2.5.5 sie ber auch s

fen/21 denn i fohlen wesen/ auchs

babe.

uns

uns etwas offenbahret/und dann / so fern in ihm etwas verborgen lieget Welches wol bissweilen mit dem / so er offenbahret/übereinkomt / bissweilen aber auch davon abweichet.

Noch gibber gehet Bucanus heraus in Inflit. Loc. 14. q. 14. man muß die Sache
recht erklären/ sagt er/ denn GOtt will
zwarnicht die Sünde (voluntate revelatä seu figni) nach seinem geoffenbahrten Willen/er wil sie aber nach seinem
wohlgefälligen und heimlichen Wils
len.

Wendelin.in Christ. Theol. proleg. cap. 2.8. 5. behauptet gleiche Mennung/und wit sie beweisen mit zween Exempelu/ welche auch sonsten die Mesormirten insgemein anssuhren.

I. Daß Gottes äusserlicher Wille gewessen/Albraham solte seinen Sohn schlachten, denn diß habe er ja Albraham äusserlich besohlen i aber sein verborgener Wille sey geswesen/daß er ihn nicht schlachten solte, wie es auch Gott der Serr nachgehends verhindert habe. Woraus dann solge i daß Gott etswas äusserlich von seinem Willen bezeuge

wels

ters

als

12-

en/

ın-

dil

ges

ift

ties

rt

us

eis

ed

11%

60

at.

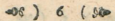
1.

tt

18

11

E



welches er doch innerlich nicht wolle/ noch beschlossen habe.

Mntwort 1. Wann gleich in Diefem Erempelawischen dem aufferlichen Befehl/ und innerlichen Willen GOttes ein Unter fibeid mare / fo schiefte fich doch dif Exemp pel nicht, Der Reformirten Meinung au betraupten; weil es eine Gottliche Berfuchung Ba Abraham war/wann GOtt ihm befahl temen Gobn zu schlachten/ wie außbrucklich ftebet Gen. 22. Die Werfuchung & Ottes aber ift allezeit zum guten und rühret her aus einem Batterlichen wolgesinneten Bergen; pb er fich aufferlich gleich bart ftellet. Berge gen aber nach der Reformirten Meinung fellet fich Gott zwar von auffen gnadig und freundlich / im Dergen aber heget er Saf und Zorn.

(2) So kan auch nicht bewiesen werben/daß Wittes äusserlicher Belehl/in dem Erempeilbrahams anders gewesen/als sein innerlicher Wille. Denn dis war ja sein Wille/das Abraham seinen Gehorsam sollt blicken lassen / und bereit senn Isaac p schlachten/dissorderte Gott ausserlich von ihm / und dis verlangte er guch nach seinen

mol

wo

Daf

Daf

ten

day

bat

ree

folt

Dief

bicl

berr

RT

aber

flim

wol

Lag

nicht

Part.

fie fi

aberi

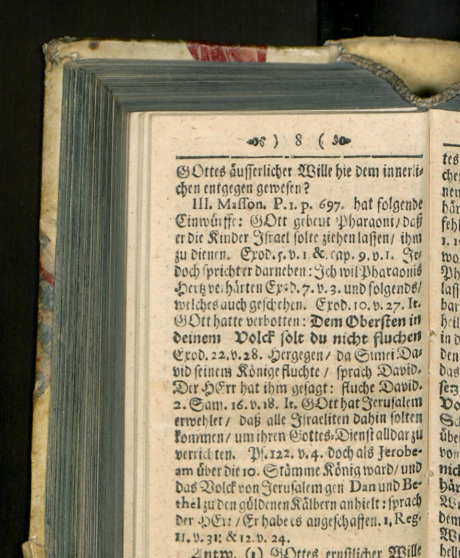
than

Ichon

den 2

N





2(ntw. (1) GOttes ernstlicher Wille war, daß Pharao die Rinder Ifrael soltzie ben lassen, und der ausgerliche Befehl Gots

tes

aber

tes fam bier durchaus mit feinem beimlis chen Willen überein/fonft hatte er nicht feis nem Befehl Die ffarcten Drauungen anges banget / und wegen Verachtung des Befehle fo ernfilich gestraffet. Exod. 5. v. 1. 8. 1. 10. 3. 4,2. Denn mo &Ott nach feinem wolgefälligen Willen gewolt hatte / Daß Pharao die Rinder Jirael nicht folte gieben laffen / fo batte Pharao nicht konnen ftrafs bar werden / weil er das gethan / was dem heiligen (9DEE gefällig. Allein man muß in der Geschicht des Pharao wol unterscheis Den ein doppeltes Decretum Gottes/Davon Das erfte fomt von GDE3 alseinem Ges seggeber: Ich wil daß Pharao das Dolcflaffeinnt welchem unerlichen Dathe Schluß ja frenlich ber aufferliche Befihl überein fomt; Das andere Decret fomt bon 6033 als einem Richter: Woer nicht das Volck lässe wil ich ihn vers barten. Womit abermal das aufferliche 28ort überein fomt. Und ift daber zwischen dem aufferlichen Worte und innerlichen Willen Dittes gar f. in Streit oder Mißs belligkeit. Vonder Verhartung Pharao aber wird drunten mit mehrem gehandelt 215 wers

ris

nde

off

hm

Tes

nis

08/

It.

in

en

Das

iD.

id.

em

ten

rau

be-

und

Be-

ach

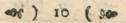
eg.

ille

zies

oto

tes



waden. (2) Was des Simei Fluch gegen David antanget / ist nicht die Meinung z. Sam / 16. v. 18. Daß GOtt den Simei gereißet habe / seiner Obrigkeit zu fluchen / sondern daß ers ihm zugelassen habe. Sa auch im 1. Reg. 12. v. 24. sehet wol / von dem DENNN sehes geschehen / daß die Stämme Israel von einander gerissen wurden/nicht aber/daß das Volckvon Jerusälem gendan und Bethel zu den güldenen Kälbern geführet wurde.

# II. Frage.

denen Außerwehlten gegeben fen / ale ein frafftiges Mittel der Seligkeit/nicht aber denen Berworffenen?

Die Lutheraner lehren / daß Gote fein Beiliges Wort allen Menschen als ein fraffe tiges Mattel der Bekehrung/und jum Troft

und Lehre gegeben.

Die Reformirten aber lehren/daßzwar dasäusserliche Wort denen Verworffenen vorgetragen werde/ das innerliche Wort aber gehenwidie Außerwehlten ans welchen auch allein dasäusserliche Wort geprediget

meride /

w

Da

Da

**33** 

83

ම ශ ම න

mi

que

tra

gen

ein!

nen

aud

nich

und

ret +

für !

cher

2kuf

forn

werde mit der Gottlichen Intention ,baß fie daraus follen bekehret werden / und Eroff Daraus fchopffen / niemablen aber fen diefes ODetes ernftlicher Wille gewesen / daß alle Menfchen daraus betehret wurden/oder daß es allen Menschen ein frafftiges Mittel ber Geligfeit/und ein Brunn def Eroftes mare. Diese Trofitose Lehre rahret her aus ihrem Can vom Absoluto Decreto oder bloffen Rathschluß Gottes in der Gnaden-Wahl und Zorni Wahl. Denn daraus folget / weil GOte den meiften Eheil der Menfchen aus bloffem Rathfchluffverworffen /fo habe er auch dem meiften Eheit der Menfchen feine Mittel ber Geligfeit gegeben und fole gends auch sein Wortnicht/ daß es ihnen ein Wittel fenn folte zur Seligfeit obesihnen wohl aufferlich geprediget wird. Daher auch alle Berheiffungen Gottes im Wort nicht allgemein sind/sondern nur particulier und auf die Außerwehlten allein restringiret / ja auch kein Tropffen Troft ist darinnen für Jemand anzutreffen / wo er nicht versis chere ift, daßer mit fen unter der Zahl der Außerwehlten. Darum auch/ wann die Nes formirten Prediger jemand aus dem Wort 216 010to

acn

12

mci

en /

30

oon

die

Ten

on

en

ein

als

ber

rin

Fo

oft

an

en

rt

n

CÉ

GOttes troften / oder ihm Die Bottlichen Berheiffungen borhalten woller / nuffen fie benfich gedencfen: Diff gebet dir armen Menschen an / wo du erwehlet bist/ benn im , gall er dig nicht ift/wurde er die Line warheit reden / mann er ihn bereden molte/ Die Berheiffungen Gottes giengen ihn quch mit an. Daß aber Diefes Reformirter Seite gelehret werde / ift austhrem Cas De Abfoluto Decreto befant / und mird drunten mit mehren berühret werden. Daß fie aber Das Wort BUttes theilen in Das aufferliche und innerliche/ und daß fic es nur allein denen Qluferwehlten gonnen als ein Mittel Der Geligfeit fan man lefen beym Maffon. p. 1. Anatom. p. 811. 813. It. Helvet. confess. publ. cap. 18. Beza P. 2. ad Acta collog. p. 197. und audern mebr.

## Beweiß der Lutheraner.

Daß GDEE sein heiliges Wort allen Menschen gegeben / als em frafftiges Mittel der Seligteit.

1. Weil er befohlen hat/ daß es allen Menschen verkundiget wurde ohn Unters sepeid. Matth. 28.19. Marc. 16.15.

a. Weil

1

0

a

ir

eg

lig

20

Do

10

Be

tel

fic

err

Der

ern hin

es ja allen als ein fraffriges Mittel der Ses ligfeit gegeben fenn.

4. Weil Die Rerachter befi Gottlichen Worts ernftlich gestraffet werden darum/ daßfie das Wort Gottes verworffen haben/ folget unwidertreiblich/ daß es ihnen gegeben als ein frafftiges Mittel der Geligs feit zu dem Ende / Daß fie es annehmen fol=

Der

). To eff.

p.

len

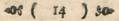
tel

e 18

219

eil

5. Das Wort Gottes hat an undfür lich felbst gleiche Rrafft / es mag denen Auß= erwehlten oder Berworffenen geprediget mers den/dte Intention Gottes ist hier auch gleich ernstlich in Unsehung aller Menschen. Der himmilische Saeman faet einerley Samen



aus/ ober schon auf ungleichen Ackerfallt/ und ungleiche Früchte tragt. Luc. 8. v. 5.

### Einwürffe der Reformirten.

1. Nicht alle Menschen werden aus dem gepredigten Wort bekehret / darum muß es Gottes Will nicht sepn / daß siedaraus bekehret werden / denn wenn er dif wolte / so

mufte es auch gefeheben.

Antwort. Daß nicht alle Menschen aus dem Wort bekehret werden sist ihre cis gene Schuld / weil sie dem Heiligen Geist widerstreben. Actor. 7. und den Rath Gottes von ihrer Seligkeit perachten. Luc. 7. Der Wille GOttes aber von ihrer Bekehrung ist zwar ein ernstlicher Wille / aber kein Zwang. Wille.

2. Das Wort Gottes ist etlichen (des nen Außerwehlten) ein Geruch des Lebens jum Leben / etlichen aber (denen Verworffenen) ein Geruch des Todes zum Tode. 2.

Eur. 2. 16.

Anew Das Wort Gottes ift zwar allen gegeben/als ein Geruch den Lebens zum Leben; Nurgeschiehets durch der Menschen Wiederspenstigkeit daß es vielen wird ein

Geruch

mo

ber

gi

unt

fen,

rein

um

Geruch des Todes zum Tode / darum fehren wir dieses vielmehr um. Weiles denen Gottlosen durch ihre eigene Schuld wird ein Geruch des Todes zum Tode; Soistes ihnen von GOttgegeben/daßes sielebendig machte.

# III. Frage.

Db man in Glaubens, Sachen nach der Vernunfft urtheilen solle / und ob man die Glaubens, Artickel nach der Vernunfft richten und decidiren könne?

Die Lutheraner fagen burchaus Rein. Die Reformirten Ja.

B mar die Reformirten bisweilen proteckien/man thue ihnen Unrecht/wenn man sagt/ daß sie die Vernunffe in Glaus bens. Sachen zur Lehrmeisterin seigen; so sübet doch die Erfahrung/ daß sie est thun/ und daher viele Glaubens-Artickel verwerften/weitsie dieselbe mit ihrer Vernunfft nicht reimenstönnen. Denn/ zum Exempet/darzum mugnen sie/ daß im heiligen Abendmal der

em

es

bes

fo

en

iff

ES

er

19

in

lu

de

di

150

mi

be

de

ft.

S

in

n

De

m

fu

200

te

De

pi

de

ber mabre Leib Chrifti fen, weil ihre Ders nunfft nicht begreiffen fan / daß ein naturlis der Leib tonne an mehren Dertern zugleich Und Damit uns nies gegenwärrig tepn. mand vorwerffe, daß mir ihnen etwas ans Dichten / fo laffet une ihre eigene Worte ho. ren. Co redet Davon Pifcator frer Puc. 24. Echt 7. p. 327. Irren derohalben die Leuterwelche lebren/daß man von der wesentlichen Gegenwart des Leibes und Blutes Chrifti unter der Bestalt des Brods und Weins im beiligen 21bendmabl nicht auch nach der Bernunfft NB. fondern über naturs licher und unbegreifli ber Weise ur theilen fol. Counch Maffonius Part. I. pag. 425. auff die grage : Wo ffebet es geschrieben i bag man aus der Bers nunfft die himmlische Warbeit vers tietten folle: Untwortet alo Beweis fet nicht briffus die Marbeit feines Leibes durch das Urebeil der aufferlis den Sinnen und Vernunfft? Luc.24. Joh. am 20. beweifer nicht Paus lus

lus auch unter andern den Articfel von der Aufferstehung der Todten durch die Rornietn fo gefähet werden : 1. Cor. 15. v. 37. 8. Stehet nicht neschrieben: Seydnicht wie Roßund Mauler / die nicht verständig find : Pfalm. 32. Stes betnicht geschrieben: Seydnicht Kins der am Verstande/ sondern am Vers standewerdet voltommen: 1. Cor. 14. Diermit fimmet auch Biefterfeld überein in Anti-crell. præfat. ad Lect. pag. 7. 3n Warheit/ fagter/es muß nichts unter den Chriften als neutraduciret werden! welches aus denen vollenkommensten Mustern der & Schrifft und der ges sunden Vernunfft genommen / und von diesen beyden alleraltesten Lich= tern / die als Sonn und Mond sind / ber geleitet ift. NB. Die feget er der heilis gen Schrifft Die Vernunfft als ein Principium fidei an ber Geite / und fchreibet bens den Lichtern die Erleuchtung ju,

ra

lis

ch

23

113

00

4.

ie

er

28

lt

12

r

23

25

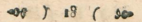
6

30

3

1

8



# Beweiß der Lutheraner.

Daß man die Glaubens Sachen nach der einzigen Regul der H. Schrifft / nicht aber nach der Michtschnur der Vernunfft urtheilen musse.

1. Was über die Vernunfitifit daß kan nicht nach der Vernunfit geriehtet werden. Nun aber sind die Mysteria Fidei, die Gebeimnuffe dek Glaubens über die Vernunfit. Wie solle solle man sie dann nach der Vernunfit

richten konnen?

2. GOTE hat uns in Erkantnüß und Entscheidung der Islaubens. Artickel einsig und allein auff die Schrifft als eine Richt. Schnur des Glaubens verwiesen. Joh. 5. 39. Luc. 16. v. 29. Esa. 8. 20. 2. Tim. 3. 16. Daher wir auch vollenkömmlich können unsterrichtet werden / so daß wir nicht vonndsthen haben zu einem andern Brunnen zu laussen. 1. Thess. 5. 21. 1. Joh. 4. 1.

3. Die Vernunfft ist in Glaubene. Sauchen gang blind und verfinstert. Matt. 18. 27. cap. 16. 17. 1. Cor. 2. 5. 14. Ephes. 4. v. 18. Ergo kan sie in Glaubene. Sachen nicht

Richter fenn.

4. Wir

B

133

NI

(3)

De

be

De

18

re

un

gin

mi

Dei

all

D

Des

M In

ne

300

gli

ne

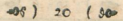
M

ftc

4. Wir sollen vielmehr die Vernunstt gefangen nehmen unter dem Gehorsamdes Glaubens. 2. Cor. 10. 4. 5. und nicht in deß Geheimnüssen mit Nicodemo grübeln: Wie kan das zugehen? Joh. 3. v. 4. Weil GOttüberschwencklich mehr thun kan/ weder wir wissen noch verstehen. Ephes. 3. Das ber auch Abraham gerühmet wird/daßer ges gen die Vernunsst geglaubethat. Nom. 4. 18. Besiehe auch das Erempel Naamans des Sprers. im 2. Buch der Könige z. v. 12. und des Apostels Thomá Joh. 20. 25. 29.

5. Wo wir der Vernunst die Macht einräumen wollen von Glaubens-Sachen wieder die Schrifft zu urtheiten/so thun wir denen Socinianern Thor und Thür offen/die allerheiligsten Geheimnüsse von der Deiligen Oren-Einigkeit / von der Menschwerdung des Sohnes Gottes / auß der Vernunst zubestreiten; Denn auch diese haben stäts im Munde daß Gott dem Wenschwerdung ne unbegreisliche Dinge zu glauben vorlege; Eben wie vormals auch Zvvinglius in Collog. Marpurg. Anno 1526. fühn genug sagte: Welche Worte Philippus Melanehton fleissig gemercket und der Historix Aug. Confest einverleibet hat.

Ein



### Einwürffe der Reformirten.

Insgemein ift hier zu mercken / daß die Reformirten keine Gegenrede haben / derer fich nicht auch die Photinianer bedienen kons nen / insønderheit aber werffen sie vor.

1. Man könne ja nicht anders von der Natur einer Sache lehren / als die Natur der Sachen selbst erfordert; und also auch nicht anders von der Beschaffenheit des Leis bes Christi urtheilen/als die Weschaffenheit eines wahren natürlichen Leibes leidet. Nun aber gebe die Vernunfst/ daß ein wahrer natürlicher Leib nicht könne anzweyen Orten zugleich gegenwärtig senn; Darum könne es auch der Leib Christinnicht senn.

Untw. Es ist nicht die Frage/ was eis pem blossen natürlichen Leibe natürlicher Weise gutomme/ sondern was dem Leibe Christi zufomme/ welcher nicht ein blosser natürlicher Leib/sondern ein solcher Leib ist/ in welchem die Fälle der Gottheit Leibhasseig wohnet. Colo.2.v. 9. Wie ist es denn verantwortlich/ daß man von Christi Leibe nach Art und Beschaffenheit eines gemeinen natürlichen Leibes urtheilen wil? Zudemist

es

es

fen Kr

me

शा

mi

En

me

Dei

0

non

hal

folg

छ।

mil

illu

daf

leite

fete

20.1

off

Soi

es auch nicht einmal war von einem bloß sen natürlichen Leibe/ daß er nicht aus Krasst der Göttlichen Allmacht könte an mehr als einem Orte gegenwärtig senn. Wollen wir arme Menschen der Göttlichen Allmacht Maaß und Ziel sehen? Sollen wir nicht bedencken/ was Vaulus sagt: Epheß. 3. Daß GOtt überschwenglich mehr thun kan/weder wir wissen noch verstehen?

11. Daß Christus selbst durch Bernunffts Schlusse und Grunde aus der Natur gesnommen seine Lehre bewiesen und behauptet habes drum moge man seinem Exempel wolfolgen sund die Bernunfft zur Nichterin in

Blaubens=Gachen fegen.

Antwo. Db wol Christus einige Lehren mit Gleichnüssen aus der Natur genommen illustriret und erläutert hat/so ist doch falsch daßer sie aus natürlichen Principiis herge, leitet und behauptet habe; Bielmehr heißsetes von denen Geheimnüssen Matth. 16. v.17. Sleisch und Blut hat dir daß nicht offenbahret/sondern mein Vatter im Simmel.

111. Chriffushabe felbst feine Jünger in Glau-

Glaubens Sachen zum Urtheil der Bernunfft verwiesen / und die Warheit seines Leibes / die Warheit seiner Aufferstehung behäuptet durch das Urtheil der äusserlichen Sinnen und Vernunfft. Luc. 24.39. Joh. 20. v. 28.

2(new. (1) Wann Chriffus den unglaus bigen Thomam und einige andere Junger auff das Urtheil der aufferlichen Sinnen ber weiset/ war die Frage nicht de fide, (eine Gaubens: Lehre betreffend ) fondern nur eine Siftorifche Frage: Db Chriftus gegens wartig? Obein Geiftibnen erschienen /oder Chriftus felbft? Da überweifet fie nun Chriftus durch feben / fühlen / greiffen / daß er kein Beift fen / fondern Gleifch und Beine habe. Als aber die Frage war Luc-24. bon der Hufferstehung Chrifti felbit/ und deren Rothwendigkeit als einer Glaus bens=Lehre / da bewiese Christus die Gache nicht durch das Urtheil der aufferlichen Sins nen/fondern durch die Schrifft; Denn fo fee het Luc.24.v.27. Er fiengan von Mole und allen Propheten / und legetihnen alle Schrifft aus / die von ihm gefaget war. Darum folten die Reformirten eine Diffor

n

De

Diftorifche Frage mit einer Giaubens-Leh. te nicht confundiren. (2.) Gie folten auch nicht das Argument Christiumkehrens welchee affirmativum ift und fo lautet : Was gefeben und gefühlet wird / dafift ein wahrer Leib/und Gegenwartig; Sie aber febren es um, und machen daraus ein Argumentum negativum mit diesem Saluß? Was nicht gesehen und ges fühler wirds daß ist auch kein Leibs und ist nicht gegenwärtig / auf welche Beife Chriffus niemalen gefolgert hats (3.) Bas waren es dann auch endlich für Leute/welche Chriffus durch Das Urtheil Der aufferlichen Ginnen überzeugte? War es nicht der ungläubige Thomas und feines Gleichen? in welcher Gesellschafft ja die Reformirten fich nicht fegen werden. Und wann fie auch endlich gleichen Beweiß fors dern wolten / so hat Chriftus (4) schondies ser Prætension vorgebeuget / wanner Sohe 20. v. 29. fpricht: Gelig find/

die nicht seben und doch

glauben.

CAP.

Rera

ines

ung

chen

ioh.

laus

naer

bers

eine

HUL

aens

oder

nun

211 /

und

Puc.

oft/

alls

che

in

ffee

ofe

en get ine