

### Franckesche Stiftungen zu Halle

### Des Grafens von Zinzendorff Inhalt dererjenigen Reden, Welche zu Berlin vom 1ten Januar. 1738. bis 27ten Aprilis in denen Abend-Stunden sonderlich ...

# Zinzendorf, Nikolaus Ludwig Berlin, 1740

#### VD18 13347810

Sechzehn Reden über die Erklärung Des 2ten Articuls des Christlichen Glaubens

. . .

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden. Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke)



# Wechzehn Meden

Des 2ten Articuls des Christlichen Glaubens,

Welcher also lautet: Ch glaube, daß JEsus Christus wahrhafftiger GOtt vom Vater in Ewigfeit gebohren, und auch wahrhafftiger Mensch von der Jungfrau Maria in der Zeit gebohren, sen mein HERR, der mich verlohenen und verdammten Menschen erlöset hat, erworben, gewonnen von allen Günden, vom Tode und von der Gewalt des Teuffels, nicht mit Gold, oder Gilber, sondern mit feinem heiligen theuren Blute, und mit feis nem unschuldigen Leiden und Sterben, auf daß ich sein eigen sen, und in seinem Reiche unter ihm lebe, und ihm diene in ewiger Gerechtigkeit, Unschuld und Sees ligkeit, gleichwie er ist auferstanden von den Todten, lebet und regieret in Ewigkeit, das ist gewißlich wahr.

o

o

n

# Die erfte Rede.

21m 23. Februar. 1738.

Ich glaube.

131

m

bo

10

fo

fer

fti

ety

fd

hi

Le

(3)

m

Il glaubest, daß ein einiger GOTT sey, du thust wohl daran, die Teussel glaubens auch und erzittern. Jac. 2, 19.

Ein flarer Beweiß, daß es nicht genung fen zum felig werden, daß man einen einigen Gott glaubet.

Also hat GOtt die Welt geliebet, daß et seinen eingebohrnen Sohn gab, auf daß alle, die an den glauben, nicht verlohren werden, sondern das ewige Leben haben. Joh. 3, 16.

Und das Evangelium ist zu dem Ende, daß ihr gläuber, JEsus sen Christus, der Sohn GOttes, und daß ihr durch den Glauben das Leben haber in seinem Mahmen. Joh. 20,31.

Darinnen ift unfer Glaube von dem Glauben der

Teuffel unterschieden.

Wir glauben an seinen Mahmen, der heisset JEsus; denn er wird sein Volck selig machen, er wird sein Volck erretten von ihren Sünden. Matth. 1, 21.

Man muß den Mahmen recht kennen lernen. Das ift das ewige Leben, daß sie dich, daß du allein wahrer Gott bist, und den du gesandt hast, IEsum Christum, erkennen. 30h. 17, 3.

Der Herrsahe voraus, daß die Menschen davor halten wurden, es sen zur Seligkeit genug, an Gott glauben, darum thut er hinzu: Glaubt an mich. Joh. 14, 1. Einen

ben-

Einen GOtt glauben, oder nicht, ftehet nicht ben uns. Wir glauben von Natur.

Zwar giebt es wohl etliche Menschen, die im Her= hen wunschen, daß kein GOrt fey, Pf. 14, 1. das mit fie delto frever fündigen können.

Sie glauben aber doch, fie mogen wollen, oder

nicht.

Ihre spikigste Vernunffts = Sohen können die Idee von Gott nicht aus dem Gemuthe bringen, noch die Erkenntniß des groffen Oberwesens verhindern und dampffen.

Es ist der Grund gar zu tieff in die Natur und das

Gemuth geleget.

Dag manweiß, daß ein GOtt fev,ift ihnen offena

bahret, denn G. Ott hat es ihnen offenbahret.

Weilnunder Seelen-Feind den Menschen nicht wehren kan, daß fie glauben (erglaubet auch felbit,) so beredet er sie, daß das der seligmachende Glaube fen, den er hat.

Man läffetes gelten, daß ein einiger GOtt fen, und man hat Chrfurcht vor seinem Nahmen, weil er ftraffen Ban, züchtigen, heimfuchen, verdammen.

Daher fundigt man nicht so frey, und das giebt ehrliche, rechtschaffene Leute.

Alber von Christo wissen und glauben wenig Menschen etwas.

Mandarff hieben nicht erft über die Christenheit

hinaus geben.

Bas die Nationen glauben, die des Mahomets Lehre folgen; was die Juden glauben: einen einigen G.Ott, entweder mit Ausschliesjung JEsu, oder doch mit Ausschlieffung seiner rechten Gestalt, das glauben auch die, die den glorwürdigsten Rahmen 3Efu nennen ben allerlen Umständen, die sich nach ihm heis

sen lassen, die Ebriffen.

IEsus der grosse IEsus, den alle Engel GOttes anbeten, vor dem sich alle Knie auf Erden beugen, und alle Thronen ihre Ervnen in den Staub legen sollen, wird zwar wohl in dem Munde geführet, wenn es in einem Lande oder Stadt Brauch ist, daß man von ihm redet; denn auch diese Sache hat ihre Mode.

Sonstaber ist es gewiß was rares, daß ein Mensch, den sein Verstand, Unsehen, Habe oder Geschicklichkeit auch nur einiger massen über den Pobel hinaus gesetzt, des Henlandes viel erwehnen sollte.

Es meinen die meisten, daß nichts weiter zu einem ehrlichen und rechtschaffenen Mann erfordert werde, als eine Chrerbietigkeit vor GOtt zu haben, dem Schöpffer, der gangen Welt.

Woes aber in einem Lande oder Stadt soweit gestommen ist, daß sich diesenigen Menschen, von denen die andern abhangen, und auf die es ankommt, des Heylandes schämen und seines Zeugnisses, da kan man darauf rechnen, daß es nach dem Ausdruck des Propheten Daniels dahin kommet, daß Christus nicht mehr ist.

Dennes ist schon ein Unglück in der Christenheit eingerissen, daß man nur mit GOtt zu thun hat, und wenig von Christo handelt, als wenn er nicht auf der Welt gewesen wäre, noch in der Bibel auf allen Blättern stünde, oder als wenn er nicht viel zu bedeuten hätte, und man ohne ihn glauben, leben und selig werden könte.

Daher

Daher kommet es, daß man die Neden vom Benlande vor trivialisch, das ist, auf die niedrigen Schulen gehörig, Weisen aber und groffen Leuten vor unanständig hält.

Manche, die fich mit dem Benland zu thun machen,

dencken und reden gant kaltsinnig von ihm.

Andere, die unter den Christen vor die frommsten und besten gehalten werden, glauben, man musse ben der Erkenntniß Odtes mehr Ernst gebrauchen, als gewöhnlich ist; man musse Odt, weil er uns könne vors Gerichtziehen, fürchten, verehren, und nicht mit Sünden beleidigen, sondern vielmehr wegen der uns zehlichen Wohlthaten lieben und ihm dienen.

Benn andere fren in Sag hinein fundigen, fo laf-

sen sie das Boseaus Furcht und Respect.

Aber Christus mit seinem Nahmen und Berdienst ist nicht bekannt, und ich glaube, wenn eins nicht manchmahl erschröcke, oder Schmerken empfände, es solte manches Jahr zubringen, ehe ihm der Nah-

me JEsus entführe.

Es ift noth, daß wir diese Sache recht zu Bergen nehmen und ins Gemüth fassen, und uns recht bekummern um Christum, wer er sen nach seiner Verson, Alemtern und Ständen, und nicht nur selbst davon Krafft erfahren, sondern ihn vor sedermann bekennen, und keine Gelegenheit versäumen, seinen Nahmen auch andern bekannt zu machen.

Und das ist auch aller Zeugen JEsu, die ihm einsmahl erkannt und erfahren haben, ihre Hauptsache, daß sie den so unbekannten Henland, der ganzen Welt, sonderlich aber der so genannten Christenheit

immer vor die Alugen mablen.

21 3

Denn

Denn wenn sie gleich immer spricht: Man muß ihn kennen, man muß ihn im Herhen haben, man muß sich ihn nicht nehmen lassen, so kan man doch sicher darauf sussen: Die Welt kennet ihn nicht. Joh. 14.

Man hat nicht zu sorgen, wie man die Sünde lasse und fromm werde, sondern nur, wie man Schum als seinen Heyland erkennen lerne, so wird das andere von selbst folgen, nachdem uns der Sohn einmahl fren gemachet hat, denn der kan allein von Sünden bestreben, er kan allein rathen, wo kein menschlicher Rath hinlanget.

Wir können nicht leugnen, daß wir Gunde an uns haben, 1. Joh. 1,8. und bis ins Grab an uns bestalten.

Deswegen ift der Leib tod um der Gunde willen,

Rom. 8. und gehört zur Berwefung.

In der Natur und Massa des Menschen steckt schon die sündliche Materie und Gifft, deres am gestündesten ist, wenn sie ins Grab und zur Gährung kommt, damit der Heyland was bessers daraus maschen kan.

Aber ob wirgleich den Leib dieses Todes an uns tragen, so ist doch die Sunde ben Kindern GOttes als ein verbannetes, gecreußigtes und verurtheiltes Ding, als ein Missethäter und Gefangener anzuse= hen, der nicht wiederkommen darff.

Der alte Mensch hat sein Urtheil durch Christum bekommen, daß er an seinem Ereuge sterben und zers

nichtiget werden foll. Rom. 6.

Dazu ift erschienen der Sohn GOttes, daßer die Wercke des Teufels zerstöhre, 1. Joh. 3. das Systesma der Sunden dissolvire, aus einander reisse, daß

#### über den zweyten Arricul.

es nicht zur Lust, That und Tod ben den Gläubigen kommen kan, sondern das sündliche Berderben unster dem Fuß bleibe, seine Gewalt, Macht und Herrschafft verliere, unterthan sey, sich nicht regen durffe,

oder immer einen Tod ju gewarten habe.

Es darff ein Gläubiger der Sunde nicht einmahl Gehör geben, vielweniger sich in einen Kampff mit ihreinlassen, sondern seit dem die solenne Sed-Scheisdung der Seele von ihrem alten Manne durch den Leichnam Shristi geschehen, daß er sie sahren lassen muß; so wird nun dem rechten Manne gedienet, und ihm Frucht gebracht ins ewige Leben, man will und mag nicht mehr sündigen.

Diese Frenheit wird uns als eine Geligkeit anges

rechnet.

Sie ist aber ben niemand vor der Gnade zu suchen, vielweniger über die Gnade zu seben, sondern die Gnade de muß zuerst da seyn, und die Bergebung der Sunden muß man als ein Gottloser gekriegt haben, here nach folget das Privilegium, daß man nicht mehr sund digen muß, und darf heilig seyn.

Die Vergebung erlangt man durchs Glauben an den Nahmen des eingebohrnen Sohnes GOD tes, ohne welchen ist keine Gnade, kein Leben, keine

Bergebung.

Unser Glaube muß veste stehen auf des Henlands Berdienst, der darum für uns gestorben ist, daß er uns erlösere von aller Ungerechtigkeit, und reinigte ihm selbst ein Volck zum Ligenthum, das kleißig ware zu guten Wercken.

Es ift ben allem Wortrag und Gehör nöthia, daß

gleichsam Diese vier Fragen im Gemuth liegen:

21 4 1) Was

1) Was ist der Sinn des Worres? Wie ists gemennet? Wie ist das zu verstehen? Darum mußman den Sinn der Sachen einfältig, ohne Umschweiff sagen, daß ein seder gleich fassen und mercken könne, worauf es ankomme.

2) Zat das Wort Grund? Kommt es mit der Schrifft überein? Denn ausser der Heil. Schrifft muß man weder reden noch dencken in geistlichen Sachen. ZBeiß man nun, daß die ZBahrheit ge-

grundet ift, foift die dritte Frage:

3) Bin ich auch so? Habe ich das erfahren?

4) Wie komme ich dazu?

Das muß man auch ben der Lehre von Christo bes bachten. Sie muß verstanden, geprufft, gesucht und gefunden werden.

Was heisset also glauben, daß Jesus der Christ

Göttlich erkennen und vorwahr halten, daß einmahl vor siebzehnhundert Jahren ein bes sonderer Mensch auf der Welt gewesen, der IESUS geheissen, und daß derselbe so wahr GOTT gewesen, als er der Sohn eines Menschen war; daß er in Gegenwart vieler taus send Leute, Juden und Zeyden, welche es angessehen, sür uns Menschen gestozben sey, und zwar am Creuz, daß er es gethan habe theils destwez gen, damit er unste Sünden bussen, und GOtt verschnen mochte, theils auch, damit er der Sünde Macht und Systema am Creuz aufzhühe, und ihr Regiment zernichte auf Erden, daß

daß sie nicht mehr herrschete, sondern unterthan wurde.

Der fürhefte Weg zum Glauben ift, Chriffum aufnehmen, Joh. 1, 12. Wie viel ihn aufnahmen, denen gab er Macht Gottes Rinder zu

werden, die an seinen Mahmen glauben.

Es nahmen ihn zu feiner Zeit viele von feinem Bol= che nicht auf. Er galt ben feinem niedrigen armen Wesen wenig: Wir haben ihn nichts geachtet; Ef. 53. aber doch war fein Wort und Evangelium trafftig ben vielen, fo daß er einmahl über funffhun= dert Bruder benfammen hatte, die ihn anbeteten.

2Bir feben den Benland nicht leiblich, welches auch nichts hilfft, wie an den Leuten feiner Beit zu mercken, können ihn also auch nicht leiblicher Weise aufneh= men, wie die Glaubigen zur Zeit seiner leiblichen und fichtbaren Gegenwart auf der Welt, aber das Wort von Christo ist uns nah, und macht das Geheimnis des Creukes fo flar, als wenn der Her noch vor un= fern Hugen bienge.

Dies Wort und Zeugniß von ihm muffen wir glauben, und es mit eben der Ginfalt und Redlichkeit erwegen und bewahren, wie die alten Glaubigen, fons derlich aber so bald wir gewahr werden, daß es im Beift geredet wird, und die Rrafft GDites ans Ber= be kommet, uns wie ein Feuer ergreiffet und angunden

will.

QBurckete der HErr nicht auf diese wahrhafftige Art an den Geelen, fo fonte und wurde er niemand des Unglaubens halber straffen.

Aber es liegen uns noch eben die Worte und Sas then vom Seylande, und zwar in eben dem Beifte por Den

den Augen, dadurch zu der Apostel Zeiten so viel tau-

fend bekehret murden.

Glauben wir ihm einfältig, so werden wir die Krafft der Wahrheit erfahren, daß Jesus unsern Seelen auf eine besondere Art nahe, daß er unser aller Erlöser und Mann ift.

Demfelben Wortglauben ift eine Pflicht, und

Das einkige Gefet, baran Die Geligkeit hanget.

Wir muffenglauben an seinen Haupt-Nahmen Iksis, ein Erretter, Seligmacher, Heilbringer, denn Er muß sein Volck erretten von ihren Sunden. Matth. 1.

Wir muffen glauben

1) Daß er ein Heyland der Gunder sen, der für aller Welt Sunde gestorben.

- 2) Daß er als ein Missethater in der Gestalt des sündlichen Fleisches am Creuk zwischen zwen Morzbern gehangenhat, und also verachtet, verschmahet, verwundet und zerrissen gewesen, aus Liebe zu den Seelen.
- 3) Daß er und erkauffet, verfohnet und errettet, und so sehr geliebet, daß er sein Leben für und gelassen hat, daß er also, weil er unsere Seelen so wichtig ge-halten, und so theuer gekaufft, das erste Recht zu und hat, und alle unsere Ehrerbietung allein haben soll.

Un diesem gloridsen Eribfers-Rahmen muffen wir glauben.

Der Vernunfft ist dieses eine zu wichtige, ernsthaffte und schwere Sache, und sie mochten den Glauben, dazu alle Kinder gewiesen werden, ihren Gefühl und Befinden nach wohl gewiß nennen; Last des Bern. Ziern, von welcher Benenmung der alten Beiffagungen so vieles in der Schrifft vorkommet.

Darum wollen fo viele nicht daran, und wenn fie es versucht, so bleiben fie gleich wieder zurucke, weil

fie nicht glauben konnen und mogen.

Das ist die einsige Ursach, warum so viele Seelen verlohren gehen, nicht weil sie gefündiget haben, sond dern wegen des Unglaubens; denn ohne Glauben ists ohnmöglich GOtt gefallen.

Es ift wahr; das Gundigen muß aufhoren.

Denn wer die Gunde noch herrschen lässet, oder herrschen lassen muß, der hat noch keinen Glauben an Christum; Der Glaube läßt uns nicht sündigen. Rom. 6.

Es führt des Geiftes Freudigkeit der Gunden

Macht gebunden.

Aber es ist auch das wahr, daß das Sündigen die neutestamentische Ursach der Verwersfung nicht ist.

Man kan zur Ruhe nicht eingehen: Um des

Unglaubens willen.

Daher ist der Glaube eine besondere Gnadens Wohlthat und Gabe GOttes, daß, wer solchen in Einfalt hat, GOtt nicht genung davor dancken und anbeten kan.

Ein Punct, der vielen so schwer ist, daß sie lieber als les thun und leiden wollen; Eine Ursach so vieler Religions-Ubungen, welche viel tausendmahl schwes rer sind, als Glauben, aber alle dazu ersonnen sind, daß sie die Stelle des Glaubens vertreten.

Es ist also die Glaubens-Kunst ein schmaler Weg und enge Pforre, die so wenige finden,

Matth. 7. da es doch in der That auf nichts ankomt, als daß wir uns sollen helssen lassen; denn das ganke Bitten an Christus statt gehet allein dahin, daß wir uns sollen verschnen lassen. 2. Cor. 5. Darnach will die freve Gnade alles thun, geben und machen.

(Ein Geheimniß den meisten verborgen!)

Sie fassen es nicht, entweder weil sie zu leichtsinnig, wder zu melancholisch dazu sind, und sichs gerne sauer werden lassen wollen.

GOtt will allen Sündern um Chrifti willen Gnade schencken, und wirfft ben der Gnade natürliche Sünde und Natur-Frommigkeit in eine Masse.

Die Gottlofen und Gunder haben das erfte, meisfte und nahere Recht, und fommen eher und leichter

jur Gnade.

Wenn ein Bosewicht bekehrt wird, das ist ein einsfaches Wunder; wenn aber ein Frommer selig wird, ists ein doppeltes Wunder und ausservedentlich Glück.

Chriffus ift auch vor die Gottlosen gestorben, und

nicht vor die Gerechten.

Von Natur sind wir zwar alle gleiche Gunder, und gleich gottloß vor GOtt: aber es wird dieser Zusstand durch Vernunfft und Erziehung so versteckt und verborgen, daß sich die Leute offt selbst nicht mehr kennen.

Einer verurtheilt den andern von gankem Herken, als einen Gunder, und verdammet sich unwissend felber.

Du biff der Mann des Todes, fagte Nathan zu David, der einen andern zu verurtheilen dachte.

Mancher,

Mancher, der keine Gelegenheit und Reihung zur Sunde gehabt, und daher nicht so wahrnehmen konnen, ob er im Herhen so oder so oder so aussiehet, solte
er Zeit, Gelegenheit, Unterricht und Bermögen dazu
haben, vielleicht machte ers gröber, als alle andere;
denn im Herhen stecken sie wahrhafftig alle mit ein=
ander, nur versteckter, verborgener, betrüglicher und
gefährlicher.

Ja es auffert fich ben folchen Leuten groffere Feindschafft gegen den Benland, grofferer Unglaube, grofferes Ergrimmen über die Straffe der Gnade.

Es ist überhaupt eine schlechte Methode, die Mensschen aus den Handlungen allein beurtheilen: aber Die ist noch schlechter, aus Unterlassung dieser oder jener Handlung den Schluß machen, es sey nichts von dem bosen Sinne vorhanden.

Der Herr siehet das Herk an, seine Ungen schauen nach dem Glauben.

Die Thaten gehören ins weltliche Gericht, und mussen da verurtheilet und bestraffet werden, welches auch nicht mehr als billig ist.

Aber im göttlichen Gerichte gehet es tieffer aufs Sert und auf den Grund ben bosen und guten Sachen.

Darum muffen wir alle als Sunder zu ISSU kommen, und uns dem Herben und Sinnen nach ansgeben, als Gottlose, Hurer, Trunckenbolde, freche, wilde oder falsche Leute; und so die Gnade und seine mit Blut erworbene Gerechtigkeit suchen, des, der die Gottlosen gerecht macht.

Der Unschuldigste, der Frommste, der von der Mutter her vielleicht noch unbescholten war, so daß man

manwegen der guten Erziehung ihn als einen Engel mufte halten, von denenmannie was Bofes gehoret noch gesehen, der ist mit Menschen aus der liederlichen Sorte in gleicher Tare und Berdammnif.

Reiner ift wegen feines bifgen Guten beffer, und

keiner wegen feines vielen Bofen fchlimmer.

Alle brauchen eine Gnade, ein Erbarmen, und eis nes Heylandes Blut; vor GOtt gilt nichts, weder unser Laussen, noch Rennen, Busse oder Besserung; sondern sein Erbarmen, Christi Busse, Genugthus ung und VersohnsOpffer am Creus.

Diese theure Wahrheit kan man zur Sicherheit und Leichtsinn migbrauchen, das ist wahr, aber es ift

und bleibet doch die lautere Wahrheit.

Sie macht auch Einigkeit in der Religion, und ist bis dahin die eigentliche einsige Controvers von Realitæt.

Das macht auch die Sauptführung der Geelen

so kurk und leichte.

Ein jeder halt fich vor einen Sunder in feiner Art, und beugt fich vor feine Gnade, so ihm wiederfahren,

die ben allen groß und verdienet ift.

Es find so gar unterschiedene Arten der Menschen, und der Satan hat sie durch so viele Gestalten und Formen des Bosen gesesselt, mit mancherlen Schein des Guten betrogen, daß man sie gewiß nicht auseinander wickeln konte, wenn nicht auch eine allgemeine Kranckheit ware, auf die eine Arhenen paßte.

Go kan man den Geelen sagen, daß alle Menschen Gnade branchen, so wohl ruchlose als ehrbare, daß sie alle Christi Blut branchen, welches allein den zukunf-

tigen

tic

fe.

be

111

te

b

11

tigen Zorn tilgen, den Satan und die Hölle verwerfsen, das Herkreinigen, den Schaden cuviren; die Liesbe zur Sunde aus der Wurhel reiffen, und alles gut machen kan.

Dieses allein gilt vor GOtt.

Wir sind Gunder ben den besten Wercken und Sachen so wohl als ben den großten Gunden.

Und es hilfftohne Christo kein guter Borfat weder von Sunden zu laffen, noch fromm zu fenn, und Gu-

tes zu thun.

Drum muß man sich nur um den Glauben an Christum recht bekümmern, alles aber so geschwind sahren lassen, und vergessen als ein Kind; und JE-sus muß unser Glaube werden, unsere Liebe und Hossen nung, das einsige Object und Zweck unseres Lebens, alle Gedancken, Reden und Begierden mussen seiner voll werden; so sind sie recht, und gelten vor GOtt um seinethalben.

Alsdann dürffen wir ben dem Glauben nicht gittern wie die Teufel, sondern können herhlich und zu-

versichtlich seyn, wie die Rinder.

CONTRACTOR O CONTRACTOR CONTRACTOR

## Die andere Rede.

Am 26. Februar.

JEstis! Usser dem Nahmen J.Bsu kanman nicht seligwerden. Apost. Gesch. 4.

hin wirzur Errettung fliehen mussen. Spruchw. 18.

Es verftehen ihn aber wenig Menschen.

Der Engel GOttes sagt der Maria, was er zu bedeuten hat: Du solt seinen Mahmen Isksis heissen; Denn er wird sein Volck selig machen oder errerren von ihren Sünden. Matth. 1, 21.

Es war die Deutung und Erklärung dieses Nahmens um zweier Ursachen willen nöthig, weildie Juden 1) aus eigner Beweitung auf den Meßiam als König hosseten, und nur auf ihre äussere Noth, Druck und Plage sahen, wie die Menschen insgemein von Natur beschaffen sind, daß sie sonst von keiner Noth als von leiblichen Beschwerungen und Land-Plagen wissen, und schwer zu überzeugen sind, daß die Sünde die größe Noth sen, daß sieh auch der Prophet wundert; was murren die Leure also, ein jeglicher murre über seine Sünde. Klagl. z.

Eswar auch 2) nothig, weil sie sonst aus den alsten Erempeln der göttlichen Errettungen den Schluß machen können: ihr Schiloh sen auch einer der alten Helser, dergleichen ihnen GOtt offt zugeschickt hatzte, wenn sie in Noth waren, und ihn darum baten; dergleichen die Richter waren, die sie von ihren Feinzden erlöseten, und das alte Regiment GOttes unter dem Volck immer wieder erneuerten; daher sie auch Henlande genennet wurden.

Sie hatten also leicht eine solche Application auf das jetige Joch der Romer machen mogen.

Darum sagten die alten Propheten: dein König kommt zu dir sanffrmuthich; da sielen die Gideons und Sephthah und Baracks Ideen weg.

Darum

Darumward Johannes gesandt dem Bolcke flar zu machen, daß ihr Heil in der Vergebung der Sunden stunde.

Und aus dem Grunde bezeuget auch der Engel, daß sie der Benland wurde von der Gunden = Roth,

Regiment und Gewalt erlofen.

Denn darum ift der Sohn Gotres erschies nen, daß er unsere Sunde wegnehme. 1. Joh. 3.

Wer ist aber das Wolck, daß exerlissen sol? Darunter werden eigentlich die Juden verstanden, zu des nen er hauptsächlich geschicket war.

Ich bin nicht gesandt, dem nut 311 den verlohenen Schaafen aus dem Zause Israel. Matth. 15.

Erkam in fein Eigenthum, zu feinen Hausges

noffen. Joh. r.

Alberda sein Umt nirgends weniger galt als in seinem Baterlande und ben den Seinigen, und die Juden ihn nicht annahmen, als ihren Mesiam, sondern nur einen leiblichen König von Ifrael haben wolten, der sie durch ein irrdisch Neich glücklich machte; so wurden die Heiden erwehlet, sa die ganhe Welt, und nun hat das Wort: sein Bolck, einen großen und weiten Umfang.

Ich habe noch andre Schaafe, sagt unser Heyland, die sind nicht aus diesem Stall, die

muß ich auch berführen. Joh. 10.

Bir find nicht aus dem Stamme und Stall, sondern aus Gnaden dazu gekommen, und sollen jener Stelle ersehen.

Darum, geber hin, heisset es Matth. 28: in alle Welt, und prediger das Boangelium aller M-Reden. B Creas

Creatur, doch heber erst an zu Jerusalem; und Apost. Gefch. 1. sie folten predigen in Jerusalem, und in gang Judaa, und Samaria, und bis ans Ende der Erden.

Das war des Heylandes Wünschen und Gehnen, weil er kommen war ein Feuer auf die Erde gu werffen, daß es bald anbrennen mochte.

Er ift ein Benland aller Menfchen, 1. Eim. 4. Ceine Glaubigen aber erfahrens, genieffens und ge=

brauchens.

Das Seul preisen die Apostel in allen ihren Reden und Schrifften an, daß jedweder dazu Recht und Hoffnung hatte, der es nur haben wolte.

Denn JEfus ift der allgemeine Erstatter des ganten menschlichen Geschlechts, und eine Berfohnung nicht allein vor unfere, fondern vor der gangen Welt Sunden. 1. 30h. 2.

Die groffe Klufft, Zaun und Scheidewand ift niedergeriffen, und auch die, so ferne waren, find nahe worden durche Blut Chrifti. Eph. 2.

Diesem nun ftehet gar nicht entgegen, wenn es beißt: Joh. 17. und Ebr. 7. daß er nicht vor die Welt, fondern bor feine Glaubigen bitte.

Denn das war ein Teftament, da hatte er nur mit Erben einsehen, und Bermachtniß machen ju thun.

Um Creuk aber dachte er nicht nur der Geinigen, Die in der Welt waren, die er geliebet hatte bis ans Ende, fondern auch an die Creusiger, an feine Reinde, an die groften Gunder, an die Miffethater, und bat vor sie. Es. 53.

Die

Die erste Probe der Erhörung zeigte sich an dem nachsten Nachbar, der durch seine Vorbitte bekeh-

ret, und sein Freund ward.

Bas ist aber die Sünde, davon er und erlösen soll? daß die Sünde nicht was Gutes noch ein Glück vor die Menschen sey, weiß und fühlet ein ieder: Doch darst man sie nicht erst weitläusstig nach dem Gesetz beschreiben, sondern kurt nach dem Evangelio, Joh. 16. nach welchen: das nicht glauben an Iksum, die Sünde ist, da man entweder den Heyland hasset, Joh. 17. oder doch wegen seines sleischlichen Sinnes kein Hert und Lust zu ihm und seiner Gemeinschafft hat, Köm. 8, welche Feindschafft des Unglaubens soweit gehet, daß auch die Kinder und Knechte GOtztes darum verhaßt werden, daß sie mit GOtt wohl stehen: Er rühmet sich GOttes Kind. B. Weißh. 2.

Ihr muffer gehaffet werden von jedermann

um meines Mamens willen. Joh. 16.

Dieses ist nicht nur in der Heiden Zeit so gewesen, da es hieß: Vir bonus, sed malus, quia Christianus. Es ist sonst ein feiner Mann, aber er ist doch ein Christ; sondernes gehet noch eben so mitten in der Christenheit.

Es ist bekanntlichermassen keine sonderliche Mezrite und Qualität, wenn einer sich zur Nachfolge Christi bekennt. Wie wenig Verdienst und Ruhm ist ben dem Zeugniß von Christo? Hingegen wie viel

Schmach und Druck ist daben?

Es kehren sich frenlich Zeugen JEsu nicht daran, weil ihnen die Liebe zu Christi Creuk und die Seligskeit ben ihrem Herrn lieber ist, als alles; Sie wissen, daß es ihminicht besser gegangen, sondern daß er

3u erst und am meisten verfolgerworden, Joh. 15. und daß ihre Schmach nichts sev, gegen der Verachrung, die er in seinem Leben erfuhr.

(Sie baben ihn nichts geachtet, Er war det

allerverachteste und unwertheste.)

Getten der Schmach, die er noch täglich von der Welt leiden muß. Und wenn Paulus sagt: 2. Cor. 12. Jeh liebe viel, und werde doch wenigt geliebet, so trifft solches ben unserem Haupte vielfach zu, der, wie in allen Dingen, also auch im Leiden den Borgang hat.

Denn man bedencke nur den miserablen Sinn, Alchtung und Opinion, die wir von Kind auf gegen ihn und von ihm gehabt; was vor schlechte Beugung des Herhens: Bas vor ein Undanck gegen sein Berdienst: Bas vor Wiedrigkeit gegen seine Nachfolge: Bas vor heimliche Entsernung von seinen Leuten immer ben uns gewesen, da wir doch Christen hiessen, und auf seinen Nahmen waren gestausset worden.

Die Gunde stecket also im Unglauben, und auffert sich entweder in einer Gleichgultigkeit, Entfremdung, Entfernung und Kaltsinnigkeit gegen den Herrn, oder in einer offenbaren Feindschafft und Rebellion wieder ihn.

Der Ausbruch der Thaten (von dem Gewissen oder vom Gesech bestraffet,) sind nur Früchte und Zeugnisse des innern Berderbens, und bösen Grunde des Herhens, in welchem die Sinde zu suchen ist, und nach welchem die Menschen zweverlen Gattung sind, 1) gant Todte, 2) zum Leben erweckte.

Dieje=

Diesenigen, die ben ihrem Verderben gant todt und unempfindlich, das ist: ruhig sind, werden zum Theil vor seine, ehrbahre, stille, ia gar fromme und gottesfürchtige Leute gehalten, als die noch ein Gestühl von GOtt und Gewissen hätten: Sensum numinis. Aber sie sind ohne Gefühl vom Heyland, und gegen das Gute unempfindlich und kaltsinnig; In Ansehung seiner, sind sie ohne ihn, das ist: Ohne GOT.

Daben können sie es zwar offt gut mennen, viel Gutes thun, im Berstande und Gemüth, durch Borstellungen göttlichen Bortes, und die Krafft der vorlauffenden Gnade, oder auch zuweilen durch solide Schlüsse und Uberlegungen aufgereget senn, es geht aber nicht weiter als in die Phantasie, oder Bernunst, vergehet wieder, und ist keine göttliche Zeu-

gung, weil es nicht bleibet.

(Ware es fein Saame, er bliebe in uns. 1.

Sol. 3. )

Es trifft sich wohl gar, daß dergleichen Leute dem Reiche Christi nicht feind und hinderlich, ja nuglich und förderlich fenn, und das Gute lieben; aber das

Bert bleibet Stein.

Sie können auch begreiffen, daß sie nichts taugen, und elend sind, aber es sind nur fliegende Gedancken, daben sie träge, nachläßig und forglos sind, und können sich nichtrecht aufraffen, haben keine Krafft sich zu beliffen, und bleiben im Tode liegen.

Doch bleiben sie dem Guten gewogen, und ihr Herh ift ein zartes Object des Heylandes, so daß, wenn er seine Zeit ersiehet, und sie auf die Spuhren der Gnade bringet, er ihnen bald hilfft; es ware denn,

t

daß sie sich in ihrem Zustande gesielen, und dadurch jammerlich verdurben.

Solche todte Leute sind entweder tugendhafft, die es in der falschen und vom Satan zugelassenen Beiligung oder Besserung wohl so weit bringen können, daß sie in Geistlichkeit der Engel einher gehen; oder lasterhafft. Ob sie nun gleich in allen Sünzden leben, so lästern sie doch nicht, sondern lassen das Gute stehen, wie Felix; denn sie sind den geistlichen Dingen todt.

Andere von der Art der Ungläubigen sind nicht todt, sondern lebendig und geschäfftig genung, von dem Geist der Welt belebet, und von der Hölle ents

zündet. Jac. 3.

Sie tragen das Bild des Teufels an sich, und sind declarirte, offenbahre, abgerichtete und recht erkaussze te Feinde des Neichs Christi, sahen es mit Fleiß auf allerhand Urt und Weise anzu hindern, und machen sich daraus eine besondere Merite und Neligionszusicht, wenn sie sich wieder das Werck der Knechte GOttes als Instrumente brauchen lassen; sie haben offtkeinen Ruhm und Nuhen, sondern Schande und Schaden davon, und thuns doch.

Solche find rechte gefährliche Sünder und Werck= zeuge des Satans, und werden wohl ehe seine Mar= tyrer, sie sind fast unüberwindlich, und weil sie wegen festgesetzter Grunde ihres Jrrsals schwer, ja fast ohn= möglich zu überzeugen sind, so muß sich der Herz zu ihrer Errettung gang ungewöhnlicher Mittel be=

Dienen.

Sie find abermahls entweder tugendhafft wie Saul, der auch fehr wutete, und mennete, er mufte Dem

dem Nahmen JEsu viel zuwieder thun, daben aber unsträssich und geseslich frommwar; oder sind laster-hafft, die ben ihren groben Sünden, noch dazu Spötter und Feinde der Wahrheit sind, und denen die Knechte und Mägde Christi, weil sie ihr Thun straffen, auch nicht leidlich sind anzusehen, wie sich die Sache im Buch der Weisheit ausgedruckt besindet, davon die Herodias ein biblisch Erempel ist.

Alle diese Arten sind unselig und verlohren, und brauchen einen Erretter, der ihnen heraushelffen

muß, wenn fie follen und wollen felig werden.

Was heißt aber erretten? Es heißt aus der Osbrigkeit der Finsterniß wegthun, und ins Reich ICsu versehen.

Er will den Todten aus ihrem Tode helffen, die Sclaven des Satans zur Frenheit bringen, die Feindschafft und den Unglauben wegnehmen, und

Glauben und Liebe schencken.

Den Anfang zu solcher Errettung muß der Hensland selbst machen: Denn das fordert kein Zeuge Istu von denen Menschen, daß sie sollen anfangen, und sich selber helsten, sondern der Hensland hat gestagt: Ich will sie alle zu mir ziehen, sie sollen sich nur erretten und verschnen lassen.

Er will durch seinen Geist alles thun, das zeuer auf die Erdewerffen, und seine Liebe ausgrießsen in aller Zerzen, ja die Todren mir dem Orhem des Lebens anwehen; Da muß man nur stille seyn, warten und acht geben auf des Herrn Stimme, wenn er mit seiner Krafft, seinem Feuer, seinem Zuge, und seinem Geiste ans Herz kommt, und

und alsdenn sich nicht mit Fleisch und Blut besprechen, sondern der himmlischen Erscheinung gehorfam seyn.

GOtt fieht daben nach feiner Beigheit, wie er jeder Geele am besten benkommen fan.

Es find die Arten, Gelegenheiten und Stunden ungleich, daß man fie nicht determiniven fan.

Denn einen ergreifft der Herr in der Predigt, ben andern in seinem Hause, einen auf der Gasse, wieder einen auf dem Felde, einen andern mitten in seinen Sunden.

Daher ift es nicht Evangelisch, gewisse Reguln vorzuschreiben, oder Methoden und Fassungen zu fodern, darinn die Seelen vorhero senn mussen, oder eine gleiche Beschaffenheit der Seelen zu begehren.

Man muß es der Gnade und des Heylandes freven Willen überlaffen, wie er kan und will den Geelen

benfommen.

Indem nun der Henland bereit ist allen Seelen mit der vorlauffenden Gnade nachzugehen; So ist es eine grosse, unverantwortliche und himmelschrensende Sunde, wenn man sich dem Henland, da er mit göttlicher Krafft an die Seelen kommt, zu entzichen sucht, oder leichtsunig und nachläsig daben ist.

Da kan man offt ein Moment versäumen, daran unsere Gnade und Heyl hängt, den man in einem ganken Jahre nicht einbringen kan, oder vergeblich wieder suchet, bis der Heyland, der inzwischen wieder an seinen Orr gegangen, in Gnaden zurückkommt.

Drum muß man alles stehen, und liegen lassen, wenn solche Gnaden-Zeit und Zug kommt, weil alles (wenn

(wenn es auch die wichtigften Geschäffte waren,)

reichlich wieder fan eingebracht werden.

Ja, wenn man in der Kirche ware, und man fühlte in seinem Herhen, daß der Beilige Geist zu predigen anfängt, so soll man nach D. Luthers Rath den Prediger nur fort predigen lassen, und dieser Gnaden-Regung im Herhen nachgehen.

Dieses ist wohl zu mercken, damit man GOttes Werck nicht verderbe, hindere und aufhalte, son=

dern mit Gebet und Bleben fest halte.

Das kan kurk im Herken geschehen, wenn man keine andere Gelegenheithat. Herr! Erbarme dich; Herr, sen mir Sünder gnädig! Welches eben so viel vor GOtt gilt, als wenn man noch so viele Gebeter machte; Denn Moses sagte kein Wort, 2. Mos. 14. und sedrie doch.

Liber es muß daben nichts gezwungenes und affectivtes, sondern was frenes und von der Gnade gewürcktes senn, weil man sonst sich und andre aufhalt; Man muß den Glauben mit dem Worte vermengen, und der Gnade in ihrer Arbeit frenen Lauff laffen.

Es kommt hieben nicht auf Muth, Berftand, Geschick und Burdigkeit an, oder auf ein überhinfliegen über die göttlichen Schrancken, sondern auf die frene

Erbarmung GOttes.

Die Ursach aller Gnade, ist allein zu suchen in dem Verdienst und Gnugehung Christi, der muß uns in seiner blutigen Gestalt am Ereuk allein alles gelten, und die einzige Ursache unserer Selig-Keit sen.

Denn am Creut ist er mit der Blut = Tauffe getaufft, und zum henland der Welt eingewerhet, da B 5 ist sein JEsus Nahme auf alle Ewigkeit versiegelt worden.

Drum wer das Geheimnif des Creukes und der Wunden Christi versteht, der kan Trost und Rath haben, wenn er auch der größe Sünder wäre, weil Christus vor alle Sünden gebusset, die geschehen sind, und noch geschehen werden in Swiakeit.

Er hat für die ganke Welt am Creuke gebeichtet, da er fagt: Bater, vergib ihnen; und da er rieff: Es ist vollbracht, sprach er die General - Absolution über alle Gottlose aus. Wer glaubt, der wird nicht

gerichtet.

Daben hat man nun nicht zu forgen, daß die Geelen etwa nicht genug gebeuget, und wegen ihrer Gun-

den zerknirschet werden mochten.

Alle mussen ben der Gnade eine gewisse Art der Demuthigung erfahren, so viel als der Beyland ben einem jeden vor nothig erkennet, seinen Sinn zu bre-

chen, und zu verwandeln.

Denn wie am Tage des Heren die, so lebendig bleiben, nicht werden zuvorkommen, denen, so aus ihzer Verwesung auferstehen: (Was die andern vom Tode langweilig erfahren haben, das mussen die Lesbendigen in einem Augenblick erfahren ben der Verwandelung ihrer Verwestlichkeit in die Unsterblickskeit;) Eben so konnen einige in einem Augenblick oder in etlichen Stunden das alles erfahren, was andre in vielen Tagen und Jahren fühlen; weil die Sachen ben dergleichen Seelen Führung unbegreistlich, und die Hindernisse ben einigen unüberwindlich scheinen.

Alfo kan man dem Henland ben der armen Gunder Demuthigung und Begnadigung nichts vorfchreiben, Schreiben, sondern man mußes ihm allein nach seiner Weisheit überlassen, wie viel er einen jeden von der Alngst erfahrenlassen, und wie bald er mit diesem und jenem fertig werden will, sie zu überzeugen und zu erzetten.

Seine Luft ift gewiß zu erretten, und zu helffen in

einer Kurke.

Dein Ronig kommt zu dir ein Erretter und

ein Belffer!

Die ordentliche Weise des Heilandes ists nicht, den Seelen lange Buß-Processe und Zubereitungen vorzuschreiben, sondern es kostet offt nur ein Wort, so ist die Gnade da, und Er hat geholffen aus allen Sunden.

Und da das das gröste Elend ift, den Heyland nicht haben, und nicht lieben, wie im Gegentheildas ein Himmel auf Erden ist, in der Gnade und Liebe Christi leben; sowill er sich uns als Heyland zu erkennen geben, er will uns den Glauben schencken, und

feine Geligkeit traget er uns entgegen.

Da wir nun sonst gerne Sachen nachzudencken pflegen, die etwas zu unserm Vortheil und Ruben bentragen können; so ists wohl billig, dieser Sache in der Stille auch nachzudencken, damit wir einmahl aus unserer eigenen Erfahrung sagen können: Er kan selig machen, Er kan erretten, alle, die zu ihm treten.

**※※ (0) ※※** 

Die

### Die dritte Rede.

aten Mers. 21m Christus.



Ir haben den Megiam funden, das ift verdolmetschet (Chriffus) der Gefalbte. 90b. 1, 41.

Sein Nahme ift ihm schon offt im alten Teftament gegeben, und benen Glaubigen je und je eine ausneschüttere Galbe gewesen. Sohel. 1.

Er muß fich erft allenthalben als 3Efus an der Geelen beweisen, aledenn fühlet fie auch, daß Er der Christ ift. Auf die Mittheilung der Gnade im Blute wird man auch feines Dehls theilhafftig. Pf. 133. der Galbung. 1. Joh. 2.

Der Rahme JEsus ift fein eigentlicher Manns Mahme, den er traget als unfer Fleifch und Blut vor alle Menschen, fie mogen fo todtoder fo franck, fo elend, fo fundig fenn als fie wollen, fo konnen und follen fie durch diefen Rahmen Leben und Sept er= langen.

Aber der Nahme Chriffus ist sein besonderer Ames-Nahme, und gehort nur vor diejenigen, die feine und schon errettet sind. Denn die follen Ihn auch als den Gefalbten erfahren.

Es beziehet fich iener Rahme auf die allgemeine Borbitte vor die Gunder am Creuk: Vater vergib ihnen, diefer auf das lette Teftament Jefu, das Er mit feinem Bater gemacht, da Er für die bittet, die ihm der Bater gegeben hat. Joh. 17.

Der

Der Nahme ist wichtig und ehrwürdig, denn der Bater hat ihn dazu versiegelt und selbst geheiliget Joh. 10,36. Derhat ihm zum Herrn gemacht und Christ. Erbittert ihn nicht, hieß es im alten Bunsde: Mein Tahme ist in ihm, desto mehr hat man sich zu betrüben, wenn der Nahme Christus so schlecht geachtet und gemisbrauchet wird, und haben sich die, so solchen bisher getragen, und dessen Würde so gar nicht bedacht, vor seinem Angesicht sehr zu schämen, und über ihre Berwegenheit zu erzittern.

Wir heissen alle Christen, und wahrhaffrig, es gehört uns der Nahme nicht, man solte die Menschen Christianer nennen, Leute die sich zu der Religion und Lehre Christi halten, sich ausserlich zu ihm bekennen, und vor ihn erklären, und ist dieser Nahme nicht nur so gegründet, als ein anderer Religions = Nahme, dessen wir uns täglich bedienen; sondern er ist schon vor Alters gewöhnlich gewesen. Die ersten Zeuz gen selbst wurden nach dem Stiffter ihrer Religion also genennet. (\*)

Der Rahme Chriftus aber gehort dem Haupt und feinen Gliedern.

Es haben ihn auch einhelne Personen auf sich gezos gen, in welchem Sinn Lutherus einmahl gesagt hat: Ich bin Christus.

Darüber ward hin und her gestritten zu einer Zeit und von folchen Leuten, die sich alle Sage vor iedersmans Ohren Christos nenneten, mit was Grunde und Wahrheit, ist offenbar.

Wer,

<sup>(\*)</sup> Secta generosa Christi nobilitat viros, Prudent.

Wer sich mit Wahrheit Christ nennen will, der muß mit eben der Wahrheit sagen können, ich lebe, aber nicht Ich, sondern Christus lebet in Mir.

Das ift übrigens gewiß, daß die Gemeine in der

Schrifft Chriffus genennet wird.

Wie ein Leib ist, und har doch viel Glieder, alle Glieder aber eines Leibes, wiewohl ihrer viel sind, sind doch ein Leib, also auch Chris stuß. 1. Cor. 12.

Und es ist billig, man wird sie Mannin heissen, sinstemahl sie vom Manne genommen ist. 1. B. Mos. 2.

Nun, der Nahme ist so groß, daß man nicht nach Würden davon reden kan, und es wohl heissen mochte: Wie wars man schwiege gar, und ließ vors Geistes wittern die Glieder heilig zitt ern.

Ich bin nicht vermögend einen Rahmen zu bes schreiben, der so viele Geheimnife, Wohlthaten,

Alemter und Geligkeiten in fich faffet.

Gewiß eine Seele, die Ihn recht darinnen kennet, muß sich noch mehr in den Staub legen vor dem Thron seiner Herrlichkeit, und wird gleichsam von der Brust Zku vor die Füsse des Meßia dahin gezissen vor Beugung, Scham, und tieffster Erkenntznis ihrer Unwürdigkeit.

Christus heist ein Gefalbter. Er hat alles das zusammen, und zwar im höchsten Grad und Dorzug, was die im alten Testament gehabt, die Gesalbte genennet wurden.

Nun werden dren heilige Perfohnen gefalbet. 1.) Die Könige. 2.) Die Priester. 3.) Die Seher oder Propheten GOttes.

Gben

11

D

Eben die dren Nahmen und Aemter führet Chrisftus; Denn er heist

1.) Der König des ZEren. Pf. 2. der König aller Könige, der Fürst der Könige, der auch die Kö-nige creiret. Offenb. Joh. 1.

2.) Der Priester nach der Ordnung Melchisedech, der Hohepriester, wie Naron; Er macht alle

Priefter GOttes. Offenb. 30h. 1.

3.) Der groffe Prophet mächtig von Thaten und Worten, der Lehrer von GOtt kommen, der Borgänger der Aeltesten, die wohl vorstehen, und die im Wort arbeiten, und in der Lehre, der erste Blutzeuge des neuen Bundes.

(Sie durffen nichts reden, wenns nicht Chrisfins in ihnen wircker.)

I. Er ist an ihm felber der König der ganten Welt: Er hat ein allgemeines Regiment, alles wird durch seinen Odem geführet, wie die Thiere auf dem Felde, Es. 63, 14. und erhalten.

Der Bater trägt alle Dinge durch ihn als sein kräftiges Wort. Ebr. 1, 1.3. die Menschheit leber, weber und ist in ihm. Apost. Gesch. 17. auch mußihm alles dienen, und das alles nach der Herrlichsteit und Hoheit, die Er hatte, ehe die Welt war. Joh. 17.

Aber seine Salbung vom Bater in diese Welt ist zu keinem weltlichen Ehron geschehen; Sondern zu denen Herken der Menschen, daher gebraucht unsser Friedens König in seinem Ereutreiche die Macht nicht, dadurch er kan ihm alle Dinge unterthänig machen.

Er ruhet in seinen Kindern, wenn sie leiden follen. Da scheints offt als wenn die gottlosen Menschen und der Satan, ihr Fürst machen könten, was sie wollen. Mit Christo war es aus, und seine Leute lagen darnieder.

Denn er hindert die Lenden seiner Rinder nicht; Er hat felbst gelitten, und sein Reich in der Zeit ift

und bleibt ein Creuß-Reich.

Daher ist es die Weise der Christen nicht durch einigerler Methoden, durch ihren Reichthum, Uns sehen, und Macht ihnen selbst das Leiden abzuwens den. Der Knecht ist nicht grösser, denn sein Zerr.

Braucht der HErr seine Macht nicht, und halt seine Gewalt heimlich; Go mussen auch seine Junger, wenn sie gleich Fürsten und Herrn der Welt sind, unter allen Druck um seiner Ehre und Lehre

willen stille fenn lernen.

Wenn aber die Stunde kommt, daß der Herr durch seine Kinder was aussühren will, und sie nicht nur Geduld, sondern Macht und Glauben der Zeiligen brauchen sollen; So kanihnen auch nichts widerstehen, es nuß ihnen alles gelingen, und alle Creaturen, ja die Gottlosen selbst mussen ihr Werck in dem Herrn mit Macht befördern.

Die Herrschafft unsers Konigs, ist weißlich und

wunderbar, und in ihren Tieffen anzubeten.

Es muß sich endlich doch alles vor ihm schmiegen, umd zu seinen Fussen legen, denn er bleibet der König und Richter der ganken Welt, und alle die Knie, die im Himmel und auf Erden und unter der Erden sind, mussen sich vor ihm beugen zu seiner Zeit.

Mach

II. Nach seinem Zohenpriesterlichem Mahs

men, ift Er uns auch Majeftatifch.

Daist er verordnetund bestimmet zur allgemeinen Mittels = Person, zum Erlöser und Borsprecher. Er versöhnet und reiniget alles durchs Blut. Er ist ein treuer Zoherpriester zu versöhnen das Volck, Ebr. 2. und mit einem Opffer in Ewigkeit hat er vollender, alle die geheiliget werden. Ebr. 10.

Er betet für uns: Er zeigt uns seinen Vater an, daßer für uns genug gerhan, bezahlt, und gut-

gesprochen.

ì

B

0

Er bringt auch unser Gebet vor den Herrn, machts gultig, und dahin gehört der Glaube des dritten Articuls von der Vergebung der Sunden, daß Er uns unser Sunden reichlich und täglich vergibt.

Wenn wir gleich Gnade haben; so brauchen wir doch täglich sein Blut und Borbitte; denn unser bestes Thun ist so voller Mängel und Unvollkommen-

heiten, daß es ohne ihn nichts gilt.

Wie brauchen in Ewigkeit seiner Borbitte, daß Gott, weil wir in uns felbst nichts wurdigs haben, noch ewiglich haben werden, uns um seinetwillen

gnadig sen.

Sein Blur reder nachdrücklicher und gesegnester denn Abels Blur: denn das redete zur Rache, über seinen Bruder; Aber Christi Blut redet zur Gnade vor die, so es damahls vergossen, und für uns, die sein Blut eben so wahrhaftig vergiessen helsten, weil wir von Natur alle seine Feinde und Creuziger sen, als wir in Adam sündigen helsten, und helsten würden, wenn es heute noch hätte geschehen sollen.

M-Reden. E Wenige

Wenigstens haben wir sein Blut so kaltsinnig geachtet und sind so hart, unempfindlich dagegen gewefen, wie die Steine.

Daher wir Urfach uns zu beugen, und feine Gna-De als eine maiestätische Gnade anzusehen haben, die mit einem brennenden Ernst muß gesuchtwerden.

Nun können wir sie weder mit Shun noch Bersprechen, noch Bussen, oder eignen Bessern erlangen: darum sollen wir sie mit Shranen um GOTTes Barmherhigkeit willen erbitten, mit anhaltenden und demuthigen Beugen, mit Berlassung alles dessen, worin wir ausser ihm unsere Gerechtigkeit und Seliakeit gesuchet haben.

Wir muffen der Gnade und dem Opffer Christi die Shre thun, und als arme elende Sunder, die sich nicht helssen können, auch keine Hulffe wissen, vor seinen Gnaden-Thron hinzuwerffen; so soll und der

Scepter gereichet werden.

III. Er ist auch der groffe Lehrer von GOtt fom= men, der alle andere zu Knechten GOttes und zu wah=

ren Propheten macht.

Er legt das Wort der Wahrheit in ihren Mund; Er ist Almen der treue Zeuge, der Erstgebohrne der Zeugen, und die Wahrheit felbst.

Der hat mit Nachdruck geredet, daß die Herken gebrannt, und muß noch täglich seinen Beist ausgief

fen, und mitwurcken beum Wort.

Er zwingt keinen zu seinem Evangelio, sondern die Lieblichkeit der Gnade zwingt und treibet die See-len, und ihr eigen Elend, daß sie zu ihm kommen mussen.

Er ist auch ein Armen-Prediger.

Einfal-

Einfältige schlechte Leute und Laven sind ihm immer die bequemsten und gewöhnlichsten Werckzeuge gewesen, und die ihn hören, mussen ihre Weisheit dahinten lassen, und Kinder werden.

Aber was er ist, das theilt er auch seinen Kindern mit, und macht sie königlich, priesterlich und pro-

Phetisch.

e

Sie haben die Ehre, daß sie sein Del und Siegel und Rahmen tragen; darum ist ihr Amt, den Propheten zu verherrlichen und bekannt zu machen, der

ihr Lehrmeister gewesen ift.

Was der Mann ift, das ist sein Weib; die Gemeine bestehet aus lauter Königen, die zwar den ausern Sinnen verborgen sind, regieren aber in der That durch die gange Welt, wie ihr HENN und Haupt.

Sie sind unterthan aller menschlichen Ordnung vor ihre Leiber; ihr Geist aber hat sich über alle Knechtschafft in die Frenheit, darzu der Sohn hilfft,

hinaufgeschwungen.

Sie find auch Zerren ihres Muths. Spruchw.

Cap. 15, 32.

Der Mensch ohne Christo ist ein Sclave seines Zochmuths, seiner Sorge, seiner Lust, seines Geisbes, seiner Trägheit, und kan nicht widerstehen, sondern muß sich in ihren Ketten aus einem Schaden in den andern herumziehen lassen.

Aber in Chrifto überwindet man, wird herr über feine Begierden, darff nicht mehr fundigen, und wenn

man dürffte, so mag man nicht.

Die Heiligung oder Lebens = Gerechtigkeit sieht ein Glied Christi vor eine grosse Geligkeit an, vor eine Wohlthat. E2 Glau= Glauben ist seine Pflicht, Zeilig seyn ist die Tastur, und wenn sich die andern Menschen mit Sünzden und Begierden überwerffen, herumkämpssen, und doch wohl zu Boden liegen nach der sehr aussührzlichen Beschreibung Pauli Köm. 7; so ist ein Glied Christi gewiß versichert, daß, weil der Tod, der Sünzden Sold, ihnen unter den Füssen ist, (alles ist euer, es sey das Leben oder der Tod) seit dem sie dem Geseh, das sie gefangen hielte, (das Gesen aber ist der Sünden Krafft) aus dem Nehe gegangen, so muß auch die Sünde auf ein Wort zu Boden, und darff nicht ausstehen, bis es uns selbst gefällt.

Die Christen sind Priester GOttes, daß sie taglich im heiligen Schmuck einhergehen, und heilige Hande aufheben ohne Zorn und Zweisel: sie suchen gesetzt und mannlich zu werden, sie behalten sich in allen Dingen unbesteckt, und reinigen sich mit Christi

Blut, weil fie des HErrn Gerathe tragen.

Alls Priestern aber liegt ihnen hauptsächlich ob, daß sie alle den Tod und das blutige Opffer des Henstandes in ihrem Herken tragen, fleißig ins Heilige gehen: welches ihr Gebet nicht bestehet in langen und leeren Worten, fünstlichen Periodis und dergleichen, sondern es muß immer unzehlige mahl mehr im Hersten bleiben, als man ausredet.

Gebete find feine Predigten.

Wir follen stundlich und augenblicklich in lauter Gebet dahin gehen.

Roch eins. Wir sind Priester des lebendigen

**GOttes.** 

Wir sollen unsere Leiber zu einem Opffer, das da lebendig, heilig und GOtt wohlgefällig sen, täglich darstellen.

Wer diese bende Gottesdienste recht innig verstehen lernet, wer beten kan, wer sich selbst dem Herrn heiligen kan, dem wird es nicht schwer werden, ein Zeuge GOttes zu seyn.

Man braucht sich nicht viel auf Worte zu befin-

nen, weil das Herk von der Sache ganh voll ift.

Man hat zuweilen aus dem Priester = Amt der Christen beweisen wollen, daß die Christen auch lehs ren konten.

Das ift aber nicht der nachste Beweiß.

Es bewahrten ja Priesters-Lippen die Lehre; doch war Lebren ihre eigentliche Sache nicht.

Zeugen und Propheten waren von Prieffern in

der That unterschieden.

Es waren prophetische Schulen angeleget, darin=

nen die Leute zum Lehren zubereitet wurden.

Doch iste wahr, daben band man sich an keinen Stamm, sondern ein Priester wie Zacharias, ein Print wie Jesaias, ein Kuh-Hirte wie Amos, waren alle dren lehrtzerecht, daß ich also rede.

Christen sind ein Volck des Eigenthums, alle Propheten, und des Bundes Kinder, bestimmt, daß sie verkundigen die Tugend deß, der sie beruffen

hat. 1 Petr. 2.

Solche Gnade und Gabe ift im Alten Teffament auch den geringsten Dienst = Knechten und Dienst=

Magden verheissen. Joel. 3.

Bestehet abermahls nicht in kunstlichen Discoursen, und Beantwortung spisiger Fragen; sondern darinn, daß, wenn sie zu andern kommen, sie nur von der Empfindung, Zustand und Beschaffenheit der Seelen reden, welche die Gnade und den Henland E 3 erfaherfahren haben, von dem einfältigen und leichten

2Beg, wie man dazu gelangen fan und foll.

Alber sie muffen nicht mehr fagen, als sie erfahren haben, wie viel sie gewiß wiffen, damit sie nicht Schaden machen, und wann sie weiter führen wollen, als

fie fich felbst wiffen, nicht etwa gar verführen.

Esist gank erbaulich, wenn man in diesen gegenswärtigen Zeiten Propheten und Zeugen des Herrn siehet, deren Lohn Schmach, Raub der Güter, Gesfahr, Noth und Tod, und alles das ist, was einem Menschen nur schwer fallen, und weswegen sich die Natur sträuben kan.

Man fiehet, daß der HErr feiner Knechte, und fie

ihres Herrn gewiß find.

Ich bin darum nicht von dir geflohen, mein Firre! so hab ich Menschen Tag nicht

begehret, das weissest du.

Rinder GOttes! ihr send gefalbte, geehrte Leute: aber werfft euch zu Christi Füssen, demuthigt und beugt euch, ihr habt Gnade: ihr send seiner theilhaftig worden; ihr habt die Salbung von dem, der heilig ist, und wisset alles.

Ihr Menschen! denen der Heiland noch unbe-

von ihm verstehen?

Was traget ihr bor einen Rahmen an euch mit

Lebens-Gefahr?

Denn der ZErr wird den nicht ungestrafft lassen, der seinen Mahmen mißbrauchet.

Die

## Die vierdte Rede.

2lm sten Mert.

Wahrhafftiger GOTT vom Vater in Ewigfeit gebohren.

Ir wollen uns mit dem Beweiß von der ewisgen Gottheit Christi, den man etwa erforsbern mochte, nicht aufhalten.

Wir wollen nur die wichtigsten und bekannt ges wordenen Umstände von seiner Gottheit erzehlen.

Die natürliche Urfache, warum wir uns nicht viel mit Beweißthümern einlassen wollen, obs gleich der gemeinen Meynung nach höchst nöthig zu seyn scheisnet, ist die, daß es keines Beweises brauchet, und zwar aus zwen Gründen.

Die erste Ursach, warum mans nicht demonstriren muß, ist, weil es eben so absurd herauskommt, nicht glauben, daß ZEsus CHristus, wenn er GOttes Sohn ist, GOtt (wie sein Vater) ist, als zweiffeln, ob einer, der von einem Menschen gezeuget, und von jedermann als das Ebenbild seines Vaters gesehen, auch von seinem Vater davor erkannt wird, ein Mensch ist.

Zum Beweiß, daß Christus GOtt ist, muß man nur sehen, ob er der Sohn GOttes genennet wird, der einige, der eingebohrne Sohn GOttes. Darsnach, daß ichs noch einmal wiederhole, ist er ohne weistern Beweiß, so gewiß GOtt, weil sein Bater GOtt ist, so gewiß ein Menschenkind ein Mensch ist, weit sein Bater ein Mensch ist.

€ 4

Daher

Daher solten und könten solche Dinge nicht disputirt werden, wenn wir unsern Berstand, den und GOtt anerschaffen hat, noch gant bersammen, und nicht durch Kunstelenen so verwirrt und verzerrt hätten, daß man und erst die deutlichsten Dinge vom neuen Klar machen muß, und um unser Berständniß erst wieder ins Gleiß zu bringen, eine eigne Disciplin hat, diesenigen Dinge zu beschreiben und denen tudirens den zu erklären, die ein seder unstudirter Knabe ohne alle Erklärung und Definition versteht, wenn er sie ausspricht.

Es ist rechtnöthig, daß wir auch ben dieser heiligen Wahrheit, darinnen man so sehr herum vagirt, auf die Spur der einfältigen und natürlichsten Ideen zurückkommen: So wird sichs gang tröstlich und deutsich zeigen, daß er der eingebohrne Sohn ist, Vaters in Ewigkeit, aus seinen Zergen entsprossen, gleichwie geschrieben stehr.

2. Die andrellesach, warum man von der Gottheit Issu nicht disputiren soll, ift zu Bermeidung aller-Ien ungeschickter Ausdrücke, die in Gottes Bort nicht stehn, die unser unzulänglicher Berstand erst ersinden muß, um etwas deutlicher zu machen, und mit Borten auszusprechen, dahin er sich mit seinen Gedancken nicht wagen solte.

Wer hat alle Enden der Welt gestellet, wie heist er und wie heist sein Sohn. Weist du das? Sprüchw. 30, 4.

Wir finden die Frage im alten Sestament nicht deutlich beantwortet. Aber im neuen Testament beantwortet sie Christus selber. Luc. 10. Matth. 11.

Ties

Miemand weiß, wer der Sohn ist: Ohne der Varer.

Und also können wir nichts davon wissen, als was die göttliche Schrifft und er uns fagt, und als in den Borten steht, und nach der einfältigsten und natürslichsten Denck-Krafft, die uns GOtt verliehen, aus dem Worte verstanden wird.

Ben folcher Glaubens-Einfalt und Gewißheit find wir gant ficher, stehen fest und brauchen nichts mehr zum Beweis dieses Geheimnisses, als es stehet

geschrieben, so liefer man.

Doch ist, ehe wir zur Sache schreiten, etwas voraus zu sehen, daß man zur Entschuldigung anführen muß dererjenigen, die in ihren Gedancken von der Gottheit Christi sind stuckig worden, weil sie im Beweis gegen die Widerfacher nicht fortgekonnt, gleichwohl es nicht bose gemeint, sondern sich nur hatten verleiten lassen, mit den Argumenten, die des Heylandes Meßias-Umt demonstriren, zu beweisen, daß er Gott von Urt sey.

Weriff aus den Argumenten, daraus Christus und die Apostel beweisen, daß er der verheissene Meßias und Gottes Gesandter sen, kan und muß man die

Gottheit nicht beweifen.

Darum hat es freylich nicht angehen wollen mit Sprüchen, die von dem Stande der Erniedrigung und der angenommenen menschlichen Natur handeln, (von der Zeit Erställung, da er als Knecht GOttes, als ein Diener im Hause GOttes betrachtet wird, da er selbst einer von dem Gesinde, und nur der erste und oberste drunter ist, nach welchem Zustande

de unstreitig der Vater grösser als er ist, und cs ihm wohl zu gönnen war, wie er selbst Joh. 14. erins nert, daß er wieder zurückginge zum Vater, üm in seine vorige Gleichheit mit ihm, davon er sich austeleert hatte, zu kommen: Vater verskläre mich mit der Rlarheit, die ich bey dir hatzte, ehe die Weltwar,) seine souveraine Gottheit zu beweisen.

Im übrigen ist aus ist angeführten leicht auseinander zu wickeln, warum die Reden so variren und Christus bald geringer als der Bater beschrieben,

bald aber ihm gleich gefett wird.

Denn, da fest gescht bleibt, daß Christus in Niedrigkeit und Armuth als ein andrer Mensch, ia als ein
Knecht gelebt, der zwar im Hause GOttes den Borzug vor allen hatte, aber doch in allen seinen Brüdern
gleich worden, ausser der Günde, und alle seine Rede nach diesem selber eingerichtet, seine innere und
verborgene Herrlichkeit aber auf das sorgkältigste
verborgen, und weil er sich imer gegenwärtig, war, sich
hierunter nie deutlich verrathen hat; Go ist unumgänglich nöthig von allen Beweißgründen zu abstrahiren, die die Masestät seiner Menschheit beweisen,
nach welcher er allemahl unter GOttist.

Hingegen ist desto inniger zu erwegen, daß GOtt seinen Sohn uns zu Liebe in die Gestalt des fundlischen Fleisches übergeben, und einen Menschen hat

werden laffen wie andre Rinder. Cbr. 2.

Es bleibet daben, daß wir seine Gottheit und deren Tieffen ohnmöglich wissen, noch wissen können und sollen: Doch ist der Trost auch mitzunehmen, daß er uns davon offenbahren wird, so viel er will. Matth. u. Ohne

Ohne Zweiffel richtet sich das Erkenntniß davon nach dem Maaß.

Ein Knecht weiß nicht, was sein Berr thut.

Ihr aber seyd meine Freunde. Joh. 15.

Der es von einem Lehrer der Juden nicht leiden wolte, daß er ihn gut heissen solte, weil er ihn doch nicht vor GOtt hielte, niemand aber als der einige GOtt gut wäre, der ließ sich ohne Weigerung von dem Blindgebohrnen anbeten, und erinnert nichts darwieder.

Sat er gleich seine Gottheit nicht so deutlich gemacht, so hat er sie doch auch nicht streitig machen wollen, sondern die Chre der Anbetung, so sonst Gott

allein zugehöret, angenommen.

Ja er hat es selbst angeordnet, daß die Tauffe nicht allein in den Nahmen des Baters und Heiligen Geistes, sondern anch in sein des Sohnes Nahmen geschehen solte.

Johannes fiel als ein Todter zu seinen Füssen. Offenb. 1, 17. und daben macht er die Einwendung nicht, die wohl der große Engel von sich hören ließ. Offenb. 19. Thue es nicht. Ich bin dein Mitknecht und deiner Brüder, und derer, die das Zeugniß ICsu haben.

Und weil er wohl wuste, daß ihn alle Engel Gottes solten anbeten, hat er auch allen seinen Kinderneinen. Sinn und eine Reigung in ihr Hertz gegeben, ihn

anzubeten.

Er hat uns den Berstand gegeben, daß wir ihn wissen zu respektiren, auch ein Exempel. Denn er hub seine Hande auf und segnete die seinen, und es gescha=

11

t

1

u

geschahe, da er sie segnete, schied er von ihnen und fuhr gen Simmel: Sie aber beteten ihn an.

Run wollen wir etliche Haupt = Anmerckungen machen, die in der beiligen Schrifft von der Gottbeit

unfers Erlofers vorkommen.

Die tre ist, daß Christus ist der einige Sohn GOtstes im Schoof des Vaters. Denn andere, so auch GOttes Sohne heissen, sind nur angenommene Kinsder, aus Gnaden erwehlte, und zwar nicht nur bloß damahls, da Christus gestorben ist, welches die Berssiegelung und Bollendung unster Erwehlung war: Sondern sie sind schon erwehlet von der Welt her, ja ehe der Welt-Grund geleget worden: Aberalles um Christi des eingebohrnen Sohnes GOttes willen, und wegen der genauen Berwandschafft mit ihm.

Das macht, daß wir zur Familie GOttes gehberen, und daß uns aus Gnaden gegeben ift, GOttes

Kinder zu heiffen. Joh. 1.

Aber Ichus Christus ist von rechtswegen von Geburt, und von Natur ein Sohn Gottes, aus seinem Zergen enrsprossen.

Daraus folget denn die zte Unmercfung, daß der

Vater den Sohn von Matur lieb hat.

Denn als er ihn den Menschen antrug, so sagte er, Matth. 3. das ist mein lieber Gohn, der mein Vergnügen ist, an dem ich meine einzige Lust habe. Sprüchw. 8. Das ist das Geheimnis der Liebe zwischen ihm und dem Vater, davon sein lest Gebet überstoß. Joh. 17.

Der Vater bezeugt auch die Liebe offenbar, fo er zu ihm hat, daß er eines Herhens und Willens mit

ihm

ihm ist, und sein Wort und des Vaters einen Zweck, Nachdruck und Macht hat.

Er hat zu uns geredet durch den Sohn, den einges bohrnen Sohn, der in des Baters Schoof ift, der

har uns ausgelegt, was der Bater will.

GOttes Liebe zu Christo kan nicht vermindertoder vermehret oder verändert werden, Joh. 3, 35. sondern sie bleibt ewig und unveränderlich, und er umfaßt ihn mit einer suffen, herhlichen und unaussprechlichen Innigkeit, davon niemand einen Begriff hat, als der Geift, der die Tieffen der Gottheit forschet. 1. Cor. 2.

Darein können wir (feine Seelen) um unserer Menschlichkeit und Schwachheit unsers Verstandes willen, uns nicht mehren: sondern wenn wir was von seiner Liebe empfinden, nur dencken: Ist das schon so fein, wie muß ihre Liebe seyn. Joh. 10.

Die dritte Unmerckung von der Gottheit Christi in der Connexion mit dem Bater ist, daß er seis nes eingebohrnen und innig geliebten Sohnes doch nicht verschonet hat: sondern hat ihn für und alle dahin gegeben. Nom. 8.

Also hat GOtt die Welt geliebet, daß er seiznen eingebohrnen Sohn gab, auf daß alle, die an ihn gläuben, nicht verlohren werden, sonz

dern das ewige Leben haben. Joh. 3.

Das zeigt eine Tieffe der Liebe in GOtt an, das beweist ein Bater-Herk, (ein allgemeines) das sich aller erbarmen will, da es der Rath der Gottheit vor gut, ja vor die armen Menschen unwandelbar nothig, und ausser diesem keinen andern Weg sahe noch kante: GOtt muste sich zur Verschnung der Welt selbst hingeben, daß der Bater den Gohn, da er beställe

it

t=

h

1= 6

:=

-,

3

3

8

3

t

schloß Mensch zu werden, und sich in unste Niedrigkeit, Roth und Unflath zu mengen, seinen väterlichen Gegen darzu von Herhen ertheilte: Sahr hin meines Zerzens werthe Cron, und sey das Zeil der Urmen. Kom. 8.

Der vierdre Punctift, daß der Vater den Sohn nicht genorhiger hat zu leiden, sondern daß es ein frenwilliger Schluß des souverainen Sohnes GOt

tes gewesen ift.

Er hat ihn nicht etwa durch das Argument darzu bewogen, er würde hernach mit Preiß und Ehre gezerdnet werden, und wenn er erst den Leidens-Proces durchgegangen, und in den Grad sich herunter gesest, und sein Leben gelassen, daß er es wiedernehme, so würde dadurch sein Zustand herrlicher.

Das kan man fich wohl von einem Engel oder Menschen einbilden: aber nicht von dem Sohne GOttes, der in dem Schoof des Baters war, ehe

Der Welt Grund geleget ward.

Er hatte Macht sein Leben zu lassen.

Er war nicht dazu gemachtoder geworden, daß er die Menschen erlösen solte, er konte damit, wenn er es nicht håtte thun wollen, GOttes Zorn nicht auf sich laden. Hätte er es nicht selbst gewolt, håtte er es allenfalls unterlassen können. Er wäre noch immer GOtt, und wir des Teuffels Spott. Es stand lediglich ben ihm, und ob er gleich am Oelberge seinen Bater bat, daß er den Reles von ihm nehmen möchte, welches ein Stück war der noch mit uns nösthigen Gemuths Alehnlichkeit unter dem Leiden.

Denn er mufte auch diese Art der Aengstlichkeiten, Confusionen, Finsternissen und Perplexität inne

werden,

werden, daß er wufte, wie einem unentschloffenen Menschen zu Muth ware, und solchem aus Erfahrung benfteben konte. Bebr. 2.

Go erflaret er fich doch gleich hernach, daß er den Bater bitten konte und durffte, daß er ihm mehr denn

zwölff Legionen Engel fchicken folte.

Alber er ware in diese Stunde kommen zu leiden. Er blieb der souveraine Herr, zu thun und zu leis den was er wolte, und das bis in die Grube: aber seine Liebe führte ihn durch allen Kampff zum Siege.

Die fünffre ehrwürdige Unmerckung ist, daß ihn der Bater auch darum lieb hat, daß er sein Leben ge= laffen hat, Joh. 10. daß er sich erniedriget bis zum

Tode, ja zum Tode am Creut.

Drum sahe er ihn in seinem heiligen Borsak schon mit Vergnügen an, und hernach, da er den Procek gewonnen, alles wohl ausgerichtet, die Bürgschafft bestellt, die Welt erkaufft hatte, wie war das Jerk des Vaters so froh über der Bollendung.

Die sechste Merckwürdigkeit ist, daß der Bater seinem Sohn nach der Menschheit einen Lohn befrimmer har vor alle Müh und Arbeit, die er

in der Welt haben würde.

Darum weil seine Seele gearbeitet hat, soll er seine Luft sehen, und satt werden. Er soll die Menschen erreiten, und soll einen nach dem andern

zur Herrlichkeit einführen.

Als GOtt brauchte er keinen Lohn, und den er als Mensch annimmt, der ist auch ein Vorbild des Lohns seiner Nachfolger, die ihm nach überwinden, mit ihm auf dem Stuhl sigen sollen in seiner Zerrlichzkeit. Offenb. 3.

Was

Was hater als GOtt mehr erlangen können, da er Herr über alles, und der Baumeister der Welt war.

Aber das Gericht ist ihm gegeben. Alle Maje= stät und Herrlichkeit des Throns des Königreichs

Wefu gehört der Menschheit. Matth. 28.

Und fo ifts zu verfteben, daß der Gohn wird unter=

than werden. 1. Cor. 15.

Weil er hier in dem Gnadenreiche der treue Knecht GOttes ift, der Haushalter des Hauses GOttes, das Haupt seines Leibes, der Kampff-Richter seiner Zeugen, ja der Herhog ihres Streitens und Sieges.

Er kan aber nicht immer Anecht und Diener bleisben, sondern die Bollendung dieser Oeconomie wartet nur darauf, daß sein letzter Feind zum Sches

mel feiner Buffe liege.

Der lette Zeind, der aufgehaben wird, ift der Tod.

Der Knecht bleibet nicht ewiglich im Hause, sagt unser Henland Joh. 8. der Sohn bleibt immer.

Es hatte seine Menschheit und Dienerschafft ihre Grade von groffer Wichtigkeit. Er nahm zu an Weisheit, Alter und Gnade. Er wuste nicht, und

erfuhr, er betete, und ward erhort.

Und es bleibt daben, daß die Majestät, so ZEsus Christus gehabt, ehe der Welt Grund gelegt, von der Erniedrigung, die er sich aus Liebe gefallen lassen, wohl zu unterscheiden ist, ob gleich es eben der Mensch Zesus Christus ist.

Alber wer weiß das zu verfteben, als wem es der

Sohn offenbahret.

Gin

Ein folcher weiser Mann schweigt, horet und bestet ihn an, und sagt zu seiner Gottheit und Menschsbeit: Almen.

So bleibts daben, daß JEsus Christus der Sohn GOttes mit dem Bater hochgelobet ist in Ewigkeit, und daß er sich nur aus Liebe vor uns erniedriget, und geaussert hat seiner Herrlichkeit.

JEsus Christus gestern und heute, ist eben derselbe in die Ewigkeit. Hebr. 13. Engel und Men-

schen sollen ihn anbeten. Offenb. 5.

Er gebe uns die Beugung vor ihm in der Gnaden-Zeit, die ihm hier und dort von seinen Erlösten gehös ret, und lasse uns seine Glieder, sein Fleisch und Bein nach der Menschheit werden, er aber bleibe das Haupt des Leibes nehmlich der Gemeine.

Wer wolte nicht ihm zu Liebe mit tausend Freuben etliche geringe Dinge der Welt, so uns unser verderbter Verstand und verführerisch Hert vorhält, wegwerffen, und ihm allein leben?

Last und aus diesen zwen Betrachtungen nie aus-

schweiffen.

Die erste ist, daß GOtt ein Gast in der Welt, und eben so ein elender Mensch war, als wir arme Menschen sind.

Denn das macht uns willig und frafftig, ein Lohn

feiner Muhe und Arbeit zu werden.

Die andre ist, daß unser Bruder, unser innigges liebter Heyland, der Verschner der Sünder, der Liebshaber der Menschen, (die elende Knechts = Figur,) nichts destoweniger der ewige und lebendige GOttes Sohn, und in der Höhe GOtt der Herrist.

MReden.

2

Das

3

=

t

e

2

t

it

n

8

Das macht uns die gange Welt zu einem fraubis men Winckelchen, und die drauf wohnen zu Zeus Schrecken. Es macht, daß une nicht anders ift, als wenn wir und der DERN allein in der Welt maren. und daß wir aufhören und zu verwundern, zu betruben, ju freuen. Denn er wird uns das Ubers gewicht von allem.

CONDICIONO CO CONDICIONO

## Die fünfte Rede.

Alm gten Mers.

Auch wahrhafftiger Mensch von der Jungfrau Maria in ber Zeit gebohren.



Er Vater hat ihm gegeben auch das Gericht zu halten, darum, daß er des Mens Chen Sohn ift.

Das find des Benlandes eigene Worte, Boh. 5. 27, vom Gohne Gottes, Darinnen er fich deutlich erflaret, von einer Urfache feiner Menschwerdung.

Die Saupt-Urfache ift bekannter maffen Die, daß niemand & Ott verfohnen fonte, fein Bruder, fein Engel, feine Creatur; Go hat GDtt feinen einiage= bohrnen Sohn für und alle gegeben zur Verfohmund.

GOtt fonte nicht fterben, das ift naturlich; Und fterben wolte er. Darum erniedrigte er fich felbft, nahm Knechts - Gestalt an. Philipp, 2,

Stalt

11 b

I

stalt des fündlichen fleisches, und wurde so mahre

hafftig Mensch, als er GOtt war.

So wie er vorher in gottlicher Geftalt war, fo fabe man ihn auch hernach in menschlicher Gestalt einen fo wahren Menschen in menschlicher Gestalt, als ihn

die Engel Gottes in gottlicher Art anbeten.

Und darum wir, wenn wir und einerseits in den Staub legen zu seinen Fuffen, weil er in der Sobe GDtt der Herr ift, uns auf der andern Seite mit Freuden, Berklichkeit, und voller Zuversicht zu ihm nahen, weil er ein ganter Mensch ift, wie wir auch find.

Sich mache mich nicht ohne Urfache fo weitlaufftig. weil fo febr viel auch nur an den Siftorischen Begriff

Dieser Wahrheit gelegen ift.

Denn fo gewiß glauben, daß Chriftus Menfch gewefen, und für uns den Todt geschmecket hat, als man von einer andern Gache mit Wahrheit und Redlich= keit saget; Daß man sie glaube, das ist das wahre Mittel uns auf einmahl felig zu machen.

Mehr brauchen wir nicht.

Denn das Evangelium, das ift, die Erzehlung, daß JEsus ist in die Welt gekommen, ift eine Krafft GOttes seligzu machen alle, die daran glauben. Rom. 1, 16.

Ein jeglicher Geift, der da bekenner, daß IE sus ist in das fleisch gekommen, der ist von

GOtt. 1. 30h. 4, 2.

Miemand fan Wesim einen Beren beissen, (welches sich auf unsere Umstände beziehet, da er als Menschensohn unser Herr ist,) ohne durch den Beiligen Geiff. 1, Cor. 12, 3.

Man

Manstelle sich semand vor, der in der That als ein Evangelium glaubet, daß der Sohn GOttes Mensch geworden, und in der Welt 30. Jahre gewallet, als len Menschen zu gut, sonderlich dem, der es glaubet, und zuleht die verächtlichste Todes = Straffe über nommen, dagegen das Rädern und Hängen ben uns ehrlich ist: Solte er dadurch nicht einen solchen Eindruck bekommen, den er nicht wieder vergessen kan?

Hat man doch Exempel gnug, daß Leute von ge= ringern Begebenheiten ein folches Merckmahl be=

fommen, das fie ihr gang leben behalten.

Man hat es ihnen von der Stunde angesehen, sie baben sich nicht wieder recolligiret.

Daher man von manchen zu fagen pflegt: fie was ren feit der Zeit nie wieder froh worden.

Wie vielmehr ist es auch von einer göttlichen Gewißheit? Daß einer, der da glauber, daß Christus gestorben, ia wer ihn in der blutigen Gestalt im Geist hangen siehet, nicht unempfindlich bleiben kan, wenn er anders eine vernünftige Geele hat, die nicht durch Luste, und Wahnsinn verderbet ist.

Erscheint er in dem Bilde, wie er, der ZERR somilde sich hat geblut't zu Tod, und man hälte vor keine Phantasie, und läßt sich nicht ausreden, so behält man ein bleibendes Andencken zurück, des man

nicht vergiffet, fo lange man lebet.

Darum ist das die Arbeit der Zeugen ICsu, wenn sie mit den Menschen reden, ihnen den gecreußigten Seyland ins Hertzu predigen, und vor die Augenzu mahlen, wie er wahrhaftig für sie gestorben, und nun zur Rechten der Krafft sißet.

Paulus

Paulus hat seine Beißheit, seine hochste Beißheit sehen lassen, daß er keine Materie wuste und predigte ausser 3Cfu, und zwar am Creuk. 1. Cor. 2, 2.

Diese Materie ist verächtlich geworden, weil sie so offt ohne Verstand hergesungen, gebetet und gelehret worden, daß offt der Lehrer nicht weiß, was er sagt, und der Zuhörer, was er denckt.

Soist dieses Geheimniß der Wahrheit durch Geswohnheit und Misbrauch verfallen, und zur Thorsheit worden.

Alber wer verståndig, oder wer, wie Paulus saget, vollkommen ift, dem ist es Weißheit. 1. Cor. 2, 6.

Daher wir diese Sache so viel treiben wollen, als der Herr Gnade giebt.

Die andere Urfache, warum JEfus in das Fleisch Kam, ift, daß er Gerichte halten kan.

Er weis, wie uns zu Muthe ift. Ebr. 2.

Er kan Geduld mit uns haben, und verstehet, wie sich Bogheit und Schwachheit scheidet.

Er hat unfere Noth gefühlet.

Denn er ist wahrhafftiger Mensch gewesen nach Seele und Leib, wie die Kinder, die Fleisch und Blut haben.

Darum muffen wir ihn als einen treuen Sohenpriester ansehen, und glauben, daß er in der Zeit, die er auf Erden zugebracht, uns in allen Stücken gleich, und in der Armuth und allen andern Umständen auch gewesen ist, darinnen seine Kinder jest sind.

Er hat erfahren, was ihnen im Leben begegnet. Er ift dem allergeringsten gleich worden.

20.3

E8

t,

2

18

10

25

2

n

11

)ť

11

h

n

I

ı

ŝ

Es ift fein Mensch in einer so elenden Gestalt und Figur, der sich nicht sollte erinnern und trosten konnen,

Daf JEfus auch einmahl fo gewesen, wie er.

Sein gankes Leiden, Tod und Rechtfertigung an seiner eigenen Person, dadurch er Adams-Fall gebuffet hat, ift keine Figur, Spiegelfechten und Blend-werck, sondern empfindliche Bahrheit gewesen.

Er hat in der Wuften erfahren die Anläuffe des

Teufels, feurige Pfeile des Bofewichts.

Er hat als Mensch gekämptset, und mit GOttes Wort und Gebet eben wie andere Kinder GOttes sich behelffen mussen.

Er hat in beständiger Uberlassung und Glauben

an feinen Bater verharret.

Wie er 40. Tage gehungert, hat er eine groffe Schwäche des Gemuthes erfahren, und was einem Menschen daben sonst begegnen kan.

Er hat die Krafft seiner verläugneten Gottheit, (die ihn eine Zeitlang alleine gelassen, oder, davon er sich nach Phil. 2. ausgeleeret,) zur Unterstützung in den Umständen gebraucht, darinnen wir nun ihn brauchen und zur Seite haben, wie er seinen GOtt zur Seite gehabt.

Daher kommts, daß der Heiland in feiner Erniedrigung faget: Mein Bater und euer Bater, euer GOtt und mein GOtt.

Daher kommen die Reden Christi in seiner Ernies drigung, die etsiche, die nicht glauben, daß er ewiger Gott sen, wider seine Gottheit brauchen, die aber eben so schlecht beweisen, daß er nicht Gott ist, als sie nach anderer Mennung beweisen sollen, daß eres sen.

Gar

Gar heimlich hielt er seine Gewalt, und konte nicht leiden, daß seine Ichnger es ausbrachten, wenn sie was besonders an ihm wahrnahmen, und da sie ihn verkläret gesehen, wolte er nicht, daß sie es andern sagten.

Er wuste wohl, daß die Menschen dazu nicht auf-

gelegt waren, an ihn zu glauben.

Sie konten nicht begreiffen, daß ein Menschaus Geist muste gezeuget werden, wie vielmehr wurden sie erstaunt und verwirrt worden seyn, wenn er von den Sieffen seiner Gottheit geredet hatte.

Davum wandten sich auch viele seiner Junger hinter sich, da er sich von den Wurckungen und Umsständen seiner göttlichen Natur deutlich erklärete.

Joh. 6, 66.

11

1

Darum beweiset das nichts wieder den Seyland, und ist eine Thorheit, dergleichen Sprüche anzufüh-

ren, die von der Zeit der Erniedrigung reden.

Wenn ein Mensch in der aussersten Betrübnis, Alengsten und Erniedrigung seines Gemuths ware, und sagte: Ich bin ein Wurm, eine unnütze Creatur, 2c. wie es einige theure Zeugen Issu ben ihrem Ende gemacht, und man wolte daraus schliefsen: Sie wärens in der That, und hätten nichts in der Weltgethan, so wäre es gant albern geschlossen, Moses Angesicht glänzere, und er wuste es nicht.

Es gereichet den Zeugen zu einer Verherrlichung, daß sie ihnen so gering sind, da sie dem DEren und

dem Menschen so wichtig sind.

Ich weiß deine Armuch, du bist aber reich.

20 4

50

Soich mich selber ehre, sagt der Heyland, soist meine Ehre nichts. Joh. 8. – Es wird die Zeit schon kommen, daß ihr sehet, wer ich bin, und was ihr an mir gehabt habet.

Wenn euer Bormund, der Geift, fommt, der wird

es euch ertlaren. Joh. 16.

Wie wir nun wissen, daß er GOtt ift, so mussen wir auch glauben, daß er ein Mensch ist, gleichwie wir, (unsers gleichen) Fleisch von unsern Fleisch, und Gebein von unserm Gebein.

Daraus folget nothwendig, (wie es in unserem Catechismo stehet,) daß wir seinem Wort durch seine Gnade glauben, und gottlich lebensfollen, wie Er hierzeitlich und dort ewiglich. 1. Joh. 4.

Wenn wir es auf den hochsten Grad gebracht haben, so wissen wir, daß wir Menschen sind, Er GOtt; Wir Gnaden-Kinder, Er Sohn im Hause: Er Herr, wir Knechte: Er hat das Leben von sich felber, wir habens von ihm.

Wir haben alles aus feiner Gnade und Barm=

hertigkeit.

Das bleibet veste: In Ansehung der Burdigkeit sind wir nichts gegen ihn, kleine Stäublein und in keine Rechnung zu bringen.

Wir find Creaturen, Er Schopffer: Wir Glie-

der, Er Haupt.

Wir haben alle Gnade, Krafft, Tugenden und Gaben von ihm.

Dem ohnerachtet find wir, was er war.

Wirkonnen glauben: Wir können lieben: Wir können den Glauben und gut Gewissen bewahren, wie Er.

Das

Das hat er in seinem letten Testamentvom Bater uns ausgebeten, daß er in uns, und wir in ihm seyn, und er uns bewahren folte. Joh. 17.

Das ift eine Sache von aufersten Gewicht, so in

aller Herben einen Eindruck geben foll.

Wir follen uns eine Freude daraus machen, in seine Fußstapffen zu treten, und so zu wandeln, wie er geswandelt hat.

Denn werzoffnung zu ihm hat, der reiniget sich selbst, wie er auch rein ist, 1. Joh. 3, 3. und wer da saget, daß er in ihm bleibet, der soll auch wandeln, wie er gewandelt hat. 1. Joh. 2, 6.

Damit wir aber nicht auf Pflichten und Heilisgung kommen, sondern ben dem Hauptwerck bleiben, daß Tesus ein Mensch gewesen ist, und nur die Evansgelische Historie erzehlen; So haben wir uns zu frasgen, ob nicht die Sache wichtig, und daran viel gelegen sen? Ob nicht Seligkeit und alles daran hange, daß wir gewiß wissen, daß Tesus ein Mensch gewessen ist?

IEsus ist eben so ein Mensch wie wir, doch so, daß wir gezeuget sind von Männern, die ums nichts anders mittheilen können, (wenn sie auch in der lautersten innigsten und besten Ubergabe zeugeten, und ihre Kinzder von Mutterleibe auf GOtt würssen) als sie selbst von Natur haben, nemlich nichts als die Schmach des Falles (welche sie so lange haben, bis sie von ihnen nach dem leiblichen Tode in der Wiederbringung der ganzen Natur weggenommen wird) und den geistlichen Tod, der erst durch die Krasst ISsu Christi überwunden, zum Gericht und Tode übergeben, und Do

e

vom Leben Wefu verschlungen wird, wenn daffelbe

aur rechten Krafft fommt.

(Unfer Elend ift da, fo lange wir hier find, und ift ein Wehstein, daran wir unsere Treue probiren fonnen.

Doch haben alle Streiter Christi, was ihnen nothig ift, daß fies nicht herrschen laffen, sondern überwinden.)

In dem Stuck ift es mit dem Sepland anders.

Er ift von dem Beiligen Geift empfangen, und muste auch empfangen werden, wenn er uns helffen folte.

Sonft ware er auch fo ein von Ratur fundiger Mensch gewesen, der hatte uns aber nicht erlofen

Fonnen.

Die Tieffe der Gache erforderte, daß Gottes Sohn ins Mittel treten, und das ewige Wort an fei= nem menschlichen Leibe leiden mufte, was wir leiden follen: thun, was wir thun follen: und erfahren, was wir erfahren.

Das Wort mufte die Verfohnung machen, die wir nicht leiften konnen, und uns frey machen von al-Iem, wovon es felbst frey war, und davon wir uns

nicht fren machen konten.

Wir fonnen hieraus lernen, was Gunde, und was das Bofe fen, damit fich die Menschen sonft plagen, und die Cafuiften viel Mube geben.

Das Leben des Henlandes ist da die Reaul.

Alle Gebrechen, die die Rindschafft GOttes nicht

hindern, finden wir am Benlande.

2Bir finden ihn mude, traurig, angstlich, hungeria und durftig, und in Umffanden, da er fich nicht zu ra= then then und zu helffen weiß, in Unwissenheit folder Dinge, die ihm zu wissen nothwendig scheinen; drum sagte er, als ihn seine Junger nach der Zeit fragten: Er wisse das nicht, sein Vater im Zimmel wisse es. Matth. 24.

Und als ihrer zwen begehreten, einer zu seiner Rechten, und der andere zu seiner Lincken zu sigen, sagte er: das stünde nicht bey ihm, sondern bey seinem

Vater im Zimmel.

Als seine Jünger mit ihm am Delberg waren, und aus Noth, Traurigkeit und Confusion schliessen, so erinnerte sie der Heyland zu dreven mahlen, als wenn ihm viel daran gelegen ware, und gerieth in Schwermuth seines Gemuthes darüber, daß sie nicht wachen wolten.

Wo ein Knecht Jesu in seinem Gemuthe schwach wird, und solche Klagen vorbringet, die denen, so draussen sind, zum Unstoß dienen könten, so ist ihm diß

Exempel des Benlandes zu einem Eroft.

Alles, was der menschlichen Natur und Seele begegnen kan, das nicht gegen seinen Sinn, und die Fasstung der Seele, die durch Zesum erlösetist, sondern nur Mangelhafftigkeit und Unvermögen, und ein Beweißist, daß einem was sehle, so man gerne hätte, und nöthig hätte, ja so gar die Furcht, sinden wir am Heyland, und das soll in Leiden und Ubungen unsere Ausrichtung seyn.

Das ist eine hohe Nothwendigkeit, daß wir die Mangelhafftigkeit, Niedergeschlagenheit und Bestrübniß des Heylandes nicht leugnen, oder andere Geheimnisse darinnen suchen; vielmehr wollen wir

feine Gedult und fein Ende anfeben. Jac. 5.

Willen

Wiffen wir, wie es dem Herrn Jesu ergangen, in was Schmach, betrübten Umständen und Rämpfsen vor GOtt und Menschen er gewesen, so kan uns das zur Nachfolge dienen, auch elend und nichts zu

feyn.

Alles aber, was Christus nicht begehen können, und was er nicht gethan, wovon wir wissen, daß ers nicht so wohl, weils wieder sein Amt und Ordnung war, unterließ, sondern darum, daß es seines Vaters Willen entgegen war, das sollen und können wir auch unterlassen.

Das ift der Spiegel der Beiligkeit: Wir haben

Christi Sinn.

Diesen Sinn können wir nicht anders erlangen, als daß wir uns erinnern, daß der hohe und unwandelbahre GOtt, der da wohnet in einem Licht, da niemand zukommen kan, 1 Tim. 6, 16. sich sichtbar gemacht hat, und in der Gestalt des sündlichen Fleissches erschienen ist, und die Sünde an seinem eigenen Leibe gerichtet und verdammet hat.

Wer ernstlich daran gedencket, und kan mit Wahrsheit versichern: Das eine will ich thun, es soll dein Tod und Leiden, bis Leib und Seele scheiden, mit stets in meinem Zerzen ruhn, der hat Grund im Christenthum, darauf er bauen kan, was gebauet werden soll, so lange er lebet.

Alles muß auf die Erkenntniß von JEsu Menschwerdung sich grunden, darnach istes der Mühe werth, Gold, Silber und Edelgestein der Tugenden darauf zu sehen.

Einen andern Grund aber kan niemand legen.

Wollen.

Wollen wir vollkommen werden, nicht, daß wir die heiligsten Leute werden, und alle Sünden lassen, (denn das ist eine Kleinigkeit) sondern was Paulus vollkommen nennt, Phil. 3. so mussen wir dis Gesheimnis lernen.

Das ift nun das groffe Geheimniß der rechten Re-

ligion: Gott ist geoffenbahret ins Sleisch.

Das ist die Sache, die Paulus ergreiffen wolte, 3u erkennen ihn und die Krafft seiner Auferfebung.

Und wenn Paulus saget: Rampffe den guren Rampff des Glaubens, werde Herrüber Gunde, Welt und Teufel, so saget er daben: Ergreiffe das ewige Leben. 1. Eim. 6.

Das ift aber das ewige Leben, IEsim Czris

stum ertennen.

Hier ist es Stuckwerck, da man nichts gantes weiß; aber dort ist es vollkommenes Wesen, wenn wir Ihn erkennen, gleichwie wir erkannt sind. 1. Cor. 13.

Darum kommt die Religion nicht darauf an, daß wir alles zusammenhangend und ordentlich wissen, sondern daß wir uns von Tage zu Tage mehr in die Materie einleiten lassen, daß JEsus aus Gnaden ein Mensch wie wir, und unsers gleichen gewesen ist, und daß es endlich von uns heissen konne und musse: Wie er ist, so sind auch wir in dieser Welt. Joh. 4.



## Die sechste Rede. (\*)

Den 12ten Merk.

## Sen mein HErr.

Ein Bere, und mein Gott! Du weissest Die Geligkeiten, die man hat in der Erkent nif deiner Herrschafft, und wie man auf einmahl allen den unglückfeeligen Umftanden entrifs fen wird, die man hatte in seiner vorigen Kleisches= Frenheit.

Du weiffest, o Konig der gangen Welt, wie autes Deine freve Unterthanen haben, die fich dir felbft übergeben, die die die Berrschafft über fich auftragen, die Dich darum bitten, daß du fie wurdigen wollest beiner

Obriateit.

Mache une fo felia, die wir hier vor deinem Inge= fichte find, und lag das, was diefe wichtige und unaes meine Wahrheit in fich faffet, ob gleich nicht mit der Bunctlichkeit, Die dazu nothig ware, doch nach der Mabrheit bezeuget werden, um Deiner Gnade wil-Ien, Almen.

So jemand den ZEren IEsim nicht lieb

bat, der sey verflucht.

Diese Worte des Apostels Pauli 1. Cor. 16, 22.

folgen auf den Gruß, den er denen Geelen giebt.

Um dieser Connexion willen scheints, als wenn es ein Bann mare über alle Glieder der Gemeine, Die

<sup>(\*)</sup> Es haben fich einige Reben ziemlich genau aufgezeichnet befunden, die bat man benn fo gelaffen, bamit man ohngefebr feben tonne, wie fie in extenfo alle fenn wurden.

die JEsum nicht lieb haben, weil es im Gegenfaß des Gruffes stehet, der in alten Zeiten was mehrers bedeustete, als heut zu Tage.

Denn es ist bekandt, daß Johannes den Wieder= Christen, die Christi Gottheit laugneten, und die Leh= re Icsu nicht hatten, den Gruß versaget. 2. Joh. v. 10.

Da nun Paulus befiehlet, die Gemeine zu gruffen, und hinzu thut: Ich Paulus gruffe euch mit meiner Zand; so nimmt er alle die aus, die Icsum nicht lieben, ob sie gleich zum Hauffen gehören.

Ich will mich aber daben nicht aufhalten, ob es eine Bannes-Formel, oder nur eine Erzehlung des unsglücklichen Zustandes der Seelen, die Jesum nicht lieben, sen, ohngesehr, wie Offend. 21, 11: Wer bose ist, der sez immerhindose; wer rechtschaffen ist, der mays bleiben, daß er also hier sagte: Wer den Hern Jesum nicht lieb hat, der ist versslücht, der kan den Seegen nicht erben, dem kan man nicht helssen, unser Friede kan nicht auf ihm ruhen; denn die Ursache alles Friedens ist Ehristus unser Friede.

Denn dem sey wie ihm wolle, ob wohl der Ausspruch eine Modification leidet, so bleibet es doch ben
der Sache, die ausgesprochen ist, daß alle Seelen einer Gemeine, die Jesum Christum nicht lieb haben,
verflucht sind.

Man muß aber einen Unterscheid machen (nach dem Evangeliv) unter den Menschen, die von IS su nichts gehöret, und sich nicht unter seine Gemeins schafft begeben haben, und unter Leuten, die sich in einer einer Gefellschafft befinden, die im Rahmen JEsu

versammlet ift.

Alle Reden, alle Drohungen, alle Vermahnungen der Apostel auf die heutigen Zeiten deuten; alle Menschen unter den Verfassungen begreiffen wollen, die nichtzur Verfassung gehöret haben, das lässet sich nicht thun, daraus würden Dinge folgen, die wieder der Up del Sinn sind.

Sie haben ihren General-Plan nicht verlassen, alle Menschen zu bitten, sich dem Herrn Jesu zu ergeben: sie haben ihren Bannnicht ausgesprochen über Leute, die sie nichts angiengen; sie haben niesmahls über solche geeisert, die nicht in der Gemeine waren; sondern haben allezeit mit solchen Leuten geshandelt, über die sie Macht hatten zu gebieten; wie Paulus sich zweymahl ausdrückt, 1) an den Timostheum: Ich gebiete dir vor GOrt, 1. Tim. 6,13.
2) an die Shessalvicher: Wir gebieten euch im Tahmen unsers Zerrn Ich Christi, 2. Thes.
3, 6. welches er an den Philemon so erklaret: Ich baben lacht, dir zu gebieten; und das ist die Beisse eines Knechtes Ichuchtsiti.

Denn, wenn man den Menschen, die nichts von Gnade und Krafft erfahren haben, saget, was sie maschen sollen, wie sie sich beweisen sollen, das isteben so, als wenn man sich hinsehen wolte, und einen Lahmen als Boten schicken, oder einem Blinden allerlen Sachen zu beurtheilen gabe, wozu ein scharsfes Gesichte erfordert wird.

Wer des Dürffrigen spottet, der höhner seis ven Schöpsfer.

Wer

ei

n

cl

Ber die natürlichen Leute, die JEsum nicht im Herten haben, die ihn auch nicht können haben, die offte von vielen andern Dingen abgehalten werden, sich nur einen rechten Begriff von JEsu zu machen, an und für sich selbst verdammen will, der greifft in eine weitlaufftige Sache, die seines Umts nicht ist.

Es ist eines Zeugen Jesu Sache nicht, Gerichte auszuruffen über die Menschen; Er muß erst wissen,

wen er vor sich hat.

Drum, obgleich auf uns Christen, die wir uns der aussern Form bedienen, und uns nicht leicht abspreschen lassen, daß wir zum Hause Wittes, zu der Kirche Zesu Christi gehöreten, gar füglich das Drohungssweise könnte gedeutet werden, was der Apostel sagt: So lasse ich es doch daben, euch allen fren zu bezeugen: Das alte Berderben, das wir von Natur haben, das durch die Tausse nach unserer Lehre von uns solte genommen werden, und auch würcklich kan genomsmen gewesen sen, ist wieder da; Es ist erneuert, es drücket euch, und wird auch drücken bis in die Hölle hinein, so lange ihr in eurem Herzen fühlet, ihr habet den Herrn Jesum nicht lieb.

Es grundet sich das groffe Recht der Liebe Christi auf verschiedene Wahrheiten der heiligen Schrifft.

Im noten Pfalm heißt es: Mach deinem Siegewird dein Volck laurer Willigkeit seyn. Das erkläret Jesais Cap. 53, 11. 12. Weil seine Seele gearbeiret har, wird er seine Lust seihen, und die Julle haben. Darum willich ihm grosse Menge zur Zeute geben.

Der Apostel aber macht den Schluß, und deutet es Sonnenklar und unwiedersprechlich, wenn er sagt: M. Reden,

Er ist darum für alle gestorben, auf daß, die da leben, hinfort nicht ihnen selbst leben, sondern dem, der für sie gestorben, und auferstanden ist. 2. Cor. 5, 15. und an einem andern Orte: Darzu ist Christus auch gestorben, und auferstanden, und wieder lebendig worden, daß erüber Toda

re und Lebendige Ber fey. Rom. 14, 9.

Allso gehöret ihm das Reich und Scepter über alle Seelen, über alle Menschen auf dem ganzen Erdbosten, sonderlich über die, die in einer Gesellschafft, die in einem Haussen, die in einer Gesellschafft, die in einem Haussen, die in einer Gemeinde sind; Da seine Lehre fren geredt, öffentlich bezeuget, und approbiret wird, da sie sich unterscheiden von den Ungläubigen, da sie denen um sich wohnenden Juden, alle Tage ins Angesicht sagen, und vor ihnen erscheinen wollen, als wenn sie Leute wären, die ISum von Nazareth, den andere nicht kenneten, sür ihren SErrn und GOtt annehmer. Die haben billig nichts einzuwenden, wenn man ihnen ISCUM ans Herze legt.

Worinnen aber bestehet seine Herrschafft?

Darinnen, daß fein Bolck willig ift, daß fein Bolck

ibm mit Luft und Freude dienet.

Das drücket der Heyland mit den Worten aus: Wer mich liebet, der wird mein Wort halten, Joh. 14, 23. und wiederum: Was heistet ihr mich Ferfund thut nicht, was ich euch sage? Luc. 6, 46.

Der Anfang ist da nicht zu machen, das zu thun, was der Senland befohlen. Denn, wie schon offt gesagt ist, wer benm Thundansangt, da er noch ohnsmachtig im Geist, da er noch todt, da er noch blind ist,

da er noch keine Gnade hat, da er noch nicht die Krafft Gottes erfahren, fondern noch in feiner eigenen Krafft fiehet, der bereitet gar nichts; Und wenn er was macht, macht er ein Gewebe, das nicht taugt.

Er macht einen falschen Grund, deffen Seichtigs feit er nicht siehet, und mercket, der ihn noch tieffer ins Berderben zieht, weil er denckt, daß er auf Grunde

ftelet.

Wir können nichts thun, wir muffen erst haben. Gnade muffen wir haben, Bergebung im Blute

Wir muffen erst wissen, warum er der ganken Welt und unser Herr ift, so daß jede Seele an sich felbst erfahren muß, warum er ihr Herr ist.

Jede Geele muß mit Freudigkeit fagen konnen:

Er ist mein Z.Err.

Was Thomas fagte, da ihm feine Striemen, feine Bunden, feine Nagelmahl, feine geoffnete Seite vorkam, das war gar febr unterschieden von dem, was am Tage des Gerichts die Nationen und Bolcfer der Erden thun werden: Gie werden feben, in wen sie gestochen baben, und werden beulen. Thomas fagte: Mein Zer und mein Gott. Das war die Mürckung von dem Blick, den er in Die Rägelmahl that. Er bekannte gerade heraus, daß Tefus sein Herr sen; Er gestand, daß auch an feiner Perfon erfüllet mare, was die Propheten gefagt: Daß sein Volck ihm williglich wirde opffeen. Df. 110. Er war der erfte unter den Jungern, der das that, was Maria Magdalena, die groffe Guns derin unter den Menschen gethan, die zu feinen Suffen niedergefallen war, und gefagt hatte: Meifter. Hernach Hernach thaten es alle Junger, fielen vor ihm nieder, und beteten ihn an.

Gewiß die Materie, daß Chriftus unfer SErr ift,

ift von ausnehmender Erfahrung und Krafft.

Wer in der gegenwartigen argen Welt weiß, daß Schus sein Herr ist, der hat ein Geheimniß gefunden, das ihn in allen Umständen, in allen Tagen seines Lebens, und in allem, was ihm begegnen kan, unaufshörlich tröstet und aufrichtet.

Es ift dieses keine schwere Sache; Und weil es eine leichte Sache ist, so ists eine desto groffere Anzeige des Verderbens, Fluchs und Todes einer Seelen, wenn sie nicht sagen kan: Er ist mein Zerr.

Denn Jesum zu seinem Herrn haben, ift nichts anders, als daß eines in seiner Geele überzeugetist, er hat mir eine Treue erwiesen, die ich in der gangen Welt von niemand erfahren habe.

Was an mir kein Engel, kein Mensch, der vornehmste Freund, der machtigste Beforderer, und al-

lergrofte Schut-Herr nimmermehr thun fan.

Die Treue, die er uns einmahl gethan, continuiret er, so lange er lebet, er stirbet aber nimmer. Chris stus von Todten erweckt, stirbet hinfort nicht. Rom. 6.

Wir wissen,wir mogen leben in der Zeit oder in

der Ewigfeit, fo behalten wir diefen SEren.

Wir durffen nicht aus feinem Dienste geben; Es

gebet uns ewig wohl in seiner Gemeinschafft.

Wir haben einen freundlichen Herrn, und, wenn wir was versehen ben unserer Armuth und Untüchstigkeit, so wird er uns immer nach unserm Herken urtheilen, und niemahls der Sachen Ausgang von

uns fordern, sondern wie es gemeinetwar. Die groffen Shaten überzeugen den Henland nicht, daß man fein sen.

Berge verfeten, Teufel austreiben, Krancken ge-fund machen, Bunder thun, machts nicht, daß wir

feine fenn.

Denn, wenn an jenem Tage die Leute werden sagen: ZErr, haben wir nicht in deinem Mahzmen geweissaget, haben wir nicht in deinem Mahmen Tahmen Tahmen wiel Thaten wir nicht in deinem Mahmen viel Thaten gethan? So wird er ihnen bekennen: Ich habe euch noch nie erkannt, ich weiß von euch nichts.

Hingegen der allerohnmächtigste, allergeringste, mit Sunden beladenste Mensch, der zu Gnaden kommt, der nicht einen moment Zeit hat zu würcken, und zu thun vor ihm, hat einen solchen freundlichen, liebhabenden, holdseligen Hern und Meister, als ihn der hat, der sich in der Wahrheit, auch der Thaten und der Wercke in Gort gerhan, rühmen darff.

Es ist der Eigen-Liebe erschrecklich zu hören, daß man mit allen seinen Wercken nichts verdient, daß unsere besten Thaten, wenn sie auch in WOtt gewürckt, wenn wir an jenem Tage vor sein Angesicht treten, nichts ausrichten werden, ja nicht einmahl in unser Gedächtniß kommen.

Dennwenn der Herr wird sagen zu denen zu seis ner Nechten: Ihrhabt mich gespeiset, ihr habt mich geträncker, Matth. 25. so werden sie es nicht wissen. Sie haben keinen Eindruck, der ihnen zurück

bleibet.

Die Wercke folgen uns nach, aber wir sehen sie nicht.

Es ift auch nicht Lohns werth, was wir Gutes thun; denn wo ist eine einzige That, die man vor 3E

fum that, die nicht ihren Lohn ben fich batte.

Daß man ihm dienen darff, ift schon ein Gnaden-Lohn, der mit so viel Bergnügen, Zufriedenheit und Schuß begleitet ist, daß, wenns vorben ist, so schämt man sich mehr, daß man ist gebraucht worden, als daß man es ihm sotte anrechnen.

Und wurde man ja irgendwo der eignen Gnaden-Arbeit froh, so kommt die heil ge Scham herben, und zeiget und so mancherlen, daß man GOT danckt, wenn man sich selbst vergift, und denckt an nichts, als

daß ein Henland ift.

So fiehts mit dem Dienst seiner Anechte aus, fo gut habens seine treue Anechte.

Es wird nichts erfordert, als Wille, als Treue und

Aufrichtigkeit.

Alber wenn sie was wollen verdienen, haben sie nichts, als Muhe und Verdruß.

Denn er giebt den Lohn, wie er will.

Den Letten giebt er, was er den Ersten giebt.

Matth. 20.

Werde einer nur eins mit dem Heyland um den Lohn; er wird ihn nicht verkürken, und gewiß halten, was er versprochen; aber er muß sich nicht verdrüssen lassen, wenn hernach einer, der nichts verdient, eben das kriegt, was er hat.

Wer ben dem Henland was zu gewinnen gedenckt, jest oder kunfftig, an Ehre, an Herrlichkeit, oder ansverer Glückseigkeit, der bringt sich um so viel Ruhe

und

und Friede, als er Neben-Ideen gehabt hat, und wenn er mit der geringsten Seligkeit davon kommt, so hat er WOftzu dancken.

Es ist eine Schande, wenn eine Creatur nicht weiß, wie selig es ist, JEsum lieben, wenn sie denckt, daß noch eine Seligkeit sen, die uns der Himmel geben könte, die über den Henland und seine Liebe gienge, die mehr ware, als wenn er sagt: Ich bin dein.

Denn darum sind wir selige Teute, darum wohnen so viel himmlische Menschen in diesem Thränenschal, so viel ihr Zesum kennen, weil das das ewige Leben ist, den grossen Bothen GOTTes erkennen.

Es ist dieses eine Sache, davon ich mit Wahrheit zeugen kan, ohne daß ich mich vor dem Henland und dieser Gesellschafft schämen durffte, oder daß ich zu viel sagte.

Sie iff Wahrheit.

Ich werde dadurch fo glückfelig durch diese Welt gebracht, ich mag gehen, oder reisen, aliein, oder in Gesellschafft, bequem, oder mit vielen ausnehmenden Beschwerlichkeiten umgeben senn, ich könte mir nicht einfallen lassen, von meinem Seren zu gehen, seit dem ich ben ihm bin.

Was die Jünger sagten: Wo sollen wir hingehen, du hast Worte des exoigen Lebens, Joh. 6. das hat nicht aufgehöret mit seiner Auffahrt. Er ist ben uns alle Tage, die an der Welt Ende. Match-28. Selig sind, die nicht sehen, und doch glauben. Joh. 20.

Er hat uns im Evangelio, in der Lehre von sein m Blute, von seinem Tode, von seinem Creuze, von seinem nem Berdienste, und von der darauf gebaueten Seligkeit einen Eindruck hinterlassen, daß, wer seinen Erlöser ein einsiges mahl am Creuse sieht, und in der Gestalt, wie er sich zu tode geblutet, im Geist erblickt, der hat was weggekriegt, das ihm kein Teusel, keine Welt, keine Herrlichkeit, kein Leiden und Ubungen von innen und aussen, weder Freund noch Feind raus ben kan.

Jch bin gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch Sürstenthum, noch Gewalt, weder Gegenwärtiges noch Zukunsfriges, noch keine andere Creatur, mag mich scheiden von der Liebe GOttes, die in Christo Jckiu ist, meis

nem 3 Eren. Rom. 8, 38. 39.

Daher es auch die Haupt-Summe alles deffen ist, was man in seinem Dienst, oder allen Umstanden, jedermann einzeln, oder ins ganze sagen kan: Wenn doch JEsus dein Herr ware: wenn du doch ein einzigmahl wüstest, was das vor ein Herr ist, und ihn liebtest.

Die Welt muß viel versprechen, (ich will nicht sagen, ob sie es halt) wenn sie es auch halt, und mehr thut, als was sie versprochen, so langts nicht, gegen den, der nicht allein nichts verspricht, sondern verspricht Leiden, Druck, Schmach, Armuth, Versol-

gung, Tod, um feines Nahmens willen.

Das ist das Salarium, daben man soruhig, so versonügt ist, und weniger Gedancken hat seinen Herrn zu verändern, und in anderer Dienst zu gehen, als wenn man sonst ben einem Herrn wäre, und genösse alle Herrlichkeiten und Reichthümer der Erden.

Das kan keiner glauben, als ders erfahren.

Es ist diß eine Sache, die wieder alle Natur ist, die so gar allen Methoden entaegen, die uns von Kinsdes Beinen an bengebracht sind, oder wir uns vorsstellen können, daß man sich nicht drein sinden kan, man muß denn Gnade haben.

Es haben sich die Junger des Herrn Jesu felbst

nicht drein finden fonnen.

Petrus war erklart vom Heylande, als ein Mann, der auf Felsen gegründet wäre, aber doch sagt er: Das wiederfahre dir nicht, nein, so weit muß es nicht kommen.

Es ift feine Sache, die fich durch Raisoniren eins

reden, die fich durch Grunde benbringen laffet.

Mankan einen wohl dahin bringen, daßer nichts zu antworten weiß; aber wenn darnach Gelegenheisten, wenn Real-Argumenta kommen, wenn Proben kommen, da helffen Persuasiones nicht, da siehet

man, was fie uns geben.

Hingegen darff der Heyland nur ein einsigmahl eine Seele fassen, er darff ihr nur einmahl einen Blick thun lassen seine Verschnung, ihr Auge darff nur einen einigen Tag so pünctlich auf ihn gerichtet, und von andern Dingen entsernet bleiben, daß sie sein Blut, seinen Tod, sein Verdienst, seine ewige innige Liebe, fühlen und gewahr werden, und das an ihren Herhen erfahren, davon die Jünger sprachen, da er mit ihnen gegangen war, da er mit ihnen geredt, da er ihnen die Schrifft ausgelegethatte: Brannte nicht unser Zery.

Darnach braucht man nichts mehr, denn ist man

fein Eigenthum.

3ch

Ich weiß davon auch mit groffer Gemißheit zu fagen.

Ich bitte euch alle herklich, fich in die Betrachtung des Leidens Jesu recht hinein zu geben, und sich Zeit

dazu zu nehmen!

Ich halte es vor werth, allen andern Dingen einen Aufschubzu geben, bis man damit fertig ist, weil ich weiß, und mich besinne, daß, da ichs zum erstenmahl in meinem Leben gehöret, daß ISsus für mich gestorben, in mir das Bergnügen, die Innigkeit, der Zug zu ihm, die Liebe entstanden ist, darinne ich heute noch stehe, und von Stund an nicht anders gekonnthabe, als ihn lieben, und seinen Tod, als die ehrwürdigste, schönste, liebenswürdigste und seligste Sache in der Welt, verkündigen.

Es sind das Dinge, die der allereinfältigste Mensch fassen kan, Dinge, die auch der ersahrenste, der allerweiseste, der klügste, der geübteste, der geehrteste Mann, fühlen, glauben und ersahren muß an seinen

Herhen, wie das fleinefte Rind.

Daß da mancherlen zurücke bleibt, daß da noch wiele Dinge fehlen können, die der Henland noch dazu haben will, und daß so mancherlen Sachen vorgehen, davor man sich vor seinen Angesicht zu schämen hat, wenn es so jählings und auf einmahl zugehet, läugne ich nicht, denn die Liebe, der Drang und der Zug zu ihm gehen geschwinder, als die Gedancken und Uber-legungen.

Drum nennet Paulus die Leute unzeitige Ge-

burten, und faget, er ware auch eine.

Aber eben daben erfahren und sehen wir, was wir vor einen guten Herrn haben, wie treu er ift, wie er mit mit uns umgehet, wie er uns nachsiehet, wie er alle unsere Fehler, alle unsere Mang lhafftigkeiten weiß gut zu machen, alle zurückgebliebene Sachen einzubringen, und was an Ersahrung, was au Zusammenhang, was an Concepten mangelt, durch seine Treue und einige Weißheit zu ersehen.

Es wird von einem Zaufhalter nicht mehr erfordert, denn daß er treu erfunden werde.

Dasist voraus zu seinen, so lange wir geistlich todt sind, und nicht leben, so kankein Eindruck von seiner Meisterschafft ins Herke kommen, und der Verstand

kan es nicht faffen.

Im Kopff kan man wohl allerlen haben; im Gemuth kan man wohl viel überlegen, und eine Regung am Herhen empfinden: Aber derfelbe lebendige, bleibens de Eindruck, von dem ich vede, der mit uns wächset und nicht von uns zu trennen ist, der uns so gewohnt wird, daß er immer mitgehet, wo wir hingehen; wo wir essen, trincken, oder reisen, da ist er mit; Unster alle Discourse, unter alle Gelegenheiten, unter alle Handlungen und Würckungen des Lebens, mens get er sich mit ein.

Diefer Eindruck last uns nicht mehrthun, was wir wollen, sondern bindet uns an des Henlands Joch

und Ordnung.

Derselbe Eindruck kan nicht eher kommen, als biß der Mensch lebr, diß der Sohn WOttes ihm läst seine Stimme hören, dis das todte Wesen durch das Bluv Christi weggenommen, das steinerne weich gesmacht worden, wie der Prophet saget: Ich will das steinerne Zeuz wegnehmen, und will ench ein kleischernes geben. Ezech 36. Das ist die Ur-

n

beit der seligen Botschafft, vom Blut des Lammes, da in dem Augenblick das Jerk zerschmelkt, und der Tod weichen muß, damit das Leben Plat bekomme. Wenn nur die Menschen zu der Stunde, da der Herr kommt mit seinem Geiste, das Abort vom Ereuk in sie zu pflanken, ihr Herk nicht stellten wie ein Demant, und sich verhärteten, Hülffe suchten ben Büchern, ben Menschen, ben Zeitvertreibungen, und an allen Ecken, da sie Hülffe zu finden mennen, wieder des Henlandes seinen starcken Zug.

Dag wir diefes vielmahl thun, wird uns unfer

Gewiffen fagen.

Wie offt haben wir gemerckt, daß der Heyland uns nahe gewesen? Wie vielmahl aber haben wir uns wieder geholffen, daß seine Arbeit nicht hat zum

Zweck kommen konnen?

Alberdem istes heutzu Tage eine Schande geworden, wenn man sich vom Henland überwinden läst, und hingegen eine Ehre, wenn man allen Zügen, Werbungen, Wahrheiten des Evangelii wiederstehen kan: Es hat einer nichts zu gewarten, als daß er gehasset, verspottet und verfolget werde von seinen Freunden, von seinen Nächsten, von allen, wer ihn gekannt hat. Das ist wahr!

Es ist in der Christenheit schwer dem Heyland nachfolgen, und wer dem Creuk hat entgehen wollen, hat sich in die andere Welt übers Meer gemacht, weil er geglaubet, ben den Wilden sicherer zu senn,

als unter denen Christen.

Go bald man aber weiß, daß man des Henlandes von Herken ift, so thun einem die Dinge nichts mehr, sondern man bleibet ein glücklicher Mensch.

Das

Das Herh freuet sich, und niemand kan einem die Freude rauben. Ich werde euch wieder sehen, und euer Zern wird sich freuen.

Das Hingeben zu der Stunde und Augenblick, da der Heyland ruffet, hat einen Einfluß ins gante

Leben.

e8,

der

le.

rr

uß

e=

il=

in

er

0

Man ist da nicht den Muhfeligkeiten unterworffen, damit sich die armen Seelen schleppen muffen, die offt anklopffen laffen.

Run muß ich noch mit ein paar Worten gedencken, wie man sich zu verhalten habe ben seinem Be-

ruff, daß man ihn nicht verläugnet.

Es ist ben manchen die Jdee: Wenn ich gleich wolte Schu Sigenthum senn, kan ichs doch nicht thun, denn ich habe den Herrn, den Meister; Ich habe was anders zu thun; Ich stehe in den Umständen mit meinen Leuten.

Dies ift, was manchen Hindernisse zu machen pfleget: Aber es hat auch nicht die geringste Verswandschafft mit unsers Herrn Dienst.

Man kanalles seyn in der Welt, was nicht an und

für sich fündlich ist.

Was einer vor besondere Uberzeugung von seinem Zustand hat, das ift ein anders; Denn es ist einem schadlich, was dem andern nüblich ift.

Es kan einem gut seyn, was dem andern hinderlich ist; es kan etwas ben einem unter göttlicher Gedult stehen, was Gott an einem andern nicht leidet.

Aber überhaupt hat das keine andere Abmessung in allen äusserlichen Ständen, in allen Verfassungen, in allen Sandthierungen, sie mögen in der H. Schrifft befohlen oder stehen gelaffen fenn; indem sie gethan werden, kan der Benland Herr drüber fenn.

Denn alle Menschen in der Welt find feine, alle

Creaturen find seine Rnechte.

Shr dienet dem Deren Chrifto, fagt der Apostel.

So gar auch die Anechte, die ben den Henden uns ter dem Joch stunden, solten ihrer Berren Geschäffste, die offt wunderlich herauskamen, dem Heyland thun.

Daher auch Lutherus saget: Wenn eine Magd die Stube auskehrer, kan sie ein Werck in Gott

thun.

The effet oder trincket, oder was ihr thut, fo thut es alles zu GOttes Ehre. 1. Cor. 10, 31,

Der Benland ist so genau mit seinen Knechten und Mägden verbunden, daß er sich in alle ihre Kleinig= Feiten meliret.

Was sie mit wahrer Freudigkeit thun, und zwar nicht aus der Absicht, sich zu bereichern, ein gemächtlich Leben zu führen, geehrt zu werden, ihre Affecten zu erfüllen, sondern aus dem wahrhaftigen Grund: Es ist mein Amt, es ist mir befohlen, ich wills von Hersten thun, das segnet, das regieret er, das fördert er, das schüßet er, da ist er mit daben, wie wir an Josseph sehen, der doch zu trüben und dunckeln Zeiten lebte.

Man hat fich nicht nothig sehr zu martern, daß man Gewißheit kriegt in seinen Dingen. Der Henland zeigetes seinen Anechten aufs allereinfältigste, aufs allernatürlichste, was ihm gefället, oder nicht.

Er überzeuget fie von dem, was er nicht haben will : Aber, das ist ein untreuer Anecht, der, wenn es fein

Herr fordert, nicht den Augenblick fahren läffet alles Glück, alles Bohlfenn, alle Shre, alle Herrlichkeit.

Proben sind da: Alber er leget nicht vor die lange

Weile was auf, sondern er ift punctlich.

Alls der Erhalter der gangen Welt will er, daß iede Sache foll in ihrer Ordnung geschehen; und er hat es gerne, wenn seine Kinder auf dem Erdboden hie und da ausgestreuet find, und daß seine Junger alle Stans de, alle Lemter, alle Geschäffte heiligen, wie die thun,

Die ein anderer Beift regieret.

Darum ware es frenlich zu wünschen, und es ware sehr aut, daß das gange Land und diese gange Stadt mit Knechten und Mägden Christ könte erfüllet senn, daß sie weder ihre Aemter noch ihren Stand andersten oder verliessen, sondern kriegten nur ein ander Herke, einen andern Beißt, einen andern Trieb, eine andere Ursach, ihre Geschässte und Handlungen zu treiben.

Da wurde sich das menschliche Geschlecht sehr freuen; auch die wurden es zu geniessen haben, die JEsum nicht kennen, die noch unter der Gedult G.Ottes siehen, und seine Kinder nicht sind.

Cosiehts ausum den Dienst unsers HErrn, der sich darinnen grundet: Dir sind deine Sünden vergeben; und dabey anfänget: Ich wills thun,

sey gereiniger.

Wer ICfum bekennet, wer sich seiner Taufe ruhsmet, wer zum Abendmahl gehet, wer die geringste Action thut, damit er bezeuget, daß er zur Gemeine GOttes gehöret, der hat den besondern Bann auf sich, daß er verflucht ist von dem Apostel, wenn er 3C-sum nicht lieb hat; wie die alten Zeugen ICsu die Glieder

Glieder der Gemeine vor dem in Bann gethan, wie

9

nd

11

00

wir an dem Unania und Sapphira feben.

Wer aber die äusserlichen Dinge nicht mitmachet, und fren gestehet: Ich mag des Henlands nicht senn, der lieget theils unter dem zukunstigen Zorn, theils unter dem allgemeinen Verderben, da man den Fluch anziehet, wie ein Hemde, und er läßt nicht von ihm: alles ist todt um einen herum; alles ist verdammlich, und das gantze Leben ist nur ein Vorhang, vor alle das Verderben und Unglück und Hölle hergezogen, und wenn die äusserliche Hütte, gebrochen wird, so lieget man auf einmahl im Psuhl, ohne daß man sich weiter zu retten weiß.

Das ist ein jammernswürdiger Zustand, der den Menschen, die darinnen stehen, Ehre und Reichthum, Eron und Scepter, alle Pallaste, alle Herrlichkeiten und alle Glückseigeiten dieser Welt zu lauter Schre-

chen und Wifteneven macht.

Davon ist die Erfahrung so beschaffen, daß man sich darauf beruffen kan, denn sie liegt in allen Menschen und Beschaffenheiten.

Die Erfahrung aber, wie gut man es ben dem Henland hat, die wartet auf die Stimme des Soh-

nes GOttes.

Treuer und lieber Sepland! ich bitte dich kindlich, du wollest alle diesenigen, die sich in diesen Tagen und bisher gefallen lassen, und noch sich werden gefallen lassen, das Zeugniß von deiner Herrschafft, von deinem ewigen Friede, von deiner ewigen Liebe, von deinem Berdienst, und wie gut man es beydir habe, anzuhören; du wollest sie in deine Urme nehmen, ihnen allen nahe seyn; du wollest ihnen allen nachgehen, alle alle deine Herrlichkeit fühlen lassen, damit du eindringen könnest mit deinem Geiste, damit du ihnen könnest ihre Sünden vergeben, ihnen allen Tod und Versderben wegnehmen, und sie aufnehmen in dein Reich, und alle ihr übriges Leben, alle ihre Umstände wollest du zu lauter Friede und Freude machen; denn du bist der gute Heyland, dem die Seelen so lieb, dem sie so wichtig sind.

Sie sind deine Ehre und Freude; sie sind die Crone deines Zaupres; nimm dich ihrer aller an.

Der Bater hat sie dir übergeben. Du solt ihr König, ihr Haupt seyn, du solt in ihnen wohnen und wandeln.

Thue es, und fange an, ie eher, ie besser, sonderlich unter denen, die hier vor die stehen, das Hersens. Regiment auszuüben, das über allen Verstand und Sinne gehet, und den Frieden, der über alle Vernunsstift, auszuschütten, um deiner Treue willen. Amen.

CONDITIONED O CONDITION CONDITION

## Die siebende Rede.

21m isten Mert.

Der mich verlohrnen und verdamms ten Menschen erlöset hat.

ch bin kommen, daß ich ein Seuer anzunde auf Erden; Was wolte ich lieber, denn es brennete schon. Luc. 12, 49.

M-Reden.

8

Das

Das war des Heylands sehnliches Wort, als er auf die Materie kam, von der Ausführung des groffen Geschäffts unsers Heyls.

Wenn wir von unser aller Henl reden, so bringet und die Natur der Sache auf dren Haupt-Betrach-

tungen:

1.) Daß wir verlohren.

2.) Daß wir verdamme find.

3.) Daß wir sollen erlöset werden, oder wie es viel grundlicher und ganger in unserm Articul heißt: Daß wir schon erlöset sind.

Das sind die dren Dinge, die wir im Geficht zu behalten haben, nehmlich, daß wir verlohren, ver=

dammt und erlofet find.

Und das find wir alles drenes zugleich.

Nemlich ein jeglicher Mensch, der Jesum noch nicht hat, noch kennet, der ist in den Augen eines Knechtes Jesu Sprifti, der ums Geheimnis weiß, ein verlohrner, ein verdammter, aber auch ein erlö-

seter Mensch.

Daher kommts, daß sich die Kinder GOttes über die Bosen nicht leicht erzürnen; Denn mitten unter alle dem Elend, mitten unter den unvernünfftigsten Handlungen, dadurch sie sich selbst am meisten schaden, sieht man sie nur an, daß sie erlöset sind, und können werden, wie wir.

Denn man weiß, was man felbstift, das ift man

aus Barmberkigkeit.

Man weiß, daß man eben so verlohren als sie, und nicht besser erlöset ist durchs Blut des Bundes als sie.

Ein

Ein Mensch, der mit dieser Wahrheit durchs drungen ist, der kan leicht allen andern Schwiesrigkeiten entgehen, die sieh der Begierde, dem Verslangen und der Liebe, da man gern den Seelen zu dem Genuß ihrer Erlösung beförderlich wäre, da man ihsnen gerne ins Land der Lebendigen hülsse, entgegen sehen.

O wie wunscht man, daß ihnen auch einmahl die Genungthuung, das für sie alle vergossene Blut, die Gnade Esu, recht gegenwärtig, auf sie applicirt, und in ihren Herhen und Gewissen so offenbahr würsde, als es vor dem Gerichte GOttes offenbahr ist.

und fie alfo im Genuf davon Troft batten.

Wie kommt es aber, daß wir am allerwenigsten von unserer Erlösung zu bereden sind, daß wir felbst daran zweisseln, wenn wir uns ansehen, daß sich alle Bekehrungen mit einem Zweissel anfangen, nicht allein ob wir erlöset sind, sondern wohl gar, ob uns

auch Gnade wiederfahren tan.

Wedanckeeines Menschen ist, der zu sich selbst kommt, vom Tode erwacht, die Stimme des Sohnes GOtetes hort, und zu leben anfängt? Daher kommts, weil man keine rechte Uberlegung macht, daß man verlohren und verdammt ist.

Denn wenn wir das glauben, so konnen wir das

andere auch leicht faffen und zusammen raumen.

Wir sind verlohren, sagt Jesaias. Wir gienten alle in der Irre wie Schaaffe, ein jeglicher sahe auf seinen Weg.

Berlohren seyn, heist nach dem gemeinen Ber-

stande:

8 2

I) Da

1.) Da nicht seyn, wo man hingehört, und von denen Leuten, die uns zu suchen haben, nicht können gestunden werden, sich auch selbst aus der Irre nicht

finden konnen.

2.) Heißt es auch ohne Hoffnung weg seyn, um alle sein Glück, Gesundheit und Leben seyn, keine Apparentz haben, daß man wieder zur Gesundheit oder zum Leben gelangen könne. Das und dergleischen heist man in der Welt werlohren seyn.

Das hat nun in geistlichen den Sinn: Wir haben unfern Plan und Weg zur Seligkeit aus den Augen gekriegt, konnen uns nicht drein finden, was

wir wollen, oder wo wir find.

Paulus fagt: In ihren Wegen ift lauter Unfall und Zergeleid, den Weg des Friedens wif

Ten fie nicht. Rom. 3, 16. 17.

Sich darüber mit den Menschen in einen Streit einzulassen, daß in ihren Wegen lauter Unfallu. Herhesleid sen, ist fast unnöthig. Denn es währet eben nicht gar so lange, so werden sie von derselben Trunckensheit nüchtern, in der sie sich einbilden, daß es gut mit ihnen stehe, und es wird niemand leicht aus der Welt gehen, der es nicht an seiner eigenen Person bestätigen und versiegeln wird, in meinen Wegen ist lauster Unfall und Zerzeleid. Meine Tage sind entslohen, und haben nichts Guts erlebet.

So lange sie so hingehen, und sich ben ihren Sunben wohl befinden, ihre Gefahr nicht sehen, noch gut fortkommen können, so daß es ihnen nicht unertraglich: sondern noch leicht und lieb istzu sundigen; da muß man mit ihnen Gedult haben, und sie nicht zu be-

reden fuchen, fich vor fo unglücklich zu halten.

Denn

Denn man richtet so wenig aus, als ben einem Trunckenen, wenn man von ernsthafften Dingen mit ihm redet. Denn sie sind auch truncken, todt, verlohren, kennen sich nicht, und wissen nicht einmaht, daß sie auf dem Frrweg sind, sie sehen die Menschen die es ihnen gerne sagen, und sie davon überzeugen wolten, an als gefährlich, als solche Leute, die nicht werth sind, daß man sich mit ihnen einläßt.

Drum ist es eine saure Arbeit, einen Menschen aufs Herts predigen, der nichts davon weiß, und nicht dencket, daß er verlohren sen. Aber da komt uns was du Hulste, das heißt die Verdammung. Er har alles beschlossen unter dem Unglauben, auf daß

er sich aller erbarme. Rom. 11, 32. Wenn die Menschen offt sicher sind, und sich nicht

Denn die Menschen offt sicher sind, und sich nicht bekümmern, wo es hinaus gehen wird: So kommt eine gnädige Hand GOttes über sie, die macht sie erzittern über sein Gericht, und erschrecken vor Furcht der grossen Gefahr. Sie wissen nicht, was sie machen sollen.

Sie find überzeugt, daß sie ihm nicht ausweichen können: Sondern ihm, es sen über lang oder kurk

in die Hande kommen.

Da friegen sie einen Zug, einen Schlag, den sie nicht wiederstehen können.

Sein Wort ift ein Hammer, der Felfen ger=

schlägt.

Und wie das GOtt im alten Testament mit dem Gesetz that, so geschichts viel tausendmahl mehr im neuen Testament mit dem Evangesiv.

Denn an statt, daß vor diesen das Gefet mit Ge= walt an die Berten pochte, bis es einen Durchaang F 2 fand: fand: So haben wir ist die durchdringende Blutes Krafft Christi, die der Menschen Hersen so durchsströmet, und durchgeht, daß ihre Härtigkeit davon mehr zerschmeltt, als wenn sie in einer Glut stünden, daß die allerhärtesten Hersen, die wiederseslichsten (die ihrer Sache so gewiß sind als man eines Irrsals gewiß werden kan,) erfahren mussen die gewaltige Hand, die mächtige Beweisung der Krafft des verwundeten erlösers und Lammes Gottes, davon sie sich keine Idee machen können, davon ihr Herh bisseher keine Empfindung gehabt.

Diese allmächtige Krafft des Blutes und Ereußes Tesu ist die erste selige Burckung, daben man sieht, daß das Herk nicht mehr todt ist, die macht die Menschen überzeugt, daß sie verdammt, daß sie elend sind,

daß fie kein wahres Leben haben.

Ein verlohrner Mensch, ein todter Mensch, der hat keine Noth, er geht herum in Gunden, ohne daß ers weiß.

Die Rrafft feiner Sauffe bedenctt er nicht einmal

mehr.

Wir wollen jeho nicht untersuchen, woher das kommt, wie das zugehet, daß die in unserer Religion gelehrte, auswendig gelernte, durchgängig zugestandene grosse Krafft der Sacramenten nicht einmahl einen Eindruck mehr macht, noch in Uberlegung genommen wird, sondern desselben wie eines Todten vergessen wird.

Aber darüber ift kein Streit mehr, daß die Menschen aus der Sauff-Gnade fallen, daß sie sich darauf nicht mehr beruffen können, daß sie getaufft sind,

daß ihnender zwenfache Zod wiederfahren ift.

Denn

Denn hatten sie da Gnade erlangt, wurden sie da gewaschen mit dem Blut des Lammes, so sind sie doch nicht nur zum andernmahl wieder erstorben, sondern auch in allen den vorigen Unflath wieder hincin ges fallen.

Darum ists nothig, daß solchen Menschen flar gemacht wird in ihrem Verstande, nicht durch Kunst
und menschliche Weisheit, sondern durch eine klare
Stimme göttlichen Wortes, daß sie sich nichtkennen,
daß sie tod sind, daß sie keinen Geist haben, wie
Judas sagt, daß sie in dem Casu sind, da sich der
GeistGottes nichts mit ihnen zu thun machen
kan, weil sie Sleisch sind, i. B. Mos. 6. wie es bey
den Leuten der ersten Welt war; das macht ihnen
denn Unruhe im Gemuthe, das macht sie wohl auf einige Stunden bedächtig, aber das hat keinen Bestand, sondern verändert sich.

Es finden sich zehen zwankigerlen Umstände im Leben, daß sie das alles wieder verwerffen, und entsschuldigen, und sich ben klugen Leuten wieder Rathschaffen, in ihre vorige Dufterheit zu verfallen.

Aber wenn einmahl die Stime des Sohnes Otttes vors Herke kommt, wenns heißt: du bist hin, und der Mensch bleibend überzeuget wird, daß er so verdammt und elend ist, darnach ist der Mensch nicht mehr verlohren, sondern gefunden.

Eine Seele, wenn sie sich mit Aufrichtigkeit ihres Herhens vor verdammt halt, wird schon als ein Bruder angesehen, wenn sie mit Wahrheit sagen kan: ich weiß, ich habe keinen Theil am Reiche GOttes: ich bin verdammt.

\$ 4

Golche

Solche Menschen sind gefundene Seelen, sie sind gefunden durch den treuen Hirten, der alle unsere Sünden auf sich genommen, der neun und neunzig zurücke läßt in der Wüsten, und geht nach dem Verlohrnen, die daß ere sinde, die hat er ben seiner Hand gefaßt, und auf seine Achseln gelegt; der Trost ist nur noch vor ihren Augen versborgen.

Alles, was mit einer solchen Seele vorgehet, die die Bedamung druckt, das ist ein Spiel der Weischeit und Gnade; wer die Seelen so siehet, der freuet sich und dencket: O gewiß! dem armen Rinde, das sich vor verlohren halt, krümmt und winder in der Sünde, zahlt das Lamm das Lose- Held.

Aus diesem Zustande kommt man in keinen ans dern nach dem Sinn des Heylandes, als zum Ges nuß der Erlösung.

Der Genuß der Erlösung besteht darinn, daß man weiß, und mit freymuthigem Herken sagen kan: Ich verlohrner Mensch bin gefunden, ich verdammster Mensch bin erlöset.

Wir kommen nicht aus, wann wir diese heilige Lehre wollen beweisen ben den Leuten, die sie nicht ers fahren haben.

Denn man kan nicht weiter schliessen, wenn einem Die vorhergehenden Gabe nicht flar worden find.

So lange einer Seelen nicht offenbahr ist, daß sie todt und verlohren ist, so lange ist ihr die Predigt der Gnade nichts nüße, so lange ist nichts ausgerichtet mit der Bothschafft des Evangelii.

Es

Es mag fenn, daß man fromm wird, sich bessert, Gutes thut, vor iedermann gilt, und es heißt: das ist ein geanderter Mensch.

Aber mit der Gnade ift nichts zu thun, als bis der

Mensch sich vor verdammt erkennet.

Darnach wird der Heyland der Armen Prediger,

und alle feine Rnechte find vor folche Leute da.

Da heists: Gnade ftromt aus Jesu Wunden, daß man Abba sagen kan, und man sieht sich vor der Stunde als ein Kind der Gnaden an.

Worinn bestehet denn unsere Erlöfung?

Ohnerachtet wir eigentlicher und aussührlicher davon reden werden, wenn wir auf das theure Blut Christi kommen; (\*) so ist doch nothig, ein paar

Worte davon zu sagen.

Unsere Erlösung bestehet in der allererstaunlichsten Wahrheit von der Welt, die kein gescheuter Mensch vor vernünfftig halten wird, und die, nach unserer Methode zu raisonniren, eine offenbahre Thorheit ist, davon der Apostel Paulus treuherzig gestehet: Ich predige den gecreuzigten Christum: den Juden (das ist, meiner Religion) ein Aergernist, den Griechen (das ist, allen andern klugen Leuten) eine Thorheit.

Worinne bestehet fie denn? Darinn:

Der ewige lebendige Sohn GOttes, der so wahrhafftig ein Sohn GOttes ist, als ein Menschen-Sohn ein Menschist, hat sich gefallen lassen, darum, weil den Sündern nicht anders hat konnen grholffen werden, in der Liebe seines Va-

<sup>(\*)</sup> Giehe pag. 342.

Varers, durch Unregung des Zeiligen Geiffes, aber aus frevem Willen, fich zu ermiedrigen, und durch die leibliche Geburt ein Menfeb zu werden, nach der Geffalt des fündlichen Gleisches, wie andere Wiegen-Rinder, allmählich groß zu wachsen, von den Seinen erzogen zu werden, in Unterthänigkeit zu stehen gegen seine El tern, in die dreyfin Jahr verborgen zu bleiben, daß man feines Tahmens taum gedencker, end= lich hervor zu treten, um ein paar Jahr zu leh= ren, und nach vielen Wundern und unendlichen Proben seiner Zeerlichteit und Wahrheit mit dem Gewinft von wenig Seelen, ohne ein= mabl feine Junger in dem Stande zu feben, darinn er fie gewünscht hatte, eines schnoden, schmablichen, jammerlichen, nach der damab= ligen Urt verfluchten Todes zu fterben, vor den Mugen der gangen Welt als ein Mifferbater am Creug zu hangen, verspevet, verlacht, verhöhnt zu werden, in Gesellschafft zwever bosen Buben, die neben ibm biengen, und ibn auch lasterten, und zwar in der Absicht und mit der Macht das menschliche Geschlecht zu erlosen von allen Sunden, den gangen Erdboden zu befreven vom gluch, alle Seelen vom Teufel, Tob und Bolle lofizumachen, und die ewige Gerech= rinfeit zu erstatten, die durch unsere Gunden verlegt war, die Barmbergigkeit übers Gericht zu erheben, einen Sieg zu erhalten, der= gleichen die Welt nicht gedencker, noch geden= cken wird, und in einem Augenblick durch die Ubergabe seines Geistes in die Bande seines Das

te

al

111

te

ac

a

ters, u. durch seines Leibes Miederlegung in die Erde, den besten Gedancken, den die Weisbeit Gottes, der Verstand, der Wille, der Rath und Liebe Gottes von Ewinkeit beschloffen bat, auszuführen, bernach ift er auferstanden in me= nig Tagen, in aller Stille berumgegangen un= ter wenig Seelen, denen er das Geheimniß ents decker, gelehrer, und gleichsam Privat-Stunden mit ihnen gehalten, daß fie grundlicher und accurater unterrichtet wurden vom Reiche Gottes, damit fie feine Zeugen feyn konten in aller Welt, und nach dieser Verrichtung auf= gefahren über alle Zimmel, all wo er als Mensch sitzer zur rechten Zand der Krafft, als das Zaupt aller seiner Glaubigen, zu regieren die gange Welt, aber in einer Creuges-Gestalt, in einer Sigur, da er und feine Glaubigen ausfeben als wenn fie nichts waren, als wenn fie zu Leiden gemacht waren, und als ein Schauspiel der Engel und Welt darffeben muffen.

Die meiste Welt aber, das ist, fast alle Seelen, vor die er gestorben ist, gehen unter seinen Hugen und Gedult dahin, und sehen sich weniger nach ihm, nach seiner Erlösung, nach seinem Tode und Auserstehung um, als sie thun konten, wenn ihnen ein Vogelchen entslogen

mare.

Diese Wahrheit ist zwar eine göttliche Wahrsheit, die und, die wir glauben, mit Liebe, Ergebenheit und Ehrswecht durchdringen, und inZeit und Ewigsteit von allen Sünden bewahren kan. Daß man sie aber glaube, ist nicht jedermanns Ding.

Amen! Ich bezeuge vor alle, die mich hören: Es
ist nach der Menschwerdung und Tod des Heylandes
die grösse Gnade, die höchste Wohlthat, und das
tiessste Wunder, wenn uns GOtt Glauben macht,
an den Nahmen seines Sohns, daß Issus Christus
GOttes Sohn sen, daß er mit seinem Blut und
Marterthum alle Seelen erlöset, die Sünde abges
than, die Tausse ausgestanden, darnach er sich ges
sehnet, und darum ihm so bange war, ehe er sie vollens
det, und sich als Mensch ein Recht erworben, der Pres
diger zu werden, der mächtiger redet, als das Blut
Abels und aller Zeugen, der Lehrer, in dessen Worsten der Menschen Heil, Errettung und Gnade lieget.

Das follen wir predigen, und nichts anders, und

es ift Schade um ein ander Wort.

Der Apostel sagte: Ich weiß nichts anders.

Paulus, der weise, kluge, gelehrte und erfahrne Mann, wuste keine Weisheit, als Jesum Christum, und zwar am Creuz.

Man muß aber i) in Gedult warten, wie bald

wir Glauben finden.

2) Muß man sich nicht daran kehren, daß es wesnig Menschen giebet, die es glauben, und daß sie sich in uns, die das lehren, nicht sinden, und wenn sie aufrichtig mit uns umgehen solten und dürsten, einem ins Angesicht lachen würden, daß wir solche Dinge glauben, und alles was da ist, darüber sahren lassen.

Unser Trost ist, hie und da eine Seele, die die Krafft des Blutes des Bundes erfahrt zur Vergebung der Sünden, und die, obgleich zu ihrer Prostitution vor der gangen Welt, mit uns ausruffen muß: Er ist erwürger, und hat uns erkaufft mit seinem Blut.

## Die achte Rede.

Alm 19ten Mert.

## Erworben, gewonnen.

Denn dazu ist Christus gestorben und auferstanden, und wieder lebendig worden, daß er über Todre und Lebendige FERR sey. 1. Cor. 3, 22. Rom. 14, 9.

Sie waren dein, und du haft sie mir gegeben.

30h. 17, 6.

eg

is t,

विष

20

3

13

2=

It

=

Das sind dren unterschiedene Orte der Schrifft, die einerlen Sache klar machen und beweisen, nehmsteh, daß Seelen, die Jesus Ehristus erlöset hat, grosse und machtige Menschen sind, die mit Wahrsheit, ohne zu viel zu sagen, sich davor ausgeben konsen, daß alles ihre ist.

Paulus spricht: Die Apostel sind euer, alle Menschen in der Welt, sie mogen mit euch handeln, wie sie wollen, alle Sachen in der Welt sind euer, Leben und Tod ist euer, was kan man mehr verlangen?

Wenn das denen Menschen nach ihrer verderbsten Art zugelassen wäre, so wurde eine grosse Confusion und Berwirrung entstehen, und wenn sie sich aller Dinge gebrauchen durften, wie sie sich der wesnigen bisweilen gebrauchen, so wurde es schlecht ausssehen um die Welt; davor aber ist gesorget.

Denn alle, die noch in ihrem natürlichen Zustande stehen, sind so wenig Herr über alles, daß sie selbst

Knechte der Gunde und des Todes find.

Dies

Diesenige aber, denen alles eigen ift, sind durch ein Geheimniß der Welt unbekandt, und stehen unter einem Gehorsam gegen den treuen Erlöser, welchen der Apostel den Gehorsam des Glaubens nennet, eis nen Gehorsam, der daher kommt, daß wir wissen, daß er unser Serr, daß wir ihn sehen mit unserm Jerken, als sähen wir ihn mit unsern leiblichen Augen, daß wir uns halten an sein Ereuk und sein Tod, an die Erlösung durch ibn, da können wir nicht anders, als ihn von Herken lieb haben.

Die Ifraeliten cuvirten sich von dem feurigen Schlangen-Bif durchs Aufsehen nach der ehernen Schlange; wir sehen auf Icsum, den Anfänger und

Wollender des Glaubens.

So machtens zu seiner Zeit die Krancken und Prefhafften, sie sahen ihn an mit Augen des Glaubens, sie weinten unter der Trübfal.

Mit diesen Alugen nehmen wir ihm das Herk, daß wir und er in der allerinnigsten und zartlichsten Ge-

meinschafft stehen.

Daben bleibts nicht, wir nehmen das Joch dazu, die Hals-Rette, davon das Hohelied finget: Wir gehen in Seilen der Liebe, und die find zugleich unfer Schmuck am Kleide des Heils, und an dem Rock der

Gerechtigfeit.

Es heißt auch das Ordenszeichen, das wir zum Pfand seiner Liebe und unserer Treue tragen, daß wir nicht thun was uns einfallt, sondern daß wir durch eine sansste Regung gezogen werden, keinen andern Sinn und Willen zu haben, als Maria hatte ben alter ihrer Glückseligkeit: Siehe, ich bin des ZErrn Magd.

Joh

Ich bin dein Knecht, saget David, du hast meine Bande zerrissen.

Wenn die alten Bande entzwen sind, gehen die neuen an, daß ihr nun bey einem andern seyd. Rom. 7.

Es heist: Er ist darum gestorben und aufferstanden, und wieder lebendig worden, daß er

über Todre und Lebendige Bert feg.
Er ist kommen das Königreich der Gerechtigkeit
anzurichten, und nun ist Christus der Berett zur Ehre
Gottes des Baters, und wir sind seine Unterthanen
aus drep Urfachen.

1) Er hat uns erloset, 2) Er hat uns erworts

ben, 3) Er hat uns gewonnen. Es sind dren differente Rechte.

Die Erlöfung geschicht durch einen Preif, der bezahlt wird.

Die Erwerbung, durch Mihe und Arbeit.

Die Gewinnung oder Eroberung durch den Streit.

Der Heyland hat uns zuerff erloff.

3ch habe mich am vergangenen Sonntage dahin

erklaret, daß die gange Welt erlofet ift.

Erhat sich gegeben, fagt der Apostel für alle zur Erlösung, und das foll zu feiner Zeit geprediget werden.

Darum sagt der Heyland zu seinen Jüngern in conformitæt der Worte, daß uns zufolge eines theuren Endes gegeben sen. Erlöset aus der Zand unser Zeinde, ihm dienen ohne Zurcht unser Lebenlang in Zeiligkeit und Gerechtigkeit, die ihm gefällig ist.

Gehet

6

D

r

Gehet hin, sagt er: Prediget das Evangelium allen Creaturen, wer das glaubt und getaufft wird, der wird selig werden, wers aber nicht glaubt der wird verdammt werden, warum? darum, daß er nicht glaubt an den Mahmen des einiggebohrnen Sohns GOttes.

Denn GOtt hat seinen Sohn nicht gesandt, daß er die Welt richte, sondern daß die Welt

durch ihn selig werde.

Wer an ihm glaubt, der wird nicht geriche tet, weraber nicht glaubt, der ist schongeriche tet, darum daß er nicht glaubet.

Erfonte es nicht annehmen, wenn man ihn schon wolte seig sprechen, denn sein Zert denckt anders.

Wir sehen also was der ganken Welt im Wege stehet, allen Vosewichtern und Unglaubigen in allen Nationen, allen Wilden, allen halben Thieren, allen Menschenfressern, allen honeiten Leuten, allen Wornehmen und Geringen, allen Gelehrten und Laven, allen Gottesdienstlichen und allen Spöttern, allen Bestien und Tugendhassten, allen Philosophen und blöden Gemuthern, mit einem Wort allen die nicht selig werden, nichts als der Unglaube.

Denn er ift für fie alle dabingegeben.

Die Erlbsung ist nach der heiligen Schrifft von vielerlen Dingen geschehen.

Von dem zukunffrigen Jorn hat er uns erlofet. Er hat uns erlofet von aller Ungerechtigkeit.

Er hat uns erloset von der Gewalt des Teuffels,

bon der gegenwärtigen argen Welt.

Er hat uns aber auch erlöset, welches eingant bes sonderer Ausdruck ist, von unserm eirlen Wandel nach väterlicher Weise. Ers Ertofung heist nach dem Schriffts Sinne eine Handlung, da eine Sache oder Person, die sich in eis nem unglückseligen Zustande befindet, von demselben losigemacht wird auf eine Weise, dagegen der alte Besiker nichts einwenden kan, weil sie ihm vergütet wird.

Die Erlösung der Menschen geschicht durch ein

Lofegeld und Ranzion.

Denn das ist die Formul, deren fich die Schrifft an so vielen Orten entweder ausgedruckt, oder doch so daß es die unumgängliehe Folge mit sich bringet, also

davon zu gedencken, allemahl bedient.

Einer der wichtigsten Orten der Schrifft, der uns darinne befräfftiget, ist, wenn Petrus die Leute warsnet, sie sollen sich nicht etwa einbilden, als wenn sie mit Gold oder Geld gekaufft waren; Nein nicht mit Gold oder Gilber, sondern mit dem theuren Blut Christt als eines unschuldigen und unbesteckten Lammes.

Aus diesem ists klar, daß einelgant neue Religion erfunden werden, und daß man die heiligen Wahrsheiten des Herrn unendlich zerstümmeln, aus einansder zerren, Worte hineinrücken, und herauslassen müste, wenn man den Laut und Sinn des Worts Löse-Geld, vor unsere Sünden, diesen heiligen und großen Preiß, darmit uns alle Seligkeit zuwege gesbracht ist, unter einen andern Bilde oder Deutung vorstellen wollte.

Die Aufrichtigkeit und Wahrheit ist ben dem Ges brauch der Schrifft doppelt nothig, sonst prostituiren wir unsere heilige Lehre, durch den Gebrauch den

wir davon machen.

M.Reden.

Es ift aber auch mahr, daß es etliche Schriffts-

Berdreber fo bofe nicht meynen.

Denn sie halten dafür, wenn sie solche wunderbahse und in ihre idee gar nicht einpassende RedenszUrten des Heiligen Geistes lesen: Gie müssen ihn einheltsen, sie müssens etwas verständiger und zusamsmenhängender machen, als es da steht, der heilige Text habe sich nicht recht ausgedrückt, es müste ansders gemennt senn.

Ich bekenne aufrichtig, mir kommen dergleichen Advocaten der heiligen Schrifft und der gottlichen Weißheit sehr mitleidenswurdig vor, und die

Schwäche ihres Berftandes ift offenbahr.

Ich glaube einfältig, was die Natur der Worte mit sich bringt, und hoffe gegründet, die ewige Weißheit wird gewust haben, was sie redt und schreiben last, besser als alle Menschen, besser als wirs wissen,

Die wir es erft da ternen muffen.

Bennwir das voraus setzen, wie es denn voraus gesetzt werden muß, so ist diese Bahrheit vollkommen klar, wir sind wahrhaftig bezahlt, wir sind gekausst, wie man ein Gut von einem andern kausst, wie man einen Gekangenen loßkaussen kausst, wie man einen Gekangenen loßkaussen kausst, wir sind wir vom Zorn, vom Gericht, vom Fluch, vom Fall und allen Verderben, von Sünde, Tod, Teussel und Holle geskausst, durch eine wahre, in Gottes Schatz allein gültige und ganze Bezahlung, nehmlich durch das Blut des, der von Gottes Gnaden für uns alle den Tod geschmecker.

Israel ist rechtmäßig erlöset worden, und

foine Gefangene gerecht.

Es

Es war unvermeidlich, daß sie erlöset wurden durch eine ewige Gerechtigkeit, durch eine ewige Erstöfung.

Denn sie waren überlieffert und verkaufft durch einen Ausspruch, der so wenig zu wiederussen war, als die Briefe der Könige in Persien, von denen es heisset, daß sie nicht könnten geandert noch wiederrussen werden.

Dahero auch Ahasverus seinen Besehl gegen die Juden nicht ausheben, sondern zu dessen Entkräffstung nur erlauben konte, daß sich die Juden wehren möchten.

Das Recht der Gunde und des Todes stand in

den tiefffen Grunden der Ewigkeit fefte.

Es war vor dem Gerichte bekandt, dessen Aussprüche in ihren unveränderlichen Schrancken und Verfassungen durch alle die Ewigkeiten gelten.

Mun aber ifts so abgelauffen:

Der Satan, der die Seelen wahrhafftig an feis nem Strick hatte, gefangen zu seinem Willen, (denn dem sie sich zu Knechten begeben haben in Gehorsam, des Knechte sind sie) der kan nichts eins wenden, der hat selbsten hinausgeführet den Rath GOttes.

Er hat des Juda sein Hert erfüllet, daß er JEsum

verrathen.

Er hat die Menschen beredet, daß sie ihn haben ans Zolz gebracht, daß sie den Sürsten des Lebens erwürget haben, daß sie die Würckung seines Blutes und Todes über sich und ihre Kinder genoms men haben.

(J) 2

Darum

Darum muß er fie nun dem überlaffen, den fie be-

neuem ererbet bat.

Dem GOtt, des die Rache ist, die Rache ist sein, er will vergelten: Er will alle seine Feinde lieben, segnen die ihm fluchen, wohlthun seinen Hassern, bitten vor seine Beleidiger: denn er ist der eingebohrne Sohn des Baters.

Mit einem Worte, wir find log vom Teuffel.

Die Welt, die uns von neuem gefesselt, der wir uns felber verkauffet haben, darum, daß wir in gewisfer massen freve Leute seyn, die von sich disponiren können, die ist mit dem Satan, ihrem Fürsten und Gott, zugleich geschlagen.

Sie ift famt uns ein Knecht der Gunde und des Todes gewesen, und kan keinen Handel und Wan-

del mit uns treiben.

Sie stehet selbst unter dem, der seine Gefangene nicht mehr halten kan, sondern sie loßgeben muß ums Blut des Bundes willen.

Alfo kan sie nicht mehr Recht haben, als ihr HErr, als der sie sendet, und also muß uns auch die Welt

loflaffen, wenn eine Erlofung geschehen foll.

Und aus dem Fundament kan der Henland mit Recht fordern, daß dieselbigen Leute, die seine sind, auch zu Vater und Mutter, in so sern solche zur Zeelt gehören, und in Satans Rachen, fren heraus sagen mussen: Ich kenne dich nicht, ich weiß nichts von dir.

Denn sie haben zwar ein Recht, das andere und nachste Necht an denjenigen, die sie gezeuget und ers

zogen haben.

Alber

Aber der Bater, der uns zum Leben erwehlet, zur Herrlichkeit beruffen, der den Herzog der Seligkeit durch Leiden vollendet, der seinen eingebohrnen Sohn für uns alle dahin gegeben, und endlich den großen Hirten der Schaafe durch das Blut des ewigen Lesstaments ausgeführet hat ins geraume, daß ihm nun die Schaafe alle nachlauffen können, wohin er will, der hat das erste, und ist, wie es denn nicht anders sein kan, der rechte Varer über alles, was Kinsder heist, im Zimmel und auf Erden.

Mun wollen wir das Erwerben ansehen.

Es ist eine Redens = Art der Schrifft: Daß das Wolck hindurch komme, das du erworben hast. Das wird im neuen Testament erkläret, und weiter hinaus gedeutet: Da wird die Gemeine gesnenner, die er durch sein eigen Blut erworben hat. Apost. Gesch. 20.

Es hat aber seinen Grund eigentlich in den Worsten: Darum, daß seine Scele gearbeitet hat, wird er seine Lust sehen, und satt werden.

Sef. 53.

Es ist bekandt, daß das Wort, erworben, heut zu Tage und allemahl gebraucht wird von den Geschäffsten, die man mit seinen Handen oder Ropff verrichstet, da man entweder etwas im Schweiß seines Unsgesichts gearbeitet, oder sichs doch sehrsauer werden läßt.

Jacob arbeitete vierzehn Jahre um seine Rahel, und sechse um seinen Lohn, darauf berufft er sich gegen seinen Schwieger-Vater: DesTages verschmachtete ich vor Zize, und des Machts vor Frost, und und kam kein Schlaf in meine Augen. 1. B. Mof.

Abenn wir das Leben unsers glorwürdigsten Henlandes betrachten, seine lange Mühe, die er in der Welt ausgestanden, seine drensig-iährige Last, die er getragen hat in der Stille, (die kleinen und vers borgenen Treuen aber sind denen weit vorzus ziehen, die in die Augen fallen) die letzte Jahre seines Lehr-Amts, da er offt nicht Ruhe gehabt zu essen, da er des Tages in Mühe, und des Nachts im Wachen war, da er endlich eine solche Seelen-und Gemüths - Arbeit auszustehen bekam, die ihm den blutigen Schweiß hat ausgetrieben; so können wir wohl glauben, daß er ihm etwas damit erworben hat, warum? weil seine Seele gearbeiter hat.

Darum wird er auch ein Knecht genannt, das find

Arbeiter, Leute, Die fiche laffen fauer werden.

Gewiß wenn wir unsers Heylands seine Arbeit bestrachten, und sehen, wie wir durch die ABelt koms

men, fo muffen wir uns fehr schamen.

Die Leute, die sichs recht lassen anliegen mit ihren Geschäfften, haben in ihrer Art viel Mühe und Arzbeit, aber was ists im Bergleich mit der unmenschlischen Mühe des Sohnes Gottes, der im Elend und inMühen unserthalb sich ließ erziehen, der nicht hatte, da er ruhte, schwizte Blut vor schwerem Muthe.

Durch diese Arbeit sind wir eigentlich auf eine bes sondere Weise erworben zu seinem Lohn, und (wie es sonst ausgedrückt wird in denen Propheten) zu seis

ner Lust.

2Cir

Wir haben eine solche Redens-Art mehrmahlen: Meine Lust ist bey den Menschen-Kindern; daß er also seine Lust und Freude an uns habe, daß er sich an uns satt sehen kan, das ist der Lohn seiner unendli-

chen Mühe.

Wollen wir ihm seine Lust nicht gönnen? Wollen wir uns nicht lieber mit tausend Freuden dazu hingesben, daß wir dasselbe Lust-Spiel des Heylandes wersden, weil wir uns doch sonst einmahl mit tausend Angst und Noth dem Zorn des Lammes mussen unsterwerssen, wenn er entbrennt, da können wir doch nicht entrinnen, da mussen wir doch sein seyn, und mussen unter seinem eisernen Scepter zerdroschen liegen, wenn wir nicht haben wollen den Friedens-Scepter küssen.

Sind wir nicht sein Bergnügen, seine Freude und Lust in dieser gegenwärtigen argen Welt, und haben sein Bekentniß vor den armen elenden Menschen gescheuet, und es nicht gestehen wollen, daß wir seine sind, so müssen wir doch in der Ewigkeit als Chebrescher, Chebrecherinnen und Huren, die ihren Bräutigam entlauffen sind, zum Schemmel seines Ehronstiegen, und die Berge und Hügel anschreuen, daß sie

uns por feinen Untlig verdecken follen.

Er hat uns auch gewonnen.

Daben ist ein Wort merckwürdig, das in unserer Sprache nicht so ausgedruckt stehet, Squapseier spas, er führt uns zum Triumph herum. 2. Cor. 2, 14.

Denn das ist der natürliche Gebrauch des Worts au allen Orten, wo es sonst zu sinden, es heist gemeisiglich

niglich einen herum treiben, besiegen, zeigen als eine Beute, darstellen als einen Sieg, wie es die Triumphatoren der alten Zeiten machten, die ihre Feinde gebunden vor ihren Siegs-Wagen liessen herziehen, als einen guten Geruch der Lapsferkeit, der Herrlichskeit und Gewalt des Kriegs = Helden, Königs und Kürsten der vor seiner Welt triumphirte.

So gehts zu spricht der Apostel: GOtt führt uns zum Triumph herum, durch die ganke Welt, und offenbahret durch uns den Geruch seiner Herrlichkeit, den Geruch seiner Ehre, und zwar auf verschiedene Art; Etlichen Menschen zu ihrem Verderben, etliechen Menschen zu ihrer Geligkeit, ein Geruch zum

Leben oder jum Tode.

Dieser ist gesetz zum gall, oder aufstehen der Leure.

Dorten sagt einer der alten Patriarchen: Das habe ich mit meinem Schwerde und Bogen gewonnen.

Der Benland hat ihn auch felbst geholffen mit seis nem Urm, so daß der Leinde Dermogen und

Blut auf ibn gesprügt ift. Cf. 63.3.

Er hat uns von der Obrigkeit der Sinsterniss errettet mit seinem Urm, er zog einher der Wahrheit zu gur, und die Elenden beym Recht zu erhalten.

Scharff waren seine Pfeile, daß die Seinde des Ronigs mit Zauffen für ihn dahin sielen.

Darum heißte von ihm: Er ziehe aus, daß er

siege, und daß er überwinde. Offenb. 6, 2.

Es ist aber das nicht nur so ein Sieg, wie man Feinde und Rebellen zu paaren treibt, sondern wie man

man Bundes Genossen dem Feinde aus dem Nachen reißt, und zur Frenheit bringt, die hernach als Ehrenund Sieges-Zeichen ihres Freundes, Schusherrns und Helffers mit ihm daher ziehen.

Mach deinem Sieg wird dir dein Volck wil-

lig opffern. Vf. 110.

Deine Reinde muffens mit Schrecken und Angft

aber fein Bolck wills mit taufend Freuden.

Die Wagen sind sein freywilliges Volck, deren jeglicher jedermann fren bezeuget, daß er ein williger Diener, ein frenwilliger Zeuge der Herrlichkeit ICsu ist.

Sohat ehmahls Saul eine Stadt, die in der auffersten Roth war, aus der Hand ihrer Feinde erret-

tet. 1. Gam. ir.

So haben allemahl die alten Knechte GOttes sich ihres Bundes-Genossen angenommen, und sie errettet. Abraham schaffte den Königen, unter denen er wohnte, Ruhe, wordber ihm Meschisedech entgegen gieng, und ihn segnete. 1. Mos. 14.

Eben auf diese Weise that unser König JEsus, der unserwar, und wir sein, der sich in der Ewigkeit schon versprochen, und seinen Leib verbürget, und versetzt

hatte vors menschliche Geschlecht.

(Daher er auch genennet wird: Das Lamm das erwürget ist vom Anfang,) der uns durch sein lang-wieriges Leiden in dieser Welt wahrhaftig verdienet hatte, uns endlich am Stamme des Ereuhes unter dem Bilde eines Leidenden, eines Ubelthäters, eines Fluchs, über den die Sünde der ganken Welt gienge, im Schweiß seines Angesichts den Proces gewinnen und den Sieg erstreiten helssen.

(3) s

Er hat das Gerichtzum Siege hinaus geführet, und seine Zeinde zum Schemel seiner Züsse gelegt, schaugerragen össentlich, darnach ist er hingegangen in demselben Sieges-Geist, und hats geprediget, und hat die Lehre von seinem Siege bekannt gemacht, denenjenigen die nicht glauben wollen, den Ort des Gesangnisses har er gesangen, er hat ihn erstiegen, erobert, und loß gemacht seine Gesangenen durchs Blut des Bundes, daß es uns noch alle Lage und Stunde hilft.

Weil er uns nun wahrhafftig von allen Sünden erlöset hat, erworben, gewonnen, so wird von unserer Seite eine Attention erfordert, wie wollen wir entsliehen, so wir eine solche Seeligkeit ver-

achten?

Sie ist geprediget, sie ist der Welt kund gemacht so viel Jahre, sie wird noch täglich bezeuget auf so unsterschiedene Weise, sie stehet im Worte Gottes, das genugsam in aller Händen ist.

Warum haben wir nicht alle vorlängst eine Ehre und Freude dran, den Genuß derfelben Erlösung, den Genuß derfelben Erkämpsfung und des Sieges zu

baben, den Befus für uns alle erlanget bat.

Er ist so nahe da, uns alles zu geben, Er ist so willig, daß wir die Erlösung durch ihm haben sollen, daß ein jeder Mensch wissen soll, auch ich bin erkaufft, auch ich bin bezahlt, auch an mir wird nicht mehr prætendirt.

Er mochts uns gerne in derjenigen Ordnung, (von der nicht dispensier werden kan,) zu erkennen geben, daß wir sein erkaufftes Gut, seine erarbeitete Braut,

feine

feine erftrittene Freude, der Lohn seines Ereuhes, seine Lust-Spiele und Eronen sind, damit er am Sage
der Freude seines Herhens gecronet ward, an einem
Freuden-Sage, den niemand als Er und seines gleichen so nennen kan, denn die Erone, darinnen er im
Geiste alle seine Zeugen und Seelen, als köstliche Reinode eingestochten sieht, war der Dornen-Eranh.

Wie es mit der Freude seines Herkens ist, so ists auch mit seiner Schönheit, die wird im Johenliede gründlich beschrieben, examinirt man sie nach desnen menschlichen Ideen, so kommt eine horrible Gestalt beraus.

Alber sie ist dem Herhen wahrhafftig schön; Die zerrissene, verblutete, verstockte, verstarrte Glieder, mit denen er vor GOtt und Menschen und Engeln, als ein Scheusal dargehangen, verhöhnt, versspert, und sehr verwundt.

Die sind es in der That und Wahrheit, welche alle arme Sünder-Herken noch heutiges Tages alleine rizen und verwunden, die sind es, die auch mit mein Zerz genommen und gebunden.

Denn die Leibes - Gestalt des für uns büssenden Erlösers, war der Abdruck unserer verdammten, elenden, scheußlichen Seelen, und er liebte uns doch bis in den Tod; Er bekennete sich öffentlich zu uns, und erarbeitete sichs am Creuß, daß er uns nicht verstecken, sondern uns sedermann als ein Sieges-Zeischen, als seine errettete Bundes - Genossen, als seine Leute ausweisen darff, die er durch die Welt führet, als ein Held ben ihnen ist, und sie nicht verläst alle Tage, dis ans Ende der Welt.

Zeute

Zeute so ihr seine Stimme horet, so versto-

Es heift nicht, wir follen uns zur Sache nothigen und zwingen, sondern es heift, wir follen uns nicht ver=

stocken.

Der Henland braucht unsere Hülste nicht. Erforstert nicht, daß wir uns præpariren zu seinem Reich, er ist weise genug, er ist mächtig genug, er ist nahe genug, uns die Herben aufzuthun, und sich auf die bequemste und füglichste Weise an uns zu offensbahren.

Darauf konnen wir rechnen.

Die Forderung seiner Knechte gehet nicht weiter, als: Berstocket eure Herken nicht, um dieser oder jener spöttlichen Ehre, unruhigen Lust, ungewissen Zabseligkeir, schändlichen Trägheit willen.

Wenn ihr gewiß fühlet, das ist GOttes Krafft, setzt euch nicht entgegen, laßt nicht die Phantasie über euch herrschen, dieser oder jener Mensche werde euch drüber verachten, spotten, verlassen, und das Leben schwer machen; laßt euch nicht diesen oder jenen Rusten, den ihr entweder verlieren oder erlangen könnt, verblenden und zurück halten, oder vielmehr wieder ins Verderben zurück reissen.

Es kan kein Mensch, der einen natürlichen Versstand hat, und zuhöret, was von Esu gezeugt wird, der Sache und Wahrheit benfallen, ohne dadurch hingerissen zu werden: Wir Christen sind ohnedem, wenn wir nur zuhören, ben den Vorträgen vom Creukes – Tod des Erlösers, nicht ganz unem-

pfindlich.

68

Es ist eine in allen Geraufften liegende Sache, daß sie nicht hören können, daß Zesus vor sie gestorzben ist, sie mussen es fühlen, und wenn es so wieder hingehet, wie es kommen ist, so können sie sich damit nicht entschuldigen, wie die Grönlander, Lappen und Hottentotten: wir haben nichts davon verstanden, gefühlt oder gemerckt, sondern es geht ben allen und jeden eine subtile oder grobe Art der Verstockung vor, und sie können zur Noth wissen, wie sie jedesmahl wieder davon abkommen.

Was wiffen denn die Seelen unter uns zu fagen, denen der Henland zum Leben und zum Friede worden ift, zur Gnade und ewigen Erlöfung?

Das wissen sie,daß er ihnen nachgegangen ist, und sie nicht ihm; daß er sie ergriffen, und sie nicht ihn; daß er sie erwehlet, und sie nicht ihn.

Er hohlete mich, sagt David, Er hatte Lust zu mir.

Ich bin von ihm ergriffen, bezeugt Paulus, Er batnach mir gelangt. Ich bin erkannt.

Es ist frentich eine solche Verfassung, und die Mensichen sind bereits dahin gekommen, durch die Verfühstung in den weltlichen Umständen, daß die natürliche Empfindung und Neigung ihrer Hergen zu dem, was nicht gut ist, die Empfindung des Creußes ICsu ben weiten übersteiget.

Die üble Gewohnheit, vom Blute Jesu Christi von Kind auf, als von einem Mährgen zu plaudern, macht es einem gegen die heranwachsende Jahre so verächtlich, daß man nicht mehr weiß, was man das von dencken und halten soll.

Doch

Doch kan das alles die Regung nicht gang unters brucken.

Es ift aber daben noch ein ander allgemeines Bersterben.

Eine jede Jahrs-Zeit der Menschen bringt ihre bestondere Abhaltungen, Hindernisse und Wiederstänsde mit sich, dadurch denn der Heyland mit seiner Erslösung, Erwerbung und Gewinnung der Geeslen nach und nach, wo nicht garvergessen, doch dem Herhen unangenehm oder fremde wird.

Es ift erstaunlich, daß denen Leuten, wenn sie gleich zuhören, darauf mercken, und es ihnen noch so deutlich poraetragen wird, doch alles lauter Geheimnis ist.

Da die Wahrheit noch in Bildern und Gleich= nissen, und in den dunckeln Sprüchwörtern einge= hüllet lag, welches die Gefahr der damahligen Zeit erforderte, da dachte man', die Menschen verstün= den es nicht, weil es zu undeutlich ware.

Seit dem redet man schon lange mit lauten Worten, die den Menschen geläuffig sind, mit solchen Lusdrücken, daß ein jeder den Sinn greiffen kan, man redet auch nicht ohne der Menschen Gefühl zu rühren.

aber alles umfonft.

Das Gefühl selber ist etwas zweisselhafftes, daß ob man es gleich dieselbe Minute nicht läugnen kan, und es bleibet einem auch wohl nach, so ist doch die eisgentliche Würckung der Wahrheit offt ehe als in einer halben Stunden vorben und dahin, bis wieder etwas neues kommt, daß nur einige Minuten frappirt, und in seiner Ordnung wieder dahin rauscht.

Ich weiß nicht, was ich mir von diesen meinen Reden versprechen soll, je weniger sie ausgedacht und gekünstelt sind. Denn 1) Sabe ich feine Zeit zu dem Alusarbeiten.

2) Begehre ich ihnen nichts Groffes vorzupredigen, sondern ich tractive die ganke Sache, als einen ungeformten und naturellen Discours, da ich mit eben der Freymuthigkeit, Deutlichkeit, aber auch Grundlichkeit zu sprechen suche, die ein jeder Rechtschaffener, und in seiner Sache gesetzer Mensch,

am gangen Gefprach zu beobachten hat.

Je simpler mein Vortrag ist, se gewisser trifft das, was ich sage, die Uberzeugung der Freunde, die mich hören; Weil aber vermuthlich die Stunden und Tage, die drauf folgen, eben dieselbe Methode beobachtet wird, die nach dem Gehör des Worts sonst pflegt gebraucht zu werden, so ists vermuthlich, daßes ben denen meisten auch eben die Folgen haben werde.

Dem fen wie ihm wolle, fo ifts doch gefagt, geshört, und ich hoffe jum Zeugnif in euren Herhen.

Ihr send alle mit einander erlöset, erworben, gewonnen, durch das Verdienst, durch die Mühe, und durch den Tod des ewigen Sohnes Gottes unsers

Erlofers, unfers Haupts und Herrns.

Wer nun ein Knecht der Sünden bleibt, wer nun unter der Bormundschafft seines alten Manns des Fleisches stirbt, wer dermahleinst mit den Feinden des Lammes sich unter die Berge und Hügel kraken wird, derwird alsdenn wissen, ja er wird es noch eher erfahren, daß es so sein Wille gewesen ist.

## Die neundte Rede.

## Von allen Sünden.

Er Tod ist verschlungen in den Sieg, Todwo ist dein Stachel? Kölle wo ist dein Sieg? GOtt aber sey Danck, der uns den Sieg gegeben, durch unsern Zeren Justum Christum.

Es ist ein Jerthum, wenn wir und die Sunde zu schwer vorstellen, und dencken, es ist kein Rath das wieder; Wenn wir ste und zu leicht vorstellen, und

dencfen: Es ift noch eine erlaubet.

Er will sich unster gant erbarmen, unsere Missethat dampfen, und alle unsere Sunde in die Tieffe des Meers werffen.

Und das ift der Sieg, Darein der Tod verschlun=

gen wird.

Das Meer, das ist der ganhe Abgrund alles Erbarmen Gottes, der mit dem Blut des Sohns Gottes bedeckt ist, wie die Erde mit Basser.

Er verfencket den Bann, und den Fluch aller Gunde, und laft ihn nicht wieder empor kommen, wie

einen verfunckenen Stein.

Der Todist das gerade Gegentheil, von dem, twozu uns die Liebe und Erbarmung GOttes in Christo ISu gemacht hat.

GOtt hat und zum Leben geschaffen, das haben wir verlohren; Wer aber den Sohn GOttes hat,

der hat das leben wieder.

Wer den Sohn, das ift, das Bild GOttes nicht hat, der ift noch im Tod.

Die

Die gange Kunst des Menschen, sein ausserliches Leben zu erhalten, bestehet darinn, daß er es verhüte, daß die in ihm schon liegende Verwesung nicht übershand nehme.

Den leiblichen Tod tragen Knechte und Mägde GOttes an sich wie andere, allein sie verhindern, durch die Gnade des Heylandes die Verwesung in ihnen, und machen, daß ihr Land durch sein Blut

grune und blube.

Bon dem geiftlichen Tod find fie gar fren.

Die Zolle ist das alte Berderben, das dem Blut Esu entgegen geset ist, der Greuel-Pfuhl der Erbs Sunde, darinnen die naturlichen Menschen schwimsmen, und, wie es der Apostel ausdrückt, dahin fahren, und die Gläubigen als durch ein Meer der Angst wasten, und um die seine Wellen schlagen.

Wir stehen mehrentheils in den Gedancken, Die

Gunde ift eine Luft.

Ware fie das, wie konnte fie ein Stachel genennt werden.

Der Henland sagts besser, was die Sunde ist: Ihr send von dem Vater, dem Teuffel, und nach eures Vaters Lust wollt ihr thun.

Ein seder den Luften, dem Geits, dem Hochmuth, der Gemachlichkeit unterworffener Mensch, ift ein

Sclave und Dienftbote des Teuffels.

Und wanner seinen vermennten Zweck erhalt, und die gesuchte Shre, Geiß, Luste, Gemächlichkeit erstangt, so bleibt er des Satans geheimer Zeit-Vertreib, und wird nach den unterschiedenen Affecten der Menschen respectiet, beneidet, wehrt gehalten, oder glücklich geschätt.

M-Reden. H Wofern

er

n

311

1=

id

e=

te

1=

10

18

er

ie

3=

0

n

t,

1

ie

Wofern er sich aber zwankig, drenkig, vierkig Jahr gequalt und gemartert, und nichts erlangt hat, was er gesucht, so wird er vor aller Welt als ein Thor offenbahr, verlacht, und vor einem hochmuthigen Narren, vor einem Geikhals, vor einem liederlichen Menschen, vor einem Tagedieb ausgeschrien, das ist der Lohn seiner Mühe und Arbeit.

Die innige Erbarmung des Henlands bewog ihn, feine Boten zu den Menschen zu senden, aufzuthun ihre Augen, daß sie sich bekehren von der Sinsterniß zum Licht, und von der Gewalt des Sa-

tans zu GOtt.

Wollen wir alfo gute Tage feben, fo laffet uns ums

kehren zu unserem auten Herrn.

Damit unsere Sunden vertilget werden, und die Zeit der Erquickung komme vor dem Angesicht des Herrn.

Es ist eine erstaunliche Sache, nicht so wohl, daß Leute alle Tage sündigen, sondern, daß sie es aussteben können, weil die Sunde so ein miserabel und unerträglich Ding ist.

Es hat aber eine geheime Urfache, wenn man die

weiß, fo ifts zu begreiffen.

Es ist in der Welt gewöhnlich, daß, wenn ein Mensch starcke Arbeit thut, so erhohlt er sich, und erstrischt sich.

Und das giebt Gelegenheit zu der Frage, die man offt maßigen und nuchternen Leuten thut: 2Bo die

Krafft herkommen folle.

Man pflegt einem also was Kräfftigs zu geben, wenns einem ein wenig zu viel wird, und das mussen die Sündiger auch kriegen, sonst liesen sie das Werck liegen.

Wenn kein Gesetz in Geboten gestellt ware, so bliebe das bose Hert, wie es ist, und die Ausbrüche waren viel rarer.

Weil aber das menschliche Gemuth so gestellt ist, daß wann eine Sache, die es sein Tage nicht gesehen hatte, verboten wird, es alsdann erst eine besondere Neigung dazu kriegt, so ists wohl zu begreiffen, was Paulus spricht: Die Kraffe der Sünde ist das Geseze.

Darein macht nun das Evangelium einen gewal-

tigen Strich.

Das hebet das Gebot-Wesen auf, macht die Seele fren, weiset sie von allen Sasungen ab, aufs Hert, auf die Salbung, auf das Gnaden-Gefühlt von Stund zu Stund, so offt die Gelegenheit vorstommt, auf die Natur, die man nach Erlassung der alten Schuld von oben herab bekommen hat.

Da verliehrt das mühsame Sündigen seine Krafft und Nahrung, und wird ohnmachtig, und bleibt

liegen.

Woher kommt nun das alles? Woher kommt die Entkräfftung der Sünde? Woher kommt das selige Evangelium?

Danck sey dem Blute, das jetzt durch alles

mallt.

GOtt sen Danck, der uns den Sieg gegeben hat, durch unsern Herrn JEsum Ehristum.

Er hat uns erloft, uns zu gut.

Wir mögen gethan haben alle Gunden, so sind sie in das Meer des Bluts ICsu Christi hinein verfenckt. Hue,

t,

n

11

2

e

Alle, die dieses horen und glauben, und deren ihr Sert fo werden will, die konnen es noch beute baben

und erfahren.

Dier ift fein Gunder ausgenommen, er mag betrogen fenn von dem Satan, womit und wie febr er will, der nicht erloft und erkaufft ware, an dem der Satan fein Recht nicht verlohren hatte.

Wolt ihr felig senn, ihr Hurer und Diebe, ihr Bors nigen und Morder, und Lugner, und wer ihr fend, ihr Bergagten und Ungläubigen, die ihr das horet? (und

die ihre ist leset?)

Go wiffet, daß Wefus für euch alle gebuffet bat. und daß ihr es in diesem Augenblick erfahren konnt. daß ihr durch seine Wunden send heil worden.

Der Born ist offen wieder alle Sunde und

Ungerechtigteit.

Mehmet hin die ABSOLUTION, und feht Ihn an, und glaubt, und ftehet auf, und freuet euch, und zieht euch an, und laufft.

Erift darum für alle geftorben, auf daß die, fo da leben, hinfort nicht ihnen felbit leben, fondern bem, der por fie gestorben und auferstanden ift.

Wir find Gein, und gehören 3hm an.

Mie wir vorhero find eine Luft des Satans ges wesen, so muffen wir nun eine Lust des Heylands fenn.

Diejenigen Dinge in feinem Dienft, Davon Die Welt faat: Das ift eine Laft, eine Befchwerde.

muffen uns eine Luft und Freude fenn.

Wer der Welt abstirbt, emfig fich bewirbt um den lebendigen Glauben, der wird bald em= phind=

pfindlich schauen, daß niemand verdirbt, wet der Welt abstirbt.

Wir find sein Che-Genof mit dem Blut unsers Mannes, als dem Lohn seiner drenfig-jahrigen Mühe und Arbeit erworben.

Wir effen und trincken, schlaffen und wachen, ar-

beiten und ruhen 3317.

Er hat und erstritten von der Gewalt des Teufels. Er hat den Sieg wider den Satan hinausgeführet.

Er hat uns seinem Vater mit übergeben, da er sagte: Vater, in deine Zande befehl ich meinen Geist.

Da hat uns GOtt wieder gefriegt.

Ihr feyd dem alten Manne gefforben, daß

ibr eines andern feyd.

Das beziehet sich nun darauf, daß, nachdem wir Gnade haben, wir leben, wie wir vor dem Falle wurden gelebt haben, unftraflich, heilig vor Ihm?c.

Mur feliger und ficherer.

Weil er unfer DErr ift, fo muffen wir nun feine Leute feyn, ihm nachfolgen, und ihm dienen.

Wer fo lebt, wie er lebte, der muß nothwendig ges

haffet werden, wie er ift gehaffet worden.

Wer aber sagen kan: Ich lebe, und nun nicht ich, sondern Christus lebet in mir; der geht über alle die Schwierigkeiten hinüber, und wird sie kaum inne.

Denn er ist erlöset von allen Sunden.

## Die zehnde Rede.

Alm 20ten Mers.

Vom Tod und von der Gewalt des Teuffels.

P. Jedie Rinder Sleisch und Blut haben, ist ers gleicher massen theilhaffrig worden, auf daß er durch den Tob die Macht nehme dem, der des Todes Gewalt hat, das ist dem Teuffel, und erlosete die, so durch Surcht des Todes im gangen Leben Knechte feyn musten.

Man fan daraus erkennen, was man vor einem Beren hat, wenn man weiß, von wem man Befol-

Dung friegt.

Die beilige Schrifft demonstrirts auch fo.

Wer die Gabe G. Ottes jum Golde hat, das ift

ein Zeichen, daß man ein Rnecht & Ottes fen.

Hat man den Tod zur Befoldung, fo ifte ein Zeichen, daß man ein Rnecht des Berderbens ift, ein Rnecht def, der nur den Tod geben fan, er verfpreche einem gleich was er wolle, man fan fich gar auf fonst nichts mit ihm einlaffen: Denn er hat nichts: Der des Todes Gewalt bat, das ift der Teuffel.

Der Sod ift nicht das Sterben auf dem Bette vder ben anderer Gelegenheit, welches man gemei=

niglich pflegt den Tod zu nennen.

Das feben wir aus den Worten des Beylandes, der gewiß nichts anders redete, als was in der Erfahrung bestätiget ward, und in deffen Reden glienthals

ben

ben die tieffste Weisheit verborgen liegt: Wer an mich glaubt, der wird leben, wenn er gleich stire be, und wer da leber, und glauber an mich, der

wird nimmer fferben.

Es ist also sehr billig, daß wir uns über diese Worte ein wenig besinnen, weil in denenselben der Beweiß liegt, daß das Sterben, das die Menschen den Tod nennen, oder das Ablegen der aufferlichen Leibes-Hutte, kein wahrhafftiger Tod ist, weder an sich selbst noch in seinen Folgen.

Daher hat auch die Schrifft eine weise Unterscheidung gemacht, zwischen dem erften und andern

Tode.

Wars vor fich felbst ein Tod, wenn man aus der Welt gienge, so bliebe es eben daben, daß die Gottlos

fen einmahl sturben.

Beil aber der liebe Heyland weiß, und seine Knechte die Apostel wusten, daß der Tod, der nach die sem Leben ist, gar nicht zur eigentlichen Connexion der so genannten Sterbens gehöre, so nennen sie ihn den andern Tod.

Alle Dinge, alle Menschen die gebohren werden, gehören unter den ersten Zod, nehmlich unter denselbigen, der durch die Sunde ist indie Welt kommen.

Worinnen bestehet derselbige Tod? Davinuen, daß ein Mensch in derselbigen Gestalt, in derselbigen Krafft, in denselben Umstanden, wie wir sie alle vor unsern Augen in der Welt sehen, gebohren wird, das heisset den Tod am Halse haben.

Bon der Stund an, da ein Mensch gezeuget ift, so bat er den Zod in sich.

50 4

Die

Die unsterbliche Seele, die nichtsterben kan, noch wird, die ist von derselben Zeit an, in einem Todes-Kercker eingeschlossen, und muß mit demselben in der

Welt herum gehen.

Sie muß die Bewegungen, Empfindungen und Erfahrungen, die sie als eine Seele, als eine frene Seele haben könte, durch ein ander Wesen sidhren, und manchmahl durch ein Blen Bewicht pressen, durch einen Zufall verrücken, sich hinderlich und im Wege seyn lassen.

Daß alfo das gange naturliche Leben, eines Men-

schen, ein beständiger Tod ift.

Darum will der Heyland sagen: "Ich kan meis, nen Kindern und Jungern nicht läugnen, daß sie "sterben, sie sterben alle Tage, aber wenn sie an mich "glauben, können sie versichert seyn, sie werden ins Les" ben kommen, es wird besser mit ihnen werden.

"Benn sie nun leben, und glauben an mich, so fte=
"he ich ihnen davor, daß sie ewiglich nicht mehr ster=

"ben werden.

Nun können wirs ganh deutlich sehen, was der Heyland damit haben will; Meynte der Heyland den natürlichen Tod, so muste es so viel sagen: Daß die Menschen, die Jesum hatten, nicht stürben wie andere Menschen.

Diesemnach, wie kommts aber, daß da man E= rempel gehabt hat von Leuten, die gen Himmel gefah= ren sind, so hat man doch jest keine, seit dem der Hey= land gen Himmel gefahren ist, wenigstens sind keine

bekandt.

Darum kan der Henland nicht gemeint haben, meine Junger follen nicht sterben, das, was man in der Welt Welt sterben nennt, sondern er faget: Sie sterben von ihrer Geburt an, sie tragen den Todes-Leib an

ihnen, das ift wahr.

Indem sie aber sterben, indem sie alle Tage erfahren mussen, daß sie eine zerbrechliche, vergängliche Hutte haben, damit ihre edle Seele beschweret ist, einen Leib, der sie hindert auf mancherlen Weise, so sollen sie sich besinnen, und daran dencken; Und sich damit trösten: Es wird bald dazu kommen, daß wir leben werden, daß der Tod aufhöret.

Daher fagt Paulus: Es wird mir wohl bekommen, wenn ich sterbe: Sterben ift mein Gewinn.

Erwas gewinnen heisset: Es besser kriegen.

Wo das nun nichts bessers ware, wenn die Seele von der Hutte befrenet wurde, wo bliebe der Vorstheil?

Es ift alfo ein wahrer Gewinn ben dem fo genann-

ten Tode.

Es ift eine Scheidung der Seelen von ihrem Kerscher, von einer groffen Last, die sie getragen hat, (in Demuth und Gedult,) nach dem Befehl und Ordnung Gottes, nach dem Erempel ihres Heylandes Jesu Christi, der auch einen solchen Leib an sich gestragen, und der nicht eher gesaget hat: Es ist vollbracht, dis die Stunde da war, sich von dem Leibe zu scheiden, und seine Seele in seines Vaters Hande zu übergeben.

Das ist also der Anfang des Lebens, so bald die

Butte abgeleget ift.

Darnach kommt kein Sterben mehr.

Dann friegt die Geele feine folche Last mehr auf den Sals, sondern kommt gleichsam in die frene Lufft.

Das, was vorher gestorben war, dessen Tod wir so lange gefühlet, und es ist auf die Seite aeleget hateten, das wird unterdessen curiret, und durch die Wunsder-Krafft Gottes in einen unverwestlichen Stand

gefeßet.

Benn wir also hören, daß uns unser Sepland erlöset hat vom Tode, so heistet es so viel: Er hat seinen Glaubigen gegeben, daß, so bald der Lauff aufhöret, so bald die Schul-Zeit vorden ist, so bald sie in der nies drigen Gestalt ausgestanden die Tage und Jahre, darinnen sie nach dem Urtheil und Necht des Falles sterben sollen; so sollen sie dann auf einmahl auf ewig ins Leben eingehen: sie sollen auf einmahl ihres Tos des loß werden: sie sollen dastehen in einer Seele, die mit dem Blute Jesu Christi gesalbet ist, so bald das Haus der Hütte, oder der zerbrechliche, der elende, der tödtliche, der verderbte und verwesliche Corper eingerissen, zerbrochen und aus einander genommen worden, so soll sie gleichwohl bekleidet, und nicht bloß seyn.

Denn sie tragen die Gerechtigkeit JEsu als einen Rock, wenn sie, wie es der Apostel gant deutsch fagt, den Herrn Jesum Christ in der Zeit angezogen, und

in dem Rleide gefunden werden.

Die andern Menschen insgesamt haben nichts als Schrecken zu gewarten, wenn die Stunde des

Abschiedes kommt.

Barum? Hier sind sie zwar den Kindern GOttes gleich, sie habens nicht besser dem aussern nach; dem innern nach aber haben sie einen Tod, den sie nicht fühlen, den allergefährlichsten, einen viel beschwerlichern Tod, als die Kinder GOttes; warum? die ICsu angeangehören, ereußigen ihr Fleifch, famt den Luften und Begierden, die wiffen den Leib des Todes in der Bucht

und in der Ordnung zu halten.

Die können durch ihre Arbeit, durch ihre Treue, durch ihre Mühe, durch ihre Erhaltung, sehr viele Ausbrüche des Todes-Giffts verhindern, und sich so einrichten, daß ihnen über ihren Geschäfften in Gott, und über ihrem beständigen auswarts senn mit ihrem Herhen ben ihrem Schaß, der in der Höhe ist, über ihrem Gemüths-Arbeiten um andere Geelen, und des Herrn Sache, das Andencken, die Empfindung und die Restexiones vergehen, daß sie im Sterben sind.

Gie dencken nicht an das Berderben, weil G.Dtt

das Herts erfreuet.

Sie werden auch darum der vergänglichen Sutte weniger als andere Menschen gewahr, weil sie sie we=

niger pflegen.

Da die andern Menschen nichts anders zu thun haben, als daß sie ihren Sod auf das allerempsindslichste sühlen, weil sie einer in continuirlichen Sorge und Beschäfftigung mit den Dingen sind, die die Schmerken und das Nachdencken vergrößern.

Gehen denn die armen Welt = Menschen ohne Geist aus der Zeit; so haben sie nichts zu hoffen; son= dern wenn sie erlöset sind von der beschwerlichen Sut= te, welches wahr ist, und man ihnen gestehen muß, und die Seele wird nun fren vom Corper; so gehet der zwente Tod an: so kommt eine neue Quaal: so wird die Seele wieder in etwas anders eingekleidet; denn sie ist bloß.

und

Und dieser unglückselige und besteckte Nock hat eine Würckung, die die arme Seele weit empfindlicher druckt, als alles Elend der Hutte, die man noch

ablegen konte.

Dier in der Welt wuste man sich noch des Todes Bitterkeit zu mäßigen durch allerhand Dinge und Umstände, die der Satan erfunden hat, seinen Knechsten die Gedancken ein wenig zu vertreiben, die nühlische Sorge zu verhüten, das gute Nachdencken zu vershindern, und alles, was sie nüchtern machen konte aus seinem Strick.

Wertreib ein Ende hat, dann halten alle diefelbe Rai-Gertreib ein Ende hat, dann halten alle diefelbe Raisonnements, alle diejenigen Dinge, damit man sich in der Zeit beholffen, nicht Stich, die Augen sind zu, die Sinnen sind zerstöhret, denen guten Gedancken von sich selbst ist der Weg versetzet, die Schlüsse sind verz gessen, die denen Berklagungen im Herhen geantz wortet, zur Entschuldigung: da versinckt die Seele in den Tod, denn sie ist gerichtet, weil sie nicht glaubet an den Nahmen des eingebohrnen Sohnes Gottes.

Und das ist ein unwandelbares Unglück, so bald die Seele in der Ewigkeit, wo nichts als Wahrheit ist, nichts mehr in falschen Bildern, sondern alles in der Realität erscheinet, mit allen ihrem Wissen, übersteugungen, Gefühl und Empfindung in den andern

Tod geratb.

Weil nun dergleichen bevorstehende Fata, ob sie schon auf tausenderlen Alrt vermischt und verredt werden, doch immer so ein sorgsames Ahnden ben sich führen, so werden die Seelen eben dadurch in der

Rnecht=

n

b

X

th

n

Knechtschafft des Satans gehalten, und er macht mit ihnen, was er will, weil er den Tod in Hånden hat, den Tod, mit dem wir in einer genauen Connexion stehen, der uns um unserer Sunde willen geshört, und mit dem kan er uns in die Furcht sagen, wenn er nur will.

Erkan und unfere beste Tage, unfere vergnügteste Stunden so auf einmahl verderben, daß wir nicht

wiffen, wo wir fenn.

Das ftebet alles in seiner Macht.

Er ift der Fürst der Finsterniß, der sein Wercf hat

in den Rindern des Unglaubens.

Und wie die Knechte und Magde JEsu Ehristi sagen: Erist unser Gott, auf den wir harren, so mussen die armen Seelen, die unter dem Verderben stehen, und unter der Tyrannen des Satans, ihn auch als ihren Herrn und Haupt erkennen, und durffen sich nicht rühren, er ist ihr Gott.

Es ift bekandt, daß natürlicher Weise die freven Leute alle Dinge in viel besserer Ordnung halten,

wenn fie gleich auch unterthan find.

Sie beobachten auch ihre Schuldigkeiten, aber das hat fein gewisses Maaß, das hat fein Ziel, das hat seine Ordnung, wenn es noch so schwer ist.

Sie wiffen gleichwohl: das Haus ift mein, der Acter ift mein, das Land ift mein, fie haben Luft drins

nen zu arbeiten, und was zu thun.

Wenn man aber in die Lander kommt, da es von alten Zeiten her Brauch ist, daß die Menschen ledigslich denen Herren gehoren, die andemselben Ort wohsnen, und desselben Guts oder Landes halben, das sie besitzen,leibeigene Knechte sind, da sieht man nichts als

Elend und Jammer, und ben den allerweitlaufftigften

Landereyen nichts, als Armuth und bofe Beit.

Sie bringen nichts vor sich. In guten Tagen können sie sichkaum erhalten, in bofen Tagen muffen sie Hungers sterben, oder ihren Herren zur Last wersten.

Woher kommts? Sie haben keine Luft, mas zu

thun, fie haben feinen Ginn, was anzugreiffen.

Sie haben entweder die wahre oder falsche ideen in ihrem Gemuth, durch Beranlassung der aussern Umstände: was soll ich mich mit etwas plagen, das

mir alle Stunden genommen werden fan.

Auf eben die Art gehts allen Sclaven des Satans, allen natürlichen Leuten, allen Menschen, die nicht wissen, wo sie mit ihrer Seele hin sollen, wenn sie noch so viel daran gewendet, ob sie ihre, oder eines andern

ift.

Wenn sie gleich die allerschönsten Sachen hören, lesen, Uberzeugung davon haben; Wenn sie gleich dencken, sa das war gut, so wars hubsch, wenn sie es wollen angreiffen, so haben sie kein Herk, warum? Sie sind durch Furcht des Todes Knechte, und das durch ihr gankes Leben, durch ihr gankes in der Welt seyn.

Und darum muß der Anfang alles Guten, von der Gnade des Herrn Jefu, von feiner Erbarmung, von feiner Berfohnung und Erlöfung aus der Ge-

walt des Satans gemacht werden.

Darum hat er gesprochen: Uns zu geben, daß wirl erlöset aus der Zand unserer Feinde, ihm dienen können ohne Furcht unser Lebenlang, in Zeiligkeit und Gerechtigkeit, die ihme gefällig st.

Das bringet gant naturlich darauf, von dem

Rampff mit der Sunde zureden.

Alle rechtschaffene Gemuther, die viel gelesen, oder fonst einen guten zusammenhangenden Berstand haben, sind damit einstimmig, daß man seinen affeten, seinen sündlichen Gedancken, Reihungen, Reisgungen, Begierden, nicht frene Hand lassen musse.

Das sind leichtsinnige Menschen, das sind ruch=

lofe Leute, die das nicht eingestehen.

Es weiß ein jeder rechtschaffener ehrlicher Mann von einer Uberwindung zu reden, und zu erzehlen, wie man sich in der Welt, in der oder jener Sache Gewalt angethan habe, wie man sich da im Zorn gehalten habe, dort den Willen gebrochen; Wie man dis und jenes hatte haben konnen, weil man aber eine Ungerechtigkeit hatte begehen mussen, es gedarbet hat; Wie man sich da oder dort hatte rächen, und jemand unglücklich machen können, hätte aber der Vernunsstund Billigkeit Platz gelassen, und es nicht gethan.

Co fiehts fonderlich mit den schandlichen Laftern,

mit den Wolluft-Sunden und dergleichen aus.

So kanman sich nach und nach ein gang Systema der Tugend zusammen machen, sonderlich von Tugenden, die und Chrund Reputation bringen.

Der Mann heifts, ber fonft fo zornig ift, ift gant, freundlich; Der Mann halt fo fehr über dem Geinen,

er hat da eine groffe Frengebigkeit bewiesen, er hat viel an dem und ienem gethan.

Jener Mensch ist sonft überaus leichtsinnig und wollustig, hat aber ungemeine Standhafftigkeit in einemoder andern gezeugt; Man hat sich verwunsbern mussen.

Der ift fonft fo bequemlich, fo ordentlich, und macht fich nicht gerne Feinde, aber er hat über der Sache viel ausgestanden, (bloß aus Chrlichkeit, bloß aus einem redlichem Gemuthe;) daß man es hat faum begreiffen fonnen.

Man muß gleichwohl in feinem Urtheil billig

u

fenn.

Alle Dinge geben nicht foleichtfinnig zu, wie man dencken mochte; Gie haben offt Uberlegung genug gebraucht; Es hat fich manches überworffen im Gemuth, bif endlich die Tugend die Oberhand behalten, und man gethan hat, was recht ift.

Runeinen folden unaufhörlichen Kampff erzehlt Der Apostel Paulus von ihm felbft, da er noch ein grof= fer Philosophus und ein Lehrer unter den Pharifaern war, da er gewiß alles begriff und verftund, was

ein Mannwiffen und verfteben mußte.

Er erzehlt weitlaufftig: Wenn er wollte was Gutes thun, fo fonnte er nicht, er hatte Inclination Dazu; Er murde aber bald wieder übern Sauffen geworffen.

Es nahmihn immer wieder was gefangen, daß er thun mußte, was er felbst nicht wollte, was er nicht

por recht erfannte, was ihm felber nicht gefiel.

Endlich fams doch fo weit, daß er nicht mehr durff= te ein Sclave fenn von dem Leibe diefes Todes, er dancket GOtt durch JEsum Christum, und macht

den Schluß:

Wer in Christo Illin ist, der wandelt nicht im Sleifeb, fondern im Geift. Es ift feine Verdammung an denen, die in Chriffo IEfu find, das Gefen des Todes ift nicht mehr da. ChriChristus hat mich erloset von dem Gesen des

Todes, er hat mich davon lof gemacht.

So lange er rationirte, so lange er sich die Gebote vorstellte, die Pflichten und Schuldigkeiten, da wars unmöglich, das Geseh richtete immer zorn ben ihm an, es machte ihn confus, und brachte ihn wieder GOtt auf.

Aber was hatte Gott gethan? Er fandte seinen Sohn in der Gesfalt des fündlichen gleisches um der Sunde willen, und verdammte die

Sunde im fleisch.

Das erfuhr Paulus, da war er fertig, da war er auf einmahl von der Gewalt der Gunde, und des

Todes fren gemacht.

So lange wir alfo JEsum nicht haben, so lange wir den nicht kennen, so lange wir unsere Rettung und Erlösung in seinem Blute nicht funden haben, so lange muffen wir uns mit der Sunde herum ringen,

kampffen und martern.

Und das gehet, nachdem ein Mensch ein gut redlich Gemüth hat, nachdeme er ein gutes natürliches Einsehen hat, wohl so weit, daß der Mensch zuleht nicht weiß, was er thun soll, und daß man mehr als ein Erempel hat von Leuten, die würcklich über ihren gusten Vorsähen sind rasend worden, aus keiner andern Ursach, als sie haben wollen fromm senn, habens gersne wollen recht machen, haben aber nicht durchgeskonnt.

Ber folche Dinge laugnen wolte, Der wurde wies der die Erfahrung reden.

Wer aber dieses Erkenntnif mifbrauchen wollte, der wurde nur seinen Unberstand verrathen.

M. Reden.

Denn

Denn das ist gar nicht zu läugnen; die Menschen, die aus eigener Vernunfft und Verstand, aus eigener Uberzeugung und Perstaasion, in eigenem Kämpsten und Streiten die Sunde wollen überwinden, die sind aller Gefahr unterworffen, die einer ohnmächtigen Creatur zustossen kan, die sich mit einer mächtigern überwirfft.

Ste find dem exponirt, daß die Sunde Herr wird, daß der Teuffel alles ihres Kämpffens, alles ihres Ningens ungeachtet, sie unter die Fusse tritt, daß es ihnen gehet, wie David sagt: Der Zeind verfolget meine Seele, und schlägt mein Lesben zu Boden, er leget mich ins Jinstere wie

die Todten in der Welt.

Sie sind nicht fren gemacht, weil sie in dem Kämpsfen und Streiten müde und matt worden, und endlich aus allen Arten der Meynungen und Einsfälle entweder diß zu dem leichtsinnigen Wesen kommen, da man wenig mehr an SOtt, an den Seysand aber gar nicht gedenckt, darum weil einem alles entgangen ist, weil alle Mühe und Arbeit vergebens ist, oder wenn sies zwingen und durchsehen wollen, um ihren Verstand, um alle ihre Kräste, um Gessundheit und Leben kommen können, und richten doch nichts aus.

Das kommt aber alles daher, daß fie Knechte der Sunde waren, fie haben keine Macht, fie find Che-

brecher, wenn fie von der Gunde weggeben.

Gie durffen ben feinen andern feyn, als ben ihrem

Manne; und bas ift fcon fo.

Wer aber die Seligkeit kennet, daß uns JEsus am Stamme des Creuțes mit seinem Blute und Tode erkausset hat, daß er dem Tode die Macht genommen, und Leben und unvergänglich Westen ans Licht gebracht hat, daß die Sünde nicht mehr herrschen kan über uns, weil wir nicht mehr unter dem Gesetze sind, sondern unster der Gnade, der verstehet auch das Geheimnis, wie mans machen soll, daß man auf eine gans leichte Weise, ohne Beschwerung, ohne Klage und Marter von der Sünde loß wird, und so loß von ihr wird, daß sie fliehen und weichen, oder sterben muß, daß der Satan, der sie in Händen hat, und der sie brauchet die Menschen nach seiner Lust zu führen, sich selbst nicht mehr an uns waget.

Man bewahret sich entweder, daß er uns nicht anstaftet, oder widerstehet dem Teuffel, daß er endlich

flüchtig werden muß.

Bie geschiehet das? Man laffet fich vom Sevlande alles geben, alle seine Sieges- und Helden-Rrafft.

Man lasset sich von seinem Erlöser alle seine Gerechtigkeit schencken, man bekennts ihm: "Mein
"Henland! Ich kan nichts, ich bin ein Arbeitender,
"ich bin ein Mensch, der belastet ist, ich habe mich er"müdet, nimm dich meiner an, erbarme dich meiner,
"ich kan nicht mehr Othem holen, ich komme mit
"der Sünde nicht zu rechte, erlöse mich von dem Leibe
"dieses Todes, mache mich fren von meinem Verder"ben: Laß dein Blut, deinen Tod, und das mütter"liche Erbarmen deines Herhens mirzu gute komen;
"Gage meinen Feinden: Seyd verrilger, wirst
"meine Sünde hinter dich, verschlinge den Tod in
"den Sieg; "Sowird sich der Heyland seiner Leute
und Sache bald annehmen. Er wird uns aufneh-

n

D

11

n

rr

t,

0

es

te

m

ni

7=

11

)=

28

18

n,

0=

dy

er

20

m

18

id e men, der da saget: Wer zu mir kommt, den will ich nicht hinausstoffen.

Er weiß es mohl, daß man ohne ihn nichts thun

Fan, man faat ihm nichts neues.

Wenn also ein solcher armer Mensch, der sich müsde gearbeitet, und damit doch nichts ausgerichtet hat, nach dem Wort JEsu zu ihn kommt, so ist das die erste Arbeit, die der Heyland an uns thut: Er leger uns in die Gedult, (wie man zu reden pfleget von den Gebäuden,) er stellet sich vor uns, er sagt: Dieß Rind soll unverleget seyn.

Seelen, die erst Gnade gekriegt haben, die erst aus dem Tode ins Leben kommen sind, die erst gezeuget sind, die erst da sind, da sie vorher versteckt waren unster des Todes Gewalt, oder dem Geiste nach gar todt waren, denen der Heyland nun erst zum Leben verholfsfen, die lässet er gleichsam schlassen, und darnach fansact er an, ihnen zu essen und zu trincken zu geben.

Er ernähret sie mit seinem Fleisch und Blut, pfleget und wartet ihrer, und will sie nun gerne aufbringen, daß was aus ihnen werden soll, daß sie wachsen, daß sie eine Gestalt kriegen, und eine Gröfse erlangen

follen.

Davon heisset es: Seyd begierig nach der vernünffrigen lautern Milch, als die jetztgebohrne Kindlein, daß ihr durch dieselbe zunehmer.

In der Zeit muß uns der Satan gehen laffen, in der Zeit find wir wie ein Rind in der Wiege, das feine

Leute um fich hat, die es bewahren.

Das Kind lieget in einer vollkommenen Ruhe, so daß die erste Liebe, davon in der Offenbahrung Johan-

Johannis stehet, die edelste und vollkommenste

Sie ist ben den Anfängern so brennend, so fren, so lebhafft, daß die guten Seelen sich nicht ohne Grund duncken lassen, es könne kaum weiter gehen, man könene es in der Welt nicht besser haben.

Es ist wahr, man kan in der hochsten Vollkommen= heit des Vater = Standes nicht mehr Ruhe haben

bon allen Reinden.

Daher istes eine thorichte, unbesonnene Rede, und ein Zeichen der aussersten Unerfahrenheit, wenn es heisset: Der Mensch ist nicht weit gekommen, er ist nur ein Anfänger; Darum thut er noch die und die Sunde, darum hat er noch dieses und ienes an sich.

Ein Anfängerist der beste, ein Anfänger im Neiche Christi, der erst Gnade gekriegt, der erst Bergebung empfangen, den der Heyland kaum auf seine Achseln genommen hat, und träget ihn mit Freuden heim, der ist in einer solchen Sicherheit, die kein Mensch glauben kan, der ist vor aller Gefahr vorben, der kan mit David sagen: Du erhebest mein Zaupt aus den Thoren des Todes.

So sagt er von seinen Jungern, da er aus der Belt gieng: Die du mir gegeben haft, die habe

ich bewahret.

Meine Schaafe horen meine Stimme, ich tenne sie, und sie folgen mir; Es wird sie nies

mand aus meiner Zand reiffen.

Wenn sich die Leute wunderten, daß ihnen so wohl war; Lasset die Leute gehen, sagt er, der Bränzigam ist bezihnen. Es wird die Zeit kommen, da wird der Bränzigam von ihnen genommen I 3 merden.

werden. Da werden sie fasten, da werden sie trauren, es wird aber wieder gut werden, ihre Traurigkeit wird in Freude verkehrer werden.

Es kommen frensich wieder Zeiten, es kommen wies der Stunden, wenn wir zugenommen haben, wenn wir gewachsen sind, wenn wir Krafft genung haben, wenn wir Starcke, ind angethan sind mit der Wasken = Rüstung Gottes, wenn die Schultern was tragen konnen, darnach wird dem Feinde Erlaubnik gegeben, zu versuchen, was die Kinder Gottes vor Leute sind, was der Zerr aus uns Sündigehat lassen werden, wozu er uns geholffen hat.

Aber da geht man mit dem Teuffel auf eine gant

andere Art um als vorher.

Da ist es unläugbahr: Man kampffet mit

Der Welt gehet man aus dem Wege, man flie-

hetvorihr, und da ift man am beften baran.

Dem Satan aber halt man Stand, und über= windet ihn durch die GOttes = Krafft, wenn er sieh an uns macht.

Der Herr tritt den Satan unter unsere Fuffe im furgen.

Die Gunde ist das elendeste, miserabelste Ding, ein Schandsieck, eine Sache, die nicht wehrt ist, daß man sie in die Gedancken nimmt, und wenn was von den alten Dingen vorkommt, wenn sich was regen und melden will, so muß es auf die verächtlichste Art getödtet werden, wie eine Fliege.

Die Sünde hat weder Recht noch Macht.

Gie

Sie ift gar im geringsten in keine Consideration 30 gieben.

Man muß ihr das nicht einraumen, daß sie was

thun, oder fich melden darff.

Denn ihr Zusammenhang ift zerftohret: Der Seyland hat ihre Bestung zerbrochen, und eingerif

fen : Er hat ihr ihren Ban verderbet.

Läßt sie sich doch wieder sehen, so hat ein Streiter IShu Christi nurzu wachen, daß sie nicht wieder zustammen kommen könne, daß sie immer auseinander gerissen bleibt.

Da kan wohl wieder einmahl ein Gedancke geflogen kommen; Da kan sich wohl wieder einmahl von den Saten des Satans, von seiner List oder Gewaltthätigkeit etwas blicken lassen, aber man tritt drauff.

Man wirfft die Augen nicht einmahlhin, und wur-

diget der Gunde feines Anblickes.

Der Glaube, den ein Kind GOttes hat, sondersich aber ein Streiter Zesu Christi, der ist so geschäfftig, wenn die Sünde sich von weiten mercken lässet, ben solchen Gelegenheiten und Fällen, woben sie sich etwa sonst insimuret; Gleich ist die Salbung vorhanden, und warnet uns, und diese Erinnerung des Geisstes ist so anhaltend und kräfftig, daß, ehe sich die Sünde sassen, und in einer Positur stellen kan, so hat ihr ein Gläubiger schon den Garaus gemachet.

Johannes hat also bende mahl Recht.

Einmahl, wenn er sagt: So wir sagen: wir haben keine Sunde, so verführen wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns.

3 4

Denn

Denn die Gunde bleibet bis ins Grab in den Gliesbern.

Aber auch,wenn er ausruffet : Wer Gunde thut,

der ist vom Teuffel.

Wer aus GOtt gebohren ift, der sündiget nicht, sein Saame bleibet in ihm; Er kan nicht fündigen, denn er ist aus GOtt gebohren.

2Bober kommt denn eine fo groffe Wegen-Gewalt

ben einem fo gewaltigen Feinde?

Daher, daß uns GOtt errettet hat von der Obrigkeit der Sinsterniß, und versetzt in das Reich seines lieben Sohnes, an welchem wir haben die Erlösung durch sein Blut, nemlich die Vergebung der Sunden.

Das war etwas weniges gesagt vom Tode und von der Gewalt des Teuffels, und denn von unserer Gewalt, die wir haben, so bald wir leben, so bald der Tod von uns gewichen ist, so bald wir in unserm gans ben gegenwärtigen menschlichen Leben nichts thun, als hoffen, nichts thun, als warten auf die Offenbahzrung Jesu mit allen Gläubigen.

Da heißt es unter allen Todes = Schmerken der Hutte: Immerhin! es wird schon eine Zeit kommen, mein Tod wird vergehen.

Jest bin ich todt: ich bin gestorben, ich bin mit Ehristo gecreußiget: aber ich weiß, es wird eine Stunde kommen, die Leute werden dencken: ich bin vorben, ich soll nur begraben werden; sie werden mennen: nun ist es aus mit dem Menschen; nun ist er gestorben; ich aber werde in meiner Seele anders dencken; ich werde entgegen sehen der Auferstehung.

Das

Das ift gewiß, ich werde den Rock des Leibes, das

Saus der Sutte nicht wieder nehmen.

In dieser Todes = Gestalt werden wir einander nicht wiedersehen, ich und mein Leib; der Kopff wird mir nicht mehr weh thun.

Alber ist das Tod oder Leben?

Das ist wohl ein seliger Zustand, übersso viele Schwierigkeiten, über so viel Unglück, übersso viele Mühseligkeiten und trübselige Ideen, damit die Welt umfangen ist, weit hinweg senn.

Rein irdischer Gott, der unter der Gewalt des Sastans ist, kan den allergeringsten, den allerelendesten und armsten Spittelmann ohne Reid ansehen, der

Wefu dienet.

Denn der hat nothwendig einen fürstlichen Geist, einen Helden-Muth, der da Gut und Blut gern um Zesu willen dahin giebet, weil er weiß, daß er so selig wird, als der Derr ist.

Gewiß, wie man durch Furcht des Todes im ganben Leben ein Knecht gewesen ift, so ist man auch durch

Hoffnung des Lebens ein Herr.

Es ift kein ABunder, daß man uns gerne zurück batte, und deswegen allerlen mit uns probiret.

Aber wir konnen uns ohnmöglich mit etwas an=

bern einlaffen.

Es ist uns keine Sache sogroß oder so wichtig mehr, daß wir sie konten aufkommen lassen in unserm Gemuthe gegen der Seligkeit, die wir besigen, gegen dem Leben, das in uns ist, und dahin mussen wir uns Tag und Nacht ausstrecken, weil wir wissen, daß wir sollen verklärer werden in sein Bilde, daß, der IEsum von den Todten auserwecket hat,

unfere fferbliche Leiber, unfere irdische Zütten wird wieder lebendig machen, um defiwillen, dafifein Geiff in uns wohnet.

CONCREDITION O CONCREDITIONON

## Die eilffte Rede. \*

Um zoten Merk.

Nicht mit Gold oder Silber, sondern mit seinem heiligen theuren Blut, und mit seinem unschuldigen Leiden und Sterben.



Erda bekenner, daß IEsus der Sohn GOttes ist, der bleiber in GOtt, und 60tt in ihm. 1. 30h. 4, 15.

Go fiehets mit einer Geele aus, die den Glauben

und das Leben hat.

Gobald man das glaubet, und bekennet, der 96fus ift der Gohn & Ottes, fo folget alles übrige dar= que, man ift ein Rind Gottes, man ift willig in alles hinein zu gehen.

Mach deinem Sieg wird dir dein Volckwils liglich opffern im beiligen Schmuck. Pf. 110,3.

In

Der Inhalt Diefer Rebe ift barum ein bluffes Fragmentum blieben, weil ber Autor nichts nenes gu ben Reben bingu than wollen, und bas, was geredet worden, baffelbe mabl gewiffer Urfachen balber nicht völlig fonte aufgezeichnet ener Den.

In den erften Jahren der Kirche wurde es ben den Christen vor einen Fehler gerechnet, daß sie einen Haß gegen die hatten, die keine Christen waren.

Das hielte man ihnen aber nicht zu gute.

Die Apostel und andere Zeugen Zesu erinnerten, daß man sich huten solle, keinen fremden Knecht zu richten.

Ben denen, die keine Christen waren, kam es nicht lediglich auf den bosen Billen an, sondern die Wahrsheit, daß Jesus der Sohn Gottes sen, war eine Sache, der von jedermann wiedersprochen wurde, Juden und Romern.

Darüber konten die Menfchen, ohne ein gottliches Gnaden-Licht, nicht hinkommen, und es glauben.

Heut zu Tage ist es schlimmer, da kostet es mehr die Menschen zu lieben, die sich unterstehen zu sagen, daß JEsus Christus der Sohn GOttes sen, und dens noch in der aussersten Leichtsunigkeit leben, und nur das, was zur äusserlichen Religion gehört, mitmachen, ausser dem aber die Sache würcklich in Zweissel ziehen, oder doch im Wandel ihren Unglauben beziehen.

Aber es hat doch die besondere Bewandnif auch

damit, daß wir Gedult haben muffen.

Die Furcht, die chemahls die Menschen nothigte zu leugnen, daß ZEsus der Sohn GOttes sen, die nos thiget sie jetzo, es zuzugeben.

Weres so in der That nicht glaubet, daß IEsus ins Fleifch gekommen, den wollen wir seinem Richter stehen lassen.

Gleisch und Blut kan uns das nicht offen-

Qufer-

Auferziehung, menschliche Uberzeugungen und Grunde schreiben das den Menschen nicht ins Hers,

fondern aufs bochfte in den Ropff.

Es mußdurch das Licht geschehen, davon Paulus saget: GOrt, der da hieß das Licht aus der Sinsserniß hervorleuchten, der hat einen hellen Schein in unsere Zerzen gegeben, daß (durch uns) entstünde die Erleuchtung von der Erstentiß der Klarheit GOttes in dem Angesichte JEsu Christi. 2. Cor. 16.

Dem natürlichen Menschen ist es eine Thorbeit, und vernimmt nichts davon. 1. Cor. 2, 14. Die Junger zu Emaus verstunden es nicht, aber

ibr Berg brannte. Luc. 24, 33.

Durch die Gnade des Henlandes muß das Feuer ins Herk kommen, das er nicht eher ausstreuen konte, bis er getauffet war mit der Tauffe, über der ihm so bange war, bis sie vorüber gieng. Luc. 12, 49.

Run aber wird das gottliche Feuer einer jeden Seele mitgetheilet, wenn sie nicht ihr Herh wie ein

Demant verhartet, fondern offen laffet.

Aber wer thut das? Wer laffet das Hert offen, wenn gleich der HErr aufschlieffet?

3Efus fagte jum Thomas, der würcklich feine

Nagelmahl fahe: Sey nicht unglaubig.

Allso muß man auch da zweiffeln können, wenn man siehet. Der Glaube ist nicht jedermanns Ding.

Wie siehet es aber mit denen aus, welche es durch die Gnade wahrhafftig glauben, daß Jesus für sie gestorben ist?

Petrus

Petrus sagt: Stellet euch nicht, gleichwie vorhin, da ihr in Unwissenheit nach den Lusten lebtet; sondern nach dem, der euch beruffen hat und heilig ist, send auch ihr heilig in allen eurem Bandel. Denn es stehet geschrieben: Ihr solt heilig senn, denn ich bin heilig. Und sintemahl ihr den zum Bater habt, der ohne Unsehen der Person richtet, nach eines jeglichen Werck, so führet euren Bandel, so lange ihr hie wallet, mit Jurchten. Und wisset, daß ihr nicht mit vers gänglichem Silber oder Gold erlöset send von eurem eitlen Bandel, nach väterlicher Beise, sondern mit dem theuren Blute Ehrist, als eines unschuldigen und unbesteckten kammes. 1. Petr. 114-19.

Zwen Dinge übersteigen den Begriff, die Wichtigkeit der Sache, dazu man nicht Worte genung hat, und wie man es machen soll, daß man die göttlichen Wahrheiten, wenn man ihnen Benfall gege-

ben hat, erhalt.

Es ift ein schweres Geriehte auf einem, wenn man einmahl glaubt, und hernach das Testament der Gnade schmahet, und das Blut der Berschnung gezing achtet.

Jeder muß gestehen, wenns wahr ist, daß JEsus Christus Mensch worden ist, so ist nichts, das mich rettenkan, als die Unwissenheit und der Unglaube.

Die Unwissenheit, wenn man nichts davon ges

Der Unglaube, wenn mans nicht annehmen fan, wenns Herh gar anders denckt.

Don der Unwissenheit heißts: Gott hat die Zeit der Unwissenheit übersehen. Ap. Gesch. 17,30.

Von

Won dem Unglauben aber faget der Benland: Wer nicht glaubet, der ift schon gerichtet. Joh. 3, 18.

Ber keine Berdammung in sich fühlet, der hat noch ein wenig Zeit; Wer noch ein unruhiges Herts hat, daß er sichs nicht erst durch Zerstreuung und Sunden machen muß, mit dem habe ich nichts zu thun, denn er ist noch nicht gezogen, und alles ist vergeblich; Er hat ohne dem nichts bleibendes ben ihm, wenn auch schon Berstand und Gefühl noch so krafftig dahingerissen wurde.

Der Beyland muß den Unfang machen.

Man muß erst die Stimme des Sohnes GOttes hören, da leben wir, und wenn wir leben, so lernen wir alauben.

Wenn wir die Krafft der Tauffe noch ben uns haben, und nicht nach dem Sinne des Henlandes wandeln, so verdammt sie uns.

Wer den Born & Ottes nie fühlet, der ift tod.

Ift er ein getauffter Christ, so ist er zum anderns mahl gestorben.

Von der Stunde an, daß eine Seele lebt, daß ein Geift aus Gott über fie kommt, da horet sie die Stimme des Sohnes Gottes, die redet nichts als vom Blut der Versohnung.

Wer lebet, und die Stimme des Sohnes GOttes gehöret hat, der fühlet, wenn er IEsum nicht als feisnen Herrn erkennet, daß er verlohren ist.

Wer aber glaubet, alles hinwirfft, und sich nicht mit Fleisch und Blut bespricht, sondern gleich seinem Herhen nachgehet, der kan in einem Augenblick aus dem Verderben herausgerissen, und ein Kind GOt tes werden, wenn man sich nur als einen Sünder vor dem Henland niederwirft.

Da kanman sagen: Er hat uns geliebet, und ges waschen von den Sunden in seinem Blut. Offenb.

Der Trieb des Herhens, der den Sunder bis zum Creube Mehr getrieben hat, der macht alles aus.

Dann braucht man nicht langemit den Affecten, Neigungen und Begierden Rechnung anzustellen, man brauchet sich nicht selbst zu bessern.

Die Gnade überschwemmet unsere Gunden, sie werden bedeckt mit dem Blute des Lammes, wie der Boden des Meeres mit Wasser.

Es gehoret viel dazu, wenn man das Blut JEfu erfahren, daß man wieder in die alten Sunden kome.

Wer ZEsum einmahl recht geschmeckt hat, der giebt ihm sein Hers hin, und es gefällt ihm nichts mehr, als der Heyland und seine Nachfolge.

Es sind zwen Reiche, der Matur ihres, und der Ginade.

Jenes hat seine Verfassungen, in die menget sich der Henland nicht.

Bas er da fand, das ließer, und feine Rinder mas

thens auch so.

Aber zum Gnaden = Reich kan der miserableste Bettelbube keinen schwerern Eingang haben, als der Print, und der Hochste hat keinen leichtern, als der Geringste.

Es muß im Staube, Demuth und Beugung ge-

suchet werden benm Heylande.

Ihr arme Gnaden-Rinder, die ihr den Ruhm der Sunder vor vielen andern habt, und euren guten König,

Ronig, dem leicht kein Scherff zu wenig, mit nichts

das euer ift, begabt.

Tohnt immer Lobe = Psalmen, und spielet auf Halmen von dem zerstoßnen Rohr, das seine Treu verschonet, so heistes ihm gelohnet, vielleicht belebt er euer Chor.

Mille Menschen find vor ihm eins, entweder selige

Geelen, durch fein Blut, oder verlohren.

Allehaben gefündiget, alle werden gerecht aus fei=

ner Gnade.

Sie muffen Thierlein vor ihm werden, und sich bucken unter seine Fuffe, bis er sie aus diesen elenden Umständen selbst heraus reißt.

Das find aber alles Petitiones principii.

Es ist eine Glaubens - und nicht eine Kopff-Lehre,

die zieht fich durchs göttliche Feuer ins Hers.

Das ift das ewige Leben, daß sie dich, daß du allein wahrer GOtt bist, und den du gesandt hast, JEsum Christum erkennen. Joh. 17, 3.

Die Apostel wusten das, und sagtens: der Geist Gottes mufte die Menschen lebendig überzeugen, fie

fonnten fie nicht überreden.

Es ift eine unaussprechliche, unübersehliche, und

den Zeugen felbst erstaunliche Gnade.

Johannes weinte fehr, daß niemand wurdig erfunden ward, das Buch aufzuthun, und zu lesen, noch

darein zu sehen.

Da hat ihm iemand geantwortet: Weine nicht. Siehe, es hat überwunden der Löwe, der da ist von dem Geschlechte Juda, die Burkel David, auszuthun das Buch, und zu brechen seine sieben Siegel. Offenb. 1, 5. 6.

Das

101

DI

Daß man das Wort verstehe, ist nicht allen Mensehen gegeben, sondern nur überzeugten, durchdrungenen Seelen von der Bahrheit, daß Icsus in das Fleisch gekommen sen.

Die kennen die Fassung des menschlichen Gemusthes, sonderlich den grossen Leichtsinn ben Anhörung

des göttlichen Wortes.

Die haben groffes Mitleiden, und wissen nicht, wie sie den Menschen helffen sollen, da jammert und schmerhet es sie.

Das Hert bewegt fich:

Aber sie wissens, und erfahren, daß IEsus gekoms men ist, daß alle Menschen können in das Buch hins ein sehen, und da ihren Nahmen lesen.

Man hat auch Exempel folcher, die ben dem Evangelio leichtsinnig gewesen, ja die es gelästert haben, und doch noch ein Triumph des Lammes worden sind.

#### CONTRACTOR O CONTRACTOR CONTRACTOR

# Die zwölffte Rede.

21m 2ten April.

Auf daß ich sein eigen sey.

Urum, daß seine Seele gearbeitet hat, wird er seine Lust haben, und sart wers den. Jes. 53, 12.

Die Rede ist von dem Arbeits-Lohn IEste. Die Sache theilt sich selbst natürlich ein, wenn wir von dem Arbeits-Lohn JEsu reden wollen, daß wir von seiner Arbeit und von seinem Lohne sprechen.

M-Reden. K 1) Die

1) Die Arbeit wird eine Geelen = Arbeit ges nennet.

Das, was der Heyland an seinem Leibe gelitten bat, ist nicht eigentlich die Sache, dadurch wir zu seisnem Sigenthum erworben sind.

Mit seinem Leibe wurde er ein Opffer für uns auf dem Holke, da er uns durch seinen Tod mit GOTT

perfohnete, und das Born-Feuer ftillete.

Die die Vernunfft in die Sache führen, und dem Mißbrauch der Lehre vom Creuke und der Gnugthuung abhelffen wollen, die sprechen: Der Heyland hat uns durch seinen Sod nur fromm und gottselig, und zu seinen Leuten machen wollen, und durch sein Leiden den Weg zur Heiligkeit geoffenbahret.

Aber die wahre Urfache der Leiden an seinem Leibe war, die Loftauffung der Menschen von der Sclaverey der Sunde und des Teuffels, und daß er für uns am Creuze Busse thun mochte,

wie die Bohmifchen Bruder fingen.

Wir haben nicht nothig fromm und heilig zu wers den, um des Todes und des Creukes Icsu theilhaffs tig zu werden, sondern wir bekommen solches als Sunder ohne Zuthun der Wercke; Wenn wir es nur glauben konnen.

Es muß aber nicht ein Wahn-Glaube im Ropffe

fenn.

Wer die Verschnung Jesu glauben kan, wenn er dem Henlande gleich gar nichts gedienet, sondern vielmehr sein Tage nichts als Sunde gethan, der wird selig, und wenn er den Augenblick, da er zum Glauben gekommen, in die Ewigkeit gienge.

Das

Das ift die Burckung des getodteten Leichnahms JEfu.

Der Punct aber, der mit unserer Pflicht gufam= menhangt, ift der, daß feine Geele gearbeitet hat.

Er hat seinen Sod dreißig Jahr und noch langer erwartet, und hat gewußt, daß er um der Menschen

Gunde willen fterben wurde.

In der gangen Zeit hat er erfahren alles, was ein Mensch an seiner Geelen ausstehen fan, alle unfere Schwachheiten, Kranckheiten, Berfuchungen und Ubungen.

Das hat fich zusammen gezogen, da er am Delberg Blut schwiste, da er am Creut schrie: Wein Gott! mein GOtt! Warum haft du mich verlaffen?

Gein Beift war in feinem Leben offt betlemmt, und er weinte vielmahl, diefe Dinge haben gemacht, daß er unfere Geelen ju feiner Braut erworben bat, wie Jacob durch feine vierzehn jahrige Arbeit ben fei= nem verwandten Laban, fich feine Weiber erarbeiten muste.

Der Benland mußte fich in der menschlichen Butte sehr schlecht und kummerlich behelffen, und ließ sich das alles gefallen, ja oben drauf den Zod.

Das geschahe auf eine gant andere Urt als ben fei=

nen Zeugen.

Die haben ben ihrem Leiden die grofte Freudigkeit, ihm aber wurde seine Ruhe und seine Freude daben genommen.

2) Sein Lohn vor diese Arbeit ist dem Heyland bestimmt von feinem Bater.

Es find ihm zwey Dinge versprochen,

R 2

Er soll seine Lust sehen, Er soll satt werden.

1) Soll er feine Luft feben.

Wenn wir die gegenwärtigen Verfassungen der Welt ansehen, so sehen wir, wie wenig des Henlands gedacht wird, und wenn es auch geschiehet, so ists doch ohne Empfindlichkeit.

Seiner Kinder geringe Zahl werden vor nichts anders als Wunder-Thiere in der Welt angesehen.

Sie verlangen nichts, als seiner Seelen = Arbeit zum Lohn zu werden.

Das ift ihre einige Ambition, ihre einige Gehn=

fucht, ihre Begierde gar allein.

(Und doch werden sie als gefährliche, bedenckliche ja gar verwerffliche Leute angesehen, als solche, mit den umzugeben man sich bedencken sollte.

Wenn man sie auch vor Kinder GOttes halt, so lasset man es doch nurzu, und bleibet, wie man vor=

her gewesen ist.

Es dünckt die Menschen, die Gewalt haben, ein Groffes zu seyn, wenn sie den Seelen des Heylandes erlauben sein Eigenthum zu seyn, ihm zu leben, und sich zu ihm zu bekennen vor dieser Welt.)

Was den Heyland betrifft, so hater seine Lust an geringen Sachen, und nimmet mit wenigen verlieb.

Er hat sich was schlechtes zum Lust-Spiel erlesen. Die Glückseligkeit derer ist groß, die der Henland in seinem Herhen davor erkennet, daß sie seine Lust sind.

Mehr Seligkeit kan ein Mensch nicht verlangen. Der Heyland siehet seine Lust an allen denen Seelen, von denen er weiß, daß sie ihn in der Zeit ihres Lebens ergreiffen werden. Des Des Heylandes Lust ist punctlicher und genauer als unsere.

Wir haben manchmahl gute Hoffnung von See-Ien, und können uns lange damit aufhalten, da der

Benland voraus fiehet; Dages nichts ift.

Seine Freude ift gemäßigter, er siehet weiter hinaus, und was wir vor hubsch, treu und ziemlich gang halten, das siehet seine Weißheit offt, als elend und immerlich und weniger als halb an.

Alber er hat doch auch mehr Lust als wir alle; Denn er siehet voraus, wen er in zehn, zwankig, dreißig Jahren hinzuthun wird zu denen, die selig werden.

2) Er foll satt werden.

Das gehet fo weit, daß unfer Verstand nicht da=

hin langt.

Satt werden heisset, so viel kriegen, als man bes darff, so viel Nahrung haben, als man braucht, so viel essen, als einen hungert.

Wenn der Sohn GOttes foll satt werden, und sein Hunger nach Seelen soll gesättiget werden, so

muß das was unaussprechliches senn.

Da muß freylich mehr geschehen, als wir dencken und hoffen können.

Das machet feinen Streitern Luft zu arbeiten.

Man muß feine Geelen noch mit Millionen zehlen.

Dadurch wird seiner Zeugen ihr Muth vergrößfert, und ihre Treue gereißet, sich ohne Aufhören an die Geelen zu machen.

Gewiß der Inbegriff dieses Ausdrucks gehet so weit, daß ich nicht Worte finden kan, mich darüber berauszulassen.

5 3

Der

Der vor Hunger und Durst nach Seelen dreißig Jahr gelauffen, und sich mehr in den Tod gewagt hat, als die Helden Davids den Durst ihres Herrn zu stillen, der bif in den Tod daben geblieben ist, daß ihn durstet, der soll satt werden.

Wir die wir ein Lohn des Henlandes senn sollen, mussen es so weit bringen, daß wir mit Bahrheit sagen können: Ich habe keinen Billen, ich mag keine Ehre, kein Gut, kein Necht, keine Lust in der Belt.

Es ift alles des Henlandes.

Es ift nicht nothig die Tugenden und guten Wer-

che herzuzehlen.

Es ift alles feine von der Stunde an, da uns der Beyland gemahnet, und feinen Lohn gefordert hat, und wirs geglaubet haben, daß er Lohn verdienet.

Drum ift das eine Sache, die Rnechte Christi

mercfen muffen.

Wenn Seelen todt find, und fie die Stimme des Sohnes Gottes noch nicht gehöret haben, so kan man ihnen zu frühe predigen, daß fie des Heylandes Lohn find.

Der Arbeits-Lohn wird vor den Beyland gefodert,

wenn er und Bergebung der Gunden bringet.

Wir muffen es erft wiffen, daß uns der Heyland

erworben hat.

Das ift die Arbeit, die der Heyland manchmahl durchs Geseige vornimmt, da er und in die Enge treibt, und und zeiget, wie elend wir sind, da er und allen Ruhm und eingebildete Tugend wegnimmt, und und überzeugt, daß wir Sünder sind.

Das machet, daß wir die Wichtigkeit des Ber-

Deyland

Heyland die Sunde vergiebt; So fällt ihm der Mensch zu Fussen, und erkennet, daßes eine Himmelsschreuende Sunde ware, wenn er dem Arbeiter seinen Lohn vorenthielte, und der blutige Angst Schweiß Christiumsonst auf die Erde gefallen ware.

CONTRACTOR O CONTRACTOR CONTRACTOR

## Die drenzehnde Rede

am stillen Frentage. Den 4ten April.

Und in seinem Reich unter ihm lebe, und ihm diene.

Err! gedencke an mich, wenn du in dein Reich kommfr. Luc. 23, 42.

Diese Worte machen der schönsten Ums

stande einen aus in dem Leiden des Deplandes.

Er verstund den Sinn genau, da er sagte: Warlich, ich sage dir: Zeute wirst du mit mir im Pa-

radiese seyn. Luc. 23, 43.

Der Mensch, der in des Heylands Gedachtniß wolte geschrieben seyn, war ein Rauber, der am Holzte noch unbekehrt war, und Flum nicht nur vor seisnes gleichen hielte, sondern auch noch dazu spottete; denn die mit FSH gecreußiget waren, deren nicht mehr als zwen gewesen, die spotteten seiner. Marc.

Das herkliche Wort: Vater! vergib ihnen, sie wissen nicht, was sierhun\*, konte ohnmöglich ohne Krafft senn. Luc. 23,34.

<sup>#</sup> Uber die Worte wurde diezwente öffentliche Rede gehalten fo aber nicht nachgeschrieben worden.

Es erwachte sein Hert, oder (wie es von der Lydia heisset:) Der Ber schloßihm das Zerg auf.

Und ohne Scrupel, und ohne viele Uberlegung sprach er: 3Err, gedenckean mich, wenn du in

dein Reich tommff.

Der Her, der uns da die Methode zeigen wollen, die Leute selig zu machen, sagte gleich: Warlich, ich sage dir: Zeute wirst du mit mir im Paradiese seyn.

Um des Worts willen ward der Dieb fo rein als

ein Engel, und gleich ein Gefelle des Beylandes.

Das giebet manchem Gelegenheit zu dencken, als wenn zu dem Eingange in das Reich des Henlandes nichts als ein guter Gedancke ben dem Ende des Lesbens gehörte.

Und es hat einen Schein.

Denn das Exempel ist nichts extraordinaires, wie manche gutwillige Lehrer, Schaden zu verhüten, behaupten wollen, daß sich dergleichen nur alle hundert Jahr, oder wol gar nur ben dem Leiden des Henslandes allein zugetragen habe.

Es ist das was ordentliches ben der Bekehrung, und geschiehet noch immer, wenn alle Umstände zu-

treffen.

Doch davon wird bald mehr konnen geredet werden.

Wir wollen jeso vom Reiche JEsu, und von seinen Unterthanen reden.

I. Das Reich JEsu ist dreufach.

1) Das Reich, das er vor Grundlegung der Welt gehabt hat, und in alle Ewigkeit fortwähret.

2) Das

2) Das Reich, das er ben seiner Zukunfft ins Fleisch anfieng, und bis auf seine Erhöhung forts führete.

3) Das Reich, das fich zum Theil ben feiner Auffahrt anfieng, und in alle Ewigkeiten, wiewohl unter

mancherley Graden fortwahret.

1) Vor der Grundlegung der Welt war er ja der ewige Sohn G.Ottes.

Er hatte das Reich, che die Welt war.

Daher konte er in seinem letten Gebeth sagen: Vater, verklare mich bey dir selbst mit der Klarheit, die ich bey dir hatte, ehe der Welt Grund gelettet war. 30h. 17,5.

Alle Dinge find durch ihn gemacht.

Im Anfangewar das Wort, und das Wort. war bey GOTT, und GOTT war das Wort. Joh. 1, 1. fegg.

Er hat das Neich gehabt, das in einer Majestat, Ehre und Herrlichkeit fortgewähret hat, von einem Ursprung an, den wir nicht ausdencken können.

Man kan nicht sagen: Sein Reich sieng an, erat, ubi non erat; sondern es hat gewähret unverzückt und unverändert, bis es ihm gefallen hat sich auszuleeren, Phil. 2, 7. und wie die Kinder Fleisch und Blut haben, des gleicher massen theilhaffrig zu werden. Ebr. 2,14.

2) Da gieng eine andere Oeconomie an, ein

neu Reich, darauf man fo lange gewartet.

Das Reich wird genennet das Creuz-Reich.

Das Creuk ist nichts anders, als die Gestalt des Königes, und wie er ausgesehen hat, so sehen auch die Glieder des Reichs aus.

St 5

2Bie

et

it

It

१इ

Wie dorten ein Konig in Berfien den Mardachai boch ehren wolte, und fragte: Was foll man thun Dem Mann, den der Ronig gerne ehren wolte? fo be= fund die Ehre darin, daß ihm der Ornat und Rlei= dung des Konigs angeleget, und er darinnen in der Stadt herumgeführet wurde. Efth. 6,6.

Ber ein Diener des Benlandes fenn will, ber muß Den Staat feines Berrn haben, feine Schmach, fein

Creuk.

Das gange Reich 3Efu, wenn es am berrlichften ift, ift bloß berelich ben denen Geelen, die einen geifts lichen Ginn und Geschmack haben.

Der Benland fagte, man folle nicht fagen: Daift es; aber man fan febr leicht fagen : Daift es nicht.

Bu den Befchreibungen, die die Welt davon macht, Die es vorherrlich und groß halt, und einen Character der mabren Rirche aus ihrer weltlieben Gewalt und Pracht macht, fan man ohne Bedencken Rein fagen.

Die vor der Welt angesehenen Christen beweisen Damit nicht, daß fie Leute find, die der Konig ehret.

Sie haben feinen Schmuck, die Ratur feiner Fur-

ften, feinen Staat nicht.

Es fanin diefem Reich nichts als lauter Bergnus gen, lauter felige Stunden, lauter Glucffeligfeit an=

Butreffen fenn, aber alles im Sergen.

Das Reich & Ottes ift Gerechtigkeit, Friede und Freude im Beiligen Geift; Rom. 14, 17. aber bor alle, die das Geheimniß nicht verfteben, ein armes, geringes und verachtetes Reich, Darüber Die Leute wegzusteigen gedencken, wie über einen niedrigen Zaun.

Der natürliche Mensch vernimmt nichts vom Geisse GOttes, es ist ihm eine Thorheir, und kan es nicht erkennen; denn es mußgeistlich gerichter seyn. 1. Cor. 2, 14.

3) Das dritte Reich fånget sich zum Theil an ben seiner glorreichen Auffahrt, und gehet in die Ewigskeiten; aber es wird erstrecht werden, wenn die auch dazu gebracht sind, die noch im Creuß-Reiche schwißen.

Seine Knechte werden ihm dienen, und fe-

ben sein Ungesicht.

Was wir von diesem Neiche sagen können, ist nichts als Bilder, gute Gedancken, Vorstellungen und Einfalle.

Es ist alles mehr, als wir uns einbilden und vorstellen konten, ja es ist mehr und herrlicher, als wir es machen wurden, wenn wir gleich die beste Welt aus-

finnen fonten.

Wir sind schonselig; wir wissen abernoch nicht, was wir seyn werden; wir wissen aber, wenn es erscheinen wird, daß wir ihm gleich seyn werden; denn wir werden ihn sehen, wie er ist. 1.30h.3, 2.

In diefes Reich gieng der Schächer.

11. Die Unterthanen des Henlandes find die Seelen der Menschen.

Im Macht=Reiche ift niemand ausgenommen.

Alle Seelen sind fein.

Tun hat uns Gott erwehlet in Christo, ehe der Welt Grund geleget war, zu Lobe seiner herrlichen Gnade. Ephes. 1, 4.

2111e

Alle unsere Tage sind aufs Buch geschrieben,

die noch werden follen.

Daher kommen die Redens-Arten: auf Gott geworffen seyn von Mutterleibean: dazu bestimmt seyn.

Er hat uns alle schon vor sich, und gonnet uns ein

feliges Loos.

Das ist der Denck-Zettul, davon Malachias resdet, das Buch, das Johannes gesehen hat, und wos von Paulus an die Philipper schreibt, daß die Zeusgen drinne stehen.

Wenn wir denn seine freye und selige Seelen nicht seynwollen; so muffen wir doch seine Sclaven

fenn.

Wir muffen aus dem Leibe gehen, wenn er will,

das stehet ben ihm.

Wir muffen sein Reich befördern helffen, wenn wir gleich kein Sert dazu haben, wir muffen alles in seinem Reiche thun, was er verlangt; nur daß es uns alles nichts hilfft, wenn es nicht aus dem Herken gesichiehet.

Wir follen auch Unterthanen im Creut = Reiche

feyn.

Wenn ich erhöhet bin von der Erden, will ich sie alle zu mir ziehen.

Er wird feine einsige Geele von uns ungezogen

laffen.

Wir find alle zu Unterthanen dieses seines Reichs bestimmt.

Bum Creuk-Reiche find die Menschen auf dreners len Weife bestimmt.

In Ansehung der Zeit.

In

In Unsehung der Sachen, die fie thun follen.

In Ansehung der Dinge, die der Beyland mit ihnen vornehmen will.

Die Zeit, in der ein Menfch zu diesem Reiche fommen foll, ftehet in den Sanden & Ottes, in den befon=

dern Weisheits-Schäben des Heylandes.

2Benn ein achzig = jahriger Sterbender, Der fein Lebtage todt gewesen, und nichts von dem Seylande und seinem Reiche an seinem Herken gemercft, und erfahren hat, in der letten Stunde feines Lebens vom Henlande das erstemal gezogen wird; der ift eben fo felig, als der Schächer, und fahret von Mund auf gen Himmel.

Wen der Benland in der letten Stunderufft, ben

dem ift er mit der letten Stunde auch vergnügt.

Darauf konnen sich Knechte JEsu Christi gewiß verlaffen, daß folche Leute eben fo felig werden, als fie.

Aber man muß mit todten Leuten zu thun haben; Es muß ihnen das eine neue Sache fenn, daß Jefus Christus darum für sie gestorben, daß sie nicht ihnen felbit leben, sondern dem, der für fie gestorben und auf= erstanden ift.

Go werden viel taufend Menschen selig, weil die Berwirrung in der Welt fo groß ift, daß fich viel Menschen ohnmöglich zurechte finden, und die gottlie

chen Wahrheiten wiffen konnen.

Der Schächer find eine groffe Menge, die als arme elende Creaturen, als geringe Thiere, erft zulest ternen, was 3 Efus ihnen ift, und fie ihm fenn follen.

Einen solchen armen Menschen muß man nicht erst eine groffe Rechnung von der Gunde vormachen,

fondern ihn gerade auf den Sentand weifen.

Einem

Į,

n

n

छि

2=

je

III

en

68

er:

In

Einem folchen armen Rinde, das sich vor verlohren halt, krummt und winder in der Sunde, zahlt das Lamm das Lose-Geld.

Wenn es nur gewiß ist, daß die Menschen vorher nichts verstanden haben, und erweckt gewesen sind, die Sache und Regung der Gnade nicht unterdruckt

haben.

Erweckte Leute, die einmahl gewust haben, was ISfus und seine Sache ist, die können ben ihrem Ende nichts anders als eine Probe machen der Unseligkeit, wenn man ISsum nicht angenommen hat, oder in seinem Herken von ihm abgewichen ist.

Wer es gewuft hat, wie ihm aufferlich kan geholf= fen werden, und es nicht angenommen hat, der ist miß= trauisch gegen sich selbst, und gegenden, der ihm helf=

fen kan.

Und fo geht es auch der Geele mit dem Benlande.

Wenn sich noch solche Seelen drüber wegseten könten, und ein Bert zum Benland fassen; so ware ihnen geholffen.

Alberes ift anders mit ihnen bewandt, als mit den

Podten; taufendmahl schwerer.

Und darnach muffen fich die Friedens-Boten in ihrem Bortrage richten.

Obige bende Arten haben nun freulich nichts wei-

ter zu observiren, als Gnade anzunehmen.

Wer aber frühe geruffen ist, da ers noch in seiner Hand und Zeit hat, sich vor dem Heyland zu rühren, da hats eine andere Bewandniß, nicht in Unsehung der Begnadigung; denn da wird einer im vierdten Jahre auf diese Urt selig, als der im achzigsten. (nemslich als ein elender Sünder.)

Einer

Einer hat so wenig Recht selig zu werden, als der andere.

Alber in Alnsehung der künfftigen Führung ist es gank anders; weil noch Zeit daist, so giebt der Benstand Gnade, und mit der Gnade Krafft, sich in seis

nem Reiche zu rühren, und von ihm zu zeugen.

Wer von dieser Art Leuten nur allein auf die Gnabe loßgehen, sich darauf verlassen, und nicht weiter wolte, und thun, wozu ihn der Heyland bestimme, der wurde sich jämmerlich betriegen.

Wer gereinigt ist, den wird der Vater noch

mebr reinigen, daß er seine grucht bringe.

Von der Stunde an, da Seelen Gnade haben, sind sie im Dienst des Heylandes, sie mogen nun noch gegängelt und geführet, oder allein gelassen werden, wie es manchmahl äusserlich scheinet; Sie werden aber dennoch von einem andern Geist in ihrem Hersten geleitet und geführet.

So bald man Zeit vor fich hat, muß man von der Gnade zeugen, dem Creuge dienen, und als ein Eris

umph des Lammes leben.

In Ansehung der Sachen, die der Heyland in seinem Reich den Menschen zu thun giebt, sind sie sehr unterschieden, sonderlich aber sind sie zweyerlen Art.

Es giebt Menschen, die der Henland auf die gewöhnliche Art braucht, und sie in denen Dingen, die manso burgerlich nothig hat, sich beschäfftigen lässet.

Die konnen noch alles, was fie thun, ihm thun, und in der That glaubice und begnadigte Chriften fenn.

Es giebt aber auch Menschen, die er auf eine befondere Art zu seinem Dienst bestimmet.

Die heissen Jünger.

Im

t

t

e

1

1

ľ

t,

g

n

er

Im alten Testament haben wir das Exempel im Borbilde, da jeder Stamm seinen Platz und sein Land hatte; die Priester aber, die dem Herrn bestonders dieneten, waren nirgends zuhause.

Wer ein eigentlicher Junger Ich ift, der hat als lerdings etwas fingulaires und besonders an fich nicht in Minen, Geberden, Kleidern, Worten, u. f. f.

aber in der Haupt-Sache.

Im sten und 6ten Capitel Matthat finden wir Lehren, die auf keine andere Leute konnen gezogen wers den, als auf die immediaten Junger Jefu.

3. E. Wereuch was nimmer, von dem fodert

es nicht wieder 2c.

Wenn man das auf alle ziehen wolte, so würden dadurch alle Verfassungen und Besitzungen in der Welt aufgehoben werden.

Ein Kind Gottes, das sich nicht zur Seelen-Sasche befonders gewidmet hat, muß sich den Gesehen, die jedermann bekannt sind, und die jedermann als Gesehe annehmen soll, ordentlich unterwerffen.

Im alten Testament hießes zu den gesangenen Juden in Babel: Ergebet euren Zals unter das Joch des Königes, und diener ihm und seinem Volck. Jer. 27, 12.

Suchet der Stadt Bestes, dahin ich euch habe lassen wegführen, und betet für sie zum Zieren. Jer. 29,7.

Molten die Christen überhaupt, zumahl inder gesgenwärtigen Christenheit, die Gesetze vorben gehen, und eine durchgängige Indolentz in dem äussern affectiren, so gienge bald alles drunter und drüber,

und des Heylands Sache ware dadurch nichts ges

Aber mit Special - Jungern des Henlandes ist es

etwas gant anders.

m

n

[2

1)

ir

C=

ct

n

er

13

1,8

n

3

11

Das sind aber Sachen, dazu man einen eigenen Beweiß führen muß.

Man muß feinen zum Junger nothigen, fondern

vielmehr zurück halten.

Die Junger find fo gut als Bogel-frev.

Niewird eine Sanction zu Stande kommen, das durch fie vom Creuk, von der Berfolgung, von denen Beeintrachtigungen lofigemacht werden.

Mach der innern Gemuths = Saffung kommen

alle Christen überein.

Da muß sich einer aus der Ehre, dem Reichthum, der Commoditat, u. s. f. so wenig machen, als der andere; Sie muffen bende gedultig senn, und sich an die irdische Dinge nicht hangen.

Aber in dem auffern Beweiß find fie unterfchies

den.

Ein Streiter muß sich alle Stunden und zu aller Zeit alles seines Nechts entschlagen, und alle Commodität, und was sonst genannt mag werden, nicht nur im Jerzen verläugnen, sondern gar mit einanzder hingeben, da ein anderer noch das Seinige wies der fordern, und in Ruhe besißen kan.

Doch wir wollen auch sehen, was der Zeyland mituns in seinem Reiche vor hat, und was wir von

ihm haben.

Da hat nun der Heyland verschiedne Führungen. Einen führet er durch den Verstand.

M. Reden.

8

Dem

Dem andern schenckt der Henland viele Empfindungen in seinem Gemuthe,

Dem dritten giebt er einen syftematischen 3us

fammenbang nach dem Worre Gores.

Der Mensch hat von Natur Gaben, die der Benstand heiliget, wenn man fie in den Staub geleget, und um des Benlandes willen verlohren hat.

Die Wege erwehlet man fich nicht felber, sondern der Heyland richtet fich nach unserer Beschaffenheit.

Wer Berstand hat, der wird vom Henland das durch geführet, und er muß sich vor Vernunfft und

Bedencklichkeiten huten.

Wer das nicht hat, und anders in seinem Gemusthe beschaffen ist, den führeter durch viele Empfindslichkeiten, und groffe Eindrücke seiner Gnade und Liebe.

Die genieffen eine merckliche Seligkeit, und muß fen sich vor Phantasien und Ausschweiffungen

huten.

Die dritten, die sich lediglich ans Wort halten, werden dadurch geführet, und mussen sich vor tieffen Grübeln und Speculieren in acht nehmen.

Alles ift fehr gut.

Er offenbahret sich den Menschen nach ihrer Fasfung durch einen unterschiedenen Weg, daß, wenn sie nur das haben, was ihnen der Heyland giebet, so sind sie selig in der Welt.

Alle unfere Thaten find da nichts, als lauter Ges

ligkeiten und Gnade vor uns.

Es fraget sich, warum der Heyland die Seelen in eine solche Fassung gesetzet, und einen Dienst von ihnen sodert? Die Leute dencken: Wer dem Heyland dienet, der wird felig.

Wer ihm aber nicht dienet, der gehet verlohren.

Allein der Henland hat uns alle gute Thaten und Dienst-Erweisungen bloß aus Gnaden und Barm-herhigkeit, aus einer liebes vollen Condescendentz erlaubet.

GOttes Werck würcken ist eine Gnade vor eine Seele.

Die Heiligkeit ist eine Natur und keine Pflicht, wie die Moral oder Sitten-Lehre traumet.

Die wahre Beiligkeit, da man von Herhen demüsthig, von Herhen arm ift, das ift eine Natur.

Petrus nennet sie die gottliche Matur.

Wer Gnade hat, kan fo fenn, und es ware ihm eine abgeschmackte Sache, anders zu seyn.

Die Würcfung der Heiligkeit aber, und die Tharen sind unterschieden.

Eins fan ohne das andere fenn, wie aus 1. Cor. 13.

au feben.

Es kan auch bendes bensammen senn, aber es ist allemahl so beschaffen, daß es gar nichts ben GOtt hilft.

Wir können uns vor G. Ott allein rühmen unserer Armuth, unseres Elendes, der Sclaveren des Sastans, und der Knechtschafft der Sunde.

Das muß man vor den Heyland bringen, und fagen: Weilich so elend, so jammerlich, so geschlagen und verdammt bin, so must du mir helffen.

Die Arbeit wird continuiret im Reiche der Herrlichkeit.

E

13

5

D

Da wird sie eine Ruhe und Vergnügen innerlich und aufferlich seyn, jest ist sie noch in der Welt manchmahl eine Beschwerung, dorten aber ein Stück unsers Lebens und unserer Freude.

Geine Knechte werden fein Ungeficht feben, und

zugleich dienen.

Doch bleibt auch in der Ewigkeit unsere Arbeit

phne Berdienft.

Es ist nur ein einiges Berdienst, dessen man hier und dort erwehnen wird: Du bist erwürger, und hast uns geliebet, und gewaschen von den Suns den mit deinem Blut. Offenb. Joh. 1, 5.

CONDICTION O CONDICTION CONDICTION

### Die vierzehnde Rede.

21m 6ten Aprill.

In ewiger Gerechtigkeit, Unschuld und Seligkeit.

Jehet den neuen Menschen an, der nach Gott geschaffen ist, in rechtschaffener Gerechtigkeit und Zeiligkeit.

Bir wollen 1) von der Gerechtigkeit, von der ewigen Unschuld, von der ewigen Seligkeit mit einander reden, 2) von der Methode, wie wir zu einem jeden ins besondere kommen.

Das Mittel zu der ewigen Gerechtigkeit zu gelansgen, ist die Rechtferrigung, die Zeiligung bringt uns die ewige Unschuld zuwege, und die Erlösung die ewige Seligkeit.

1) Die

) Die Sache, die uns im Reiche JEsu so glücklich machet, heißt Gerechtigkeit, Unschuld und Seligkeit.

Wir muffen sie nach der Zeit abtheilen, und sehen, wie sie vor dem Falle war: wie sie nach dem Falle beschaffen ist: wie es nach der Wiederbringung und

Berfohnung des Beylandes damit ausfiehet.

Der Satan versteckt sich in einen Engel des Lichts, und sehet den göttlichen Wahrheiten Dinge entge= gen, die eben das bedeuten sollen, und auch fast so her= auskommen, aber desto tieffere Irrthumer sind.

Nach diesem Plan hat er eine andere Gerechtigkeit, eine andere Unschuld, eine andere Seligkeit er-

funden.

f

Sie sind von denen göttlichen Ständen darinn unterschieden, daß sie nicht wahrhafftig, und daß sie nicht dauerhafft sind.

Bor dem Falle fahe es mit uns überhaupt so aust Wir hatten Weißheit, Gerechtigkeit, Unschuld und

Geligkeit.

Sie war wahrhafftig; aber wie es der Aus-

gang zeigte, nicht ewig.

Insbesondere hatten wir eine Weisheit, die ich nicht beschreiben kan, weil ich sie in der Schrifft nicht ausgedruckt finde, und mit Gedancken und Wahrsscheinlichkeiten nicht umgehen mag.

Die wahre Gerechtigkeit war, daß GOtt den Menschen erschaffen hatte zu einem Zwecke, den er selbst erkläret i. Mos. 2, 26, 28: Daß er herrsche, und sich die Erde unterthan machen sollte.

Und in den Zustand konnte der Mensch mit rechte prætendiren, was ihm gehorte, (denn das wird in einer Gerechtigkeit erfodert.) Der Der HErr stund allein nicht unter den Menschen, und hatte ihm eine einige Regul vorgeschrieben, an die er sich binden solte, zu bezeugen, daß Jehovah um

den Thron bober sey. 1. Mos. 41, 40.

Sonst hatte der Mensch unter sich die gange Welt, und das Bild des unsichtbahren Gottes wurde an ihm gesehen, welches ihm über alle Ereaturen insgemein eine unwiedersprechliche Auctorität, und zu einer jeden ins besondre eineigenes Necht gab.

Er konte die Fruchtbarkeit der Erden, und die Herrlichkeit des himmels als einen Tribut einfor-

Dern, der ihm gehorte.

Und es stehet einem Thier im Walde nicht nastürlicher und unschuldiger an, seine Speise zu nehmen, wo es dieselbe findet, als es dem Menschen in der erssten Verfassung gegeben war, alles, was um und nesben ihn war zu nußen, und zu gebrauchen.

Die Zeilickeit des Menschen vor dem Falle, beftunde in der Unschuld, daß ihm unbekannt war, was wir heut zu Tage Gunde nennen, und er darum nicht einmahl einen Gedancken drauf richten konte.

Daber er auch nur durch Beruckung fiel.

Denn die Gehülfin des Adams hat das Zeugnif, daß sie sich berücken lassen, und ihren einfaltigen Plan verlohren.

Die Gunde nahm freulich zum erstenmahl am

Gebot Urfache, wie es noch immer ift.

Die Seligkeit vor dem Falle war, daß es ihm immer wohl war, auch ben aller Arbeit beschwerte ihn nichts: Der Mensch wurde durch nichts umgetrieben, seine Ruhe und Friede wurde nicht gestöhret. Er hatte gank keinen Begriff vom Bollen und Begehren, und feine Gemuths-Stellung war fo bes schaffen, daß einem in diesem Justande nicht möglich gewesen ware auf etwas zu fallen, das wir heut zu Sasge Begierde nennen, und daß uns darum zur Gunde wird, weil es unordentlich ist.

Wieware ihm eingefallen, etwas zu fenn in diefer

Welt? Er war alles.

Wie solte ihm einfallen, etwas zu verlangen? Er hatte alles: Um etwas zu sorgen: Er nahm alles, was er wolte: Lustern zu werden? Er war im bes ständigen Genuß: träge zu seyn? Er konte nicht mude werden.

2) Nach dem Fall ift es gang anders.

Unsere Weisheit ist dem gemäß, daß man von Natur alles das zu wissen verlanget, woran einem nichts gelegen ist, und dassenige nicht wissen mag, woran einem alles lieget.

Die Sachen, dazu man destiniret ift, lernet man nicht mit Luft, fondern lieber andere, sonderlich im

Geschäffte der Geligkeit.

Daher wird unsere Weisheit als eine Thorheit

vor GOtt befchrieben.

Sie bestehet nur in Speculiren, und unsere Einssichten werden von andern wieder übern Hauffen geworffen.

Was wir wissen, sind Dinge, die wir nicht brauz chen, und entweder ungewiß, oder doch nur wahr=

scheinlich sind.

Die Gerechtigkeit nach dem Falle bestehet darinne, daß wir was zusammen raffen, womit wir vor GOtt zu bestehen gedencken.

Ich rede von folchen Menschen, die fich um & Dit bemüben, und ihn suchen, von den andern aber fan

man auch das nicht fagen.

Jene suchen sich Gott durch allerlen Arten des GDttesdienstes, und durch gute Wercfe gum Freun-De zu machen, welches fich bald ben dem Afraelitischen Wolcke einschlich, und noch so fort mabret.

Die Gerechtigkeit der Menschen, Die fich um &Dtt bekummern, bestehet gemeiniglich darinnen. daß fie was Gutes thun, das Bofe unterlaffen, 2011-

mofen geben, 2c. das foll ihnen helffen.

Auf dem Catheder wird das zwar von etlichen

wiedersprochen, in der Praxi aber ift alles eins.

Unfere Zeiligteit nach dem Falle, bestehet entweder in einer Unwissenheit, oder in einer gemachten Beiligkeit.

Die Unwissenheit hat in fo fern etwas Gleiches mit der Unschuld vor dem Ralle, daß man diese und

jene bofe Dinge nicht weiß noch fennt.

Gie ift ihr aber zuerft darinnen ungleich, daß ne= ben der Geschicklichkeit auch die Reigung zum Bofen da ift, nur verborgen liegt, und einer Reigung ober Gelegenheit bedarff, fo faumet fie nicht hervorzubrechen; Darnach, daß die vor dem Kalle allgemein, die nach dem Kalle aber particular ift, und mir von etli= chen Versonen und Dingen fan gesaget werden.

Dur gewiffe Lafter find uns unbefannt.

Einer ift von Ratur nicht unkeusch: Der andere nicht folh: Der dritte nicht geißig: Der vierdte nicht unactiv, nicht aus Liebe zum Beylande, fondern theils aus guter Erziehung der Eltern, theils weil die Structur Des Corpers Der Geele ju gewiffen Ideen Unlak

Anlaß giebt, zu andern aber eine Unfähigkeit verur-

Es kan also ein Mensch von Natur gewisser inassen keusch, demuthig, frengebig oder arbeitsam senn, und sich darüber die vergebliche Hossung machen, als sen er beilig und ein Kind GOttes.

Bur natürlichen Heiligkeit kan man sich auch burch die Moral und Sitten - Lehre zu mahl, wenn man prav angelaussen, und viele Unglücks-Fälle erlitten hat, nach und nach angewöhnen.

Da werden die Leute durch Bernunfft und den Zusammenhang ihrer Reguln auch keusch, liebweich, demuthig, mitleidig, zu den Gen gewöhnt.

Und das ist von der ausserlichen Berstellung unsterschieden, da man sich nur tugendhafft bezeiget, und das Herk voll Lasterhafftiakeit ist.

Die Heiligkeit aus der Bernunfft ist aber doch nichts; Denn sie ist nicht durch den erlangt, der alles wurcken muß.

Die Kinder der Vernunfft sind auch Kinden des

Die Glückseligkeir der natürlichen Menschen, bestehet darinnen, wenn einer seinen Zweck erhält, und das Erlangte behält, so lange er will.

Ich will nicht von denen sagen, die eine Glückseligsteit suchen, die gar eingebildet, oder alsobald wieder dahin ist, sondern von denen, die einen Schein vor sich haben, z. E. eine vergnügte Ehe, gesunde und wohlges zogene Kinder, ein ordentlichs u. unbeschuldet Hausshalten, vernünfftige Nachbarschafft, gemäßigte und nothdürstige Freyheit.

Wenn man aber alles bensammen hat, und das Hert ift nicht daheim, wo es hingehöret, so ist weder eins noch alles vermögend den Menschen, ohne Benschüfffe der Einschläfferung oder Ubertäubung des Gesmüths vergnügt zu erhalten.

Drum ifts auch mit der Geligkeit nach bem Kalle

nichts.

3) Was ist denn nun nach dem Tode JEsu die wahre Werechtigkeit, die wahre Gerechtigkeit, die wahre Heiligung und Erlösung mit dem unvergleichlichen Prædicat der unverwelcklichen Dauerhaftigkeit?

Die Weisheit ist die einfältige und unverrückte Betrachtung, daß die Liebe Esu die höchste und einstige Erkenntniß ist, (der Seele und ihrer Betrachstung würdig,) daß es Schade um einen Gedancken ist, der von diesem großen Object abkommt, und daß sein Tod und Leiden, bis Leib und Seele scheisden, uns soll in unsern Zerzen rubn.

Die Gerechtigkeit ist, wenn einem Menschen alles sein Recht, daß er aus der Natur oder Bernunsst hat, weggefallen ist, daß man sich vom Heylande das Zeugniß geben lässet, und glaubet, daß unsere kunsstisge Forderung auf Erbarmen und Gnade ankommt, und wir das alles begehren dürssen, was IEsus durch sein Berdienst, und als er sein Blut am Holke für uns vergossen, uns allen erworben hat.

Und das ift eine Gerechtigkeit, die ewigift, und die

Mesus erfunden hat.

Wer sie hat, der weiß es.

Es ist alles Einbildung gewesen, was er zu haben dachte, und was er würcklich hatte, war verflucht.

Was er nun hat, ift Gnade.



So lange der Mensch noch was weis, damit er sich auffer der Berfohnung dem Blute und der Borbitte Jesu Christi selbst helssen kan, der hat nichts weniger als Gnade und Barmberhigkeit zu gewarten.

She wir von gangen Herten unfere Zuflucht zu bem Gebetlein nehmen: 3Err, erbarme dich; fo

hat der Henland mit uns feine Connexion.

Alles unfer Gute muß uns erft zur Gunde, und alle

unsere Krafft zu Ohnmacht werden.

Unsere Unschuld nach dem Fall fangt fich ben der Beiligung an, und gehet auf die alte Unschuld.

Riemand, der die Gerechtigkeit Jefu nicht hat,

ist unschuldia.

Denn ift ers in einem, fo ift ers im andern nicht.

Wer die Gerechtigkeit im Blute Jesu erlanget, der bekommt Krafft, alles Bose, daß er an sich weiß, und dran er immer genauer suchen und studiren muß, unter die Füsse zu bringen und zu beherrschen, biß endlich, wenn wir lange beym Heyland bleiben, des Dinges mit einander vergessen wird, und man nur in dem Heylande lebt, welches endlich durch Treue, durch beskändige Gnade, durch die Nachfolge des Heylandes zuwege zu bringen ist; Da es heißt: Ich lebe aber nicht ich, sondern Christus lebet in mir.

(Denn so viel man vor fich selbst lebt, (duros eya) bleibet man ein Gunder,) ein Gerechtfertigter laffet

fich eben in gar nichts ein.

Man übt sich allezeit in dem Gegentheil, und was

fich reget, das überwindet man.

Wer nun die Erfahrung im Bosen durch den Nicht-Gebrauch zu verlieren ansänget, der wird ein unschuldiger Wensch in Christo.

Die

Die Seligkeit ist, daß ein Mensch alles das geniesset, und wiederkriegt, was er vor dem Falle gehabt, gute Tage, Ruhe, Zustriedenheit, dem Zweck gemässes Glück und Fortgang, aber am Geist, am Herken.

Der Corper behalt frenlich seine Ordnung, und Rinder GOttes erfahren da eben das, was er erfah-

ren bat, da er in der Welt war.

Unfer Herk aber ift frolich, ficher, und gewiß.

Wir werden zu Herren gemacht über unsern Corper, und dessen Beschwerlichkeiten, und sind immer zusrieden, wenns auch dem Ansehen nach, noch so harte geht.

Mun das ist die Sache.

Wie kommt man aber dazu? Wie werden wir so weise, so gerecht, so unschuldig und so selig, und das alles auf ewig?

Die Methode jur Weisheit zu gelangen ift Die

Unterweisung und Lehre des Evangelit.

Es ift eine Lehre in der Welt aufgekommen, die

Dem Menschen den Weg zeigt.

Sie bestehet nicht aus etlichen tausend Worten, die zusammen hängen untereinander, sondern wenn Jesus Spristus uns lehret, so erfähret der Mensch agenta enpara, Worte, die er nicht ausdrücken kan.

Er bekommt eine gottliche Gewißheit, daß das fo

ift, daß das fo besteht.

Die Weisheit Diefer Welt ift veranderlich, Diefe

aber unveranderlich.

Eben die Weisheit, die die Apostel gehabt, ift auch unsere Weisheit.

Die

11

b

Die elendesten und geringsten Leute, die JEsum in den finstersten Zeiten hatten, redeten eben das, was wir reden, ob gleich mit andern Worten.

Es ist keine Seele, so lange die Welt stehet, ans ders selig geworden, als (ohne Berdienst, ohne Ber-

cke) durch das Blut JEsu Christi.

Sonst heisset es: Jeder hat seinen Ropff vor sich, hier aber heisset es: Wir sind alle einerlen gesinnet

auf Christum.

Diese Weisheit ist das Geheimnis vom Berdienst JEsu Christi, davon die Seelen von Natur nichts wissen, und nichts reden können, und wenn sie von allen andern auch guten Dingen noch so viel zu reden wissen.

Sie muß uns von oben gegeben werden. Wir haben von Natur feine Ropffe dazu.

Es fan fie fein Gelehrter und Kluger erfinden, es

kan fie keine natürliche Geschicklichkeit faffen.

So bald aber der Heyland anfängt zu informiren, wird es nicht mit vielen Argumenten und Gründen bewiesen, sondern er bringet was ins Hers, das man fühlet, und unwiedersprechlich behält.

Es ift lauter gottliche Krafft, und gottliche Weiss

heit.

Der Weg zur Gerechtigkeit, die rechtschaffen und ewig ift, zu gelangen ift die Rechtferrigung.

Der Benland hat eine Methode in Ansehung des ganken Menschlichen Geschlechts, und eine mit einer

jeden Geele infonderheit.

Die Methode dem ganken Menschlichen Gesschlechte die Gerechtigkeit zu erwerben, ist die: Gort sprach zu seinen Lieben Sohn: Die Zeir ist bie

zu erbarmen. Jahr hin, meines Zergens werthe Cron! und sey das Zeyl der Urmen, und hilff ihn'n aus der Sünden-Morh: Erwirg für sie den bitrern Cod, und laß sie mit dir leben.

Bas ward aus diefem gottlichen Schluß?

Leben rungen, das Leben das behielt den Sieg; Le hat den Tod verschlungen.

D

5

1

Wie giengs ju?

Die Schrifft hat bezeuger das: Wie ein Tod

den andern fraß.

Diemeil das rechte Osferlamm, davon Gott hat geboten, für uns ist an dem Creuzes= Gramm, in heisser Lieb gebraten; Das Blut zeichner unste Thür, das halt der Glaub' dem Tode für, der Würger kan uns nicht rühren.

Ich gebrauche mich dieser einfältigen Reime, weil in denselben so deutlich steht, daß das Blut IEsu Christi des Sohnes GOttes die Ursache unseres

Rechts ift.

Das konnen wir nicht glauben, wir muffen erft gu

Marren werden an unferer Bernunfft.

Wir muffens mit guten lernen, oder erfahren es wenn wir durch die Gnade Gottes unter das Ge-

fes fommen.

Wenn wir nicht einfältig glauben wollen, so geshöret das Geses vor uns, und wir mussen uns so lange plagen und qualen, biß der Heilige Geist gleichsam mit uns Mitleiden kriegt, und uns im Herken den Henland zeigt, und wenn wir dahin sehen, (mude und matt,

matt, an uns, und an aller Welt verzagt,) fo geschicht die Nechtfertigung der Geele insbesondere.

Er zeigt uns feinem Bater an, daß er hat genung

für uns gethan.

Da wird die Seele inne des ewigen Privilegii, daß sie durchs Blut Jesu Christi das sichere Geleit durch Welt und durch Sund und Noth, ja durch die Hölle hat, und nirgends aufgehalten werden kan zur ewigen Seliakeit einzugehen.

Die Zeiligung ist, daß uns der Heilige Geist in seinem Lichte zeiget, daß alles, was wir vorhern vor gut und glückselig gehalten haben, elende, miserable Sachen, Gelüste des Satans, oder Nach-Aeffungen des Guten sind, das wir in Zesuhaben solten.

Da laffet man das Sundigen gerne bleiben, wenn uns nur der Benland die alten Gunden verges

ben hat.

Der Heilige Geist versichert uns, daß uns unsere Sunden vergeben sind durch JEsu Nahmen, daß wir das Sundigen lassen durffen, und damit macht

er im Bergen einen gang andern Dlan.

Den Hochmuthigen ist nichts abominabler und eckelhaffter, als Ruhm und Ehre, dem Wolliftigen eckelt vor den Lusten: Der Träge erschrickt vor dem Müsiggange, der Geißige macht gleichsam das twor dem Reichthum.

Das Werck führt der Henland vom ersten Tage

an, bis auf den letten Zag des Lebens fort.

Wir werden immer heiliger, gerechter, seliger: und unheilig seyn macht der Beyland nicht nach und nach gut, wie die Sitten = Lehre; sondern es muß alles auf einmahl verläugnet werden.

Der

Der Henland schwemmet alles Bose mit seinem Blute auseinander und unterdrückt es mit seiner Krafft, und zerreist das Systema des Sündigens.

Das Gute aber hat feine Grade.

Der Mensch wird keuscher, demuthiger, frengebiger, geschäfftiger, oder daß ich mich noch deutlicher mache, der Schüler wird zum Mann, und nach und

nach gar jum Lehrmeifter.

Anan lernt das Geheimnis der Heiligkeit im Grunde immer inniger einsehen, wird der Handschriffe in der Ausübung immer gewohnter, bekommt imnier mehr Glück es durchzusehen, und anzubrinsen, und nachdem man in der seligen Betrachtung immier mehr zugenommen, die Ausübung immer mehr practiciret, die Sache vielsältige mahl am Mann gebracht, und Gewohnheit in allem geübten Sinnen, und eine Hoffnungssvolle Erfahrung hat, seigt ihnen auch die Handschriffe, und wird ihnen zu einem glücklichen und gesegneten Borgänger, dif sie de nienigen auch kennen lernen, der uns leitet und hütet, den Heiligen Geist, der aller Seelen Hüter und Vormund ist.

Die Erlösung als das Mittel den Menschen selig zu machen, vor dem JEsus am Holke gestorben, bestehet darinn, daß JEsus der gecreukigte uns von allen Ursachen unseres Elendes erlöset, von der Sunde und ihrer Ankledung; und lehret uns alles um sei-

netwillen thun und uns gefallen laffen.

Wie er das um der Seele willen einmahl angefangen hat; So wirds auch von ihm fortgesetzet bis ans Ende.

Das

b

Das heisset selig, wenn uns keine Sache mehr vergnügt, als der Heyland, und weil wir den unverzückt ben uns haben, weil nichts in der Welt vermösgend ist, zwischen ihm und uns eine Trennung anzusrichten, so bewahret sein Friede unsere Herhen und Sinnen immerdar.

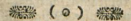
Uns ist wohl, wo wir gehen und stehen, sien und liegen, wachen und schlaffen, siegen und leiden, stersben und leben.

Die Welt unterstehet sich nicht lange unsere Glückfeligkeit zu verhindern.

Das Fleisch muß endlich aus dem Sinn, wie fehr sichs immer ftreubet.

Der Alege ist allein übrig, dessen Gewalt groß und erschrecklich ist, und der sich um die Gläubigen so fleißig herum macht, und ihnen so nahe tritt, wo er die geringste Erwartung hat, sie übern Haussen zu werffen, daß JEsus nicht nur uns gelehret hat fleißig zu beten: Erlöse uns vom Bösen; sondern für nötthig hielt selber für uns zu beten, daß zur Zeit der Sastanischen Begierde uns zu sichten, unser Glaube nicht aushöre.

Es gründet sich aber dieses und jenes Gebet, und die Verheisfung, daß der Herr seine Auserwehlten in einer Kürke erretten wolle, allein darauf, daß uns der Heyland zur Erlösung gemacht ist.



5

t

9

a

r

1

# Die funffzehnde Rede.

21m 8ten Aprill.

Gleichwie er ist auserstanden von den Todten, lebet und regieret in Ewigkeit.

118 dem Zusammenhange siehet man, daß daß vorhergehende muß im Gemuthe wiederhoster ihm leben, und ihm dienen in ewiger Gerechtigkeit, Unschuld und Seligkeit, gleichwie auch er auferstansten ist. 2c.

Ich lebe, und ihr solt auch leben. 30h. 14, 19.

Dasift des Benlands furte Erflarung.

Wir wollen daraus zwen Wahrheiten glauben lernen. 1) Daß er lebet, 2) daß wir auch leben sollen.

1) Ben der ersten, daß der Henland lebet, wollen wir sehen auf den, der da lebet, und auf die Beschaf-

fenheit feines Lebens.

Die gottlichen Wahrheiten durffen nur, wie fie lauten, genommen werden, fo find fie am deutlichften.

Der lebet ift der, der im Grabe gelegen hat, der für

uns alle den Tod geschmecket.

Die Ratur der Gache brachte es mit fich: det

Cobn & Ottes fonte nicht im Tode bleiben.

Wenn Sohne groffer Könige und Fürsten gerins ge Dienste thun, und niedrige Umstände über sich nehmen; so weiß jedermann, und der Schluß ist leicht gemacht: das ist nicht der Zustand, darinn sie gehören, gehoren, und der ihnen eigen ift, fondern es ift auf et-

was anders daben angesehen.

Wer den Sohn GOttes am Creuke gesehen, und in seiner Niedrigkeit und Tode, und es geglaubt hat, daß er der Sohn GOttes sep, der hat daraus nothewendig schliessen mussen, daß er nicht so bleiben, sone dern, daß was unaussprechlich Grosses daraus entestehen werde.

Darum schilt der Herr Luc. 24. die Junger, und bezeuget ihnen, daß sie ohne Connexion und Folgen als Thoren und phlegmatische Köpffe handeln.

Sie glaubten, daß er der Sohn GOttes sen, und da Petrus sagte: Du biff Christus des lebendigen GOttes Sohn, so antwortete der Heyland: Fleisch und Blut hat dir das nicht geoffenbahret, sondern mein Bater im Himmel. Matth. 16, 16. 17.

Der Sohn Gottes machte Unftalt zum ervigen

bleibenden Leben fo vieler Geelen.

Der Weg war fein Tod.

Reine Seele kommt in die Ewigkeit vor den Thron Gottes, fie muß ihre Hutte verwandeln laffen.

Darum legte der Benland feinen Leib in Das Grab, an den Ort, wo die andern hingeleget werden.

Weil er aber nicht Zeit hatte, und es auch nicht brauchte, langer im Tode zu bleiben, so stund er durch

feine G. Ottes-Rrafft wieder auf.

Es gefiel ihm lange zuvor, ehe er aufstund, ein paar Zeugen den Enoch und den Elias sich gleich zu machen, und sie vor der Verwesung zu bewahren; und ben seiner Ausserstehung machte er eine Schaar vieler ihm bekannten Seelen eben der Glückseligkeit theils hafftig.

M 2

Ľ

Er nahm aber darum etliche Menschen, und machte sie sich gleich, und ließ sie das Behältniß der Bertwesung nicht sehen, weil er wollte, daß ihm seine Brüder in allen Stücken gleich seyn solten. Darum führete er diese zwer Zeugen so schleunig und gleichssam vor dem Tode vorben aus der Welt. Ja er that mehr an ihnen.

Er war ihnen wohl darinnen gleich, daß er die Berwefung nicht fahe, doch frund er fein ganges Theil

des Todes aus, das er ihnen ersparete.

Er hat viel tausend Schmerken erfahren, und sie sind endlich aufgeloset worden durch seine Krafft. Denn er hat den Schlussel zum Tode.

Bie er in seinem Tod als HErr gehandelt, fo

machte ers auch im Grabe.

Er blieb darinnen, fo lange er wollte, feine bes

ffimmte Zeit.

Er gieng nach seinem Gutbefinden aus dem Grabe nach der Opfferung seines Leibes; und darnach gieng er, so lange, als es nothig war, unter den Seinigen.

Ber ists also, der lebet? der ewige Sohn GOtetes ins Vaters Schoof, vor dem alle Creaturen sich beugen mussen, die im Himmel sind, und alle Zungen bekennen, daß er der Herr sey zur Ehre GOttes des

Baters. Phil. 2, 10. 11.

2) Wie iftes aber mit feinem Leben befchaffen?

Der rechte Unfang des Lebens ift bekannter maffen dazu fuchen, was die Menschen Sterben nennen.

Der Anfang des natürlichen Lebens, ift ein Gins schluß der Geele in einen Todes-Leib.

Das

1

Das Ende aber ist dessen Befrenung, und da ge= het das leben der Seele erst recht an.

Das Leben des Menschen ift ein continuirliches

Sterben.

Wenn also der Heyland saget: Ich lebe; so hat das nicht den Sinn, daß er so ben ihnen im Fleische bleiben, und unter den Kranckheiten, die er trug, sich ewiglich fortschleppen wolte, sondern daß er zu seinem Vater gehen wolte, ohne Ende leben, und anfangen die Seelen zu sich zu ziehen.

Das verstunden freylich die Junger nicht, die sich an dem Mesia nach der damabligen, und auch noch heutigen Meynung der Juden einen weltlichen Serrn

porstelleten.

Wenn sie es aber erkannt hatten, wie sies hernach erkannt haben: so wurde ihr Vergnügen sehr groß gewesen seyn. Ihr wirdet euch freuen, daß ich hingehe.

2) Sein Leben bestehet darinne: Er ist aufer= standen von den Todten, leber und regieret in

Ewigkeit.

Christus von den Todren erwecker, stirber hinfort nicht. Rom. 6, 9.

Er lebet immerdar, und bittet für uns. Ebr.

7,25.

Er hat überwunden, und hat sich gesetzt auf den

Stuhl feines Baters. Offenb. Joh. 3, 21.

Das ist des Heylandes Lebens-Art: Er arbeitet communistich, daß die Welt bestehet; und das ist seine alte göttliche Verrichtung.

er arbeitet aber auch als Mensch, und ziehet immer einen nach den andern, und bittet sie ben seinem

भी 3

Vater

Bater aus, und feinen Feinden fiehet er zu, gehet ihnen nach, und schonet ihrer, bif er zu weilen hie und da ein Exempel an ihnen zum Ruhen der Welt statuiren muß.

Das Leben währet von Ewigkeit zu Ewigkeit nach dem besondern Worte: der Knecht bleibet nicht ewiglich im Hause, der Sohn aber bleibet ewig-

lich. 30h. 8, 35.

Oder wie es die Spistel an die Hebraer ausdruckt: Er setzet den Sohn ein ewig und vollkommen. Ebr. 7, 28. das ist: seine Dienst-Zeit, seine Unterproduung, so herrlich sie ist, da der Vater duch des Throns höher ist, wird ein Ende haben, wenn er alle Feinde wird unter sich gebracht, und die gantze Stadthalterschafft ausgeführet haben; alsdenn aber wird er in seiner Gottheit fortleben, und es werden nach aller Zeit, seine Lingunge in die Ewigkeiten hinein seyn, wie seine Ausgange vor aller Zeit.

Und das ift das Leben unseres Heylandes.

2) Ihr sollt auch leben.

Der Henland hat da von uns und von unserem Leben geredet.

Bir find 1) die Perfonen, die leben follen.

Es ist nichts schlechtes, leben, und zwar so wie IEsus, und mit ICsu sigen auf dem Stuhl seines Baters.

Jch achte alles für Schaden, gegen der übersschwenglichen Erkenntniß Christi JEsu, meisnes ZErrn, um welches willen ich habe für Schaden gerechner, und achte es für Dreck, auf daß ich Christum gewinne, und in ihm erfunden werde. Phil. 3.

Er wolte nur allein das haben, und der Auferstehung der Todten entgegen kommen.

Er wolte wissen, daß das gewiß fen, und daß er

lebe.

B

e

1

1

Es werden nicht alle Menschen leben.

Ihr werder ferben, fagt der Benland zu einem

Sauffen Menschen. 3oh. 8, 24.

Wenn ihr euer Leben, das nichts als Todist, hins gebracht habt in dieser Welt, und entweder mit eisnem philosophischen Gedancken: nach dem Tode sen ein ander Leben, das besser sen; oder mit einem Wahnglauben und eingebildeter Hoffnung der Sesligkeit, oder so, daß ihr gar nichts geglaubet habt, die Hutte dieses Todes ableget, die eure Seelen befanzen hatte, so werdet ihr in einen neuen Tod kommen, und sterben.

Die Ursachen, warum die Menschen des andern Todes sterben, sind bekannt, darum, daß sie nicht glauben an den Nahmen des eingebohrnen Sohnes

ODttes.

Ich will eine kurbe Specification geben von des nen, die des ewigen Todes sterben, und in den Pfuhl kommen, der mit Feuer und Schwefel brennet, wels

ches ift der andere Tod. Offenb. 30h. 21, 8.

Es braucht einer kein Todtschläger, kein Hurer, kein Dieb u. s. f. zu senn, er darff nur eine einzige Qualität haben, die ich jetzt nennen will, wie ich sie ben dem freundlichen Apostel Johannes sinde, so stirbt er gewiß des ewigen Todes.

Der Verzagren ihr Theil ift im Pfuhl.

Verzagt seyn heisset immer anfangen, und sich von neuen vorsetzen, daß man sich bekehren will, und es doch nicht thun.

Vorsetliche Sünder sind hier nicht beschrieben, sondern die über ihrem Wünschen sterben. Spr. Sal. 21, 25. die die Krafft des Todes Issu Christi, und die Herrlichkeit seines Lebens nicht ergreiffen, und mit Wahrheit nicht sagen können: Ich bin sein: Ich bin sein Eigenthum, und will in seinem Reich unter ihm leben, und ihm dienen in ewiger Gerechtigkeit, Unschuld und Seligkeit.

Wer das nicht sagen kan, ist ein solcher unglücklischer Mensch, und stirbt den Augenblick des ewigen

Todes, fo bald er hier zeitlich ftirbt.

Unfer Wunschen und Dencken kan und leicht be=

triegen; Es gehört mehr darzu.

Es gehört ein Entschluß, ein Wort dazu, ein Glaube, wenn wir nicht des ewigen Todes sterben wollen.

Man muß sich die Auferstehung vorstellen, als wenn sie da ware, das Hert in die Hohe richten, und der Auferstehung entgegen gehen.

Das heißt gewiß senn, nicht wancken, nicht weischen, sondern sich halten an den auferstandenen 3E-

fum, den man nicht fiehet, als fahe manihn.

Der wird also leben, der glaubet, der sich über nichts freuet, als über den Heyland und seine Auferstehung, und nicht eher ruhig ist, noch sein Haupt sansst leget, die ers weiß mit Gewisheit: Ja, Almen, ich werde leben.

Der Sepland stellet manchmahl seine Rinder auf die Probe, und laffet sie untersuchen, wie sie stehen.

Alle Bedencklichkeiten aber, die uns der Senland machet, ob wir seine sind, die dienen nur darzu, daß wir desto mehr Ursache sinden uns zu freuen.

Unfet

hat

Unfer Elend und Schwachheiten konnen uns nicht zurücke halten.

Wer einmahl ben ihm ist, der hat nicht nothig von ihm zu weichen, und wenn was da ist, damit man vor dem erhöheten und Maiestätischen Heyland sich nicht getrauet auszukommen, so sagt mans dem gecreukigten, dem erniedrigten Heylande; da habe ich was, das kan ich nicht vor deinen Thron bringen: Hist mir aus dem Elend, thue es weg, wasche es ab, und wo es so nicht gehet, so sike und schmelke, Mal. 3, 3. und mache mich auserwehlt im Ofen des Elendes. Jes. 48, 10.

Wer nur nicht verzagt, der kan alle Stunden und Augenblicke von allem, was ihm qualet, von allen Bersuchungen und Berdammungen frey werden.

Sie leben also, die elenden armen Sunder, die JEsum gesuchet und gefunden haben, und nicht eher ruhen, bis sie begnadiget worden.

2.) Das Leben, das wir bekommen, das bestehet in zwen Abtheilungen.

Wir sind gestorben, und unser Leben ist verborgen mir Christo in GOtt. Col. 3, 3. Das ist der erste Sheil.

Darauf folget: Wenn aber Christus unser Leben wird offenbahr werden, so werden wir auch mit ihm offenbahr werden in der Herrlichkeit.

Wir leben von der Stunde an, da Jesus zu uns

gesagt hat: Du solt leben. Er wecket nicht nur gange Bolcker und Länder auf, wie man gang deutlich sieht, daß dergleichen General - Weckungen ihre Zeiten und Stunden haben, da man sagen kan: das Haus, die Stadt, das Land

r.

ti,

10

ch

er

it,

i=

n

2=

in

n

18

id

50

er

r=

b

if

D

f

hat ein gnadiges Jahr, ihnen wiederfahret Seul; fondern auch eine jegliche Seele ins besondere.

Wenn fie nur der Gnade fahig ist, wenn er nur fiebet, sie werde den Gnaden-Ruff annehmen, sie mag fonft senn, wie sie will, so ziehet er sie, so rufft er sie.

Das geschiehet einem jest, dem andern ein anders mahl; und wenns nicht geschiehet, so ist das auch eine Barmherkigkeit, weil derselbe Mensch, den er nicht ziehet, wenn er tausendmahl gezogen wurde, die Gnade doch gewiß nicht bewahren, und also zwensach vers dammt werden wurde.

Darum läffet er die Geelen manchmahl ohne Ein= griff ins Hert, von der Predigt des Evangelii weg=

gehen.

Wen aber der Heyland aufwecket, der ist gewiß glücklich.

Denn es ift alle Wahrscheinlichkeit vorhanden,

daß es etwas Bleibendes werden kan.

Da muß man sich denn mit der Sache zu thun machen, und sichs ernstlich sassen angelegen senn, und alles um der Sache willen vorben gehen, und sich in seinen Ideen mit nichts einnehmen lassen, das davon nicht handelt, was unser jeziger einziger Rath zur Seliakeit ist.

Esist wohl der Anfang des Lebens im Geist eine unläugbahre Unruhe, die sich nicht eher endet, als bis die Geburt aus GOttgeschehen, bis der Mensch (nach

Mefu Husrede) jur Welt gebohren ift.

Denn die geistliche Freude, und das Abendmahl des Herrn mit der Seele, ist die Anzeige, daß ein Kind da ist, weils Essen und Trincken kriegt, und dazum kan man den Seelen nicht versprechen, daß es wit

mit dem Gangen ben ihnen ohne bittere Empfin-

dung abgehen werde.

Es ist aber nicht nothig, daß das Gemuth in Confusion darüber komme, sondern man geht still darunter hin, und wer so weise ist, daß er alle Luste, Gesdancken, Phantasien und Herrlichkeiten der Welt, und mit einem Worte alles alte sogleich wegsehmeißt, und bedencket, was das vor ein Leben ist, das Fius hatte, welches voller Freude, Vergnügen und Ruhe (aber im Herhen) war, der hat ohne Zeit-Verlust was er will, Gnade, Friede, Vergebung und Leben.

Das verborgene Leben in GOtt, die Geligkeit in Chrifto, gehet von dem Augenblick an, da wir wiffen,

was wir an dem Benlande haben.

Die Leute dencken, wir sind weg, civiliter mortui, wir sind nun unnütz und unglücklich gemacht; aber da sind wir Burger mit den Auserwehlten, und GOts

tes hausgenoffen worden.

Bas die aufferliche und in die Augen fallende Beweisung betrifft, so thun wir offt nichts anders, als was andere Leute thun, aber mit einem kindlichen, liebreichen, frolichen Herken gegen GOtt und Mensichen.

Das ift vor den Augen der Menschen ungestalt,

unerkannt, ein verborgen Leben.

Da siehet aber das Augehin, das in alle Winckel siehet.

Des Ronigs Tochter ist gang herrlich inwens

dig. Ps. 45, 14.

Der verborgene Mensch des Zerzens in sanssten und stillem Geiste ist kostbar vor GOtt. 1. Petr. 314.

Im

Im Herten fiehts aus wie im Simmel.

2.) Wie wird es nun in unfers Vaters Reich aussehen?

Davon ift nicht viel zu fagen.

Unfere Reden haben nur den Zweck, den Sinn zu erwecken, der Sache weiter nachzudencken, und in das Wort Gottes hineinzugehen, das freylich, wenn man es lieset, wie es dastehet, mit einem Herken, das gerühret, das zum Leben erwecket ist, besser ist, als alle menschliche Worte.

Diefe weisen frenlich aufs Lamm.

Das Wortzeiget auch davon, aber mit einer Expression, die wir mit unserm besten Verstande nicht zu ersinden wissen, mit einem nahen und drinnen wohsnenden Gefühl des Geistes, das sich ben unsern Mesden erst berbei machen muß.

Ich empfehle euch allen die Worte zu einer reiffen

und innigen Kaffung.

Laft euch den Beiligen Geift eine Predigt im Bersten darüber halten, daß IEfus lebt, und daß ihr auch leben folt.

## CONDICTION O CONDICTION CONDICTION

## Die sechzehnde Rede

Am gten Aprill.

Das ist gewißlich wahr.

As ist das lette Wort der Erklarung des ans dern Articuls.

Jch weiß, an welchen ich glaube, und bin gewiß, daß er kan mir meine Beylage bewahren, bis an jenen Tag. 2. Im. 1, 12.

Ich

Ich glaube, daß mein Heyland, mein Konig, feis nen Nahmen mit Ehren tragt.

3ch glaube feine ewige Gortheit.

Sch glaube seine wahrhaffrige Menschheit.

Ich glaube, daß ich eines feiner Gefinde bin.

Ich glaube, daß ich verlohren war.

Sch glaube es aber auch gewiß, daß ich renzioni-

ret bin, und absolviret.

e

Ich glaube, daß ich der rechtmäßige Lohn aller sei= ner Arbeit bin, aller seiner Muhe und Schweisses.

Ich glaube, daß er mich mit seinem Schwerdt und Bogen erstritten und gewonnen hat.

Ich glaube, daß ich nicht mehr schuldig bin zu fündigen.

Ich glaube, daß ich nicht sterben werde. Ich glaube, daß ich des Teuffels Herr bin.

Ich glaube, daßich nicht durch Wort oder Werck, oder Wunder, oder absoluten Befehl GOttes, oder durch eine neue Schöpffung, oder durch einiges ans deres Mittel, sondern durch die Todes Straffe, die der Sohn GOttes für mich ausgestanden, errettet bin.

Ich glaube, daß ich nun niemand als ihm gehöre, der mich verdienet hat.

Ich glaube, daß er das Königreich über alles hat. Ich glaube, daß ich unter ihm wohne, wo ich bin, unter seinem Schut, unter seinem Frieden, unter seiner Ordnung.

Ich bin nungewiß, daß ich das imwandelbabre Recht habe, das alle meine Mitburger haben, daffich fo unverrickt beilig bin, wie fie, daß ich fo unauf-

borlich aluckfelia bin, wie fie alle.

Ich glaube aber auch, daßich nichts ohne ihm bin, und daß ich aus der einsigen Urfache lebe, weiler lebt. So lange er lebet, lebe ich auch.

Und das alles weiß ich so gewiß, als ich weiß, daß

mir mein Ropff auf dem Leibe ftehet.

Es gehoret eine besondere Gewißheit dazu, daß

man glaubet.

Daß es eine gewisse Nothwendigkeit ist, daß ein jeder Mensch muß bekennen können: Ich glaube; das siehet man aus den vielmahligen Fragen des Henlandes: Glaubest du? Wenn du das glauben köntest. Ranst du glauben?

So fragte er, wenn er feine Serrlichkeit und Masjeftat bezeugen und offenbahren wolte, wenn er Wuns

Der wolte feben laffen.

Ohne Glauben ists ohnmöglich GOTT

gefallen.

Wer zu GOtt kommen will, der ninfiglaus ben daß er sey, und denen die ihn suchen, ein Vergelter seyn werde.

Esift eine einsige Pflicht, die heiffet glauben.

Was das neben eingekommene Gefet dem Mensichen als eine Schuldigkeit auflegete, damit der Mensch aus seiner dummen Empörung gegen sein gröstes Glück, das Elend und Verderben seines Hersertennen möchte, das heißt jest nach dem Evanzgelio eine Wohlthat, und gehöret in ein gant ander Capitel.

Ich will einen neuen Bund mit ihnen maschen, nicht wie der Bund gewesen ist, den ich mit

mit ihren Våtern machre, da ich sie bey der Zand nahm, daß ich sie aus Egypten führte; welchen Bund sie nicht gehalten haben, und ich sie zwingen muste, spricht der ZErr. Jer. 31, 31. 32.

Ich will ihnen mein Gesetz in ihr Zertz geben, und in ihren Sinnschreiben: und sie sollen mein Volck seyn, so will ich ihr Gott seyn.

Jer. 31, 33.

Es follte der Wille Gottes die Speife des Men-

schen senn. Joh. 4, 34.

Das ift aller wahren Christen Sache, Treue zu beweisen, Liebe zu üben, alles das von Berken zu thun, was man thut. Das ift ihr Leben, und wenn sie darsime wacker fort kommen konnen, so ist ihnen wohl.

Ihr einsiges Unglück ist, daß sie sich manchmahl nicht recht zu sinden wissen, keinen Berstand, keine Erfahrung, kein Hert dazu haben, was sie gern thun

wollen.

Weil aber das alles keine Pflichten sind, und man tm Reuen Testament nicht mehr saget, du sollt des müthig; du sollt keusch, du sollt frenzebig, du sollt arbeitsam seyn, sondern: Ich bin durch das Blut des Sohnes Gottes vom Hochmuth, von der Lust, vom Geit, von der Faulheit erlöset; ich darf des müthig, ich darf keusch, ich darf vergnügsam, ich darf arbeitsam seyn. Es ist mir erlaubet, und das hat mir das Blut Jesu zuwege gebracht, so hat man sich um nichts nothig zu bekümmern, als um den Glauben.

Der Glaube kan auf zwenerlen Weise betrachtet werden.

1) Mach

1) Nach dem Wesen, da nennt ihn Lutherus ein görtlich Werck in der Seele, das uns wandelt, und neu gebieret aus GOtt, Joh. 1, 13. und tödtet den alten Adam, machet aus uns gant andere Menschen von Herken, Muth, Sinn, und allen Kräfften, und bringet den Heiligen Geist mit sich.

Das göttliche Werck hervorzu bringen, dazu ges horet nichts, als der ordentliche Gang der göttlichen Henls = Oeconomie, das heist in der Schrifft

n misis, fides, der Glaube.

2) Nach der Handlung, daben etwas ist, das von uns geschiehet, das heisset to miskuen, credere, das Gläuben.

Man nimmt das Wort GOttes, und halt es sich ans Hert; man vermengt das Glauben mit dem Worte. Ebr. 4, 2. Man halt sich die Verheissungen so lange vor, dis der Glaube in uns zu Stande kommet, das Werck GOttes in uns.

Wenn wir uns im Glauben üben, und unser Herk ist damit eins, daßes eben so denckt, wie es da stehet: Was GOtt verheissen har, das kan er auch

thun;

Da friegen wir was in uns, das wir vor nicht

hatten;

Wir sehen die Herrlichkeit GOttes zu unsern Erftaunen: unser Hert, Sinn, Begierden, Einfalle, Regungen, Muth werden geandert.

Nicht nur andere muffen gestehen: das ist ein Wunder, daß der Mensch so ist, wie er ist, sondern wir verwundern uns selbst über uns.

Wir

Wir werden uns ein Wunder, denn wir sehen mit sehenden Augen, daß Er uns von seinem Geiste gesgeben hat.

Wer siehet nicht, daß wir gewiß wissen mussen, daß wir glauben, wenn wir Theil haben wollen an

den gottlichen und himmlischen Dingen.

Wenn auch der Henland etwas ausserordentliches vornimmt, und einen Menschen ergreifft mitten in der Sunde, mitten in den gottlosen Handlungen, (das kan er, das thut er; doch daß sich niemand darauf verlassen kan,) so ist auch zugleich das Gläuben da.

Das sehen wir am Paulus, den Moment da sich JEsus seiner erbarmen wolte, da GOtt seinen Sohn offenbahrte, da die Stimme in ihn fuhr, ließ er ihn gelten, Herr! sagt er, wer bist du? Apost. Gesch.

9, 4. 6.

n

B

5

n

13

e

13

6

Raum hat sich JEsus kund gemacht, so glaubet der Verfolger der Kirche, der Mann, der die Minute zuvor viel Boses zu thun gedachte, dem Nahmen JEsu. Was wilst du ZErr! sagte er, daß ich thun soll? Nur hin in die Stadt, du sollst hören. Was wars denn darnach? Eine Erzehlung, wie viel Gutes er geschenckt kriegen sollte, weiter nichts.

Gewiß der Senland fragt nichts darnach, wie wir sind, zur Stunde da er sich unserer erbarmet, da er uns Gnade giebet, wir mögen senn wie wir wollen, so schencket er uns Gnade, und vergiebt uns unsere Sunden: Aber dem Moment, da das geschiehet,

macht er uns anders.

Das Blut Christi, das uns vertritt ben dem Bater, thut gleich seine Würckung, uns zu reinigen und zu heiligen.

M.Reden.

N

2Benn

Wenn man nun keine Alenderung an dem Menschen siehet, so kan man mit Wahrheit sagen: Entweder du hast keine Gnade gehabt, oder du hast der Reinigung deiner Sunden vergessen, welches eben so

viel ift, als feiner Geligfeit vergeffen.

Eo bald man Gnade friegt, flieht man die Eitelkeiten der Welt, und lässet das Werck des Henlandes mit inniger Liebe seinen Fortgang haben, man lässet das, was noch zu unserer Demüthigung, zum Andencken des Falles, da ist, nicht auf = man lästes nie zum Vorschein kommen, sondern unterthan senn, denn wir konnen nun thun, was wir wollen.

Das ift das, was benm Glauben felber vorgehet. Man muß aber auch wiffen, an wen man glaubet.

Die Seelen die der Henland zu sich gezogen hat, und ihnen nun Gnade thut, die haben nicht allemahl gleich die distincteste Begriffe von dem, an welchen wir glauben, das zeigt sich am Blindgebohrnen. Joh. 9. Zierr wer ifts, daß ich an ihm glaube, sie wissen, daß sie aus ihren Elend heraus gerissen worden, und lieben ihren Erbarmer. Sie studiren aber offt drüber, ehe sie ihn kennen.

Es wird den Batern zugefchrieben, daß fie den

Fennen, der von Unfang ift. 1. Joh. 2, 13.

Dem Henland in allen seinen Niedrigkeiten, in allen seinen Herrlichkeiten kennen, ist die größte Gesliakeit.

Wenn es uns in unferm Bergen wohl feun foll, als am

Creut in feinem Blute, in feiner Diedrigkeit.

Paulus weiß nichts, als Ichum Christum, und zwar am Creuz. 1. Cor. 2, 2.

Wenn

Wenn wir aber daben nicht im Herhen haben, daß er auch der erhöhete Henland ist, der nun zur Rechten GOttes sißet, und Herr ist auf dem Thron aller Welt; so ist der Eindruck nur halb; und die Beugung ist viel geringer, wenn wir die Idee verliezren, daß unser Lamm GOtt der Herr ist.

Wiffen, an wen man glaubet, heisset, den 36fum, der GOtt in dem Schooffe seines Vaters ift, im Geist seines Gemuths creukigen sehen, beschauen

und betaften die Ragelmahl.

Ein anders ist davon predigen, Gründe anführen, sich deutlich drüber erklären können; das sind Gaben, die schon mitzunehmen, wenn sie nach dem Worte Gottes vorhanden sind, aber nicht wesentsliche Stücke des Glaubens.

Eine Seele, die den allerschlechtesten Ropff hat, kan offt mit grofferer Gewisheit glauben, als der

grofte, gelehrtefte und flugfte Mann.

Der Glaube iff nicht jedermanns Ding.

Es ift eine Gnade und Barmher siafeit.

Es ist uns gegeben zu glauben an den Rahmen

des eingebohrnen Gohnes & Ottes.

Darum ist der Gedancke doch falsch, wenn wir dem Evangelio glauben wolten, musten wir im Versstande einfaltige Leute seyn, wie Kinder und halbe Ropffe.

Wir muffen ja in der Welt viel glauben, das wir nicht sehen, ja es hangt offt an dem, das man nicht

fiehet, unfer 2Beh und 2Bobl.

Daß man aber in der Sache des Heylandes so schwer glaubet, kommt nicht von der Schwierigkeit der Materie, sondern von der verderbten Natur her.

भर द

Darum

10

t=

er

O

0

8

et

10

n

ir

t.

t,

I

n

9.

1,

D

11

n

10

1,

II

1,

11

Darum mussen wir uns schämen, daß wir nicht glauben, daß wir nicht wissen, an wen wir glauben, und mussen wien Glauben geben oder stärcken lassen, geben, wenn wir noch nicht glauben, stärcken, wenn wir die Seligkeiten nicht alle haben, wenn uns der Henland nicht so geworden ist, in seiner Niedrigskeit und Hoheit, alses unsere Natur gleichwohl tragen kan.

3ch muß alfo wiffen, an wen ich glaube.

Er ift Gort: Er hat alle Schake der Ewigfei=

ten, und fan alles;

Er ist Mensch: ich kan kindlich mit ihm umgehen, wenn ich auch noch so elend, so miserabel, und arm bin; wenn ich nur dencken kan, und von Zerven bitten: Erbarme dich über mich, beweise dich an mir, der du mein GOtt und Hensand bist.

Diefe zwey Notionen benfammen in einem Blick

haben, beiffet: Wiffen, an wen man glaubet.

Drittens muß man wissen, daß es so bleiben wird.

Jch bin gewiß, daß er kan mir meine Beylage bewahren, biß an jenem Tage.

Eine Beplage heiffet eine Sache, die vor einem hingeleget ift, daß man fie zu feiner Zeit bekommen foll.

So lange der Erbe ein Rind ist, so ist unter ihm und einem Rnechte kein Unterscheid, ob er wohl ein ZErr ist aller Güter; sondern er ist unter den Vormündern und Pflegern, biss auf die bestimmte Zeit vom Vater. Gal. 4, 1, 2.

60

So gehts mit uns: wir haben es noch nicht: wir find noch nicht ben ihm: unterdessen ists uns hinge-leget, auf die Seite aufgehoben, 2c. es darff nicht erst geschaffen und gemacht, sondern nur aufgethan, und gegeben werden.

Man kan sagen: Mein Erbe ift im Zimmel; meine Crone, mein Segen, meine Glückseligkeit bleis

bet mir.

18

1=

t

Ich finds einmahl gewiß, es magmir hier gehen, wie es will, mir ist mein Theil und Erbe gant sicher zugericht; wenn ich gleich fall' und sterbe; so fällt mein Himmel nicht.

Das klingt fast so, als wenn ein Mensch, der eins mahl den Glauben hat, nicht mehr könte heraus

fommen.

Und gewiß, wenn einer nicht will, so mußer nicht. Wer aber will, der kan seiner Reinigung vergessen, wie ein Hund oder wie eine Sau: Erkan wieder in den Unstath der Welt hineingestochten werden, 2. Pett. 2, 20. das ist auch wahr.

Es sind schon zur Apostel Zeit etliche wieder

umgewandt dem Satan nach.

Fragt man: Warum ift uns die Frenheit ge-

lassen?

Seelen = Zwinger, zu keinem Thurm und Kloster gebauet hat; sondern zu einem Sammelplat aller Seligkeit, Friede, und Frenheit: Ihn lieben, das ist klug gehandelt.

2) Aus Ursachen, die ich nicht weiß, und die in keines Menschen = Sinn kommen, die aber unver-

gleichlich gut und gegründet find.

27 3

Gnug

Gnug daß uns die Frenheit unserer Liebe genug-

Unfre Geligkeit ift ia groß genung.

Es kan und nichts aus feiner Hand reiffen. Wir können bleiben, wenn wir wollen.

Der Teuffel, die Welt, unfer Fleisch und Blut, die Sunde,können es nicht hindern; sondern wir selbst thun es aus freyen und unbandigen Willen,

wenn wir abweichen.

Und das nennet der Apostel: Ebr. 6, 6. Den Sohn GOttes creuzigen und tödten, item c. 10. v. 29. den Sohn GOttes mit Jüssen treten, das Blut des Testaments unrein achten, den Geist der Gnaden schmähen.

Und die Aussprüche über dergleichen Menschen

find entfetlich.

Drum foll fich eine jede Geele taglich und frund=

lich fragen: bleibest du im Glauben?

Das heisset der Apostel über den Glauben kämpf= fen, sich umsehen, ob etwas da sen, das uns daran ir= ren, das ihn uns nehmen könte.

Der Heyland spricht: wolt ihr weggehen? wie

ervorher sagte: wolt ihr kommen?

Wohl dem! der mit Petro antwortet: HErr! wohin foll ich gehen? du hast Worte des ewigen Lebens.

Wer aus GOtt gebohren ift, der thut nicht Guns de, denn fein Saamen bleibet ben ihm, und kan nicht fündigen, denn er ift von GOtt gebohren. 1. 30h. 3, 9.

Er bewahret sich. Vor der Bergebung der Sünden bewahret sich kein Mensch; man kan sich nicht regen noch bewegen im geistlich Guten; man

fan

kan sonst viele Dinge thun: man kans bis zum Wunder-Glauben bringen, Berge verseben, Länder beschüßen, durch seinen Glauben.

Das beweiset nichts, ja auch das Marterthum nichts, wenn nicht glaube und Liebe im Herzen ist.

Die machen es bende. Sie werden in der Schrifffunter einander geworffen, weil sie den Ausgenblick bensammen senn, da der Glaube zu Stande kommt, und man Vergebung der Sunden hat.

Bon der Stunde an, liebt man und arbeitet in

Liebe.

19=

ut,

oir

n,

211

0.

18

iff

en

0=

f=

r=

ie

r!

i st or what

Dann kan man Gutes thun, und wird nicht mude.

Seyd ihr nun mit Christo auferstanden, so sucher was droben ist, da Christus ist, sixend zu der Rechten GOttes. Col. 3, 1.

Wer solche Hoffnung hat zu GOtt, der reiniget sich, wie Er reinist. 1. Joh. 173.

Run der andere Articulift aus.

Ich drucke von gangen Herken das Siegel drauf. Ich unterschreibe, daß GOtt wahrhafftig ift, und daß mir sein Sohn alles in allem ift.

Wolte WOtt! daß alles Wolck Umen fagte.

**※※(o)※※** 

97 4

Inhalt