

### Franckesche Stiftungen zu Halle

# Des Grafens von Zinzendorff Inhalt dererjenigen Reden, Welche zu Berlin vom 1ten Januar. 1738. bis 27ten Aprilis in denen Abend-Stunden sonderlich ...

## Zinzendorf, Nikolaus Ludwig Berlin, 1740

#### VD18 13347810

Die vierzehnde Rede. Am 6ten Aprill. In ewiger Gerechtigkeit, Unschuld und Seligkeit.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden. Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studies entrum of Francke, halle de)

Da wird sie eine Ruhe und Bergnügen innerlich und ausserlich seyn, jest ist sie noch in der Welt manchmahl eine Beschwerung, dorten aber ein Stück unsers Lebens und unserer Freude.

Seine Rnechte werden fein Angeficht feben, und

zugleich dienen.

Doch bleibt auch in der Ewigkeit unsere Arbeit

phne Berdienft.

Es ist nur ein einiges Berdienst, dessen man hier und dort erwehnen wird: Du bist erwürger, und hast uns gelieber, und gewaschen von den Suns den mit deinem Blut. Offenb. Joh. 1, 5.

CONCENSION O CONCENSION CONCENSIO

## Die vierzehnde Rede.

21m 6ten Aprill.

In ewiger Gerechtigkeit, Unschuld und Seligkeit.

Jehet den neuen Menschen an, der nach Gott geschaffen ist, in rechtschaffener Gerechtigteit und Zeiligkeit.

Bir wollen 1) von der Gerechtigkeit, von der ewigen Unschuld, von der ewigen Seligkeit mit einander reden, 2) von der Methode, wie wir zu einem jeden ins besondere kommen.

Das Mittel zu der ewigen Gerechtigkeit zu gelans gen, ist die Rechtferrigung, die Zeiligung bringt uns die ewige Unschuld zuwege, und die Erlösung die ewige Seligkeit.

1) Die

1) Die Sache, die uns im Reiche JEsu so glücklich machet, heißt Gerechrigkeit, Unschuld und Selinkeit.

Wir muffen sie nach der Zeit abtheilen, und sehen, wie sie vor dem Falle war: wie sie nach dem Falle beschaffen ist: wie es nach der Wiederbringung und

Berfohnung des Heylandes damit aussiehet.

Der Satan versteckt sich in einen Engel des Lichts, und seizet den göttlichen Wahrheiten Dinge entge= gen, die eben das bedeuten sollen, und auch fast so her= auskommen, aber desto tieffere Irrthumer sind.

Nach diesem Plan hat er eine andere Gerechtigkeit, eine andere Unschuld, eine andere Seligkeit er=

funden.

Sie find von denen gottlichen Standen darinn unterschieden, daß sie nicht wahrhafftig, und daß sie nicht dauerhafft sind.

Bor dem Falle fahe es mit uns überhaupt fo aus? Bir hatten Beißheit, Gerechtigkeit, Unschuld und

Geligkeit.

Sie war wahrhaffrig; aber wie es der Aus-

gang zeigte, nicht ewigt.

Insbesondere hatten wir eine Weisheit, die ich nicht beschreiben kan, weil ich sie in der Schrifft nicht ausgedruckt finde, und mit Gedancken und Wahrescheinlichkeiten nicht umgehen mag.

Die wahre Gerechrigkeit war, daß GOtt den Menschen erschaffen hatte zu einem Zwecke, den er selbst erklaret 1. Mos. 2, 26, 28: Daß er herrsche, und sich die Erde unterthan machen sollte.

Und in den Zustand konnte der Mensch mit rechte prætendiren, was ihm gehorte, (denn das wird zu einer Gerechtigkeit erfodert.) Der Der HErr stund allein nicht unter den Menschen, und hatte ihm eine einige Regul vorgeschrieben, an die er sich binden solte, zu bezeugen, daß Jehovah um

den Thron bober fey. 1. Mof. 41, 40.

Sonst hatte der Mensch unter sich die gange Welt, und das Bild des unsichtbahren Gottes wurde an ihm gesehen, welches ihm über alle Ereaturen insgemein eine unwiedersprechliche Auctorität, und zu einer jeden ins besondre eineigenes Recht gab.

Er konte die Fruchtbarkeit der Erden, und die Herrlichkeit des himmels als einen Tribut einfor-

Dern, der ihm gehörte.

Und es stehet einem Elier im Walde nicht nastürlicher und unschuldiger an, seine Speise zu nehmen, wo es dieselbe findet, als es dem Menschen in der erssten Verfassung gegeben war, alles, was um und nesben ihn war zu nußen, und zu gebrauchen.

Die Zeilitkeit des Menschen vor dem Falle, beftunde in der Unschuld, daß ihm unbekannt war, was wir heut zu Tage Gunde nennen, und er darum nicht einmahl einen Gedancken drauf richten konte.

Daber er auch nur durch Beruckung fiel.

Denn die Gehülfin des Adams hat das Zeugnif, daß sie sich berücken lassen, und ihren einfaltigen Wan verlohren.

Die Gunde nahm freulich jum erffenmahl am

Gebot Urfache, wie es noch immer ift.

Die Seligkeit vor dem Falle war, daß es ihm immer wohl war, auch ben aller Arbeit beschwerte ihn nichts: Der Mensch wurde durch nichts umgetrieben, seine Ruhe und Friede wurde nicht gestöhret. Er hatte gank keinen Begriff vom Bollen und Begehren, und seine Gemuths-Stellung war so besschaffen, daß einem in diesem Justande nicht möglich gewesen wäre auf etwas zu fallen, das wir heut zu Tasge Begierde nennen, und daß uns darum zur Sunde wird, weil es unordentlich ist.

Wieware ihm eingefallen, etwas zu fenn in diefer

Welt? Er war alles.

Wie solte ihm einfallen, etwas zu verlangen? Er hatte alles: Um etwas zu sorgen: Er nahm alles, was er wolte: Lustern zu werden? Er war im bes ständigen Genuß: träge zu seyn? Er konte nicht mude werden.

2) Nach dem Fall ift es gant anders.

Unsere Weisheit ist dem gemäß, daß man von Natur alles das zu wissen verlanget, woran einem nichts gelegen ist, und dassenige nicht wissen mag, woran einem alles lieget.

Die Sachen, dazu man destiniret ift, lernet man nicht mit Luft, fondern lieber andere, sonderlich im

Geschäffte der Geligkeit.

Daher wird unsere Weisheit als eine Thorheit

vor GOtt beschrieben.

Sie bestehet nur in Speculiren, und unsere Einsiehten werden von andern wieder übern Hauffen geworffen.

Was wir wissen, sind Dinge, die wir nicht braus chen, und entweder ungewiß, oder doch nur wahrs

scheinlich sind.

Die Gerechtigkeit nach dem Falle bestehet darinne, daß wir was zusammen raffen, womit wir vor GOtt zu bestehen gedencken. Ich rede von solchen Menschen, die sich um GOtt bemühen, und ihn suchen, von den andern aber kan

man auch das nicht fagen.

Jene suchen sich GOtt durch allerlen Arten des GOttesdienstes, und durch gute Wercke zum Freunde zu machen, welches sich bald ben dem Israelitischen Bolcke einschlich, und noch so fort währet.

Die Gerechtigkeit der Menschen, die sich um GOtt bekümmern, bestehet gemeiniglich darinnen, daß fie was Gutes thun, das Bose unterlassen, 2011-

mofen geben, 2c. das foll ihnen helffen.

Auf dem Catheder wird das zwar von etlichen

wiedersprochen, in der Praxi aber ift alles eins.

Unsere Zeiligkeit nach dem Falle, bestehet entwes der in einer Unwissenheit, oder in einer gemachten Heiligkeit.

Die Unwissenheit hat in so fern etwas Gleiches mit der Unschuld vor dem Falle, daß man diese und

jene bofe Dinge nicht weiß noch fennt.

Sie ist ihr aber zuerst darinnen ungleich, daß neben der Geschicklichkeit auch die Neigung zum Bosen da ist, nur verborgen liegt, und einer Reikung oder Gelegenheit bedarst, so saumet sie nicht hervorzubrechen; Darnach, daß die vor dem Falle allgemein, die nach dem Falle aber particular ist, und nur von etlichen Versonen und Dingen kan gesaget werden.

Dur gewiffe Lafter find uns unbefannt.

Einer ist von Natur nicht unkeusch: Der andere nicht stolk: Der dritte nicht geißig: Der vierdte nicht unactiv, nicht aus Liebe zum Henlande, sondern theils aus guter Erziehung der Eltern, theils weil die Structur des Corpers der Seele zu gewissen Ideen Linlas Unlaß giebt, zu andern aber eine Unfähigkeit verur-

Es kan also ein Mensch von Natur gewisser inassen keusch, demuthig, frengebig oder arbeitsam senn, und sich darüber die vergebliche Hossnung machen,

als fen er heilig und ein Rind GOttes.

Zur natürlichen Seiligkeit kan man sich auch turch die Moral und Sitten = Lehre zu mahl, wenn man prav angelaussen, und viele Unglücks=Fälle erlitten hat, nach und nach angewöhnen.

Da werden die Leute durch Bernunfft und den Zusammenhang ihrer Reguln auch keusch, liebweich,

demuthig, mitleidig, zu den fen gewöhnt.

Und das ift von der aufferlichen Verstellung unsterschieden, da man fich nur tugendhafft bezeiget, und das Herh voll Lasterhafftigkeit ist.

Die Heiligkeit aus der Wernunfft ist aber doch nichts; Denn sie ist nicht durch den erlangt, der alles

würcken muß.

Die Kinder der Vernunfft sind auch Kinden des Zorns.

Die Glückfeligkeir der natürlichen Menschen, bestehet darinnen, wenn einer seinen Zweck erhalt, und

Das Erlangte behalt, fo lange er will.

Ich will nicht von denen sagen, die eine Glückseligkeit suchen, die gar eingebildet, oder alsobald wieder dahin ist, sondern von denen, die einen Schein vor sich haben, z. E. eine vergnügte Ehe, gefunde und wohlgezogene Kinder, ein ordentlichs u. unbeschuldet Daushalten, vernünftige Nachbarschafft, gemäßigte und nothdurstige Frenheit.

25

Wenn

Wenn man aber alles bensammen hat, und das Hertzist ist nicht daheim, wo es hingehöret, so ist weder eins noch alles vermögend den Menschen, ohne Benshütsse der Einschlässerung oder Ubertäubung des Gesmuths vergnügt zu erhalten.

Drum ifte auch mit der Geligkeit nach bem Ralle

nichts.

3) Was ist denn nun nach dem Tode JEsu die wahre Werechtigkeit, die wahre Gerechtigkeit, die wahre Heiligung und Erlösung mit dem unvergleichlichen Prædicat der unverwelcklichen Dauerhaftigkeit?

Die Weisheit ist die einfältige und unverrückte Betrachtung, daß die Liebe Esu die höchste und einstige Erkenntniß ist, (der Seele und ihrer Betrachstung würdig,) daß es Schade um einen Gedancken ist, der von diesem grossen Object abkommt, und daß sein Tod und Leiden, bis Leib und Seele scheisden, uns soll in unsern Zerzen ruhn.

Die Gerechtigkeit ist, wenn einem Menschen alles sein Recht, daß er aus der Natur oder Bernunfft hat, weggefallen ist, daß inan sich vom Jeplande das Zeugniß geben lässet, und glaubet, daß unsere kunfstisge Forderung auf Erbarmen und Gnade ankommt, und wir das alles begehren dürffen, was IEsus durch sein Berdienst, und als er sein Blut am Jolke für uns vergossen, uns allen erworben hat.

Und das ifteine Gerechtigkeit, die ewig ift, und die

Mefus erfunden hat.

Wer sie hat, der weiß es.

Es ist alles Einbildung gewesen, was er zu haben dachte, und was er würcklich hatte, war verflucht.

Was er nun hat, ift Gnade.



So lange der Mensch noch was weis, damit er sich ausser der Berschnung dem Blute und der Borbitte Besu Christiselbsthelffen kan, der hat nichts weniger als Gnade und Barmberhigkeit zu gewarten.

She wir von gangen Herten unfere Zuflucht zu bem Gebetlein nehmen: Zer, erbarme dich; fo

hat der Henland mit und feine Connexion.

Alles unfer Gute muß uns erft zur Gunde, und alle

unsere Krafft zu Ohnmacht werden.

Unsere Unschuld nach dem Fall fangt sich ben der Heiligung an, und gehet auf die alte Unschuld.

Riemand, der die Gerechtigfeit Jefu nicht bat,

ist unschuldig.

Denn ift ers in einem, fo ift ers im andern nicht.

Wer die Gerechtigkeit im Blute Jesu erlanget, der bekommt Krafft, alles Bose, daß er an sich weis, und dran er immer genauer suchen und studiren muß, unter die Füsse zu bringen und zu beherrschen, bis endlich, wenn wir lange beym Heyland bleiben, des Dinges mit einander vergessen wird, und man nur in dem Heylande lebt, welches endlich durch Treue, durch beskändige Gnade, durch die Nachfolge des Heylandes zuwege zu bringen ist; Da es heißt: Ich lebe aber nicht ich, sondern Christus lebet in mir.

(Denn so viel man vor fich selbst lebt, (duros eya) bleibet man ein Gunder,) ein Gerechtfertigter laffet

fich eben in gar nichts ein.

Man übt fich allezeit in dem Gegentheil, und was

fich reget, das überwindet man.

Wer nun die Erfahrung im Bosen durch den Micht-Gebrauch zu verlieren anfänget, der wird ein unschuldiger Wensch in Christo.

Die

Die Seligkeit ist, daß ein Mensch alles das geniesset, und wiederkriegt, was er vor dem Falle gehabt, gute Tage, Ruhe, Zustriedenheit, dem Zweck gemässes Glück und Fortgang, aber am Geist, am Herken.

Der Corper behalt frenlich seine Ordnung, und Rinder GOttes erfahren da eben das, was er erfah-

ren bat, da er in der Welt war.

Unfer Bert aber ift frolich, ficher, und gewiß.

Wir werden zu Herren gemacht über unsern Ebrper, und dessen Beschwerlichkeiten, und sind immer zufrieden, wenns auch dem Ansehen nach, noch so harte geht.

Run das ist die Sache.

Wie kommt man aber dazu? Wie werden wir so weise, so gerecht, so unschuldig und so selig, und das alles auf ewig?

Die Methode zur Weisheit zu gelangen ift die

Unterweisung und Lebre Des Evangelit.

Es ift eine Lehre in der Welt aufgekommen, Die

Dem Menschen den Weg zeigt.

Sie bestehet nicht aus etlichen tausend Worten, die zusammen hängen untereinander, sondern wenn Issus Christus uns lehret, so erfähret der Mensch abenfch abenta enpara, Worte, die er nicht ausdrücken kan.

Er bekommt eine gottliche Gewißheit, daß das fo

ift, daß das so besteht.

Die Weisheit Diefer Welt ift veranderlich, Diefe

aber unveränderlich.

Eben die Weisheit, die die Apostel gehabt, ift auch unsere Weisheit.

11

D

Die elendesten und geringsten Leute, die Jesum in den finstersten Zeiten hatten, redeten eben das, was wir reden, ob gleich mit andern Worten.

Es ist keine Geele, so lange die Welt stehet, ans ders selig geworden, als (ohne Berdienst, ohne Bers

cke) durch das Blut Jesu Christi.

Sonft heisset es: Jeder hat seinen Kopff vor sich, hier aber heisset es: Wir sind alle einerlen gesinnet

auf Christum.

Diese Weisheit ist das Geheimnis vom Verstenst JEsu Christi, davon die Seelen von Natur nichts wissen, und nichts reden können, und wenn sie von allen andern auch guten Dingen noch so viel zu reden wissen.

Sie muß uns von oben gegeben werden. Wir haben von Natur feine Ropffe dazu.

Es kan sie kein Gelehrter und Kluger erfinden, es

kan fie keine natürliche Geschicklichkeit faffen.

So bald aber der Heyland anfängt zu informiren, wird es nicht mit vielen Argumenten und Gründen bewiesen, sondern er bringet was ins Hers, das man fühlet, und unwiedersprechlich behält.

Es ift lauter gottliche Krafft, und gottliche Weiss

heit.

Der Weg zur Gerechtigkeit, die rechtschaffen und ewig ift, zu gelangen ift die Rechtferrigung.

Der Seyland hat eine Methode in Ansehung des ganken Menschlichen Geschlechts, und eine mit einer

jeden Geele infonderheit.

Die Methode dem ganken Menschlichen Gesschlechte die Gerechtigkeit zu erwerben, ist die: Gort sprach zu seinen lieben Sohn: Die Zeit ist bie

zu erbarmen. Jahr hin, meines Zergens werthe Eron! und sey das Zeyl der Urmen, und hilff ihn'n aus der Sünden-Moth: Erwürg sir sie den birrern Tod, und laß sie mit dir leben.

Bas ward aus diefem gottlichen Schluß?

Leben rungen, das Leben das behielt den Sieg; Es hat den Tod verschlungen.

b

D

10

Wie giengs ju?

Die Schrifft hat bezeuger das: Wie ein Tod

den andern fraß.

Diemeildas rechte Osserlamm, davon Gott hat geboten, für uns ist an dem Creuzes= Gramm, in heisser Lieb gebraten; Das Blut zeichner unste Thür, das halt der Glaub' dem Tode für, der Würger kan uns nicht rühren.

Ich gebrauche mich dieser einfältigen Reime, weil in denselben so deutlich steht, daß das Blut IEsu Christi des Sohnes GOttes die Ursache unseres

Rechts ift.

Das konnen wir nicht glauben, wir muffen erft gu

Marren werden an unferer Bernunfft.

Wir muffens mit guten lernen, oder erfahren es wenn wir durch die Gnade Gottes unter das Ge-

fes fommen.

Wenn wir nicht einfältig glauben wollen, so geshöret das Geses vor uns, und wir mussen uns so lange plagen und qualen, biß der Heilige Geist gleichsam mit uns Mitleiden kriegt, und uns im Herken den Henland zeigt, und wenn wir dahin sehen, (mude und matt,

matt, an uns, und an aller Welt verzagt,) fo geschicht die Nechtfertigung der Geele insbesondere.

Er zeigt uns feinem Bater an, daß er hat genung

für uns gethan.

Da wird die Seele inne des ewigen Privilegii, daß sie durchs Blut JEsu Christi das sichere Geleit durch Welt und durch Sund und Noth, ja durch die Hölle hat, und nirgends aufgehalten werden kan zur ewigen Seligkeit einzugehen.

Die Zeiligung ift, daß uns der Heilige Geift in feinem Lichte zeiget, daß alles, was wir vorhern vor gut und glückfelig gehalten haben, elende, miserable Sachen, Gelüfte des Satans, oder Nach-Aleifungen des Guten find, das wir in Efuhaben solten.

Da laffet man das Sundigen gerne bleiben, wenn uns nur der Benland die alten Gunden verges

ben hat.

Der Seilige Geist versichert uns, daß uns unsere Sunden vergeben sind durch Jesu Rahmen, daß wir das Sundigen lassen durffen, und damit macht

er im Sergen einen gang andern Plan.

Den Sochmuthigen ist nichts abominabler und eckelhaffter, als Ruhm und Ehre, dem Wollüstigen eckelt vor den Lusten: Der Träge erschrickt vor dem Müßiggange, der Geißige macht gleichsam das t vor dem Reichthum.

Das Werck führt der Henland vom ersten Tage

an, bis auf den letten Zag des Lebens fort.

Wir werden immer heiliger, gerechter, seliger: und unheilig senn macht der Benland nicht nach und nach gut, wie die Sitten = Lehre; sondern es muß alles auf einmahl verläugnet werden.

Der

Der Henland schwemmet alles Bose mit seinem Blute auseinander und unterdrückt es mit seiner Krafft, und zerreist das Systema des Sündigens.

Das Gute aber hat feine Grade.

Der Mensch wird keuscher, demuthiger, frengebiger, geschäfftiger, oder daß ich mich noch deutlicher mache, der Schüler wird zum Mann, und nach und

nach gar zum Lehrmeifter.

Ann lernt das Geheimnis der Heiligkeit im Grunde immer inniger einsehen, wird der Hands Griffe in der Ausübung immer gewohnter, bekommt immer mehr Glück es durchzusehen, und anzubringen, und nachdem man in der seligen Betrachtung immer mehr zugenommen, die Ausübung immer mehr practiciret, die Sache vielsältige mahl am Mann gebracht, und Gewohnheit in allem geübten Sinnen, und eine Hoffnungssvolle Erfahrung hat, so preiset mans andern an, legts ihnen gründlich aus, zeigt ihnen auch die Hands Griffe, und wird ihnen zu einem glücklichen und gesegneten Borgänger, diff sie densenigen auch kennen lernen, der uns leitet und hütet, den Heiligen Geist, der aller Seelen Hüter und Vormund ist.

Die Erlösung als das Mittel den Menschen selig zu machen, vor dem JEsus am Holke gestorben, bestehet darinn, daß JEsus der gecreukigte uns von allen Ursachen unseres Elendes erlöset, von der Sunde und ihrer Anklebung; und lehret uns alles um sei-

netwillen thun und uns gefallen laffen.

Wie er das um der Seele willen einmahl angefangen hat; So wirds auch von ihm fortgesetzet bis ans Ende.

Das

b

İ

Das heisset selig, wenn uns keine Sache mehr vergnügt, als der Heyland, und weil wir den unverzückt ben uns haben, weil nichts in der Welt vermösgend ist, zwischen ihm und uns eine Trennung anzusrichten, so bewahret sein Friede unsere Herhen und Sinnen immerdar.

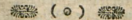
Und ist wohl, wo wir gehen und stehen, sien und liegen, wachen und schlaffen, siegen und leiden, stersben und leben.

Die Welt unterstehet sich nicht lange unsere Glückfeligkeit zu verhindern.

Das Fleisch muß endlich aus dem Sinn, wie fehr sichs immer ftreubet.

Der Arge ist allein übrig, dessen Gewalt groß und erschrecklich ist, und der sich um die Gläubigen so fleißig herum macht, und ihnen so nahe tritt, wo er die geringste Erwartung hat, sie übern Hauffen zu werffen, daß Jesus nicht nur uns gelehret hat fleißig zu beten: Ærlöse uns vom Bösen; sondern für nöttig hielt selber für uns zu beten, daß zur Zeit der Satanischen Begierde uns zu sichten, unser Glaube nicht aushöre.

Es grundet sich aber dieses und jenes Gebet, und die Verheissung, daß der Herr seine Auserwehlten in einer Kurhe erretten wolle, allein darauf, daß uns der Heyland zur Erlösung gemachtist.



5

t

9

ij

r

t

1