

# Franckesche Stiftungen zu Halle

# Johann Heinrich Zopfens, Directoris des Gymnasii zu Essen, in der Grafschaft Marck, Ivrisprvdentia Natvralis, Oder: Kurtzgefaßte und deutlich ...

Zopf, Johann Heinrich Halle, 1775

#### VD18 13075896

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

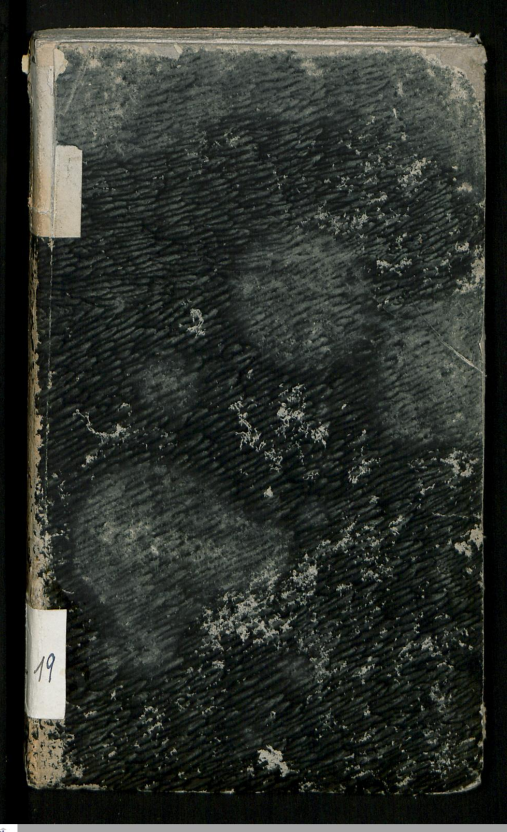
Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

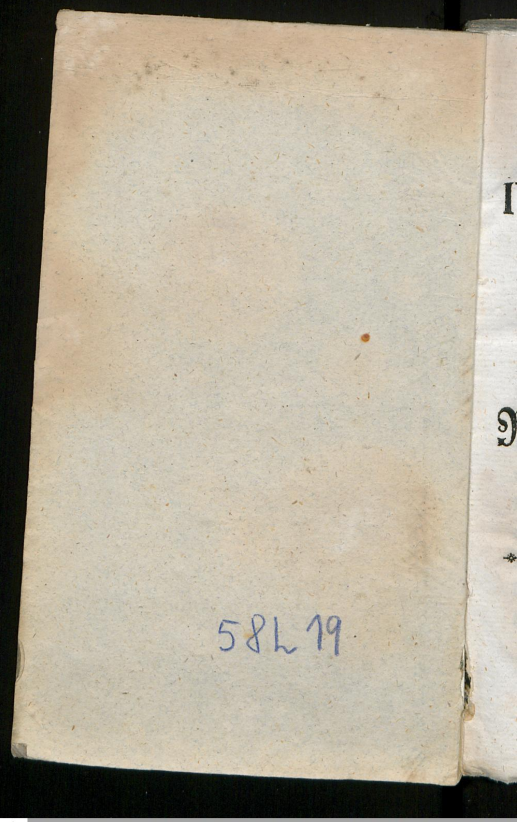
#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckephari, Paus 22: 198179 (studienzentra m@francke-halle.de)





Johann Heinrich Zopfens,

Directoris des Gomnasii zu Essen, in der Grafschaft Marck,

# IVRISPRVDENTIA NATVRALIS,

Dber:

Kurggefaßte und deutlich erläuterte

Grund=Säte

ber

Natürlichen Nechts-Gelahrtheit,

Bum

nuglichen Gebrauch der fudirenden Jugend

entworfen.

Spalle

im Verlag des Waisenhauses,

1775.

Todann Heinrich Zopfens, Anstreis des Compani ju Cffer, in der Genfrein March

# IVRISPR VDENTIA NATVRALIS

Aurigefaßte und ventlich erläuserte

Ratürlichen Nichts-Gelabriheit,

Haupt us Bibliothek

im Werlog Des Waifenhaufes,



## LECTORI BENEVOLO

quo religia officia commode deduci

ferants in co tames ad vinum omnes

convenient, quoi

Iurisprudentiam naturalem reliquarum disciplinarum practicarum basin quasi atque fundamentum esse, nemo est, qui insitiabitur. Vnde factum, vt celeberrimi viri, e quibus grotios, pyfendorffios, thomasios cet. facile principes admiramur, hanc philosophiæ partem strenue excoluerint, & iuris naturæ systemata pariter ac

#### PRAEFATIO.

compendia in lucem emiserint. Et licet quodammodo, in primis quod ad primum iuris naturalis principium, ex quo reliqua officia commode deduci possint, attinet, inter se inuicem differant; in eo tamen ad vnum omnes conveniunt, quod statuant, vsum huius doctrinæ in omni litterarum genere adeo infignem effe, vt nullis encomiis fatis prædicari possit. Quæ quum ita fint, facile inde apparet, tantam huius materiæ esse dignitatem, tantam præstantiam, vt fine dispendio ignorari nequeat. Tantum itaque abest, vt hanc doctrinam tam necessariam, vtilem atque iucundam, cum nonnullis tamquam rem incertam, mancam & perplexam, prorfus reiiciamus, vt potius omnino e

10

#### PRAEFATIO.

re iuuentutis scholasticæ esse arbitremur, si etiam aliqua eius cognitione imbuatur, quo deinde ad eo feliciores facilioresque hac in disciplina progressus faciendos reddatur idonea. Verum enim vero ad hunc finem ex fententia obtinendum, breui quadam introductione, in qua potiora huius doctrinæ præcepta, tam folida & fuccincta quam perspicua ratione, tradantur, opus esse, haud raro animaduertimus. Quare his rationibus inducti rem ipsam adgressi sumus, atque ambitum huius iurisprudentiæ paucis hisce plagulis in compendium ita redegimus, vt omissis superuacuis ea, quæ tironibus scitu admodum neceffaria videntur effe, aliquot paragraphis, fubiuncta statim iisdem vberiori

)(3 dif-

#### PRAEFATIO.

discussione, exposuerimus; spe certa freti, fore, vt aliquem faltem fru-&um, in primis si crebra repetitio cum adfidua meditatione coniuncta accesserit, discentes inde capiant. Accipe igitur, Lector Beneuole, hancce qualemcunque operam, &, nos non in gratiam docentium ac prouectiorum, (quippe qui ipsos fontes adire possunt,) fed in commodum studiosæ iuuentutis laborem istum suscepisse, cogita. Quod fuperest, vt omnia benigne interpreteris, & ad genuinum vsum adplices, est, quod summopere optamus. Vale. Dab. d. xvi. Septembr. ann. CID ID CCXXXIIII.

-signish shorts all a monthly made

normal in the minute manufacture of the IVRIS-



# IVRISPRVDENTIAE NATVRALIS

SECT. II de officies erga allos hy-

r de chais particularibus

#### CONSPFCTVS.

"sochecicis."

PROLEGOMENA, de origine & progressu iurisprudentiæ naturalis.

re, eiusque obiecto, actione videlicet humana.

CAP. II. de norma actionum humanarum, iurisque naturalis principio.

CAP. III. de officiis erga Deum.

CAP. IV. de officiis erga fe ipfum.

CAP.

PRO

#### CONSPECTVS.

CAP. V. de officiis erga alios.

que absolutis.

pothericis.

hominum, quatenus in certo

SECT. IV. de officiis commodita-

CAP. VI. de officiis gentium erga

CAP. II. de acema adiocum', hu-

CAP. III. de officiis erga Deum.

CAP, IV. de officiis erga (e influe.

manarum, furisque naturalis

PRO-



PROLEGOMENA

DE

ORIGINE ET PROGRESSV IVRISPRVDENTIAE

NATURALIS.

SYNOPSIS.

Historiam Iurisprudentiæ naturalis quinam descripserint. §. I.

Iurisprudentiæ naturalis tres dantur periodi. §. II. Prima periodus est Hugonis Grotii. § III.

Altera Seldeni & Hobbesii.

Tertia Pufendorffii. §. V.
Recentiori æuo complures
alii I. N. disciplinam explicare sunt adgress. §.
VI.

De Iuris publici vniuerfalis feriproribus: irem de Machiauellistis & Monarchomachis, §. VII.

§. I

Ad folidiorem iurisprudentiæ naturalis cognitionem plurimum interest, eius originem, fata &

progressum quodammodo nosse. Historiam

erga

115-

s hy-

aribus

certo

odita-

RO-

huius disciplinæ peculiaribus commentariis complexi sunt BVD DEVS, LVDOVICI, HERTIVS, THOMASIVS, PASCHIVS, HOCHSTETTERVS, WVCHERER, STOLLIVS.

- I. 10 H. FRANC. BYDDEVS hat eine Historiam Iuris naturalis geschrieben, welche mit in seinen Selectis Iuris naturæ & gentium enthalten ist.
- II. IAC. FRID. LVDOVICI hat an. 1714. thirt Delineationem Historiæ iuris diuini, naturalis & pofitiui vniuersalis.
- III. 10 H. NIC. HERTIVS, Prof. Iuris in Gieffen, so an. 1710. gestorben, schrieb Commentationem de Iurisprudentia vniuersali, welche sich T. I. seiner Opusculorum befindet.
- IV. CHRIST. THOMASIVS, gewesener Director ben ber Friedrichs:Universität zu Halle, welcher an. 1728. gestorben, hat edirt Historiam pleniorem iuris naturalis, an. 1719.
- V. GEORG. PASCHIVS, Prof. Theol. zu Kiel, starb an. 1707. Er hat in seinen Inuentis Nou-Antiquis vieles von der Historie des natürlichen Rechts.
- VI. ANDR. ADAM HOCHSTETTER, Prof. Theol. gu Tubingen, starb an. 1717. Die Historia iuris findet sich in seinem Collegio Pufendorssiano, Exerc. 1. §. 18.
- VII. 10 H. FR. WYCHERER, Prof. Phil. Moralis in Jena, schrieb an. 1710. eine Differtation de præcipuis quibusdam I. N. restauratoribus.
- VIII. GOTTL. STOLLE in seiner Sistorie der Ges lahrtheit, Part. III. c. 2.

§. II.

#### S. II.

Ius naturale cum ipsis hominibus ortum est. Sed iurisprudentia seu disciplina iuris naturalis recens est inuentum. Huius autem tres constitui possunt periodi: prima nimirum tempora GROTII complectitur; altera ab ætate Grotii tendit vsque ad PV-FENDORFFIVM; tertia ad nostra vsque tempora pertingit.

Das natürliche Recht ist so alt, als die Welt, ins dem es mit den ersten Menschen seinen Anfang genoms men. Die natürliche Rechts-Gelahrtheit aber ist was neues.

Die Hebraer, bie alten Philosophi, die Kirchens Bater und Scholastici, haben wol hin und wieder eis nige Lehr: Sage, die zum natürlichen Necht gehören; aber sie haben dieselben in feiner richtigen Verbins dung, oder in Form einer Disciplin, vorzubringen gewust, z. E.

Die Sebraer redeten viel von den fieben Geboten Moa.

Die heydnischen Philosophen leugneten jum Theil bas Recht der Natur.

Archelaus lehrete, es fen bon Natur nichts gerecht.

Die Epicuraer wolten aller Rechte Ursprung bon bem Tugen herleiten.

Des Aristorelis Moral war eine bloffe Politic.

Cicero hat in ben Buchern de Officiis feinen rechten Concept von dem naturlichen Recht, und vermens A 2 4

get bas decorum mit bem iufto. Sonft hat er vies le nutliche Unmerchungen.

Die Kirchen = Vater vermischen Ratur und Gnade fehr durch einander. So auch

die Scholaftici; welche noch bagu viele Frrthumer haben von der Moralität der Handlungen ohne Absficht aufs Gesetz.

#### §. III.

Prima periodus tempora HVGONIS GROTII inuoluit, vtpote qui primus iurisprudentiam naturalem in formam disciplinæ redegit, edito insigni scripto de *lure belli* & pacis.

Es find hieben folgende Stucke gu merchen:

I. FATA GROTII. Er ward gebohren zu Delft an. 1583. und ftubirte in feiner Jugend auf einen Polyhistorem los. Gein Symbolum war: Nulla dies fine littera. Anfanglich wurde er Syndicus Wegen feiner Arminianischen zu Rotterdam. Streitigkeiten wurde er auf das Schlof Lowenstein gefest, da er fich denn mit ftetigem Studiren beles ctirte. Rach zwen Jahren aber wurde er von feis ner Cheliebften in einem Raften, unter bem Bors mand, als wann Bucher darinnen waren, barans befrenet, und nach Untwerpen und von dar nach Franctreich fortgeschafft, ba er eine fahrliche Den: fion befam, und in groffem Unfeben ffund. Ende lich fam er an ben Schwedischen Sof, und ging als Ambaffadeur im Ramen ber minberjabrigen Ros nigin Chriffina nach Francfreich. Alls er fich wieder juruck begeben wolte, wurde er durch Sturm an bie Mecklenburgifche Rufte angetrieben und franch nach Roffoct gebracht. Da nun D. Joh. Quiftorpins

311

qu ihm kam, fragte er ihn: Esne tu magnus ille Grotius? Worauf er antwortete: Ego sum magnus ille peccator. Quistorp wiese ihn auf bas Berdienst Christi, auf welches er auch an. 1645. ge: storbent.

- II. Der SCOPVS, welchen Grotius ben seinem Iure Beili & Pacis geführet, ist gar nicht gewesen ein vollständiges Ius naturz zu schreiben; sondern nur ein Völcker-Recht zu verfertigen, und die Moralis tat des Krieges zu zeigen.
- III. Seine NAEVI ober Sehler find z. E. baß er gelehret: Es könne ein Natur: Recht statt haben, wenn auch kein Gott ware; item, er macht unter dem innerlichen und ausserlichen Bolcker: Necht einen Unterschied, und verstehet durch dieses die Sitten der Bolcker, die man doch sur kein Necht oder Ges seit halten kan. Auch hatte er den falschen Satz: Christum esse nouum legislatorem.
- IV. Die EDITIONES bieses Wercks finden sich in grosser Anzahl. Die allerbesse darunter ist dies jenige, welche der berühmte BARBEYRAC an. 1720, der gelehrten Welt mitgetheilet. Man hat auch eine teutsche Uebersehung, welche herr Schürz an. 1707. mit Thomasii Vorrede ediret hat.

#### §. IV.

Altera periodus ab ætate Grotii tendit vsque ab pyfendorfivm, quo temporis interuallo duo Angli, 10H. SELDENYS & THOMAS HOBBESIVS, dispari tamen scopo & successiu, iuris naturalis doctrinam explicare sunt annisi.

A 3

I. 10-

3

B

15

e

t)

I. 10 HANNES SELDENVS, ein gelehrter Philologus und ICtus in Engelland, ebirte Ius naturæ & gentium, iuxta disciplinam Ebræorum, barinnen er bie 7. Gebote Noa jum Grunde legt. Hieraus hat Buddeus ein Compendium gemacht, und es nehst Vitriarii institutionibus I. N. & G. an. 1695. ediret.

II. TH. HOBBESIVS hat geschrieben Principia philosophica de Ciue. Seine Abssicht war, ben Engelländern zu weisen, sie musten sich der Monarchisschen Regierung ihres Königes unterwersen. Er stellet sich den natürlichen Stand des Menschen als einen kriegerischen Stand vor, da bellum omnium aduersus omnes sen. Denn weil die Menschen von Matur einander gleich, und einer wie der andere ein gleiches Recht hätte zu dem, was er zu seiner Unterhaltung brauche; so geschehe es, daß viele auf einerlen Sache sielen, woraus ein beständiger Streit und Krieg entstünde. Und beswegen hätten die Menschen packs machen mussen, woraus der Stand des Friedens entstanden. Welches aber alles falsch ist.

### 6. V.

Tertia periodus ab ætate PVFENDORF-FII ad nostra vsque tempora procurrit. Nimirum SAM. PVFENDORFFIVS an. 1672. consummatissimum in hoc genere opus edidit, de lure naturæ & gentium, quod ipse postea in compendium egit, edito libello de officio hominis & ciuis.

Uns

Unter allen, die sich iemals an diese Disciplin gemacht, verdienet Pusendorff das allermeiste Lob. Wir mers cken

- I. Seine FATA. Er war eines Dorfpredigers Sohn, und muste sich in seiner Jugend mit präceptoriren forthelsen. An. 1670. wurde er Professor auf der Academie zu Lunden in Schonen, da er das herrlis che Werck de I. N. & G. edirte. Nachher wurde er baronist, ging als Königlicher Hiltoriographus nach Stockholm, und endlich als Churdran, dendurgischer geheimer Nath nach Berlin, und starb an. 1694. æt. 63. Wegen seines Werckes bekam er Streit a) mit D. Val. Alberti in Leipzig, der etwas grob wider ihn schrieb, daher ihn Pusendorff inurdanum Lipsiæ pullum zu nennen psiegte. b) Nic. Beckmann, Prof. Iur. in Lunden, wurde setz netwegen abgesetzt, und trachtete ihm mörderischer Weise nach dem Leben.
- Er legte die Socias II. Sein PRINCIPIVM. litat jum Grunde feines Natur Rechts, verfahe es aber bamit, bag er alles aus ber Gefelligfeit leiten wolte. Run ift zwar bie Proposition: Socialiter viuendum, ein mabrer und beutlicher Gat; aber er ift nicht adæquat ober hinlanglich, weil fich bars aus die Pflichten gegen GOtt und gegen fich felbft nicht herleiten laffen. Eben barüber ging ber meis fte Streit mit ihm an, baf man ihm vorwarf, er bielte nichts von den Pflichten gegen Gott, bavon er auch in dem grofferen Werf nichts gedacht. In bem Compendio hat er zwar bavon ein besonder Capitel, weil er fie aber aus ber Gefelligfeit leitete, fo entftund ein neuer Bormurf, daß, wenn die Ges felligfeit der Grund fen, warum man GDtt verebs ren mufte, fo wurde folgen, daß bie Religion nur als ein Mittel, die aufferliche Rube zu erhalten, anzus feben mare.

III.

III. Die EDITIONES, sonderlich des Compendii de officio hominis & ciuis, sind in ziemlicher Anzahl vorhanden. Denn es haben sich darüber ges macht:

Immanuel Weber, ber es an. 1715. mit furgen Rofen ebirt.

Imman. Proeleus, ber es an. 1709. mit teutschen Unmerckungen herausgegeben.

Gottl. Gerh. Titius hat es auch mit Noten edirt an. 1703.

Andr. Adam Sochstetter hat ebirt Collegium Pufendorffianum, 1710.

Gottl. Sam. Treuer hat es an. 1717. mit vielen Uns merckungen ebirk. Und

Ioh. Iac. Lehmann hat es an. 1721, auch cum notis herausgegeben.

#### S. VI.

Post Pusendorssium complures alii I. N. disciplinam peculiaribus scriptis explicare sunt conati, quorum industria ac dexteritas suam omnino meretur laudem. Pertinent huc opera THOMASII, BVDDEI, GERHARDI, KESTNERI, BEYERI, GRIEBNERI, WOLFII, LVDOVICI, GVNDLINGII, FLEISCHERI, aliorum.

I. CHRISTIAN THOMASIVS schrieb an. 1688. seine lurisprudentiam diuinam, und besendirte darinz nen Pusendoufs principium von der Geselligkeit. Hernach edirte er an. 1718. seine fundamenta I. N. & G. darinnen er seine Meinung in vielem geändert. Sonderlich behauptete er nunmehro, die natürlichen Gesetze maren keine eigentliche Gesetz, sondern nur wohl.

wohlmeinende Aathschläge. Sein Grundsat war: 177an musse alles thun, wodurch man sein Leben erhalten und sich glücklich machen könte, woraus er denn die Regulas honesti, decori & insti herleitet.

- H. 10H. FR. BYDDEVS hat in bem andern Theil der Elementorum Phil. pract. die Iurisprudentiam naturalem bollig vorgetragen. Hieher gehören auch seine Selecta I. N. & G.
- 111. EPHRAIM GERHARD, Prof. iuris zu Altorf, hat an. 1712. edirt Delineationem iuris nat. fluede principiis iusti libros tres. Er folget den Grunds fägen des Thomassi, starb an. 1718.
- IV. HENR, ERN, KESTNER hat geschrieben Ius naturæ & gentium ex ipsis sontibus ad ductum Grotii, Pusendorskii & Cocceii derivatum. 1705.
- V. GEORG BEYER, Prof. iuris zu Wittenberg, hat edirt Delineariouem iuris divini naturalis & positiui vniversalis, welches Werk wegen der Kürze und Deutlichkeit beliebt ist. Er starb an. 1714.
- VI. MICH. HENR. GRIEBNER Schrieb an. 1717. Principia iurisprudentiæ naturalis, ist furg und dentlich.
- VII. CHRIST. WOLFIT Vernünfrige Gedancken von der Menschen Thun und Lassen. 1722. Dest gleichen seine Gedancken von dem gesellschaftlichen Leben.
- VIII. 1AC. FRID. LVDOVICI, ber an. 1724. bructen ließ Delineationem iuris naturæ iuridice confiderati.
- IX. NIC. HIERON. GENDLING hat im briften Theil de via ad veritarem bie natürliche Nechtse Gelehrsamkeit sehr beutlich abgehandelt, und den ausserlichen Frieden zum principio geseht.

A. 5 X. 10 H.

t

t

ť

5

2

5

ľ

X. 10 H. LAVRENT. FLE IS CHER edirte an. 1722. Institutiones I. N. & G. Er folgt den Thomasianis schen principiis.

#### §. VII.

Neque hic prætermittendi sunt, qui ius publicum vniuersale peculiaribus scriptis illustrarunt. Id quod laudabili conatu secerunt hornivs, hvbervs, boehmervs, lockivs, brvnqvell, alique. In prinmis Itali ad excolendam hanc scientiam a
natura videntur sacti. Sed cum alii monarchiæ nimis sauerent; alii eandem odio
plus quam Vatiniano prosequerentur; nata inde sunt duo monstra pestilentissima,
MACHIAVELLISMVS & MONARCHOMACHISMVS.

Sier folgen die Aufteres, welche beschrieben haben

- I. Das allgemeine Staats = Recht: Dahin gehoren
  - I. 10 H. FRID. HORNIVS, hat an. 1672. edirt Politicam architectonicam.
  - 2. VLRICVS HVBERVS, Prof. iuris zu Franecker, schrieb de iure ciuitatis, welches Buch Thomasius an. 1708. mit Noten ediret. Er starb an. 1694.
- 3. IVST. HENNINGIVS BOEHMER chitte 1716. introductionem in ius publicum vniuersale.
- 4. 10H. LOCKIVS, de regimine ciuili.
- 5. 10 H. SAL. BRYNQVELL hat an. 1721. herauss gegeben: Eröffnete Gedancken von dem allges meinen Staats = Recht.

II. Das

- II. Das falsche Staats=Recht zeigt fich in bem Machiauellismo und Monarchomachismo.
  - 1. Der MACHIAVELLISMVS hat den Nasmen von dem berühmten atheisiischen Staates Mann Nic. Machiavello, einem Florentiner. Diesem folgte Thom. Hobbesius, und einige andere Engels länder, welche daselbst Highstiers genennet werden. Diese Machiavellisten dringen auf den leidentlichen Gehorsam der Unterthanen, und erheben die Macht des Regenten so hoch, daß sie ihm fast gar keine Berbindlichkeit gegen die Unterthanen übrig lassen.
- 2. Die MONARCHOMACHI legen dem Bolcke die reale Majestat ben, und behaupten, daß die Unterthanen befugt waren, den Regenten vor Sericht zu ziehen und am Leben zu strafen. Derz gleichen sind Fr. Horomannus, Steph. Ion. Brutus, Ioh. Milton, Ioh. Althusius, und ben den Engelländern alle diesenigen, welche Republicains genenznet werden.

#### CAP. I.

DE

# IVRISPRVDENTIA IN GE-NERE, EIVSDEMQVE OB-IECTO, ACTIONE VIDELICET HVMANA.

#### SYNOPSIS.

Quid sit Iurisprudentia naturalis, & quomodo differat ab Ethica, Iure ciuili & gentium §. I.

Eiusdem obiectum, actiones bumanæ, quæ vel naturales vel morales. §. II. Actionum principia sune intel-

#### 12 CAP. I. DE IVRISPRVD. IN GENERE,

intellectus & voluntas.

Conscientia quid & quotu-

Regulæ conscientiam dirigentes. §. V.

Ignorantia quotuplex sit, & quousque imputari possit. §. VI.

Voluntatis primaria affe-

Etio, libertas, quæ duplex. S. VII.

Libertas hominis diuersimode sufflaminari potest. §. VIII.

Imputatio quid sit, & quæ actiones imputari possint.
§. IX.

Ratione moralitatis astiones diuerfa fortiuntur nomina. §. X.

#### §. I.

IVRISPRVDENTIA naturalis seu vniuersalis est disciplina practica, ostendens, qua ratione homo actiones suas ad normam legis naturalis componere, suamque & aliorum selicitatem promouere debeat. Differt ergo iurisprudentia naturalis (1) ab Ethica seu disciplina morum; (2) a sure Ciuili; non item a sure Gentium, quod est ipsum ius naturæ ad integras gentes applicatum. Cererum iurisprudentiæ summam esse viilitatem, nomo, nisi rerum omnium ignarus, temere negauerit.

Bon der natürlichen Rechtsgelehrsamkeit find überhaupt folgende Stucke zu merken:

I. Wie sie von der Sitten=Lehre unterschieden? Untw. Der Unterschied besiehet darinnen: Die Ethic oder Tugend=Lehre suchet das Gemuthe des Menschen zu einer tugendhaften Disposition oder ober Bereitwilligfeit gu bringen, feine Sandlungen nach der Borfchrift ber gefunden Bernunft eingus richten. Die Rechtsgelehrfamfeit aber fiellet nicht nur folche Vorschrift in ben natürlichen Ges setzen vor Angen; sondern dringet auch auf die wirfliche Ginrichtung ber handlungen nach foli cher Morm.

II. Worinnen das natürliche Recht von dem bür= gerlichen unterschieden sey?

Untw. Der Unterscheid findet fich (1) in Unfehung bes Urhebers. Denn bas natürliche Recht rühret bon GOtt; das bürgerliche aber von Menschen ber. (2) In Ansehung der Verbindlichkeit, Das natürliche Recht verbindet alle Menfchen; das burs gerliche aber nur gewiffe Stadte und Lander. (3) In Ainsehung ber Durgeion. Das naturliche Recht leibet fchlechthin feine Beranderung; bas burger liche Recht aber fan in vielem geandert, oder wol gar abgeschafft werben.

Es fragt fich hieben:

Ob nicht das burgerliche Recht in vielen Stus cien das Recht der Matur verandere?

Untw. Es hat zwar vielmal bas Unfeben, als ob das natürliche Recht verändert werde, wann nach nach Erforberung ber Umffande ein Object aus ber Bahl dererjenigen Dinge ausgeschloffen wird, wels che fonft bas natürliche Rocht mit in fich begreifet. Allein in folden Kall wird das Recht der Natur an und vor fich felbft nicht verändert, indem, nach bem Bernunft : Licht, badjenige nach eben bem nas turlichen Gesetz recht ift, was sonft ordentlicher Weife, und ohne Abficht auf benfelben Umffand. unrecht war: wie unten C. II. S. 8. num. 5. mit mehrern gezeiget wird.

Co gefchicht es ofters, bag burch bie burgerlie den Gefete bem Ratur: Gefet etwas bergejenet

#### 14 CAP. I. DE IVRISPRVD. IN GENERE,

wird (1) durch Verordnung solcher Dinge, wo, burch die Menschen zur Beobachtung der Natur, Gesche desto mehr angetrieben werden. Dahin gehören z. E. die prohibitiones vlteriores graduum in matrimoniis. (2) Durch genauere Determinizung dererjenigen Dinge, die das Natur, Necht so eigenklich nicht benennet. Also sagt zwar das Recht der Natur, daß der Diebstahl was döses und zu bestrasen sen; es determinizet aber nicht eigenklich die Art der Bestrasung.

hingegen pfleget auch wol bas burgerliche Recht bon bem Ratur : Recht etwas abzuthun, nicht, als wann jenes etwas gebote, fo unrecht, oder was er; laubtes verbote; fondern (1) non adfiftendo iuri naturæ, und bas wegen eines wichtigen Umfands und rechtmäßigen Urfache. Dahin gehöret, wenn David die Strafe, welche Joab wegen verübter Mordthat verwirchet batte, berfchiebet. it. Wenn aus einem pacto nudo feine actio ciuilis verftattet wird. (2) Permittendo nonnulla, indem es einige Dinge gulaffet, Die, wegen ber Berborbenheit ober Bosheit der Menschen, schwerlich vermieben wers Denn ob zwar die burgerlichen Ges ben konnen. fete folche Dinge nicht billigen; fo toleriren fie doch felbige, weil es in menfchlicher Gefellschaft fchwer; lich ju einer folchen Bollfommenheit zu bringen, wie es bas Gefet ber Ratur erforbert. euitetur malum, sæpe minus impune est permittendum. Go hat Gott ber hErr felbft im 21. E. bie Polygamie, desgleichen ben Scheide = Brief, toleriet, und gwar, wie Chriftus fpricht: propter duritiem cordis, Matth. 19, 7. 8.

III. Ob das natürliche Recht von dem Volcker= Recht unterschieden sey?

Antw. Es ist zwischen benden weiter kein Untersscheid, als daß das natürliche Recht auf einhele Persos

Perfonen; bas Volder=Recht aber auf gange Bolcker gerichtet ift. Folglich irren biejenigen, mels che ein von bem Recht der Ratur unterschiedenes Bolcher Recht ftatuiren. Golches erweisen wir Daber, weil Gott niemals ben Bolckern ein eigen Befet publiciret. Bolte man fagen, daß die Dol cher unter einander felbft ein folches Gefet einges führet; fo ift die Untwort: (1) baf bie Bolcter wol Bundniffe aufrichten, aber einander feine Ges fete geben tonnen. Bu Aufrichtung eines Gefetes gehoret fchlechterdings ein Oberer; Die Bolcher aber find einander gleich. hiergu fommt (2) bag feine Zeit, Ort und Daaffe fan angegeben werben, wann, wo und wie die Bolcker einen folchen Bund gemacht und eingeführet. Go fonnen auch (3) die Sitten der Volder fein eigentlich Recht ausmas chen, weilen felbige feine Obligation ober Berbinde lichfeit mit fich führen.

- IV. Worzu die natürliche Rechts-Gelehrtheit nune? Untw. Der Ruße und Bortheil bestehet in folgenden Stücken:
  - I. Sie giebt eine starcke Aufmunterung zur Beobachs tung der schuldigen Pflichten: sintemal gleichsam eine doppelte Strafe Odtes, eine durch die Was tur, die andere durch die Offenbarung, an den Menschen ergehet.
  - 2. Sie machet uns geschickt, tratur und Gnade bes fto genauer zu unterscheiden, welches in der Theo: logie und Christenthum keinen geringen Rugen giebet.
  - 3. Cie ift ber Grund aller Civil = Gesene, welche fich meistens auf der narurlichen Aequitat grunden.
  - 4. Sie muß vielmals in menschlichen handlungen, in burgerlichen Sachen, in Ariegss und Friedens-Geschäften, den Ausspruch thun, da mans oft mit Leue

#### 16 CAP. I. DE IVRISPRVD. IN GENERE,

Leuten zu thun hat, welche bie Revelation nicht ans nehmen, mit benen man alfo bloß nach dem Gefetz ber Natur handeln muß.

#### §. II.

OBIECTVM iurisprudentiæ naturalis funt actiones humanæ feu motus voluntarii, qui velut prælucente intellectu ac decernente voluntate fuscipiuntur. Non ergo hic spectantur actiones hominis naturales, quæ a facultate cum brutis communi procedunt; sed in genere morum tales, prout directionis cuiusdam sunt capaces, & ad præscriptum legis attemperari possunt ac debent, quæ & alias officia vocari solent.

Ehe wir auf die Betrachtung ber natürlichen Gessetze kommen, will vonnöthen sein, daß wir und vorher von der Natur und Beschaffenheit der nienschlichen Sandlungen, wie auch des Gesetzes insgemein, als der Norm solcher Handlungen, einen deutlichen Begriff machen lernen: welches dann die Sache ist, wovon in den beyden erstern Capiteln gehandelt werden soll.

Die Sandlungen ber Menschen sind überhaupt zweierlen Art,

1. Maturtiche, das ift, solche, die von unferm Willführ nicht bependiren. 3. E. daß der Mensch ein ihm
vorkommendes Object siehet, boret, fühlet, so auch,
daß er respiriret, wächset, daß er schläfet, träumet,
u. s. w. das sind an sich Dinge, die von dem menschlie
chen Willkuhr nicht schlechterdings abhangen. Wie
benn

benn niemand feiner lange eine Elle gufegen fan, ob er gleich barum forget. Weil alfo auch folche natürliche Bewegungen nach feiner Norm fich bis rigiren laffen, fo kommen fie in ber Rechts: Ges lahrtheit eigentlich in feine Confideration.

2. Willführliche heiffen biejenige, welche allerdings bon bem Billfuhr bes Menfchen dependiren, folgs lich auch einer vernünftigen Direction fabig find. Und von diefen ift hier eigentlich die Rede. pfleget fie fonft officia, Pflichten, ju nennen, und fie jum Unterfcheid in perfecta & communia abs gutheilen. Officia perfecta bedeuten folche Sands lungen, die aus dem Triebe des natürlichen Gemifs fens oder aus bem Grunde eines gebefferten Bils lens herflieffen: Communia aber folche, bie gur Roth auch wol von lafterhaften Menfchen ausges übet werden. 3. E. wenn ein Dieb aus Furcht bor der obrigfeitlichen Strafe bas geftohlene wies ber erftattet, ober eine barbarifche Ration Treu und Glauben halt. Jene nenneten bie Stoicker πατοςθώματα; Diese aber παθηκοντα.

Im theologischen Berftanbe find nur bie banbe lungen der Wiedergebornen officia perfecta, und beiffen nach bem filo ber Schrift xana "eya, nicht, als wenn fie nach ber Strenge bes Gefes Bes volltommen waren; fondern, weil fie allein fo beschaffen find, baß fie Gott gefallen tonnen. hingegen die handlungen naturlicher Menfchen find nicht nur unvollfommen; fonbern fie verdies nen auch nicht einmal den eigentlichen Ramen ber Pflichten.

#### 6. III.

Actionum igitur humanarum principia funt INTELLECTVS & VOLVN-TAS.

### 18 CAP. I. DE IVRISPRVD. IN GENERE,

TAS. Ad intellectum quod attinet, hoc dubio caret, homini matura ætate & mente integra tantum superesse naturalis velut luminis, vt, si institutio accedat, omnino vniuersalia iuris naturalis principia comprehendere valeat.

Soll der Mensch seine Handlungen nach dem Gesetz einrichten, so wird frenlich ersordert, daß er Verstand und Willen habe, folglich vermögend sein, nicht nur zu erkennen, was er thun und laß sen solle; sondern auch das erkannte zur wircklischen Ausübung zu dringen. Fehlete es ihm an diesen benden Eincken, so siele mit eins alle Berzbindlichseit und Imputation dahin.

Daß nun aber ein Mensch von Natur vermösgend sen, die allgemeinen Grunds-Sane des natürlichen Rechts zu fassen, solches bezeuget nicht nur die Erfahrung; sondern auch die H. Schrift, Rom. 2, 15. Wenigstens muß dieses in menschlie den Gerichten veste gestellet senn: sonst könte ein ieglicher Missethater eine unvermeidliche Unwissen; beit vorschuffen.

Doch muß dieses behöriger massen verstanden werden. Denn es können sieh wol Menschen sinzden, die ihres Verstandes nicht mächtig sind, oder in der Jugend wenig oder gar keine Anweissung gehabt, folglich in der äussersten Unwissenheit dahin leben. Sodann ist hier bloß die Rede von den allgemeinen Grund Säsen des nattirlichen Nechts; nicht aber von den Sonclusionen. Denn darinnen können auch wol Gelehrte fehlen, wie die vielen Streitigkeiten der Rechtsgesehrten ausweisen. Daher kein Wunder, daß auch ben einfältigen Leuten dissalls einige Unwissenheit und Irrthümer bemerkt werden.

idi) and matter one §. IV.

Præcipua intellectus operatio, quæ hic in censum venit, CONSCIENTIA vocatur, estque ipse intellectus, cognitione legis imbutus, ac de actionibus hominis propriis iudicans. Alii dicunt: est iudicium hominis de se ipso, secundum leges institutum. Ceterum conscientia dividi solet in antecedentem & consequentem. Hæc in bonam & malam; illa in decidentem ac dubiam dispescitur. Conscientia decidens vel erronea est, vel recta: & hæc iterum vel certa, vel probabilis. Conscientia dubia est vel simpliciter talis, vel tantum scrupulosa.

Wenn der Verstand über des Menschen seine eis gene Handlungen nach dem Gesetz ein Urtheil fälstet, so wird solche Wirchung des Verstandes ges nennet das Gewissen. Beil nun ein ieglicher Mensch so viel Bernunst hat, daß er sein Thun und Lassen nach dem Gesetz beurtheilen kan; so folget, daß auch ein iedweder Mensch ein Gewissen habe. Denn ob man zwar bisweisen zu sagen pfleget: der Mensch hat kein Gewissen zu sagen pfleget: der Mensch hat kein Gewissen; so hat doch solches nur die Meinung, daß das natürliche Bermögen nicht allezeit in acht oder in seiner Wirckslichseit sich befinde, wie zu geschehen pfleget, wann Menschen ein schlafendes, oder gar ein gebrandsmaaltes Gewissen haben.

Gleichwie aber sowol die Handlungen des Mensschen, als auch die Urtheile von denselben nicht einers
B 2 len

C

1

0

m

er i

195

lis

in er:

10:

ia:

ft,

in

ens

en

ins

der

eis

oifs

die

nas

en.

en,

ten

ind

V.

#### 20 CAP. I. DE IVRISPRVD. IN GENERE,

Ien Art find: also ift auch bas Gewiffen gar fehr unterschieden.

Man fan sich ein Gewissen machen über etwas, bas man entweder schon gethan, oder noch zu thun willens ift. Das erstere heißt conscientia consequens; das andere aber antecedens.

Siehet man, daß die geschehene That mit dem Gesetze übereinstimmet, so entstehet daher ein gustes oder rubiges Gewissen: sinde ich aber das Gegentheil, so, daß ich nichts anders als wohlberdiente Strafe gewarten kan, so habe ich ein bosses oder unruhiges Gewissen.

Conscientia antecedens hats mit solchen hand, lungen zu thun, die wir noch erst vorzunehmen ges beneten. Man ist daben entweder der Sache ges wiß, und so heißt es conscientia decidens; oder man schwebet im Zweifel, ob man etwas thun oder lassen solle, welches daher conscientia dubia genannt wird.

Bas ferner conscientiam decidentem betrift, fo ift ber Grund, aus welchem man etwas thun will, entweder falsch und unrichtig, woher ein ir= riges Gewiffen entftehet: ober man hat einen mahren Grund vor fich, fo bann heifit es conscientia recta, ein richtiges Gewiffen. Benn ihm jemand ein Gewiffen macht ,ein Thier gu tobten, weil er etwa eine perepebuxwein glaubt; ober wenn er fich ber öffentlichen Communion ents halt, aus Benjorge, es mochte ihn die Unwur: bigfeit anderer an bem murbigen Genug bes S. Abendmable hindern: fo macht fich ein folcher ein erriges Gewiffen. Singegen, wo einer Die Gefund; heits. Glafer nicht ausfauffen will, weil er glaubt, daß die Bolleren eine Tod: Gunde fen; oder das ges fundene bem bewuften rechten Berrn nicht vorenthal ten will, weil er fich fonft eines Diebffahle fchulbig machen machen würde: fo hat er conscientiam relam, ein richtiges Semiffen.

Weil aber das richtige Gewissen entweder eine gant gewisse; oder blog wahrscheinliche Urfache jum Grunde haben fan : fo wird daffelbe wiederum in certam & probabilem eingetheilet. 3. G. wann ihm Joseph ein Gewissen machte, in das unkeusche Begehren des Weibes Potiphar zu willigen, fo hatte er einen gewiffen ungezweifelten Grund vor Augen, baß er fich schwer an Gott verfundigen wurde. Das war conscientia recta und zwar certa. Wann aber ein Papift fich deswegen an gewiffen Tagen des Sleischessens enthalt, weil das Rirchen Gefet fols ches verbietet; oder im Fall ein Gohn ihm ein Ges wiffen machte, ein anderes Studium, als die Theo. logie zu erwehlen, etwa deswegen, weil ihn feine Els tern vom Mutterleibe an durch ein unbedachtsames Gelübde diesem Studio gewidmet: so wurde folches nur ein wahrscheinliches Gewissen zu nennen senn, weil in benden Fallen nur menschliche Auctorität jum Grunde liegt.

Das zweiselhafte Gewissen ist entweber simpliciter talis, da man ihm etwas zu thun vornimmt, ungeachtet der Berstand auf benden Seiten die wichtigsten Gründe vor sich hat, und daher gäntzlich im Zweisel bleibt, ob die Sache gut oder bose sen; oder es ist scrupulosa, da man zwar gnugsame Gründe siehet, warum man eine Sache wol thun könne, aber doch daben noch immer furchtsam ist, daß die Sache eines oder andern Umstands wegen auch wol uns recht senn könne.

#### §. V.

Quæ de conscientiæ obligatione tradisolent regulæ, vel actionum moralitatem;

B 3 vel

13

n

t,

n

:=

n

1-

ē.

;

to

rs

n.

05

t,

1/2

ig

vel conscientiæ emendationem concernunt.

(1) Contra conscientiam rectam non est agendum.

(2) Contra conscientiam dubiam nihil est suscientiam.

(3) Si conscientia versetur in errore vincibili circa rem malam, peccat homo, tam si secundum, quam si contra eam agat.

(4) Sin error sit vincibilis circa rem indifferentem, homo saltem peccat, si agat contra conscientiam.

(5) Scrupulus leuioris momenti est esiciendus.

Rach der ersten Regul wurde ein Papist wider sein Gewissen handeln, wann er sich an den gewöhne lichen Fast. Lagen nicht des Fleischessens enthielte, ungeachtet es nur ein wahrscheinliches Gewissen ift. So wurde sich auch ein Goldschmidt versündigen, wenn er von einem fremden Juden einen fostbaren Diamanten Ring um ein geringes Geld erkaufte, da er doch vermuthete, daß es gestohlen Gut sep.

Nach der zweyten Regul wurde berfenige fich groblich versündigen, der fich eine gewiffe Sache wolte anmassen, wovon er doch in völligem Zweifel ftunde, ob sie ihm eigenthumlich zugehöre oder nicht.

Nach ber dritten Regul mag es einer machen, wie er wolle, so verstöffet er sich. Ein blinder Hen, we mag seinem Gögen opfern, oder er mags lassen, so thut er unrecht. Opfert er, so treibt er die allers schändlichste Abgötteren: unterlässet er dassenige zu verchren, was er doch für seinen Gott hält, so ist es noch so viel schlimmer, weil er, nebst dem Jerthum, noch einen Willen hat, unrecht zu thun.

Mach

Nach der vierten Negul wurde fich derjenige vers fündigen, der von dem Blute geschlachteter Thiere affe, oder eine Peruque truge, wenn er glaubte, daß dergleichen unrecht ware.

Nach der fünften Negul foll man sich den Scrus pel, den man in einer Kleinigkeit hat, durch den Uns terricht eines Verständigen benehmen lassen.

Ist das Gewissen aus einem Jerthum ruhig ober unruhig, so muß man sich abermals von der Sache recht informiren lassen.

Eben so verhalt siche mit bem irrigen, wahrs scheinlichen und zweifelhaften Gewiffen: benn alle diese Arten bedurfen einer Emendation.

#### 6. VI.

Vt porro constet, quousque IGNO-RANTIA imputari possit, distinguere eam solent (1) in vincibilem & inuincibilem, (2) in efficacem & concomitantem, (3) in voluntariam & inuoluntariam. Ignorantia est simplex cognitionis veræ absentia: ast si falsa cognitio sequatur, existit ERROR.

Obige Abtheilungen haben den Nuten, daß sie uns bet lehren, wie ferne die Unwissenheit einem Menschen zur Entschuldigung dienen könne oder nicht.

1. Ignorantia vincibilis ist, wo man bassenige nicht weiß, das man nach seinen Gemuths: Kräften und andern Umständen wohl wissen könte: inuincibilis aber heißt, wo man eine Sache nicht wissen kan, wenn man auch allen möglichen Fleiß anwendete. Jene B 4

n

eL

t.

t,

05

0

rs

u.

8

n,

ch

#### 24 CAP. I. DE IVRISPRVD. IN GENERE,

Art der Unwissenheit wird billig imputiret; biese aber nicht. Dahero die Sternseher in Chaldaa enischuldiget waren, wann sie dem Reducadnezar seinen Traum nicht sagen konten. Welche Unmögslichkeit Daniel wohl erkannte, wann er zum Kösnige sprach: Das verborgene Ding, das der König sordert von den Weisen, Gelehrten, Sternsehern und Wahrsagern, stehet in ihzem Vermögen nicht, dem Könige zu sagen. Dan. 2, 27.

2. Ignorantia efficax heißt, wo man etwas thut. welches man unterlassen wurde, wenn man um die mabre Beschaffenheit ber Cache mufte. 3. G. Jus des murde schwerlich mit feiner Schnur, der Thas mar, Blutschande verübt haben, wenn er gewust hatte, wer fie ware. 1 B. Mof. 38, 15. Ignorantia concomitans ift, wann einer eine bofe handlung wurde verübt haben, ungeachtet er gewuft hatte, baff es unrecht mare. Woher fan man aber folches wiffen? Bolte man fagen: baber, wenn einer nach perubter That feine Reue verspuren laft: Go wur: be aber folgen, daß man manchen Miffethater uns geftraft mufte paffiren laffen, wenn er fich nur fein fläglich fellete. Eben beswegen wollen einige biefe Diffinction gar nicht billigen. S. Gottlieb Gerh. Titius in notis ad Pufend. de officio Hominis & Ciuis, obf. 25.

3. Ignorantia voluntaria ober affektata ist, wo man muthwillig in der Unwissenheit bleibt, und ihm gar keine Mühe giebt, die Wahrheit zu erkennen: involuntaria aber ist, wenn man etwas nicht weiß, das man weder wissen kan, noch soll. Diese letztere ist wieder zwenerien, entweder talis in se, sed non in sua causta, wann zwar vor die gegenwärtige Zeit die Unwissenheit unvermeidlich ist, der Mensch aber gleichwol schuld dran ist, daß er sich in solchem Zusstande befindet: ober talis in se & in sua causta, da man weder vor die Zeit es besser wissen kan, noch auch

an foldem Zuftande schuld ift. In ber That aber ift Die erftere Urt voluntaria und vincibilis; Die lettere aber inuoluntaria und inuincibilis.

#### VII.

Alterum humanæ actionis principium est VOLVNTAS, per quam homo velut intrinseco impulsu ad agendum sese mouer. Primaria eius affectio est, LIBERTAS, eaque tum contradictiovt vno obiecto proposito possit mis, agere vel non agere, idemque eligere respuere: tum contrarietatis, vt, pluribus obiectis propofitis, vnum eligere, cetera respuere queat.

Es wird hieben billig gefraget: Ob der menfch= liche Wille mit all eine folche Freyheit habe? Da fonnen wir nun nicht leugnen, daß bie Frenheit bes menschlichen Billens burch ben Gunden Fall gar fehr befchrancket morden. Gleichwol ift bem Willen ein folches Bermogen übrig geblieben, daß er, durch Worftellung bes Guten und Bofen, fich von einer Sache auf die andere fan lencken und bewegen laffen. 3. E. ein Dieb, fo lange ber biebifche Ginn in ibm fectt, hat eigentlich feine Frenheit zu fehlen und nicht gu fehlen, fondern wird nach feiner innern Reitung jum Diebftabl beftig gejogen. Allein wenn der Ber fand bem Willen zugleich Galgen und Rad vorhalt, fo laffet er fich ofters noch davon abhalten. Beil nun ber Bille noch fo viel Bermogen hat, daß er fich durch Borfiellung gewiffer Belohnungen und Stras fen fan lencken und wenden laffen; fo fan er wenig B 5

à

t

1, )= 1.

ť,

ie

13

05 ft

n-

g

e, es

d rs 113

in

fe

b.

8

00

nt

n:

B,

re

ne

eit

er

us

ba

dh

an

sten, und im Uebertretungs, Fall mit Recht bestra; fet werden.

#### §. VIII.

Quamuis autem voluntas hominis libera sit; neque tamen in æquilibrio semper consistit: sed frequentissime per extrinseca velut momenta versus vnam magis, quam alteram partem propellitur. Singularem nimirum voluntati vergentiam seu procliuitatem conciliat peculiaris ingenii dispositio, assectus, consuetudo, ebrietas. Sed hæc non obstant, quo minus actio inde resultans in soro ciuili possit imputari. Aliter pronuntiandum, si actio sit inuita per violentiam, a qua mixtam distinguere solent.

- I. Es ist nicht ohne, daß das ohnedem geringe Vermde gen des Willens durch verschiedene Ursachen woch mehr fan gehemmet werden. Dahin gehoren
  - 1. Die nacürliche Complexion und besondere Gemüths-Meigung. Ein Mensch ist nach seinem Temperament zu einem Laster mehr geneigt, als der andere. Manchem scheinet das Stehlen, Saussen, Huren, fast angeerbet zu senn. Allein so start auch solcher Matur/Tried senn mag; so findet er doch vor menschlichen Gerichten keine Entschuldigung, massen von einem Menschen, der eine Vernunft hat, billig gefordert wird, daß er sich der ausserlichen groben Ausbrüche seiner dosen Reigungen enthalte.

That enthalten fonte.

S

t

13

6

3:

r,

t)

r

n

9

11

ie

3. Die Affecten, es mogen nun Urten der Liebe ober des Saffes fenn, tonnen einen Menfchen fo übers schnellen, daß er fast nicht weiß, was er thut; son: bern er wird als burch einen Strom bingeriffen. Wie man beun von dem Born ju fagen pfleget: Ira faror breuis eft, fo auch von der unordentlichen Liebe: omnis amans amens. Judeffen wo fich ein Menfch burch einen heftigen Uffect zu etwas Bofes verleiten läffet, so wird ihm solches mit Recht im: putiret. Denn ob zwar ein Menfch bas erfte Auf? freigen bes Uffecte nicht vermeiben fan; fo vermag er ihm doch wohl Einhalt zu thun, und zu verhins bern, baffer nicht zur hochften Stuffe fommt. Bies wol diejenigen eher zu entschuldigen find, die burch ein fehr widriges Object aufgebracht werben, als folche, die fich durch ein anscheinendes Gut verleis ten und hinreiffen laffen.

4- Die Trunckenheie beninntt zwar bem Menschen auf eine kurze Zeit Vernunft und Frezheit.
Gleichwol kan ihm dassenige, was er in solchem Zufrande vornimmt, allerdings bengemessen werden.
Denn er hatte die Granzen der Mässigkeit beobachten, folglich die Trunckenheit vermeiden können und
sollen. Daher Pittseus, einer von den sieden Bei-

II. Wann eine Handlung mit Wissen und Willen ges schiehet, so heißt es adio voluntaria. Thut man aber etwas entweder aus einer unvermeidlichen Unwissenheit, oder aus gewaltsamer Junöthis gung, der man sich auf keine Weise entwehren kan, so heißt es alio inuita. Woserne man aber etwas thut aus Furcht eines grössern liedels, so wirds actio mixta genennet, weil sie theils gezwungen, theils freywillig geschiehet, massen wenigstens eine Wahl daben Statt hat: in welcher Absicht eine solche Handlung unter die actiones spontaneas zu zehlen. Uebrigens pfleget sie in menschlichen Gesrichten nicht mehr imputiret zu werden, als eine actio inuita.

## S. IX.

Affectio actionis voluntariæ præcipua est IMPVTATIO, qua homo pro actionis auctore recte potest haberi & ad reddendam de ea rationem adstringi. Ratio autem proxima, cur alicui actio quædam imputari possit, hæc est, quia penes ipsim suit, vt sieret vel non sieret. Imputari ergo possunt non solum actiones propriæ, quarum aliquis caussa phy-

physica exsistit, ita vt immediate in estectum influat; sed etiam alienæ, quarum aliquis caussa meralis est, saltem mediate ad essectum producendum concurrens. Sæpe tamen contingere solet, vt nec propria, neque aliena sacta agenti possint imputari.

Es fan zwar aus dem vorhergehenden einiger massen erhellen, wie weit einem Menschen etwas könne imputiret werden, oder nicht. Doch um mehrerer Deutlichseit willen mussen wir die Lehre von der Imputation etwas umständlicher abhandeln. Nemlich es können einem Menschen benges messen werden

1. Seine eigene Handlungen, das ift, folche, die er unmittelbar, in eigner Person, und zwar mit Wissen und Millen verrichtet hat. 3. E. wenn Cain seinen Bruder Abel mit eigner Faust todt ges schlagen, so ist er causa physica voer immediata dieser That, und wird also billig von GOtt darüber zur Nede gestellet: Was hast du gethan?

Hingegen finden fich Falle, in welchen einem Menschen seine eigene Handlungen nicht konnen imputiret werden; als

T. Wann Verstand und Wille in ihren Wirz-Eungen gehindert werden; folglich was einer entweder aus Schwierigkeit der Sache, oder nach seinen Kräften und Umständen, unmöglich hat wissen können, das fan ihm auch nicht benz gemessen werden. Wann ein fariosus einen Menz schen ums Leben bringet, so sindet auch keine Imputation statt. Muß einer etwas gezwunz gen und gang wider seinen Willen thur, so ist er ausser Schuld. Wann ein Jäger vermeinet ein

1

n.

2

n

r

n

8

31

u

23

31

a

0

£

1.

0

ia

e-

m

Ta

y -

ein Wild zu fällen, erschiesset aber aus Jrrthum einen Menschen, so hats schon was mehr zu sagen, weil es error vincibilis ift.

2. Wann es an den aufferlichen Requifiris feb= let, ohne welche man eine Sache nicht bewerd= ftelligen Fan., Dergleichen Requifita find (1) die Belegenheit, woben vornehmlich die Umffande des Orts und ber Seit in Befrachfung fommen. Much muß bas obiectum actionis wircflich porhanden fenn. (2) Der Sache Möglichkeit, baf fie eines Menfchen Rrafte nicht überfteiget. Denn es beißt: Impossibilium nulla datur obligatio. fonnte es ben Ronigen gu Mexico nicht ubel ges nommen werden, wann fie basjenige nicht erfuller ten, was fie ben Untritt ihrer Regierung angelo; ben muffen, daß fie die Sonne gu rechter Teit auf- und untergeben laffen, auf dem Lande grub= und Spar=Regen geben wolten gu feiner Seit. Ift eine Sache an fich moglich, es fehlt aber einem an naturlichen Kraften und Bermogen, folche aus: gurichten; fo hat auch feine Imputation fatt, es mare benn, bag ein Menfch aus eigner Schuld in folchen Buftand gerathen.

3. Wann eine Zandlung aus einem blossen Ataurs Triebe herrühret. Es ist die Rede von solschen Wickungen der Natur, welche wenig oder gar nicht von der Frenheit des Willens dependiren. So kan einem basjenige, was ihm gefräumet, weiter nicht imputiret werden, als so serne er sich des Tasges über mit solchen Gedanken und Vildern getrasgen. Natürliche Gebrechen aber, z. E. ein schlechtes ingenium, ein unförmlicher Leib, können ein nem gar nicht bengemessen werden, weil man nichts darzu contribuiren kan. Daher es ungereimt ist, andern dergleichen Mängel vorzurücken.

II. Fremde Zandlungen können einem in so weit ims putiret werden, wenn er als eine caussa moralis ders EIVSDEMQUE OBIECTO, ACTIONE HVM. 31

felben anzusehen ift. hierben aber find zwen Stucke zu betrachten:

1. Auf was Weise iemand eine caussa moralis von anderer Leute Sandlungen werden konne? Antw. Auf zwenerlen Art, und zwar (1) faciendo, ba man entweder bem andern was befiehlet, und zu beffen Bewerckstelligung ihm allen Borfchub thut; ober boch wenigftens fein Bornehmen billis get, ihm auch wol Rath ertheilet, wie ers ans greiffen solle. 3. E. wenn David den Urias an die Spige stellen laffet; oder wenn Pharao denen Ses braufchen Wehmuttern befiehlet, daß fie alle Rnabs lein tobten folten. Desgleichen, wo ein Birth mifs fentlich Diebs Gefinde beherberget, oder ihnen Geles genheit anweifet, wo fie ftehlen fonnen. Co auch, wenn man ben Schlägerenen bie widrige Parthenen an einander heget , fie anfrischet, Die Injurie nicht auf fich figen zu laffen. Es fan aber auch gefches ben (2) non faciendo, ba man entweder gefcheben laffet, was man verbieten ober verwehren folte und fonte; oder wo man einen, der was Bofes borhat, nicht abrathet, ober fein Bornehmen bers tuschet. 3. E. wenn Eli seinen Gobnen burch Die Finger fiebet; besgleichen wenn einer einen mußigen Bufchauer abgiebet, da er ein obhandes nes Ungluck mohl abwenden fonte. hinwiederum mann einer bie bewufte Verratherey nicht beboris gen Orts und in Zeiten entdecket.

2. Wie weit einem anderer Leme Verrichseungen können beygemesten werden? Antw. So weit, als man schuldig ist, anderer Leute Handlung gen zu dirigiren. Also sind Obrigseiten, Officiers, Herren, Eltern, Lehrmeister schuldig, die Handlungen ihrer respective Kürger, Soldaten, Knechte, Kinder und Untergebenen, zu dirigiren. Ja ein Mensch sollt auf den andern in gewissen. Aucht haben. Thut man hierinnen nicht, was sich ges buht

e

3

)

3

1

3

t

35

g

It

15

r

0

r

15

75

is

8

t,

ns

rs

buhret, fo labet man eine Schulb auf fich, und muß pon anderer Thun und Laffen Rechenschaft geben.

Co auch aller Schade, welcher bon unvernunf tigen Chieren und leblofen Dingen entfteben fan, wird bemjenigen imputiret, bem bie Aufficht und Berwaltung berfelben guffebet. Dabero bann bie befannte Regul ihre Richtigfeit bat: Actiones ab alio patratæ, vt & operationes quarumuis aliarum rerum, nec non quiuis euentus, possunt alteri imputari, quatenus ille potest ac tenetur istas moderari.

Es hat aber foldhe Möglichkeit ihr gewiffes Maaf und Biel. Denn es fan gefchehen, daß fich ber andere meiner Direction widerfeget. Go leis ben es auch bie menfchlichen Umffande nicht, baff man einem immer gleichfam auf bem Ructen figen und alle feine Bewegungen beobachten fan. Folgs lich wenn einer fo viel gethan, als bie Ratur und Beschaffenheit der ihm anbefohlenen Direction mit fich bringet, fo fan ihm weiter nichts impus tiret werden.

Alfo giebte auch casus fortuitos, unvermuthete Unglude : Falle, die burch feinen menschlichen Bis ober Rraft verhutet werben fonnen: woben gar feine Emputation fattfindet. 3. E. wenn ein Sagel-Schlag bie Gaat verbirbet, ober ber 17if: mache verurfachet , daß der Pacht: Mann das fculdige nicht entrichten tan. Gin anders ift, fi culpa casum præcessir. Wiewol man auch da uns terfuchen muß, ob es culpa lata, leuis ober leuiffima fen?

Illa denique affectio, quæ ex relatione ad legem actionibus inest, MORALI-TA- TATIS nomine venit. Dupliciter autem moralitas spectari potest, (1) ratione modi, quo lex de illis disponit; quo respectu actiones in necessarias & non necessarias seu licitas dispesci possunt. (2) Ratione conuenientiæ vel disconuenientiæ actionum cum lege; quo sensu actiones vel bonæ, vel malæ, vel indisferentes dicuntur. Actio bona, si reseratur ad alium, insta dicitur; ipsa autem relatio institua audit, quæ vel expletrix est, vel attributrix. Actio mala, si accedat relatio ad alium, ininsta vocatur; relatio ipsa autem iniustitia.

Wann die menschliche Handlungen gegen bas Ges seize gehalten werden, so entstehet baher die 1970ralität, nach welcher eine Handlung nöthig ober nicht nothig, gut ober bose, gerecht ober ungerecht senn fan.

I. NECESSARIA ACTIO heißt eine solche Handlung, die in dem Gesetz entweder geboten oder verboten ist, daher sie in præceptam & prohibitam eingetheilet wird. Wenn also gesträgt wird, warum man eine Sache noehwendig thum oder unterlassen musse, so kan man keine andere Antwort geben, als weil es im Gesetz geboten oder verboten ist. Dieser wird entgegengesetzt actio NON NECESSARIA, oder lecita, welkthe in dem Gesetz ausdrücklich erlaubt ist. Wo aber in dem Gesetz desfalls keine ausdrückliche Verzstügung geschiehet, so ist es nur actio impersectie licita.

Es entftehet hieben bie Frage: Ob denn alle un= fere willführliche gandlungen bloß daber nothwendig, und also entweder moraliter ehrbar oder schandlich werden, weil fie mit dem Befen übereinkommen oder ftreiten, welches man moralitatem consequentem ju nennen pfleget? Untw. Allerdings. Dabero die moralitas antecedens bils lig unter die ungereimteften gehr , Gage ber Scholafticorum gu gehlen, welche behaupten wollen, bag einige handlungen an und bor fich felbft ehrbar ober fchandlich waren, und eben aus diefem Gruns be geboten oder berboten waren. 3. E. ber Mein= eid fen an und vor fich felbft fchandlich, und bins gegen Treue halten eine lobliche Cache, wenn fchon fein Gefet und fein Gefengeber vorhanden mare. Alleine man fau ben Ungrund biefer Deinung nur baber ertennen, weil fich foldergefialt gar feine Urfache ber Chrbarfeit und Schandlichfeit geben laffet. Denn wenn ich frage: Warum ift fteb= len schandlich? und man will mir antworten: weil es an fich felbst schandlich ist; so ift solches fo viel als nichts gefagt. Cage ich aber, es ift fchandlich, weil es bem Gefet zuwiderlauft, fo ift Diefes ein richtiger Beweis. Es bleibet alfo bas Be fet ber eintige Grund von ber ganten Morglitat. Diermit fimmet jauch bie Schrift überein, wenn fie bie Gunde nennet avopilar, 1 30b. 3, 4. und wenn Paulus fagt: Mus dem Gefen Bommt Er: Fenntniß der Gunden, Rom. 7, 7.

gleichförmig ist: MALA hingegen, welche vom Gesetz abweichet. Um aber recht eigenklich zu wissen, ob eine Sache gut ober böse sen, muß man zugleich die Umstände genau beobachten. Eine an sich gute Handlung kan durch einen einzigen Umstand böse werden, und eine böse That kan durch gewisse Umstände noch schlimzmer werden. 3. E. das Bose bestrafen, ist gut;

gut; thuts aber eine privat-Person, so ists ein Eine griff ins obrigkeitliche Amt. Einen andern schlagen, ist was boses; sich an den Eltern vergreiffen, ist noch schlimmer. Demnächst muß man auch auf die Instention mit sehen, denn diese kan die besten Sachen schlimm machen. 3. E. den Armen was mittheis len, ist gut; geschichts aber in der Absicht, sich sehen zu lassen, so ists bose.

Es gehöret hieher die berühmte Frage: Ob es solche Bandlungen gebe, welche moraliter in= different, und also weder gut, noch bose sind? Da denn zu mercken, (1) baß hier bloß die Rede von solchen Handlungen ist, welche der Direction des Willens unterworfen sind, folglich nach dem Gefet fonnen eingerichtet werden; feinesweges aber von bloß naturlichen Bewegungen, die fich nach feinem Gefet reguliren laffen, denn biefe find unftreitig indifferent. (2) Daß der Mensch zu allen feinen handlungen eine general Obligation habe, daß er alles Gott zu Ehren, fich zur Erhaltung und bem Rachften jum Beften thun folle. Db nun zwar nicht allezeit eine special Obligation, ober ein Gefets vorhanden ift, darinnen eine Sandlung namentlich geboten oder verboten ift; fo findet doch die general Obligation statt, daß es also in dieser Absicht gar feine indifferente Verrichtuns gen gieber. (3) Daß, ob schon einer verbunden fen, eine Sache nothwendig zu thun, so kan boch die Art und Weise, wie er fie ins Werck fellet. fren fenn, und in diesem Berftande finden fich allers dings indifferente handlungen.

Mann nun gefragt wird: Ob Effen und Trins cken eine indifferente Sache sey? so ist die Ants wort: nach der general Obligation ist es nicht indifferent. Denn SOtt will, daß sich der Mensch consserviren solle. Isset der Mensch gesunde Speisen, so ists wieder nichts indifferentes. Isset er im Ueder

-

r

1=

13

n

e.

ır

10

n

)=

1:

es

ift

ift

e:

ın

10

r:

ets

m

311

uß

1)5

ch

ne

111

ift t; mag, so ifte auch nicht indifferent, benn er ruiniret fich badurch. Db man aber heute diefe, morgen eis ne andere Art Speifen genieffet, ob man eine Stunde eber ober fpater iffet, das find Dinge, die einem ieden nach feiner Gelegenheit fren, folglich auch ins different bleiben.

Es ift zur neuern Zeit fehr über die Frage difpus tiret worden: Ob das Tangen, die mancherley Urten der Spiele, desgleichen Comodien, Opern, Carnevals = Luftbarkeiten; fo auch Schert und Raillerien, unter die adiaphora oder indifferente Dinge zu zehlen find? Untw. Ob fich zwar nicht von allen bergleichen handluns gen ein special Berbot finden mochte: iedennoch, wenn man fie nach ber general Obligation, nach welcher alles unser Thun auf die Ehre Gottes ges richtet fenn foll, beurtheilet; fo konnen fie unmoge lich als indifferent angesehen werden. Wie denn ber Apostel Paulus schon langst einen geraden Strich mitten durch folche vermeinte Mittel= Dinge gemacht, Col. 3, 17. 1 Cor. 10, 31. Dies jenigen Ausflüchte, womit man diefe Dinge gu ber haupten gesucht, hat herr D. Lange in seiner Mittel= Straffe, wie auch Gottfr. Vockerodt in der Aufdedung des Betrugs wegen der Mittel= Dinge, fo grundlich widerleget, daß, woferne jes mand diefe fo genannte Mittel = Dinge weiter ber: theidigen wolte, er eben dadurch zu Tage legen wurde, wes Geiftes Rind er fen.

III. IVSTA ACTIO heiffet eine folche Sand: lung, da man bem andern dasjenige leiftet, was er nach Recht und Billigfeit fordern fan: INIVSTA aber eine folche Berrichtung, wodurch der Machfte beleidiget wird. Geschiehet das erste, so heißt es Iuftitia: das derfelben entgegenfiebende gafter wird Iniultitia genannt.

I.IV-

- i. IVSTITIA wird nicht unfüglich beschries ben, quod sit virtus adversus alios. Denn andere Verrichtungen, welche zwar mit dem Geset übers einkommen, aber nicht unmittelbar den Nächsten treffen, heisen nur gute, und nicht eigentlich ges rechte Handlungen. Die Gerechtigkeit ist zweiers len:
- a) Expletrix, die besondere, wenn man bassenige leistet, wozu man vollkommen verbunden ist. 3. E. wenn man Treu und Glauben halt, wenn man bezahlet, was man schuldig ist. Denn das sind Dinge, ohne welche eine Societät nicht bes siehen kan. Diese ist wieder zwenerlen Art, ents weder reckoria, welche die Obrigkeit gegen die Unsterthanen auszuüben schuldig; oder æquatoria, die ein Bürger gegen den andern auszuüben hat.
- b) Attributrix, die allgemeine Gerechtigkeit, wird fonst caritas oder lex caritatis genannt, wo man dasjenige leistet, wozu man nur unvollkommen verbunden. 3. E. wenn man einem, der in Moth ist, etwas borget. Nach den Pflichten des Christenthums aber steiget die Obligation in solchen Stücken weit höher. Daher, wenn einer dem Dürstigen etwas mitzutheilen unterlässet, so kann er zwar ein donus einis bleiben, aber für eisnen guten Christen kan er nicht passiren.
  - 2. INIVSTITIA ist auch gar unterschiest bener Gattung. Wird die besondere Gerechtigs keit verletzet, und zwar aus Vorsatz, gegen ausz drückliches Verbot, und des Beleidigten seinen Wilslen, ja in Sachen von Wichtigkeit, so heißt est INIVKIA. Hats einer nicht besser haben wollen, so heißt es alsdann: Volenti non sir iniuria.

Die allgemeine Gerechtigkeit fan auf unters schiedene Art verletet werden:

C :

a) Ca-

1

15

B

- a) Cafu fortuito, burch ein Unglud, ba man bem andern Schaben thut, ohne alles Verschulben.
- b) Durch Verschuldung, zwar nicht mit Willen, bod) fo, baf man burch mehrere Gorgfalt ben Schaden wohl hatte verhuten fonnen. Beift sonsten Culpa.
- c) Durch Unbilligkeit, ba man gwar nur in Rleis nigfeiten, aber boch mit gutem Bedacht, bem anbern Schaben gufuget.

#### CAP. II.

DE

# NORMA ACTIONVM HV-

# MANARVM,

# IVRISQUE NATURALIS PRINCIPIO.

# SYNOPSIS.

dicitur. S. I.

der Higgsperich

Lex quid fix of quomodo differat a bono confilio? §. II. Vis & effectus legis est obligatio. S. III.

Finis legis, ad quem obtinendum requiritur cognitio & perfectio. 6. IV.

In materia legis spectatur vtilitas & possibilitas. 6. V.

100

Principium normatiuum hu- Diuisio legis in diuinam & manarum actionum LEX bumanam. An dentur leges positiue vniuersales?

> Dari legem natura, demon-Stratur. 6. VII.

Lex nature quid sit, eius auctor, Subiectum, obiectum, promulgatio & effectus. o. VIII.

Primum iuvis naturalis principium quid fit: eius prode eo disceptationes. S. IX.

proprietates: eruditorum Vniuersale I. N. principium conditio & finis humana natura suppeditat. Q. X.

Torma, ad quam actiones humanæ componi possunt ac debent, LEGIS nomine adpellatur. Vnde hic tum de lege in genere, tum de lege naturali speciatim erit agendum.

#### 3wenerlen ift hieben anzumerchen:

Denn wie im vorhergehenden Cap. I. Nexus. bas principium formatiuum ber menschlichen Sands lungen betrachtet worden: alfo folget nun in gant naturlicher Ordnung bas principium normatiuum, ober die gesegliche Richtschnur, wornach die wills führliche Sandlungen follen eingerichtet werben. Da man benn nothwendig vorher einen deutlichen Begriff von dem Gefet insgemein haben muß, ehe man auf die fpeciale Betrachtung bes naturlichen Gefetses fommt.

Wie nothig es fen, baß 2. Necessitas norma. Die Menfchen in ihren Berrichtungen an eine ges wiffe Norm gebunden find, erhellet theils aus ben unterschiedenen Meigungen, theils aus ber un= bandigen Bosheit der meiften Menschen. Ware feine Dorm, und ffunde einem ieden fren gu thun, was ihm in den Kopf fame; so wurde eine unber Schreibliche Berwirrung, Uebelftand und Elend uns ter ben Menschen senn.

6. II.

### prairie of a white will 1.2 white to the

Per legem intelligimus eiusmodi decretum, quo superior sibi subiectum obligat ad aliquid saciendum vel omittendum. Vnde simul patet, qua ratione consilium a lege differat. Circa definitionem legis tria potissimum consideranda: (1) vis & effectus legis, (2) sinis, (3) materia.

Wann bas Gesetz ein Schluß und zwar eines Oberern genennet worden, so ist daben in Acht zu nehmen, baß

1. Ein solcher Schluß zwar eine Wirckung bes Willens sen; alhier aber so musse angenommen wers den, wie er auch andern, die sich darnach richten sollen, ist kund worden. Z.E. ben denen Natur Geses ben leuchtet uns der Schluß und Wille GOttes von sich selbsten also in den Berstand, daß ein ieder das von überzeugt senn kan. Der Potentaten Gesetze und Schlüsse werden den Unterthanen auf untersschiedene Weise kund gemacht. Ist aber das Gesetze ein Schluß eines Oberern, so folget, daß

9

te

16

A

r

2. Die Gesetze von blossen Rathschlägen gar sehr unterschieden sein mussen. Denn ein Gesetz kan eigentlich von niemand, als von einem Superiore gegeben werden; einen guten Rath kan mir auch wol ein solcher geben, der meines gleichen ist. Ein Gesetz führet eine unmittelbare Berbindlichkeit mit sich: ein blosser Rathschlag aber nicht. Nemo enim ex consilio obligatur, etiamsi expediat ei, cui datur. Wordus sich dann urtheilen sast, was von der Meinung einiger Gelehrten zu halten, welche

bie göttlichen Gesetze mehr als heilsame Erinnerungen und Nathschläge, als sür ernste Besehle ansehen.
Denn daraus würde folgen, daß dieselben keine nachdrückliche Obligation mit sich führeten, und daß, wenn einer darwider handelte, er von GOtt keine willkührliche Strafe zu besürchten habe. Welches aber keinesweges zu billigen. Denn (1) würde das nichts anders senn, als GOttes Gerechtigkeit und Macht ausheben wollen. (2) Würde ein Mensch auf solche Weise verht zum Frenherrn gemacht, der ohne eine ernste Obligation thun könte, was er ihm nüglich zu senn erachtete; welches aber der ohnedem widerspenstigen Natur eine offene Thür senn würde, sich vom Gesetze loszureissen, und sich noch tieser ins Berderben zu sürefen,

### \$. III.

Vis & effectus legis est OBLIGA-TIO, quo nomine venit qualitas moralis passiua seu vinculum iuris, quo necessitate adstringimur alicuius rei præstandæ. Obligationi opponitur libertas, quæ est qualitas moralis actiua, seu potestas, per quam quis agere vel omittere quid potest ex suo nutu & arbitrio. Ad obligationem quod attinet, duo quæruntur: (1) quis eam introducere, (2) quis eandem recipere possit?

Etwas beutlicher von ber Sache zu reben, so verfieht man burch die Obligation eine solche Beschaft,
fenheit bes Gemuths, ba man sich innerlich überzeugt und getrieben findet, alles, was das Geses

fordert, zu thun, ben Vermeidung einer unaus, bleiblichen Strafe. Wo aber bas Gemuth durch keine Gesetz umschräncket ift, so wird solcher Zusstand genennet Libertas, die Freyheir.

Damit aber bas Gefet eine folche verbinbende Rraft mit fich führen konne, fo wird erfordert

1. Ein Oberer, alu imperans, das ist, ein sols der, der wirdlich die Herrschaft über andere süheret. Hierzu gehören zwen Stücke: (1) daß einer rechtmäßige Ursachen habe, andere zum Gehors sam zu verdinden; (2) daß er Macht habe, die Wisderspenstigen zu zwingen. Man weiß aus der Erssahrung, was die Menschen einzuwenden psiegen, wann ihnen einer was befehlen will, der keine Geswalt über sie hat. Darum sagte dort ein Hebräisscher Mann zu Mose: Wer hat dich zum Obersten oder Richter über uns gesest? 2 Mos. 2, 14.

Es fragt fich aber billig: Welches die rechtmas fige Urfachen find, warum einer das Regiment uber andere fuhren tonne? hier find bie Meinuns gen ber Gelehrten unterfchieben. Ginige feten, mit Schbesto, bas Fundament der herrschaft in einer folden Gewalt, ber niemand widerfteben fan. Aber obne Grund. Straffenrauber fonnen wol auch ies mand zwingen, aber deswegen haben fie fein imperium. Undere feten bas Fundament in ber Bor; trefflichkeit der Tugenden und feltenen Eigenschafs ten : erwegen aber nicht, daß einer besmegen nicht gleich die wirchliche herrschaft über andere pratendis ren fonne, ber vor andern zu regieren tuchtig ift. Wir muffen mit Unterfcheid bon ber Gache reben. Denn wann die Frage ift: Woher GOtte die Berr= schaft über die Wenschen zu Emme? fo ift die Untwort: von wegen ber Dependeng ber Menfchen bon Gott, bem fie ihr ganges Befen, Leben und Othem zu bancten haben, und ohne welchen fie nicht einen

einen Augenblick subsistiren können. Ift aber die Rede von menschlicher Serrschaft, so ist die wah: re Ursache voluntaria subjectio, weil die Menschen einmal drein gewilliger, daß ein anderer die Herrsschaft über sie führen solle.

Soll bas Gefetz verbinden, fo wird weiter ers

2. Ein Unterthan, altu subieltus, ober ein solcher, der dem Obern wireflich unterworfen ist, auch ein Vermögen hat, die Gesetz zu verstehen, und selbige willführlich zu beobachten. Denn einem, der mir nicht unterworfen ist, oder einem albernen Mensschen, oder unvernünftigen Thiere, oder dem, was nach dem unwiedertreiblichen Lauff der Natur gesschiehet, Gesetze vorschreiben wollen, wurde gant ungereimt und unbillig sehn.

Wann ein Regent einen Unterthanen von dem Gesetz eximiret, so hörer die Verbindlichkeit auf, und wird solche Frenheit eine Dispensation genannt. Wenn sich aber dieselbe auf mehrere erstrecket, so heißt es Privilegium.

#### 6. IV.

Finis ac scopus legis est, vt secun dum eius præscriptum subditi actiones suas componant. Qui sinis vt obtineri possit, duo requiruntur: (1) legis cognitio, quæ acquiritur per PROMVLGATIONEM & INTERPRETATIONEM; (2) legis perfectio, vt constet parte definitiua & vindicatiua.

Der finis remotus ber Gefete ift und foll fenn bas Zeil der Menschen. Ben den gottlichen Gesetzen hat bie Cache ihre vollkommene Richtigkeit. Denn GOtt, als bas allerliebreichfte Wefen, fan nichts anders, als ber Menschen Bestes suchen. Die menschlichen Ges fete folten auch von Rechtswegen feinen anbern Ende weck, als das Boblfenn der Unterthanen haben: aber ba fehlte öftere baran.

Der finis proximus aller Gefete ift, bag bie Unters thanen eine Morm haben mogen, wornach fie ihr Thun und gaffen reguliren tonnen. hierzu wird erfordert

- I. Gine genugsame Ertentnif beg Gefetes. Die bes febet in zwenen Studen: (1) daß man bas Gefet wisse, (2) dasselbe recht verstehe. Goll man das Gesets wissen, so ist nothig
- 1. PROMVLGATIO, daß es uns fund ges macht werbe. Bon ber Rundmachung bes nature lichen Gefetee foll hernach gehandelt werden. Das geoffenbarte gottliche Befet ift bekannter maffen auf bem Berge Sinai auf eine recht majeftatische Beis fe promulgiret worden. Menschliche Gefete wers ben theils burch öffentliche Berlefung, theils durch öffentlichen Unschlag publiciret. Es ift aber nicht genug, bag man die Gefete weiß; fondern man muß fie auch recht versteben. Daber ift nothig
  - 2. INTERPRETATIO, sonderlich ben ges Schriebenen Gefegen. Diefe ift zwenerlen, entwes ber authentica, mann ber Regent felbften die Auss legung giebet; oder doctrinalis, ba verständige Rechts Gelehrte, nach den Regeln der Muthmaß fung, ben Berftand bes Gefetes erflaren. Diefes lettere fan auf bregerlen Urt geschehen:
  - a) Declarative, ba bie Borte nur schlechthin erflas ret werben, Da denn sonderlich die Regul fatts fin:

finbet: Verba funt explicanda fecundum rationem legis.

- b) Extensiue, wenn die Worte in weiterm Berefande, als wie sie an sich lauten, können genome men werden. Da es denn heißt: Vhi cadem ratio, ibi eadem iuris dispositio. Z. E. wenn vere boten ist, das Getraide aus dem Lande zu führen, damit keine Theurung entstehe; so muß auch vere boten senn, Mehl auszuführen.
- c) Restrictive, wenn die Worte in engerm Berstande, als sie an sich lauten, mussen genommen werden. Und da gilt die Regel: Cestante ratione legis, cestat einsdem dispositio. Dieses heißt sonst æquitas, quæ est correctio eins, in quo lex descit ob vniversalitatem: da man nemlich zeigt, daß das factum unter dem Gesetze nicht begriffen sen. Siehe davon meine Logicam enucleatam, P.II. c. I. §. XV. p.216.

Coll ber 3mech bes Gefeges erreichet werden, fo muß baffelbe

- II. Seine behörige Vollkommenheit haben. Es gehoren aber zu einem vollkommenen Gefetz zwen Stücke:
  - 1. Pars definitiua, wodurch ausdrückliche Unzeige geschiehet, was die Unterthanen thun oder laffen sollen, und heißt: hoc FAC, illud OMITTE.
  - 2. Pars vindicatina, da sogleich die Strafe, die die Uebertreter zu gewarten haben sollen, muß bens gesüget werden, daß es heisse: POENAS DABIS. Bleibt das lettere weg, so verlieret das Gesses seine Kraft.

6. V.

Materia legis sunt actiones subditorum, quatenus illarum directio (1) viilis est, (2) (2) possibilis. Specialius autem dici potest, quod ius naturæ versetur circa actiones, cum natura humana necessariam vel conuenientiam vel pugnantiam habentes.

Dassenige, was im Gesetz gefordert wird, muß nicht nur überhaupt möglich senn, und in dessen Kräften stehen, der es thun soll; sondern es muß auch einigen Augen haben. Denn wie es ungezeinst und grausam senn würde, unter harter Bestochung etwas von einem sordern, das in seinen Kräften und Bermögen nicht stünde: also wäre es auch thörlich gehandelt, woserne man die natürzliche Frenheit des Willens beschräncken wolte, wann nicht der geringsse Nuße daher erwachsen könte. Doch stehet es Unterthanen nicht zu, sich deswez gen gegen ein Gesetz zu sperren, weil ihnen der Nuste desselben nicht gleich in die Sunne fällt. Denn Regenten müssen östers ihre Ubsichten aus einer nöthigen Staats Raison geheim halten.

## §. VI.

Leges ratione auctoris vel diuinæ sunt, vel humanæ. Diuinæ iterum in naturales & positiuas, & hæ rursus in vniuersales & particulares dispesci a quibusdam solent. De naturalibus deinceps ex instituto: nunc de positiuis & humanis quædam erunt monenda.

Wann wir die Gesetze ihrem Ursprung nach bestrachten, so find es entweder göttliche, oder menschliche.

Die

Die gottliche Gesetze sind entweder aus der Matur und Vernunft, Lichte bekannt, und heissen daher narürliche, oder wir lernen sie aus der Ofs sendarung, daher sie leges positiux, mundlich oder schristlich vorgetragene Gesetze genennet werden.

Mun ist bekannt, daß die positive oder geoffens barte Gesetze von einigen Gelehrten weiter in vniuersales oder allgemeine und particulares oder sonderbare abgetheilet werden.

- 1. Mit den sonderbaren Gesetzen hat es seine Michtigkeit. Denn die sind entweder sitelich, und im Grunde von den natürlichen nicht unterschies den, nur daß sie den göttlichen Willen deutlicher und umständlicher offenbaren: oder ceremonial, welche aber nicht mehr verbinden, weil sie Schatzten der zufünstigen Dinge waren, die in Ehristoerfüllet sind; oder weltlich, die, weil sie nur auf die Jüdische Policen gerichtet waren, nun auch nicht mehr verbinden. Was aber
- 2. Die allgemeinen Gefege anlanget, so versies het man baburch foldhe, die zwar keine nothwens dige Verbindung mit der Natur des Menschen has ben, und also aus der blossen Vernunft nicht mös gen erkannt werden; gleichwol aber aus fregem göttlichen Willkuhr, zum heil und Wohlsen menschlicher Societat, allen und ieden Menschen, so wol den henden als Juden, waren gegeben worden. Da ist nun zur neuern Zeit unter den Gelehrten die Frage entstanden:

Was von solchen Legibus positiuis vniuersalibus su halten sey, und ob es dergleichen ge= be oder nicht?

Hierauf antworten Sugo Grotius, Dannhauer, Scherger, Sochstetter und andere mit einem Ja, und wollen ihre Meinung daher erweisen, weil verschie

schiebenes in den göttlichen Gesehen insgemein allen Menschen verboten ware, welches doch in den natürlichen Gesehen, die eine nothwendige Berbinzdung mit der menschlichen Natur haben, unverdozten ware. Sie berufen sich auf das Exempel des verbotenen Baums im Paradies, wie auch der Matrimonial: Gesehe, darinnen die Polygamie, die Ebescheidung, die verschiedene Stufen der Bluts-Freunoschaft verboten werden, desgleichen auf die Zeiligung des Sabbaths, das wenigstens ein gewisser Tag in der Woche musse gesehret werden.

Alleine, weil zu einem allgemeinen Gefet noth: wendig erfodert wird, daß es allen und ieden befannt gemacht werde; und aber aus der Sifforie nicht allerdings befannt ift, wenn ober wie biefe Gefete por Mofts Zeiten gegeben worden: fo wollen einis ge baber Unlaf nehmen, diefelbe in Zweifel ju gies Allenfalls fan man fich aus allen biefen Schwierigkeiten auf eine gar leichte Urt herauswis cfeln, wenn man einen Unterscheib machet inter leges absolutas & hypothericas. Da benn leges ab-Totutæ folche Gefete beiffen, welche fchlechterdings, obne Abficht auf eine gewiffe Unordnung, muffen ges halten werden. 3. E. man foll GOtt dienen, man foll maffig leben, man foll niemand beleidigen, man foll den verurfachten Schaden erfegen. Dingegen leges hypothetica find, die eine gemiffe Unordnung vorausfegen. Dergleichen Berord: nungen find nun entweder gottlich, als der verbos tene Baum im Paradies, ber Cheffand, ber Cab: bath, die Cacramente altes und neues Teffaments; ober menichlich, die aber boch von Gott gebilliget und befratiget worden, als da ift das Eigenthums; Recht, der Berth der Dinge. Diefe und bergleis chen inflituta find nun zwar, an fich betrachtet, feine eigentliche Gefege, fondern gottliche Bobli thaten. Wie fich benn Gott in Unordnung fols cher

cher Dinge nicht so wol wie ein Gesetz-Geber, als vielmehr wie ein liebreicher Bater verhalten. Gleichz wol siehet est nicht in der Menschen Frenheit, ob sie diese Verordnungen wollen beobachten oder nicht; sondern sie sind vermöge des natürlichen Rechts darzu verbunden. Folglich werden die Gesetz, die sich auf solche Verordnungen gründen, hypotheticz genannt, weil, wann diese Verordnungen aufzgehoben würden, auch derselben Verbindlichkeit aushörete. Sie können aber auch mit gutem Recht natürliche Gesetz genennet werden, weil sie aus diesem General Satz hersliessen: Alles, was Gott zum zeil der Menschen anordnet, das muß mit höchstem Fleiß beobachtet werden.

Don den menschlichen Sesesen ift noch zu merschen, daß dieselbe in eccleiasticas und civiles absgetheilet werden. Jene, die Kirchen-Gesege, ordenen in einem Lande den Gottesdienst; diese aber reguliren die bürgerliche Geschäfte, und bekommen nach ihren gewissen Absichten besondere Namen.

## §. VII.

Progredimur ad alterum nostræ tractationis momentum, de LEGE NATV-RALI in specie. Vbi tria quæruntur, (1) an sit? (2) quid sit? (3) quodnam sit primum iuris naturalis principium? Quod detur lex naturæ, vel ex eo constat, quia Deus est, qui non solum possit eiusmodi legem serre, sed reuera etiam hominibus legem præscripserit, ad quam velut normam conseruandi gene-

ris humani respicerent, quæ termino satis congruo dicitur LEX NATVRAE.

Die erstere Frage ist demnach: Ob ein Gesetz Vatur wircklich vorhanden sey? Unter den hendnischen Philosophen waren verschiedene, welche dieses leugneten, und meineten, die Moralität der menschlichen Handlungen kame bloß von menschlichen Gesetzen her. Archelaus lehrte, es sen von Natur nichts gerecht. Carneades nennte das Recht der Natur gar eine Narrheit. Nicht weit von dies ser Elasse sind entsernet diesenigen unter den neuern Philosophen, als Sobbestus und Lock, welche dem Menschen alle natürliche Erkentniß dessen, was recht oder unrecht ist, absprechen.

Wir behaupten aber ben Sat, daß man nastürliche Geseize habe, mit zweizen Gründen, (1) daß GOtt, vermöge seiner Herrschaft über alle Menschen, bergleichen Seseize geben könne, (2) daß er auch wircklich selbige gegeben. Dieses letztre erhellet daraus, weil GOtt den Menschen zu einem gewissen Endzweck, nemlich zur Glückse ligteit, erschaffen, folglich auch gewisse Mittel inztendiret, um solchen Endzweck zu erlangen. Der Gebrauch solcher Mittel ist von GOtt geboten, weil sonst der Endzweck nicht könte erreichet werden. Ergo ist ein Seseiz da, und zwar ein natürlich Geseh, weil es der Mensch aus der Beschaffenheit seiner Natur erkennet; sodann ein allgemeines Gesetz in Anschung der Berdindlichkeit, weil bey allen Menschen einerlen Absicht Statt hat.

# §. VIII.

Lex naturalis est decretum Numinis per rectam rationem hominibus innotescens scens, omnes homines exactissime & immutabiliter obligans, vt actiones voluntarias, cum natura humana, ad certum sinem a Deo formata, necessario conuenientes, suscipiant, non conuenientes omittant. Quæ definitio vt rectius intelligatur, attendi merentur (1) auctor legis naturalis, (2) subiectum, (3) obiectum, (4) promulgario, (5) essectus.

Nachdem wir die Ibee best natürlichen Gefetest erklaret, so muffen wir ferner die Umftande, so zum Wesen desselben gehoren, furtlich erlautern. Gels bige find nun

- 1. Der Urheber oder Geset, Geber, ohne welchen man sich fein Geset einbilden kan: daher es ein thörichter Wahn ist, wenn man sagt, es könne ein Gesetz der Natur wol Statt haben, wenn auch kein Gott ware. Denn die blossen dickanina rationis können kein Gesetz ausmachen, wenn man von der Existenz Gottes abstrahtren will. Wir sehen also dieses billig voraus, daß der Urheber des natürlichen Gesetzes Gott sen, als welcher die Herrschaft über alle Menschen hat. Woraus weister solget, daß die natürlichen Gesetze auch mit Necht göttliche Gesetze heissen.
- 2. Die Unterthanen, Subiestum legis naturalis, sind alle Menschen, weil sie alle der göttlichen Herrschaft unterworfen sind. Folglich sind weltliche Potentaten eben so wol, als thre Unterthanen, an die nastürliche Gesetze verbunden. Doch kan man nicht sagen, daß die kleinen Kinder, rasende Personen, wie auch die unvernünstigen Thiere, unter diesem D 2

Befet ffeben, weil fie nicht im Stande find, ben Billen Gottes aus ber Natur zu erfennen, ohne welche Erfenntniß feine Berbindlichfeit Statt hat.

- 3. Die Sache, Obiechum, ober was in bem natur: lichen Gefets verordnet worden, find folche Bers richtungen, bie eine nothwendige Connexion mit ber menfchlichen Natur und beren Erhaltung bas ben. Und eben bas ift auch ber Grund, marum ODtt biefes geboten, jenes aber verboten. Do nun ben einer moralischen Sandlung fein folcher natürlicher Grund fan angegeben werben, fo gebos ret felbige auch nicht unter bas Gefet ber Ratur. 3. E. baß man Gott verehret, und daß man infon: Derheit den Sonntag fenret, find zwo moralische Sandlungen. Jene gehoret zum natürlichen Recht, weil ich aus ber Beschaffenheit ber menschlichen Ratur einen Grund barlegen fan, warum man Gott verehren foll; diefe aber, daß man den Conns tag fenret, fommt nicht bon bem Gefet ber Das tur, weil fich feine naturliche Urfache angeben laffet, warum eben ber erfte Lag in ber Wochen mufte gefenret werden, und was biefer Tag an fich felbft fur eine Connexion mit der Erhaltung ber menfchlichen Ratur haben folte.
  - 4. Die Promulgation bes natürlichen Gefetes be: langend, fo ift fie zwar nicht mit Worten, both in ber That gefcheben, ba Gott feinen Willen in ber Beschaffenheit der menschlichen Ratur auf bas beutlichfte entbecket und geoffenbaret.

hierben entstehet bie Frage: Wie es denn 311 verfteben, wann gefagt wird, daß diefes Gefen von Matur bekannt fey? Antw. Man Bat Diefes nicht anzunehmen von ber Geffalt eines angebornen Habitus, nach ber Cchelaftischen Lehre, als ob fich in bem Gemuthe bes Menfchen, wie er aus Muts ters

torleibe fommt, ichon eine actualis noritia ober wirdliche Erkentnif der Natur: Gefete befans be; sondern es hat den Verstand, daß man durch Die Bernunft gur Erfentniß des naturlichen Gefes Bes gelangen fan, auch einige Gate barinnen fo bell und flar, daß fie gleich tonnen erfant werben, und daben fo mahrhaftig, baß fie niemand, wenn es auch der gottlofeste Mensch mare, leugnen fan. Und eben bas ift, was man fonft notitiam infitam gu nennen pfleget, welche man bem Menfchen feinesweges absprechen fan, fo ferne baburch eine potentia propinqua verffanden wird, die allgemeis nen Grund : Sate des natürlichen Rechts aus der Betrachtung der menschlichen Natur nicht nur gu erfennen, fondern auch benfelben aus einem innerlichen Triebe und fraftigen Ueberzeus gung bengupflichten. Das ift es auch, mas ber Apoftel Paulus andeuten will, wann er Rom. 2, 15. fagt, des Gesenes Werd sey beschrieben in den Bergen der Beyden. Siehe hievon Pufendorff in Iure natura & gentium, Lib. II. c. III. S. 13.

5. Der Effect des naturlichen Rechts ift die Obligas tion. Diese setzet voraus die Berrschaft Gottes über alle Menschen. Solche Berrschaft grundet fich auf die Schöpfung und Erhaltung, nach wels cher die Menschen von Gott schlechterdings depens biren. Deswegen fan er ihnen Gefete vorschreit ben, und fie jum Gehorfam verbinden. Es ift aber folche Obligation (1) vniuerfalis, allgemein, weil alle und iede Menschen, feinen ausgenommen, ber göttlichen Herrschaft unterworfen find. Folglich die Atheisten selbft, wenn fie keinen Gott glaubeten, find nicht davon auszunehmen, weil deren Grethum, oder vielmehr Bosheit, bas Recht, fo Gott über fie hat, nicht aufheben fan. (2) Immutabilis, un= wandelbar, barum, weil bas Fundament, wors D 3 auf auf fich bas naturliche Gefet grundet, nemlich bie Echaltung bes menschlichen Geschlechts, unverans berlich ift. Weil es aber boch zuweilen scheinet, als ob das Recht der Natur eine Beranderung litte, so muß man mit Grotio einen Unterschied machen inter mutationem obiecti & legis ipfius. 3. E. wenn Gott befiehlet, einen Menschen ums zubringen, ober einem andern etwas zu entwen: ben, so wird badurch der Mord und Diebstehl nicht erlaubt; sondern es ift alsbann nicht als eine Mordthat oder Diebstahl anzusehen, weil es bon Gott, als dem herrn über Leben und Gus ter, herrühret. Folglich, wann bort die Ifraelis ten auf Gottes Befehl den Egnptiern die gulbene und filberne Gefaffe entwandten, fo begingen fie damit feinen Diebstahl, weil GOtt frene Macht hatte, das Eigenthums Recht von den Egyptiern auf die Ifraeliten überzubringen. Demnach ift in folden Fallen bie Beranderung nur in bemt Object, nicht aber in bent Gefer, und alfo feis ne mahre, fonbern nur eine Schein Berandes Ift die Berbindlichkeit der natürlichen Gefete unveranderlich, fo folget, baß fie auch (3) indifpensabilis, auch weiter so beschaffen sent muffe, daß feine interpretatio fecundum æquitatem baben Statt habe. Das lettere fan bess wegen nicht fenn, weil man fonft ben Gefet Ges ber einiger Unwissenheit oder Uebersehung beschuls digen mufte. Gine Dispensation aber fan darum nicht fattfinden, weil felbige die Berbindlichfeit aufbebet. Wolte Gott bifpenfiren, fo murbe er bem Menfchen gulaffen, wider die Ratur gu bans beln, welches aber unmöglich ift.

Es wird hieben gefragt: Ob nicht die den Pastriarchen 21. T. erlaubt gewesene Polygamie einer göttlichen Dispensation beyzumessen sey? Dieses bejahen einige daher, weil man niegends fanz

be, baf ihnen folches von Gott unterfagt ober verwiesen worden. Und eben daher meinen fie, baß man bie Leges naturales von ben politicis vniuerfalibus mohl unterscheiben muffe: maffen ben jenen gar feine Difpenfation Plats finde, wol aber ben diefen. Es ift aber zu miffen, daß man einen Unterscheib zu machen habe inter difpensationem & tolerantiam. In den allges meinen gottlichen Gefegen, fonberlich abfolutis, fan feine Difpenfation abmittiret werben. eher ginge folches in ben hypothetischen Gefes Ben an ; aber biefes ift nicht einmal nothig. Bott buldet vieles, fo mider die Ratur, Gefete lauft; aber beswegen billiget ers nicht. Er bulbet ber: gleichen auch an den Glaubigen, aber nicht an ders, als fo ferne es aus Unwiffenheit ober Schwachheit, und nicht aus einer vorseplichen Bosheit, herrühret. Golthergeffalt hat er auch Die Polygamie an ben beiligen Ert Batern gebulbet, (i) weil selbige nicht aus fleischlicher Wohlluft, sonbern aus innigem Berlangen nach bem verheiffenen Beibes ; Saamen herrührete; (2) weil die Polygamie damals in Orient übers all im Schwange war, baß fie daher auch nicht eine mal muften, baf felbige verboten mare. wenn heut zu tage ein Mensch, ber bon ber Frommigfeit jener Erty: Bater noch gar weit ents fernet ift, ben bem hellen Licht des Evangelii, fich noch einbilden wolte, Gott murbe es buls ben, wann er zugleich mehrere Beiber nahme, ber wurde baburch nichts anders als eine fres velhafte Bosheit zu Tage legen.

# §. IX.

Complexus plurium legum naturalium ius natura vocatur, cuius primum prin-D 4

cipium porro nunc inquirendum venit. Est autem PRIMVM iuris naturalis PRINCIPIVM propositio quædam vniuerfalis, ex qua ceteræ propositiones omnes rite deriuari possunt. Sed quænam sit vniuerfalis illa propositio, de eo magnus adhuc est philosophorum dissenfus. Constat quidem, famigeratissimos recentioris æui triumuiros, GROTIVM, HOBBESIVM' & PVFENDORFIVM, ius naturæ deriuare ex principio socialitatis. In eo ramen discrepant, quod suo quisque vtirur medio termino. Primus enim focialiter viuendum putat, quia id congruat sanctitati diuinæ: alter, ne oriatur bellum omnium in omnes: tertius, quia id exigat voluntas diuina. Aliis alia arrident principia. Hoc faltem tenendum, doctorum de principio vniuerfali disceptationes nullam iuris naturalis inferre incertitudinem, cum dissensus non rem ipsam, sed methodum seu tractandi modum concernat.

Soll die Erkentniß der natürlichen Gesetze ordentzlich, deutlich und gründlich senn, so muß allerdings ein gewisses Principium zum Grunde liegen, worz aus alle Bahrheiten der natürlichen Rechtsgelahrtz heit nach einander gefolgert werden können. Wir haben hieben auf 2 Stücke zu sehen, (1) auf die Besichaffens

schaffenheit eines solchen Principii; (2) auf die Disputen ber Gelehrten.

- I. Die Beschaffenheit best Principil belangend, so verstehet man alhier einen formalen allgemeinen Satz,
  ber aus ber Natur ber Sache selbst gezogen worden.
  Hierzu werden nun gemeine und besondere Eigens
  schaften erfordert.
  - 1. Die gemeine Eigenschaften hat ein folder Cat mit andern Grund: Cagen gemein. Denn da muß ein principium senn

verum, weil aus Lügen natürlich feine Wahrheis ten gefolgert werden fonnen.

euidens, weil es alle andere Wahrheiten beweisen und deutlich machen soll.

- adæquatum, b. i. hinlanglich und allgemein, so baß alle übrige Wahrheiten baraus konnen hergeleitet werden.
- 2. Die besondere Eigenschaft ift, vt fit proprium disciplinæ ac velut domefticum, bas ift, es muß ber Difciplin, Die man tractiret, eigen gutommen. Wann also eine Proposition für einen allgemeinen Grunds Cas des naturlichen Rechts paffiren foll, fo mußer (1) aus bem dictamine reclæ rationis bergenommen Rolalich begehen diejenigen eine usrasaon fenn. sis dade vires, welche die Conformitat mit dem Stande der Unschuld für das Principium bes nas türlichen Rechts annehmen. (2) Dug er infonder: beit auf die naturlichen Gefete eingerichtet fenn. Ein Gefet ift ein Mittel von dem Endzweck, den der Be: fetigeber intenbiret. Daber verfahren biejenigen nicht grundlich, die entweder diese Proposition ans nehmen: man foll sich gludlich machen, indem biefes ber Endzweck Gottes ift; ober man foll thun, was der gottlichen Absicht gemäß ift, benn bas ift D 5

allzu general, und noch tein Mittel, welches bagu bienet.

- 11. Die Disputen ber Gelehrten von dem primo iuris principio rühren baher, weil man die Eigenschaften eis nes allgemeinen principii vor Augen gehabt, und wahrs genommen, daß es bald an dieser, bald an jener Eis genschaft geschlet: dahero des Streitens fein Ende ges wesen. Zur Probe wollen wir einige anführen.
  - I. Grorius sett jum Grund bes natürlichen Rechts: Quicquid convenit cum natura rationali & sociali, illud est faciendum.
  - 2. Pufendorff hat es mit folgenden Worten abgefasset:
    Quicquid facit ad colendam cum aliis societatem,
    illud faciendum est. Hierinnen sind ihm gesolget
    Ludovici in Delineat. Hist. I. N. Weber in notis ad Pusend. Kulpissus in Collegio Grotiano,
    Sochstetter in Colleg. Pusend. und andere.

li

C

e

C

0

n

0

- 3. Val. Alberti fagt: Omnia este facienda ex statu integritatis. Pufendorff widerlegte folches, und gerieth darüber mit Alberti in einen heftigen Streit.
- Thomasius hielts anfänglich mit dem Pusendorff, und sagte: Socialiter esse vivendum. Nachher aber anderte er seine Meinung in seiner so genannten turisprudentis divins, darinnen er die natürlichen Gesseze nicht für eigenliche Geseze, sondern pur für wohlmeinende Rathschläge ansiehet, und zum Grund dieses natürlichen Rechts sezet: Wan musse alles ehun, wodurch man sein Leben erhalten, und sich glücklich machen könne.
- 5. Praschius meinete, omnia facienda este ex lege caritatis, alle Pflichten bes natürlichen Rechts muften aus ber Liebe herflieffen.
- 6. Coccejus und Strimefius feten ben göttlichen Bile len jum principio des naturlichen Rechts, und fagen: Omnia

Omnia esse facienda ad normam voluntatis & iuflitiæ diuinæ. Woben man aber wieder andere principia nothig hat, aus welchen man den Willen EDttes erkennen moge.

Uebrigens findet sich von den unterschiedenen principiis des natürlichen Rechts eine vollständige Nachricht in des Herrn D. Walchens philosophischem Lexico, unter dem Titul, Gesen der Natur.

#### §. X.

Primum atque vniuersale iuris naturalis principium ex hominis natura, ad
certum sinem a Deo formata, satis liquide colligitur. Inde enim sequens
emergit propositio: Viuendum natura
conuenienter, prout conditio & sinis hoc
exigit. Hoc principium non modo domesticum est & natiuum; sed etiam verum, euidens, & adæquatum, siquidem
officia hominis erga Deum, erga se ipsum
& erga alios citra dissicultatem inde posfunt deriuari.

Beil Gott den Menschen zu einem gewissen Endezweck, nemlich zur Glückseligkeit, erschaffen, auch die menschliche Natur so disponiret und eingerichtet, daß der intendirte Endzweck erhalten werden könne; so schließet die gesunde Vernunft gar deutlich: Wan musse seiner Tarur gemäß leben, wie es nemlich des ren Beschaffenheit und Absehen mit sich bringer.

Daß biefer Grund Sat allgemein fen, erfennet man daher, weil er fich auf alle und iede Obiecta der nas tur

türlichen Gesetze erstrecket. Das Object, worauf bie Pflichten des Menschen gehen, ist brenerlen : GOet, der Monsch selbst, und der Wachste. Daher entstehen wieder dren besondere Grund; Sage:

COLE DEVM, ehre Gott, worinnen die Pflichs ten gegen Gott enthalten.

VIVE TEMPERANTER, lebe makig, welsches die Pflichten gegen sich selbst begreift.

VIVE SOCIALITER, lebe gesellig, fasset die Pflichten gegen andere in sich.

Ein ieber von diesen Sagen ift zwar ein Schluß, so ferne er aus dem allgemeinen principio flieset; kan aber auch ein principium werden, wenn man daraus wieder andere Wahrheiten folgert.

Daß aber nun die obigen bren haupt Pflichten aus bem angegebenen allgemeinen Grund: Sag natürlich flieffen, folches ift leicht zu erweisen. Denn wenn ges fragt wird:

- 1. Warum foll man GOte verehren? so lieget die Urs fache in dem generalen Grund: Sat, weil es die Bezsechaffenheit und das Absehen der menschlichen Nastur so erfordert. Die Natur des Menschen ist so bezschaffen, daß sie ihren Ursprung von GOtt hat, und ohne denselben nicht kan erhalten werden. Das Abssehen der menschlichen Natur ist, daß man sich um ihze Glückseigkeit und Vollkommenheit demühe. Soll diese Abssiche Abssehen, so muß man GOtt verzehren, und also seiner Natur gemäß leben.
- fchaffenheit und bas Abfehen der menschlichen Ratur so mit sich bringet. Die Natur bes Menschen iff als so beschaffen, das der Mensch gewisse Krafte des Leiz bes und der Seelen besiget. Will er aber den Zweck seiner Glückfeligkeit erreichen, so mußer solche Krafte

vernünftig gebrauchen, und feiner Natur gemäß leben. Und daher heißt es: Lebe maßig.

3. Warum foll man gesellig leben? Beil die mensch, liche Natur also beschaffen, daß man ohne Gesellsschaft und Hulfe anderer Leute nicht leben kan. Will man nun den Zweck der Glückseligkeit, durch den Dienst andrer Leute, erreichen, so muß man gesellig, und also seiner Natur gemäß leben.

Boraus denn deutlich erhellet, daß diefes principium ein generaler medius terminus, und eine gemeine Quelle der dren Haupt Pflichten fen.

#### CAP. III.

DE

# OFFICIIS ERGA DEVM.

#### SYNOPSIS.

Religio naturalis cognitionem & cultum Dei concernit. § I.

Cultus Dei vel internus eft;

§ II.

Vitia cultui diuino contravia. § V.

#### §. I.

Religio naturalis duo inuoluit: cognitionem videlicet Numinis, eiusdemque cultum. Cognitionem Dei tradit Theologia logia naturalis: Cultum vero, feu officia, quibus Deus colendus est, ius naturæ præ-scribit.

Mann gefagt wird, daß bie natürliche Religion in fich faffe

- I. Die Erkentniß GOttes, fo ift zu wissen, daß man bon GOtt dren Stücke zu erkennen habe.
  - 1. Seine Existent, welche theils a priori, seu mentis nottræ perceptionibus, aus unsern eigenen Ges muths' Empfindungen; theils a posteriori, oder aus der Betrachtung der Geschöpfe erwiesen wers den kan. Rom. 1, 20. Daß ein SOtt sen, muß man nothwendig wissen und für wahr annehmen, wenn man ihn verehren will. Daher die Atheisen keine Religion haben.
- 2. Sein Wesen und Eigenschaften. Daß GOtt ewig, allmächtig, allwissend, gerecht, gütig ist, u. s. w. muß man nothwendig wissen, weil darin; nen der Grund alles Gottesdienstes liegt.
- 3. Seine Werce, als da sind die Schöpfung, die Borforge und Erhaltung. Hiedurch wird der Mensch überzeugt von seiner Dependents, und zus gleich zum Dienste GOttes aufgemuntert.
- 11. Der Gottesdienst selbst bestehet in solchen Hands lungen, wodurch der Mensch zu Tage leget, er hals te und verehre SOtt für ein so vollkommenes Wes sen, als er in der That ist.

#### 6. II.

Est autem cultus diuinus duplex, vel internus, vel externus. Cultus Dei IN-TER- TERNVS certis animi motibus absoluitur. Horum alii respiciunt ipsam Dei naturam, vt timor, amor, obsequium; alii proprium hominis statum, qui eiusmodi est, vt ope diuina carere nequeat: hinc siducia, precatio interna, & gratiarum actio.

Aus obigem erhellet zur Gnüge, daß man in Ansfehung des innerlichen Gottesdienstes sechs besons bere natürliche Gesetze in Acht zu nehmen habe. Denn, sollen wir Gott verehren, so folget:

- I. Daß wir uns vor ihm fürchten muffen. Die Furcht Sottes entstehet aus der Betrachtung seis ner Serechtigkeit und Allmacht, da man sich scheuet, etwas vorzunehmen, das Sott zuwider, damit man nicht in seine Strafe verfalle.
- 2. Daß wir ihm zur Gegen-Liebe verpflichtet sind. Die Liebe GOttes entstehet aus der Betrachtung der höchsten Bollfommenheit GOttes, so ferne er micht nur an sich das höchste Gut ist, sondern sich auch gegen den Menschen in unzähligen Liebes; Proben erweiset, ihm auch vor allen Creaturen auf dem Erdvoden einen Vorzug gegeben. Kommt Jurcht und Liebe zusammen, so entstehet daher der Gehorsam. Daher weiter folget,
- 3. Daß man GOtt gehorchen musse. Die Furche treibet den Menschen, und die Liebe reihet ihn an, dasjenige zu meiden, was GOtt zuwider, und das zu thun, was er haben will; zumal wenn man bes deneket, daß er die Zerrschaft über uns habe, solglich ihm, als unserm DErrn, Gehorsam zu leisten sep.
- 4. Daß wir ihm vererauen sollen. hierdurch wird abermals Gott verehret. Denn damit beweiset man, Gott

Sott fen ein folches Wesen, das nach seiner MImacht könne, und nach seiner Gürigkeit wolle helfen, weswegen man sich von ihm alles Gute versiehet.

- 5. Daß wir bey GOtt unsere Zulfe suchen muffen. Welches man das innerliche Gebet, oder Anrusfung nennet, so in einem innerlichen Verlangen des Herzens bestehet.
- 6. Daß man sich danckbar zu bezeigen habe. Welches geschiehet, wenn man die empfangene Bohlthaten bochhalt, sie ofters in seinem Gemuthe erweget, und sich dadurch zur Verehrung bes höchsten Wohlt thaters reißen lässet.

#### §. III.

Cultus Dei EXTERNVS verbis pariter & factis peragitur, idque vel indirede, observando officia erga se ipsum & erga alios; vel directe, faciendo ea, quæ ad Deum immediate spectant. Cultus hicce directus vel generalis est, & in orali celebratione, precatione, gratiarum actione, aliisque Deum externe colendi rationibus consistit; vel specialis, qui certis circumstantiis loci ac temporis, aut etiam ritibus variis, puta, capitis denudatione, genuum slexione, manuum complicatione, facrificiis, aliisque cærimoniis perficitur.

Der

Der ausserliche und zwar eigentlich so genannte Gottesbienst, oder cultus Dei directus, ist zwener, len, entweder ein allgemeiner, oder ein besonderer.

- I. Der allgemeine äusserliche Gottesbienst bestehet in solchen Verrichtungen, die nothwendig und wessentlich zum äusserlichen Dienste GOttes erfordert werden, hemlich daß man GOtt lobet, bitret und ihm dancksaget. Das kau zwar innerlich im Hertzen geschehen: weil aber der Mensch verduns den ist, GOttes Ehre auszubreiten, oder andern Gelegenheit zu geben, daß sie auch zur Verherrlizchung GOttes erwecket werden; so muß man äussserlich was vornehmen, daß es andere empfinden können. Dieses geschicht theils mit Worten, daman in Gegenwart anderer mit dem Munde betet, lobet und dancket; theils mit der That, daß man bestissen ist, dem görtlichen Willen Gehorsam zu leisten.
- U. Der besondere äusserliche Gottesdienst kommt auf gewisse ausserliche Umstände an, welche aber zum Wesen des Gottesdienstes nicht gehören. 3. E. daß man einen gewissen Tag zum Gottesdienst aus; seizet, oder an einem besondern Ort zusammen; kommt, gewisse Ceremonien observiret, als da sind die Entblössung des Zaupts, Saltung der Zände, Beugung der Anie, das Opfern, und so weizter. Ob nun zwar die Vernunft keinen Grund der Verbindlichkeit anzugeden weiß, so billiget sie doch die Ordnung, als ein zu vielem Guten dienliches Mittel.

Was insonberheit die Opfer betrifft, so können sie als ein Stuck des natürlichen Gottesdienstes durche aus nicht betrachtet werden. Denn, wenn die Opfer dahin zielen sollen, daß der erzürnte GOtt verschnet werde; und die blosse Vernunft betrachtet die Beschaffenheit des Opfers: so sindet sie darinnen nicht das geringste, das zu diesem Zweck nöthig oder dien.

lich fey. Daher alle hendnische Opfer gang uns gereimt und vergeblich gewesen.

#### in in in the second of S. IV.

Vsus religionis naturalis varius est. Nam (1) pudore suffundere potest eos, qui, quum reuelationis lumine gaudeant, ne cultus quidem naturalis partes, prout par erat, exsequuntur: (2) manuductionem præber ad verbum Dei reuelatum sollicite inquirendum: (3) plurima quoque commoda viræ huic externæ præstat.

Die natürliche Religion solte zwar den Nugen haben, daß der Mensch dadurch in die Semeins schaft SOttes gesetzt, und auf solche Weise zeitz lich und ewig selig wurde. Weil es aber dem Menschen nach dem Fall an Erkentnis und Mitz teln fehlet, diesen Endzweck zu erreichen; so kan sie weiter keinen Nugen geben, als solgenden:

- 1. Sie dienet zur Beschämung derer, die GOttaus dem Licht der Offenbarung zwar erkennen, gleich, wol aber in dem Dienste EOttes so nachläßig sind, daß sie nicht einmal so viel thun, als die gesunde Bernunft dem Menschen vorschreibet.
  - 2. Sie giebet eine Sandleitung zum geoffenbarten Worte Gottes. Denn, erkennet ein Mensch, daß thm das bloffe Vernunft, Licht kein Mittel, Gott zu versöhnen, angeben kan, so muß ihn dieses nothwendig in eine Bekummerniß setzen, nach einem höhern Lichte zu fragen. Und heißt es alse dann: Vbi desinit natura, ibi incipit gratia.

3. Gfe

3. Sie bienet gur aufferlichen Gludfeligfeit biefes Les bens. Benigffens werden dadurch noch viele Mens fchen bon ihrem und anderer Ruin gurucke gehalten, ba fie fonft, wenn fie gar feine Scheu vor Gott hatten, burch ihre unordentliche Begierden zu mans chen Uebelthaten wurden verleitet werden.

Ceterum virtus ea, quæ circa verum Numinis fenfum cultumque occupatur, vti pietas adpellatur: ita vitia huic opposita sunt atheismus, deismus, idololatria, magia, superstitio, impietas.

Der natürlichen Religion, welche bas Bernunfts Licht erfordert, stehet entgegen

- 1. Die Atheisterey bererjenigen, welche leugnen, baf ein Gott fen, ber himmel und Erbe geschaffen, und alles regieret und erhalt. Esift aber der atheilmus zwenerlen, entweber theoreticus ober practicus. Gin atheus theoreticus verleugnet Gott entweber directe, wann er die Eriftent Gottes frey und ungefcheut gu beftreiten fuchet; oder indirecte, auf eine verbectte Weife, mann er folche Cate bertheibiget, woraus ber atheismus folget. Db ein folcher Utheift in eis ner Republic zu dulden fen, foldes hat herr Bud= deus in einer besondern Differtation untersuchet. Der atheisinus practicus bestehet barin, wann ein Mensch zwar mit bem Munde Gott bekennet, mit ben Wercfen aber benfelben verleugnet.
- 2. Die Deifterey wird genennet, wenn einer zwar gugiebet, daß ein Gott fen, aber nicht glauben will, baf er die Belt gefchaffen, ober fich um die menfche lichen Dinge befummere. Belcher Abweg nicht weit E 2

son bem atheilmo practico unterschieden ift. Sonft mochte man es auch Epicureismum nennen.

- 3. Die Joololatrie oder die Abgotterey befiehet barin, wo man bloffen Geschöpfen gottliche Ehre erweiset. Man pfleget auch diefelbe den Polytheilmam gu nennen; da man, an fatt des einigen wahren GOt tes, mehrere Götter verehret. Die Abgötteren wird übrigens in eine grobe und subtile abgetheilet.
- 4. Die Magie oder Jauberey wendet diejenige Ehre, welche Gott allein gebühret, dem Teufel gu. Wie benn foldes geschiehet wenn die Menschen Sulfe ben ben bofen Geiftern suchen, welche fie ben Gott allein fuchen folten. Dahin gehoren die Bundniffe, welche Deren und Zauberer mit dem Teufel zu machen ber meinen. Die Zauberen theilet fich in ungablige Gate tungen, als da find die Wahrsagerey, Geister=Be= fchworung, Eryftallenfeben, Veftmachen u. f. w.
- 5. Der Aberglaube bestehet in einer verfehrten Art bes Gottesbienftes, da man zwar den mahren GOtt erfennet, ihn aber nicht auf eine folche Art verebret, wie ers haben will.
- 6. Die Gottlosigkeit beift, wenn man zwar einige Erfentniß von Gott hat, aber nie in den Sinn nimmt, bemfelben zu dienen.

GAP. IV.

eur foldter Eucht it in ets

mer Stephene in Luccon D. Indian Day of the Sens

# IPSVM.

SYNOPSIS.

Officia erga se ipsum e I. N. proscribuntur. minus rette cab calis 6. I. nad Fun-

Fundamentum officiorum erga se ipsum. O II. Hac officia quotuplicis sint generis? §. III. Cultura animi, quæ vel communis est, vel particularis. G. IV. Cura corporis. §. V. Bonis fortunæ quomodo

vtendum? S. VI.

? collisio. De fauore necessitatis quid fatuen-dum? & VII. Cafus quidam Speciales. §. VIII.

Moderamen inculpatæ tutelæ an & quousque locum babeat? 6. IX. Problemata quadam circa

moderamen inculpatæ tu-Horum officiorum cum aliis tela. S. X.

#### per didingen re. In . distance prater

Cuccedunt illæ actiones, quas homo intuitu sui ipsius, vi legis naturalis, ex-Vbi tria occurrunt feercere tenetur. orsum expendenda: (1) Fundamentum officiorum erga se ipsum; (2) Officia ipía; (3) Collifio illorum cum aliis officiis, tum erga Deum, tum erga alios.

Die Pflichten gegen sich felbft, fo ferne sie als Tugenben angefehen werben, gehoren zwar eigents lich in die Ethic oder Sitten Behre, daher fie denn auch vom Gundling und andern aus dem I. N. weggelaffen werben. Weil man aber bier nicht fo wol die Ratur und Art biefer Tugenden, als viels mehr beren Verbindlichkeit zu betrachten, anben auch viele wichtige Materien, fonberlich in Unfehung ber Collision folder Pflichten, berühret werden muffen, die in der Ethic nicht füglich tonnen abges handelt werden; fo tonnen diefelben im naturlichen Recht nicht wohl übergangen werden.

> entropolis morning E 3

e

#### Sille S. H.

FVNDAMENTVM officiorum erga se ipsum est principium aliquod speciale ex primo ortum, quod duobus hisce verbis exprimi potest: TEM-PERANTER VIVENDVM. Quod perinde est, ac si diceres: Homo conferuationis sua debet esse studiossus, eo videlicet ordine & modo, quem Deus per dictamen rectae rationis praescripsit. Qui ex philautia, hoc est, rationali & ordinato sui amore, officia erga se ipsum deriuant, nobis minime sunt contrarii.

Es entstehen bie zwen Fragen:

1. Wie dieser besondere Grund der Pflichten gegen sich selbst, aus dem allgemeinen Principio fliese?

Antw. Gang natürlich. Denn, will GOtt, man soll seiner Natur gemäß leben, wie es ihre Beschafz fenheit und Endzweck ersordert; so will er auch, daß man die ihr anvertraute Gemürhs = Leibes = und Glücks = Gürer so brauche, damit der intendirte Endzweck der Glückseligkeit erhalten werde. Hierz aus fliesse nun der besondere Grund : Satz Lebe mäßig: oder suche in allem veine Begierden und Affecten zu mäßigen. Wenn aber andere zur Grund : Regel sehen:

Man niuffe fich felbst lieben;

tran muffe fich erhalten: so zielen sie hiemit auf den Endzweck; da hingegen unser principium eigents

eigentlich bas Mittel der Erhaltung anweiset, wels ches heißt moderer sa pallion.

2, Wb es eben nothig, daß dem Menschen gewisse Gesetze, sich selbst zu erhalten, eingeschärfet werden? Ratio dubitandi: Weil ja der Mensch von frenen Stücken mehr als zu viel auf die Erhaltung sein selbst bedacht ist. Antw. Der Trieb zur Erhaltung sein selbst ist zwar allen Menschen von Natur eingepflanzet. Weil aber die Natur des Menschen nach dem Fall im Jerthum liegt, und der Menschen nach seine unvordentliche Begierden zu einer unvers nünftigen Erhaltung sein selbst geneigt ist; so kömmt das Gesetz hinzu, und fordert nicht nur ein vernünst tiges Leben, sondern determiniret auch ein nothwens diges Mittel, wodurch die Erhaltung befördert wird, nemlich daß man seine Begierden und Affecten recht mässige.

Die Erfahrung lehret ja, daß viele aus verkehrster Eigenliede sich sowol am Gemuthe, als am Leibe verderben. Der eine studiret sich aus Sochmuth kranck: der andere versäumet aus Faulheit die Eulstur des Gemuths gant und gar: der dritte überlas det seinen Leid mit Speise und Tranck, daß derselbe zu Grunde gehet: der vierte will aus Gein nichts anwenden, was zu seines Leibes Unterhalt nöthig ist. Andere bringen sich aus Desperation gar ums Les ben. Was ist denn übrig, als daß man zeige, wie der Mensch durch ein Geset von Gott verdunden sen, sich rechtmäsig zu erhalten, und des Endess seine unordentliche Begierden zu mäßigen?

#### §. III.

Ipfa porro OFFICIA, quibus homo ad fui conservationem defungi tene-E 4 tur, tur, triplicis sunt generis: alia nimirum ad bona animi; alia ad bona corporis; alia denique ad bona fortunæ conseruanda atque perficienda respiciunt.

GOtt hat bem Menschen gewiffe Guter anvers trauet, die zu seinem Wesen und Erhaltung bestims met sind, und die der Mensch folglich recht brauchen muß. Solche können eingetheilet werden in

Gemüths= Leibes= und \ Güter. Glücks=

Das Leben bes Menschen, so ferne er aus Leib und Seele bestehet, ist dreyer in, nemlich rationalis, senstitua und vegeratiua. Die erstere Art beziehet sich auf die Kräfte des Gemüths, die andern bende auf die Kräfte des Leibes. Weil aber zur Erhaltung dieses dreysachen Lebens die äusserlichen Glücks. Güster auch vieles bentragen; so ist der Mensch verbunden, für das eine so wol, als für das andre zu sorgen, und mit allen solchen Dingen so umzugehen, daß der Endzweck der Glücksligkeit erreichet werde.

#### §. IV.

Per BONA ANIMI naturales mentis vires intelligimus, ad quas rite excolendas homo per leges naturæ obstringitur. Hæc mentis cultura tum intellectus, tum voluntatis emendatione perficitur. Est autem emendatio vel communis omnibus ac singulis hominibus; vel

particularis, quibusdam duntaxat hominibus propria, prout peculiari vitæ instituto sese mancipant.

Die Kräfte ber Seelen finden sieh in einer solchen Berderbnis, daß sie nicht nach dem von SOtt intendirten Endzweck wirchen. Denn (1) der Verstand siecket entweder in Unwissenheit; oder es ist eine unvollkommes ne Erkentnis vorhanden, welche bald dunckel, bald un ordentlich, bald irrig ist. (2) Der Wille ist voll von verkehrter Eigenliebe, worans lauter unordentliche Begierden und Affecten eutsiehen, welche der Ursprung alles menschlichen Elends sind.

Aus diesem Stande der Verderbniß muß nun die Seele in den Stand der Vollkommenheit versetzt werden, welche auf die Erkentniß der Wahrheit, und auf die vernünftige Liebe ankommt. In solchen Stand aber gelanget die Seele durch die Emendation, welche eine solche Beränderung mit sich bringt, daß man aus einem schlimmen in einen bessern Stand versetzt wird.

Die Art und Weise, wie der Verstand und Wille bon seinen Mängeln befrenet, und folglich ausgebessert werden könne, wird in der Vernunft und Sitten-Lehre angewiesen. Hier reden wir nur von der Verbindlichkeit, welche auf allen Menschen lieget, ihre Gemuths Kräfte zu verbessern, wovon byddel Dissertation de cultura ingenii mit mehrern nachzulesen.

Es ist aber die Emendation entweder eine gemeine, oder besondere.

1. Die gemeine Verbesserung gehet alle Menschen oh: ne Unterscheid an, und bestehet darinnen, daß eines: theils der Verstand von der Unwissenheit, Irrthum und verkehrten Vorurtheilen erlediget, und hingegen geschickt gemacht werde, von solchen Dingen, die im gemeinen Leben vorkommen, vernünstig zu urtheilen: anberntheils, daß der Wille zu einer tugenbhaften Disposition gebracht werde, woben es vornehmlich auf die Bezähmung der Begierden und Uffecten aus kommt.

Bu folcher Gemüchs-Culeur ift ein Mensch um so viel mehr verbunden, (1) weil die Seele der edels ste Theil des Menschen ist; (2) weil von der Bes schaffenheit des Gemüchs das aufferliche Wohlsen oder Elend des Menschen größentheils dependiret; (3) weil die Seele in uns verborgen, und dahero kein anderer dieselbe, sonderlich nach der innern Bes schaffenheit des Willens, zu beurtheilen vermag. Weswegen ein ieder selbst seiner eigenen Seelen vor nehmlich wahrnehmen und für sie sorgen muß.

2. Die besondere Berbesserung geht auf gewisse Pros fessionen und Kunste, die ein Mensch nach Beschafs fenheit seiner Umstände zu erlernen hat.

Woben dann überhaupt zu mercken, daß man nach dem natürlichen Recht verbunden, eine gewisse Profession zu erlernen, folglich, daß diesenigen unzecht thun, die gan nichts lernen, und sich auf die saule Seite, oder auf Betteln legen. Es fragt sich aber hieben: Was für eine Profession man lers nen solle? Untw. Eine solche, woben man seinen Zweck erreichen kan. Soll dieses geschehen, so muß die Prosession senn

- (1) Ehrlich, weil man sonst kein gutes und ruhiges Gewiffen baben haben kan, als wohin alle diese nigen Kunste gehoren, welche auf eine Betrüges ren hinaus lauffen.
- (2) Müglich, so daß man im Stande sen, andern ers sprießliche Dienste zu leisten. Folglich sind alle biejenigen Künste, die keinen Nugen haben, dem Recht der Natur zuwider. Und läst sich daher urtheilen, was von der Profession der Seil-Tanzger,

Ber, Gauckler, Comodianten, Taschen=Spie= ler, u. s. f. zu halten.

(3) Bequem, bas ift, fie muß fich für unfer Naturell Schicken. Sat man fein rechtes Naturell gu einer Runft, fo fan man, alles angewendeten Fleiffes ungeachtet, nichts grundliches erlernen, welcher Mangel der Grundlichfeit in Erlangung des Ende zwecks eine hinderung macht. Goll man eine Profession erwehlen, Die unferm Raturell gemäß; fo folget, daß man auch verbunden ift, feine Ma= tin = Krafte forgfaltig zu prufen : und, wo man fich einmal einer gewissen Lebens : Art gewidmet, alsdann allen möglichen Fleiß anzuwenden habe, bag mans in der erwehlten Runft zur hochften Vollkommenheit bringen moge, welches dem Genruthe ju einer befondern Beruhigung gereis chet, weil man nemlich gethan, fo viel man gefont.

#### Unmerdung.

Daß die meisten Menschen die Eultur ihres Gemuths hintansetzen, ihren Verstand nicht sur chen zu persieiren, noch weniger an eine gründliche Emendation ihres verderbten Willens gestencken, und asso die Scele, als den edelsten Theil ihrer selbst, so liederlich verwahrlosen: solches rühret größtentheils von den unordentlichen Begierden der Menschen her, nemlich von der Liebe zur Faulheir, Müßiggang, Wohllust, Eitelkeit, Jochschänung der falschen Schein-Güter, welche insgemein den wahren Gütern derzegogen werden. Soll also der Seele ihr Necht geschehen, so muß man nach unserm Grund Saß seine Begierden und Affecten mäßigen.

3

e

î

### §. V.

Ad BONA CORPORIS referuntur (1) vita ipsa, speciatim (2) sensum, ac (3) membrorum integritas, (4) valetudo commoda. Hæc ergo bona vt conferuentur, non autem debilitentur, aut plane destruantur, debito cupiditatum atque affectuum moderamine opus est, ad quod omnes ac singuli homines lege naturali sunt obstricti.

hieraus erkennen wir, daß ein Mensch nach bem naturlichen Gesetz verbunden fen,

I. Sein Leben zu erhalten, folglich alle unvernunf: tige Begierden und Uffecten, die wider das Leben auffteigen, ju unterdrucken: weil andernfalls ber Grund aller feiner Gluckfeligkeit über einen Saufs fen geftoffen wurde. Woraus bann von felbft ers bellet, baß ber Gelbst=Mord bem Rechte ber Matur gumider. Dur ift zu mercken, daß berfelbe zweigerlen: a) ber grobe, da man vorsetlich zu ges maltthatigen Mitteln, jum Strick, Meffer, Ges fchoß, und bergleichen, greiffet, um ihm felbft bas Leben abzufurgen, b) Der fubrile Gelbft : Mord iff. da man zwar die Absicht nicht hat, sich ums leben ju bringen, gleichwol aber Unlag giebet, bag bie Gefundheit verderbet, und das leben berfürget wird. Dabero fich berjenige eines fubtilen Gelbfts Mords schuldig macht, der entweder unordent: lich lebt, feine Diat halt, und auf seine Ratur mit Fressen und Sauffen hineinstürmt; ober burch einen unbandigen Born fich eine Kranck heit jugiebet; ober fich unbesonnener Beife in Les bens : Gefahr begiebet. Ift man überhaupt ver: buns

bunden, Leib und Leben zu erhalten; so ift man insonderheit auch schuldig,

- 2. Sur die Gantheit der Glieder zu forgen, die felbe vor aller Verstümmelung zu verwahren, und alles zu vermeiden, wodurch sie können unbrauch: bar gemacht werden. Je nothiger ein Glied zur Erhaltung des Lebens; desso grössere Sorge muß man für dasselbe tragen. 3. E. das Saupt ist nicht nur der Sit aller Erkentniß; sondern auch diesenige Werckstatt, darinnen die Lebens Geister generitet, und in alle Theile des Leibes diffundiret werden. Daher man das Naupt vor andern Gliedmassen wohl zu bewahren hat.
- 3. Die äusserliche Sinnen, und die dazu verordnes te Werckzeuge, zielen hauptsächlich zur Erhaltung und Gesundheit des Leibes ab. Solcher Endzweck aber wird gehindert, wenn man die organa sensum verdirbet, oder denen sinulichen Empsindungen so nachhänget, daß man die Gesundheit darüber verscherzet. Daher man von dem rechtmäßigen Gebrauch der Sinnen folgende Regeln zu merschen hat: (1) Man soll die Sinnen in einem solchen Stande erhalten, daß sie zu dem behörigen Endzweck brauchbar bleiben. (2) Man soll die Sinnen zur Erhaltung der Gesundheit brauchen, und alles, was derselben schädlich, pon der Empsindung abhalten.
- 4. Die Gesundheir wird theils durch eine vernünftis ge Diat, theils durch dienliche Argney Mittel erhalten. Daher der Mensch, vermöge der Natur-Gesetze, zu benden verbunden ist.

Mas die Diar betrifft, so bestehet dieselbe in einer guten Ordnung, die man in Berpflegung des leibes zur Gesundheit beobachtet. Dahin gehöften solgende Regeln:

(1) Sey

- (1) Sey in der Diat nicht allzu scrupulös, auch nicht allzu negligent. Einige Medici pflegen zu sagen: Optima dixta est pessima.
  - (2) In Unsehung der Speisen siehe zu, daß du weder in der Qualität noch Quantität vers fehlest. Folglich
  - (3) Zute dich vor aller Ueberfüllung und Volz lerey.
  - (4) Vermeide folde Speisen und Getrande, fo Deiner Leibes = Constitution suwider.
  - (5) If und trind zu rechter Jeit, weder zu fruhe, noch zu fpat.
- (6) Suche dein Wohnsimmer von allem Geftanck zu befregen, und öftere mit frischer Luft anzufüllen.
- (7) Sine nicht zuviel, und suche in einer gesmäsigten Motion deine Universal-Medicin.
  - (8) Begib dich zu rechter Teir zur Kube, und bange dem Schlaf nicht zu sehr nach.

#### La de la la San VI. a manife al

BONA FOR TVNAE quum ad conservationem totius hominis multum quoque faciant, iis tum adquirendis, tum vsurpandis iustus quoque modus est adhibendus. Sunt autem bona fortunæ duplicis generis, (1) opes ac diaitie; (2) honores atque dignitates. Hæc bona quidem post lapsum ad hominis conserva-

tionem necessaria sunt, adeoque legitime comparanda: sed quatenus in se sunt indisferentia, atque vsu demum bona vel mala siunt, hinc recte iis vtendum: quatenus autem a fortunæ arbitrio pendent, hinc non nimium iis ponendum est pretium, nec fortunæ succensendum, si sua nobis munera deneger.

hier ift die Rebe von solchen Pflichten, die ein Mensch in Ansehung seines ausserlichen Standes zu beobachten hat. Moben es darauf ankönimt, daß man seine Begierden und Affecten benm Sebrauch der Glücks = Guter so zu mäßigen wisse, damit der Endz zweck, die Glückseligkeit erreichet werde. Solche Glücks Güter sind Vermögen und Ehre.

- 1. Das Vermögen betreffend, fo schreibet uns bas Ratur: Gesetz zwen haupt: Pflichten vor:
  - 1. Suche in der Welt etwas ehrlich und rechtemäßig zu erwerben. Soll dieses geschehen, so muß man was nüßliches lernen, seine Profeßion fleißig abwarten, und andern nüßliche Dienste erweisen, damit sie einem die Mühe und Arbeit belohnen. Worans folget, daß die Arbeitsamkeit geboten, Faulheit und Müßiggang aber verboten sey.
  - 2. Lerne das Erworbene vernünftig gebrauchen. Der rechte Gebrauch bestehet darinnen, daß man a) alle überstüßige Ausgaben einstelle, und einen Theil davon auf fünstige Fälle verwahre; b) daß man das Herh nicht an den Neichthum hange, weil derselbe allerlen Fällen unterworsen; e) daß man andern von seinem Vermögen diene.

Woher dren Lugenden entstehen: die Sparsamkeit, die Vergnügsamkeit, die Freygebigkeit. Denen entgegen die Verschwendung, die Zahsichrigkeit und Kargheit. Ueberhaupt wird der rechte Gebrauch der zeitlichen Güter frugalitas genennet.

- II. Die Ehre bestehet in einer guten Opinion and berer Leute von eines Menschen Geschicklichkeit.
  Beil nun solches zur Vollkommenheit unsers Standbes erfordert wird, so folget:
  - 1. Daß man sich eine Geschicklichkeit zuwege bringen, und selbige burch ruhmliche Proben an den Tag legen musse.
- 2. Daß man bie gute Opinion, die andere Leute von einem haben, durch rühmliche Thaten uns terhalten muffe.
  - 3. Daß man die Ehre, die sich nicht allezeit erzwingen läßt, nicht angsilich suche, und, wenn man sie hat, nicht übermuthig werde; welches man sonst modeitiam nennet.

## §. VII.

Superest officiorum erga se ipsum cum aliis officiis COLLISIO. Huc ergo pertinet FAVOR NECESSITATIS, atque MODERAMEN INCVLPATAE TVTELAE. De priori sic cenfendum: Si per legis diuinæ violationem directe Numinis sanctitas lædatur, tum mortem potius eligendam, quam id

id agendum, quod cum lege diuina pugnet. Extra hunc casum leges diuinæ cedunt necessitati.

Esist ein gemeines Sprüchwort: Necessitas non habet legem, Moth hat kein Gesen. Seneca L. IV. Controv. 27. schreibet: Necessitas magnum humanæ infesicitatis patrocinium est. Daher sich ein Mensch in vielen Fällen mit dem Moth-Recht schüßen kan, welches daher fauor necessitatis genennet wird. Es ist aber hier die Rede de necessitate incolumitatis, von einer solchen Noth, da man Leib und Leben verlieren würde, wo man sich nach dem Geses richten wolte.

Will man aber gründlich erkennen, wie weit das Moth Recht bey den görtlichen Gesegen Gratthabe; so muß man einen Unterschied unter den Gesegen machen. Denn einige betreffen die Pflichten gegen GOtt; andere die Pflichten gegen Gott sind entweder Gebote, oder Verbote. Jene weichen der Noth, weil die Berbindlichseit nicht ehe ihre Krass haben fan, die man sich im Stande besindet, dassenige zu ersüssen, was das Geses vorschreibet. Ausser solchen Stand wird man durch die Noth gesest. Wir lesen ein dere gleichen Erempel 1 Macc. 2, 39, siq. da die Jüden sich aus Roth am Sabbath gewehret.

Die Verbote hingegen, welche die Pflichten gez gen GOtt angehen, darf man nicht überschreiten, es sen die Roth so groß, als sie wolle. Der Grund ist, daß den deren Beobachtung weiter nichts gesordert wird, als daß man etwas unterlasse; welches man denn allezeit thun kan. Doch machen einige hier einen Unterschied inter leges naturales & politius, und sie gen, daß wenigstens ben den ceremonial Gesehen das Noth-Recht Statt gehabt, weil durch dessen lieber: F

2

e

n

n

8

0

1-

)-

r,

n

schreitung im Nothfall, GOttes heiligkeit nicht unmittelbar verleget worden. Z. E. David aß zur Zeit der Noth die sonst verbotene Schaubrodte, welches der Heiland selber billiget.

Die Gebote, welche die Pflichten gegen andre betreffen, weichen der Noth ebenfalls, weil es an Sestegenheit und Vermögen sehlt, selbige zu beobachten. Wann einer in Hungersnoth nur noch so viel übrig hätte, womit er sein Leben retten könte: so würde das Gebot, die Hungrigen zu speisen, der Noth weischen. So auch, wenn der andre ins Wasser gefallen, bin ich nicht schuldig hineinzuspringen, und ihn mit meiner eigenen Lebens, Gefahr zu retten. Seneca de benef. L. II. c. 15. Dabo egenti, sed vt ipse non egeam; succurram periruro, sed vt ipse non peream.

Ben ben Verboten muß man zusehen, ob die Roth von Gott herruhre, oder von andrer Menfchen Bos; heit; und wann biefes, mas fie baben intendiren. Mann fie biefe Abficht haben, daß fie uns blog ums Leben bringen wollen, fo barf man mit gutem Gewif: fen basjenige Mittel gebrauchen, welches ber natur; liche Trieb an die hand giebt. So hatte ein Jude wol Schweineficisch effen durfen, im Fall ihn ein Ins rann unrechtmäßiger Beife hatte ju Tobe hungern wollen. Wenn aber die Bosheit ber Menfchen ein Mittel, ber Roth ju entfommen, anbieter; fo muß man folches nicht annehmen, weil bie Abficht baruns ter ift, bag man bas gottliche Gefet überfchreite, und fich wiber Gott verfündige. Alfo ware es uns recht und ber Majeftat Gottes verfleinerlich, wann einer , fein Leben gu retten , einen Gogen anbeten, bemfelben opfern ober rauchern wolte. Stem, wenn einem in ber Roth augemuthet wird, Gott gu flus chen, ober benfelben zu verleugnen, Unzucht zu treis ben; fo foll er lieber fterben, als bergleichen thun.

Rub:

Rühret aber die Noth von GOtt her, so darf ein Mensch die Mittel gebrauchen, die ihm die Natur an die Hand giebt. 3. E. so kan einer in äusserster Hungersnoth, durch eines fremden Gut, auch wider dessen Willen, sein Leben retten, welches alsdann kein Diebstahl ist. Wird und in solcher Noth ein sündliches Mittel von boshaften Menschen an die Hand gegeben, so muß solches durchaus nicht angenome men werden.

Man hat sich ben dieser Lehre zu hüten, daß man sich nicht eine Noth ohne Noth fingire und einbilde. So wurde sich kein Dieb damit schügen können, daß er aus Noth habe stehlen muffen.

#### §. VIII.

Ex iis, quæ dicta funt, varii casus speciales diiudicari possunt. Speciminis loco sequentes huc ponemus, vt habeat iuuentus, in quo se possit exercere.

#### Es wird gefragt:

1. Obs recht sen, in ausserster Hungersnoth Mens schen zu schlachten, und ihr Fleisch zu essen? Pugnat ex vna parte lex homicidii, ex altera samis atrocitas. S. 2 Rön. 6, 28. 29. 5 Mos. 28, 53. Rlagl. 4, 10. 10 seph vs Antiqu. Iud. L. IX. C. 2. de bello Iudaico L.VI. C. 21. Diodorvs stevevs L. III. C. 40. Septem Britanni, qui vastum in mare proiecti, deficiente cibo potuque, sortiti vnum non sane reluctantem iugularunt, cuius sanguine intolerabilem sitim & samem carnibus vtcurque sedauerunt. Miserandus cibus, an vero nesarius, haud sane liques.

F 2

2. Mann

3

e

ı, it

e n

th

8%

17.

18

if:

ol

rn

in

uß

1115

ite,

nn

en,

nn

aus.

reis

uh;

1.

- 2. Mann ihrer zwen in ein tiefes Wasser gefallen, wo von der eine schwimmen kan, der andre nicht, ob man den letztern, der sich an dem andern vest halten will, mit Gewalt von sich stossen könne?
- 3. Item, wenn einer im Schiffbruch ein Brett oder Balcten ergriffen hatte, welches ihrer zwen zugleich nicht tragen fonte, ob man ben andern, ber fich auch bar; auf seben will, mit Gewalt davon abhalten fonne?
- 4. Mann der Feind zwen oder mehr Flüchtige verfolget, ob der eine die Brücke abwerfen, oder die Thüre hinster sich verschliessen, und den andern in augenscheins licher Lebens Gefahr lassen könne?
- 5. Mann ein Stärckerer den andern auf Leib und Leben gienge, und dieser seine Flucht durch einen sehr engen Weg oder schmalen Steg nahme, ob er über einen ihm im Wege stehenden Menschen hinreiten, oder denselben vom Stege herunter stoffen durse, im Fall er sonst seine nicht retten konte?
- 6. Ob ein Mensch, im Fall ber auffersten hungersnoth, ba ihm z. E. in einem fremden Lande niemand ben, springen wolte, selbst zugreiffen, und zu seiner Retztung entweder heimlich oder mit Gewalt andern etzwas entwenden durfe?
- 7. Db man eines andern Sache verberben durfe, wann unsere eigene Sachen, ohne unfre Verschuldung, in einen solchen Stand gesetzt find, daß sie andere nicht errettet werden können?

Don diesen und derzleichen Fällen können nachgez lesen werden hvgo grotivs de Iure B. & P. Lib. II. C. I. §. 6. kvlpisivs in colleg. Grot. exerc. 3. & 5. Sam. Pusendorff de Iure N. & G. Lib. II. C. VI. Christ, Thomassus Iurisprud. diu. Lib. II. C. II.

6. IX.

#### S. IX.

Fieri interdum potest, vt vitam nostram non alia ratione, nisi per cædem inuadentis, tueri queamus. Quæ violenta defensio an lege naturali permissa sit, anceps est inter eruditos disputatio. Quodsi sanam rationem audiamus, nulla adparet caussa, cur inuasoris potius, quam fuam, qui inuaditur, vitam conferuare teneatur. Neque contrarium ex scriptura demonstrari potest: adeoque obligatio legis, alterum lædere vetantis, ceffat, vnde MODERAMEN INCVLPA-TAE TVTELAE enascitur, quod tum demum locum haber, cum iudicia ceffant, ac fummum vitæ periculum immi-An violenta pro membrorum incolumitate defensio suscipi possit, non perinde liquet. Pudicitia autem, honor, cæteraque omnia, quæ ex hominum opinione pendent, violenter defendi nequeunt. Pro rebus tum demum violentam defensionem suscipi posse, nonnulli existimant, si præsiumtio adsit, surem simul esse adgressorem.

#### Es wird hierben gefragt:

I. Ob nach dem Recht der Matur eine Mothwehr zugelassen sey? Oder, ob man im aussersten Mothsall F 3 burch

13

n

n

er

III

6,

to

ets

m

in ht

ses

P.

ot. G.

u.

X.

burch eine gewaltsame Bertheibigung, auch mit Ente leibung bessen, ber und anfällt, sein Leben retten konne? Untw. Ja, und zwar aus folgenden Ursachen:

- (1) Beil GOtt einen natürlichen und heftigen Trieb zur Erhaltung ihrer felbst in alle lebendige Ges schöpfe gelegt, baher
- (2) Schwerlich zu prafumiren, baß GOtt burch bas Gefetz, welches ben Rachften zu beleidigen verbies tet, uns habe verbinden wollen zu bem, was dem gemeinen Triebe aller lebendigen Geschöpfe zuwider.
- (3) Weil auch ben biesem Fall zwischen benden Perso, nen eine Gleichheit erfordert wird, so, daß an einer so viel gelegen, als an der andern; so kan man keis ne Urfache sehen, warum der, so angefallen wird, lieber das Leben dessen, der ihn aufällt, als sein eiges nes, solte zu erhalten suchen. Hiezu kommt,
- (4) Daß auch nicht einmal aus h. Schrift erweislich, baff alle gewaltsame Bertheidigung des Lebens uners laubt fen. Denn was Matth. 5, 39. fichet, von ges bulbiger Ertragung des Unrechts, laffet fich nicht auf bas leben extendiren. Auch ift und nicht entgegen, mas 1 Joh. 3, 16. gefagt wird, daß wir das Leben für die Bruder laffen follen. Denn bashat fodann erft Statt, wenn wir durch unfern Tod das ewige Wohlfenn der Bruder beforbern tonnen. Da nun febr ungewiß, daß folches gefchehen werde, wo man, bes andern zu schonen, fich felbst umbringen lieffe; fo wird auch diefes von und nicht geforbert : gumal ba auch ungewiß mare, ob man nicht felbft feine Geligs feit in Gefahr feten wurde, wo man fich umbringen lieffe. In bergleichen Fall wird einem ieben bas ficherfte ju fenn buncten, ve farcinas colligat, antequam proficile tur e vita, wie Varro rebet de re ruttica L. I. C. I. Bie aber, wenn einer feiner Ges ligfeit gewiß, folte es nicht ber Chriftlichen Liche gemäß

gemäß senn, daß er sich lieber selbst umbringen liesse, als daß er den andern dem zeitlichen und ewigen Tode überlieserte? Es dienet aber hierauf zur Ants wort: (1) daß schwerlich ein Mensch, ben so plötzs lichem Ueberfalle und entstehender Consternation, Zeit habe, seinen Seelen Zustand zu untersuchen. (2) Daß noch ungewiß, daß der andere wircklich Busse thun und der Berdammniß entgehen wurde, wenn man auch seiner schoncte. S. Spener in seinen Teutschen Responsis theol. P. IV. Sect. 17. art. 3. p. 392. sqq.

Hat nun biefes seine Nichtigkeit, bag eine Nothe wehr nach gottlichen und naturlichen Rechten zus gelassen sen; so fragt sichs:

II. Ob die Nothwehr auch geboten sey? Es sind zwar einige, welche solches negiren. Undere wollen mit Caspar Tieglern behaupten, die Nothwehr sey bald zus gelassen, bald verboten, ad Hug. Grot. L. II. C. I. §. 8. Mit dem Verbot hats seine Nichtigkeit, wenn entweder der Adgressor selbst der Landes Kürst ist; oder es an einem Umstande sehlet, der zu einer rechtmäßigen Nothswehr erfordert wird. Ausser viesen benden Fällen ist es offenbar, daß die Nothwehr nicht nur erlaubt, sons dern auch geboten sen, weil das Geset, das unste eigne Erhaltung andesiehlet und einschärfet, in seine Kraft gehet.

Weil aber die gewaltsame Vertheidigung ihre gehös rige Schrancken haben muß, wenn fich einer durch die Nothwehr vor weltlicher Obrigfeit schüßen will; so fragt siche:

III. Welches die Schrancken sind, darinnen eine ges waltsame Vertheidigung sich besinden muß, wenn sie untadelich seyn soll? Oder, worauf bas Moderamen inculpatæ tutelæ ankomme, das ist, wann die Nothwehr ansangen, und wo sie aushören solle? Worken folle? Worken folle?

ts

6

23

18

m

r.

0:

er

eis

d,

th,

ers

uf

11,

en

ge

un

ın,

So

ba

ig:

as

te-

re

čes

be

af

ben man benn einen Unterschied zwischen bem bürgerlichen und narürlichen Stande zu machen hat.

- 1. Ju bem bürgerlichen Stande geht die Nothwehr an, wenn die Gefahr augenscheinlich, und so beschaffen, baß man nicht sliehen, und also die Obrigseit nicht um Hulfe aurusen kan. Woraus benn folget, baß, sobald vergleichen augenscheinliche Lebens: Gefahr verschwindet, auch zugleich das Necht der Nothwehr wegfalle.
- 2. In dem naturlichen Stande verhalt siche viel and ders. Denn weil man barinnen ben niemand Husse sucher fuchen kan, so gehet die gewaltsame Vertheidigung nicht erst an, wenn die Gesahr ausserst und augensscheinlich vorhanden; sondern so bald Potentaten, die in einem solchen Justand leben, nur mercken, daß sie ein andrer mit Krieg überfallen durste, so können sie ihm zuvorkommen, auch den Krieg so lange fortseizen, die sie hinlangliche Satisfaction und genugsame Versicherung bekommen, daß er kunftig ruhig senn wolle.

#### 6. X.

Ex hisce principiis variæ quæstiones, quæ circa moderamen inculpatæ tutelæ moueri solent, commoda applicatione decidi possunt.

Wir mercken fonderlich folgende Fragen :

- 1. Ob einer, ber auf ein Duell ausgefordert wird, und den andern erleget, sich mit der Exception der Noth; wehr behelfen könne?
- 2. Ob die Nothwehr flattfinde gegen benjenigen, der sich in der Person ieret, item gegen einen Trunckenen, Unstangen, oder Mondsüchtigen, (lunaticum) n. s. w. wann und bergleichen Leute auf Leib und Les ben

ben gehen? Resp. Quod sie; quia nullum ius habent me inuadendi, & ego mihi ipsi merito sum maximi.

- 3. Db einer, ber von bem anbern mit dem Tobe bedros het wird, das præuenire spielen tonne? Resp. Das præuenire gilt nur in statu naturali, nicht aber in civili, vbi ad magistratum recursus.
- 4. Wann ein feinblicher Adgressor mich in ber Ferne mit blossem Degen bebrohete, ich aber mit einem Sez schoß verschen wäre, ob ich seine Annäherung erst abwarten musse? Antw. Nein, sonst wurde mir bas instrumentum defensionis unbrauchbar gez macht werben.
- 5. Db die gewaltsame Gegenwehr weiter Plat habe, wann der Adgressor im Schuf verfehlet, oder ihm bas Gewehr versagt, oder aber sein Degen zerbrochen, so daß er mir für die Zeit nicht schaden fan?
- 6. Db man sich gewaltsamer Weise wehren burfe, wenne ber andere einem zwar nicht aufs Leben, sondern nur darauf los gehet, daß er einen frumm und lahm schlage, oder sonst verstümmele?
- 7. Db eine Beibes Person ju Rettung ihrer Beuschheit gegen einen, der sie gewaltsamer Beise schänden will, gewaltsame Mittel brauchen könne? Iustus dolor ob iacturam rei irreparabilis habet nonnihil fauoris.
- 8. Db eine ansehnliche und vornehme Person, die mit Maulschellen, Masenstiebern, oder andern schimpslichen Tractament bedrohet wird, solchen Schimps durch Entleibung des andern abzufehren befugt sep?
- 9. Db man benjenigen, ber und gefchimpfet, ober etwas ehrenrühriges von einem geredet, nach bem gemeinen Spruchwort: Vita & faina pari paffu ambulant, zu erlegen befugt fen?

F 5 .

10. Db

25

n,

t

B,

10

113

fe

19

113

n,

10

10

er

S.

læ

ie

to

13

dh

it,

n)

es.

en

11

- 10. Db ein Unterthan die Nothwehr brauchen konne, wann er von feinem Landes, Fürsten gewaltsamer Weise attaquiret wird?
- Di ich die Nothwehr gegen benjenigen brauchen burfe, der dem Publico mehr nußet, als ich, oder der viel Kinder zu versorgen hat? Resp. Si ipsum respectus vxoris & liberorum retrahere non potuit, vt scelus faceret, quare alter horum luctui vitam condonare debeat?
- 12. Ob man einen furem nocturnum aus bem Recht ber Rothwehr tobten burfe? G. 2 Mof. 22, 2.
- 13. Db berjenige, ber zuerst beleibiget hat, sich gewalts samer Weise bem wiberseben konne, ber bie Beleis bigung rachen will?

Siehe Sam. Pufendorff de Iure N. & G. L. II. c. 5.

CAP. V.

DE

## OFFICIIS ERGA ALIOS.

§. I.

Principium proximum, vnde officia erga alios commode deriuari possunt, est hoc: VIVE SOCIALITER. Id quod ex vniuersali nostro iuris principio sluit, quod natura conformiter, prout

prout conditio & finis eius exigit, viuendum esse dictitat.

- (1) Die Beschaffenheit der menschlichen Ratur führet das mit fich, daß der Mensch ohne des andern Sulfe nicht leben fan. Gesetzt, ein Mensch ware von Mutz terleibe an ihm felbft gelaffen, wurde in eine Wildnig hingelegt, bliebe ohne anderer Menschen Wartung und Pflege, und wüchse solchergestalt heran: so wurs be fein elender Thier unter ber Connen gu finden fenn, als ein folcher Mensch. Er wurde senn ohne Sprache, nackend und bloß, wurde Rrauter und Wurgeln zu feiner Nahrung fuchen, fich in eine Soble verkriechen, die Zeit muffig paffiren, ben Aufftoffung eines andern Thiers fliehen, allem Ungemach unters worfen senn, oder gar vom hunger, Ralte und grims migen Beffien umfommen. Singegen, bag man Gott erkennet, vernünftig redet, und aller gewünsche ten Commoditat genieffet, biefes alles hat man ber Socialität und andrer Menschen Gulfe ju dancten.
- (2) Der Endzweck der menschlichen Natur ist die Glückseligkeit. Weil nun dieselbe ausser der mensche lichen Gesellschaft nicht erreichet werden kan; so sole get, daß man gesellig teben muffe. Welches diesen Berstand hat: Man solle sich in der Gesellschaft mit andern Leuten ruhig und gefällig erweisen; solglich ben einem solchen geselligen Leben dem andern dass jenige leisten, was sowol zur Nothwendigkeit, als Bequemlichkeit gehöret.

#### §. II.

Officia erga alios respectu obligationis dividi possunt in officia necessitatis & commoditatis. Illa absolute ad vitam so-

te,

ett

oer

re-

it,

m

die

ilts

leis

nt,

Id

ci-

er,

focialem necessaria sunt, vt adeo perfecte ad ea præstanda homo obligetur:
hæc ita comparata sunt, vt subsistere
quidem sine illis vtcunque vita socialis,
sed non commode possit: adeoque obligationem imperfectam secum vehunt.
Porro officia necessitatis vel vniuer salia
sunt, vel specialia, & illa iterum vel absoluta, vel hypothetica.

Es können also die Pflichten gegen andere übers haupt abgetheilet werden in Pflichten der Arothswendigkeit und der Bequemlichkeit. Jene sind entweder allgemeine oder besondere: und hinwies der die allgemeinen entweder unbedungene, absoluta, oder bedungene, hypothetica.

- 1. Pflichten ber Mothwendigkeir find, durch welche wir dem andern dassenige leisten, was er nothwens dig braucht, die folglich eine vollkommene Berbinds liehkeit haben, daß dersenige, der sie einem versagt, zur Leistung derselben kan gezwungen werden, und zwar in statu naturali durch bürgerliche Gewalt, in statu civili durch obrigkeitliche Huse.
- 2. Pflichten ber Bequemlichkeit find solche, wodurch man dem andern dassenige erweiset, was zu seiner Bequemlichkeit gereichet. Diese heissen auch sonst officia humanitatis, oder caritas, und haben eine uns vollkommene Verbindlichkeit, so serne sie dem and bern kein Recht in die Hande geben, im Weigerungss Fall iemanden dazu zu zwingen.
- 3. Allgemeine nothige Pflichten find, die fich gegen alle und iede Menschen erweisen muffen, so ferne fie fich in ber groffen menschlichen Gesellschaft befinden.

4. 25e=

4. Besondere nöthige Pflichten beziehen sich auf eine über die natürliche besonders eingeführte Gesells schaft, da man einander nicht blog als Menschen, sondern auch in einer besondern moralischen Besschaffenheit ansiehet: dergleichen die Pflichten der Eheleute, der Eltern und Kinder, der Zerren und Knechte, der Regenten und Unterthanen unter einander sind.

Die allgemeine nothwendige Pflichten sind ente weder

- 5. Unbedungene, (absoluta) die schlechterdings aus der Beschaffenheit der menschlichen Ratur stiessen. 3. E. man soll niemand todt schlagen. Da liegt der Grund unmittelbar in der menschlichen Ratur, daß, weil jener ein Mensch ist, und das Recht zu keben hat, man ihn solches schlechterdings muß ger niessen lassen, wie wir selbst wollen, daß uns nies mand ums Leben bringe.
- 6. Bedungene Pflichten (officia hypotherica) find, die eine menschliche Anordnung voraussetzen. 3. E. man soll niemand ein Buch stehlen. Wann ich nach der Ursache frage, so kommts nicht unmittelbar baher, weil der andere ein Mensch ist, sondern weil das Buch ihm eigenthümlich zugehöret; solglich wird das Eigenthum, als eine Anordnung, so die Menschen eingesühret, vorausgeseizet.

Nach dieser Eintheilung der Pflichten wollen wir dieselbe in folgender Ordnung vortragen, daß wir handeln

- I. Von den allgemeinen unbedungenen Pflichten der Mothendigkeit, welche eine vollkommene Bersbindlichkeit haben.
- II. Von den allgemeinen bedungenen Pflichten der Wothwendigkeit.

III. Von

1-

r:

re

S,

li-

it.

ia

6-

ers

:b=

nb

ies

100

che

ens

103

gt,

ind

in .

rch

nft

uns

ans

gss

alle

Be=

94 CAP. V. SECT. I. DE OFFICHS NECESSITATIS

III. Bon ben besondern nothwendigen Pflichten berer, bie in einem gewiffen Stande leben.

IV. Bon ben Pflichten ber Bequemlichkeit.

SECT. I.

DE

# OFFICIIS NECESSITA-TIS, IISQVE AB-

SOLVTIS.

#### SYNOPSIS.

Officia necessitatis absoluta or vniuersalia, ex quo principio fluant? . I.

Primum est: Aequalitatem agnosce. §. II.

Alterum: Neminem læde. 6. III.

Problemata quædam de læsione. S. IV.

Tertium: Pacta sunt seruanda. S. V.

Problemata quædam de pa-Etis. O.VI.

Quartum: Sermone vtendum recte. 6. VII.

Problemata circa sermonis vsum. S. VIII.

Iusiurandum quid & quotuplex sit? §. IX.

Problemata circa iusiurandum. S. X.

fficia necessitatis absoluta, quæ cuilibet erga quemlibet exercenda funt, vel ob id perfectam inuoluunt obligationem, quoniam fine illis vita focialis consistere nulla ratione posser. Huc ergo referri possunt officia (1) de æqualitate agnoscenda, (2) de nemine lædendo, (3) de pactis seruandis, (4) de recto sermonis vsu: quæ omnia ex principio socialitatis rectissime deriuantur.

Die Natur, Gefete, bavon alhier die Rede ift, haben wir überhaupt zu betrachten

- I. Mach ihrem Inhalt; fie lauten also:
  - 1. Tractive deinen Weben=Menschen als deis nes gleichen.
  - 2. Beleidige niemand.
  - 3. Balte den Vergleich.
  - 4. Laß einen ieden bey deiner Rede fein Recht genieffen.
- II. Rach ihrer Beschaffenheit; sie sind
  - 1. Absolut und unbedungen, weil berfelben Grund unmittelbar in der menschlichen Ratur liegt.
  - 2. Allgemein , weil wir fie allen und ieden Mens fchen leiften muffen.
  - 3. Mothwendig, so daß der andere ein Recht hat, solche von und zu fordern, und wenn wir sie nicht in Ucht nehmen wolten, die menschliche Gesellschaft nicht bestehen könte.
- III. Rach ihrem Grund = Satz, baraus fie flieffen. Celbiger ift: Lebe gesellig ober ruhig. Denn baraus folget unmittelbar, daß man einen ieden sein Recht folle genieffen laffen.

Mun ift solches Recht zwenerlen: entweder connatum, ein angebornes; oder acquisitum, ein erlangtes. Jenes fasset theils ein Gebot in sich: Tracti-

da-

en-

nis

40-

411-

ili-

nt,

ra-

ilis

er-

go

## 96 CAP. V. SECT. I. DE OFFICIIS NECESSITATIS

Tractive beinen Reben: Menschen als beines gleichen; theils ein Verbot: Beleidige niemand.

Das erlangte Recht gründet sich auf einen Verzgleich, daher folgt: daß man die packa oder Verzgleiche halten musse. Das Recht bezieht sich serzner entweder auf eine That, oder auf eine Rede. Ist man nun überhaupt schuldig, dem andern an seinem Recht keinen Tort zu thun; so muß dieses auch insonderheit ben der Rede geschehen.

Wer nun diese Pflichten in Acht nimmt, der les bet gesellig; wer aber dieselbe überkrit, und andere in ihrem Nechte beeintrachtiget, der sidret die menschliche Gesellschaft, und richtet lauter Uns rube an.

#### pin state same §. II.

Sed fingula hæc officia abfoluta paullo nunc adcuratius consideremus. Primum AEQVALITATEM AGNO-SCE, seu, quod idem est, alterum ho. æque hominem considera. minem Hoc officium in ipfa hominis natura tum physica, tum morali fundatum est: quum non tantum omnes homines eiusdem naturæ fint participes; fed etiam iisdem legibus naturalibus obligentur, &, citra antegressum pactum aut societatem specialem, omnes æque liberi exfistant. Qui ergo nulla de caussa, aut non sufficiente, aliis se præfert, & velut inæquales

les eosdem præ se despicit, vitam socialem atque externam tranquillitatem turbat.

Wir merden ben biefer erften unbebungenen allger meinen Pflicht

- I. Den Verstand berfelben. Wenn es beiffet : Tractire deinen Meben-Menschen als deines gleichen; so hat es nicht diefe Meinung, daß garfein Unterscheib ber Stande und Ordnungen unter ben Menfchen Statt habe; folglich fein Menfch, in Unfehung feines aufferlichen Standes, vor dem andern einen Borgug haben tonne und folle: fondern baf ein Menfch, ungeachtet feines hohern Standes, gedencten folle, ber andere, mit dem ere zu thun habe, fen fowol ein Mensch, wie er, und muffe ihn also das Recht eines Menfchen genieffen laffen. Es faffet also diefe Haupt: Pflicht noch zwen andere in fich:
- 1. Daß ein Menich dem andern gleiches Recht gons nen muffe, es ware benn, daß fich ber andere durch einen besondern Bergleich seines Rechts bee geben hatte.
- 2. Das wir wollen, bas und bie leute thun follen, bas muffen wir ihnen auch thun.
- II. Der Grund dieser Pflicht ift die natürliche ober wesentliche Gleichheit aller Menschen. Dieselbe iff zwenfach;
- Z. Physica, fo fern bie Menfchen als lebenbige Ges Schopfe anzusehen. Denn ba fommen fie alle pon eis nem Stamm, werben alle auf einerlen Urt gezeuget, gebohren, erhalten, find auch alle auf gleiche Dafe fe bem Tobe unterworfen. Die Structur bes leis bes, die Ungahl, Ordnung, Beschaffenheit ber Bliedmaffen fommt ben allen überein.

Mach

t

t=

rs

rip

e. m

es

les

re

oie

no

lo

m

)-

0. ra.

m m

1a-

em

tra-

oe-

nt.

ffi-

ua-

les

Nach der Revelation ift noch was höheres zu attendiren, daß alle Menschen zum göttlichen Bilde geschaffen, auch alle durch Christum theuer erlöset sind.

2. Moralis; benn da sind sie ben natürlichen Gesetzen unterworsen. Und da sindet sich eine zwensache Gleichheit, in Ansehung des Rechts so wol, als der Obligation.

III. Die Verbindlichkeit biefer Pflicht ift allgemein: weil alle Menfchen gur Gefelligfeit bon Ratur bers bunden find. Gie ift auch unveranderlich, weit fie ben unveranderlichen Stand ber menschlichen Ratur voraussetzet. Und ob zwar die naturliche Bleichheit ber Menfchen burch die ftatus aduentitios in etwas geandert und beschräncket fenn moch te; fo bleibt boch die Berbindlichfeit ungeandert, es mogen bie Menfchen fich in einem Stande finben, worinnen fie wollen. Wie benn auch wol Die geringften und verachtetften Menfchen, baferne ihnen von ihren herrschaften etwas unbilliges ans gemuthet wird, fid) gar wohl auf bie allgemeine Gleichheit zu berufen wiffen, wenn fie fagen: Viique non canis fum, fed æque homo arque tu. 3ch bin ja auch fein Bund, ich bin fo wol ein Mensch, als du.

Hiergegen fündigen demnach alle die Herrschaf; ten, welche mit ihrem Gefinde unmenschlich umgehen, und es tractiren, wie das Bieh, so daß es oft verfrancken und crepiren muß.

Sar eclatante Proben solcher Grausamfeit findet man in dem Tractament, womit die sogenannten Wilden in America von den Europäischen Unchrissten beleget werden. Selbige werden als das Nieh verfauft, und weit ärger als das Nich tractiret. Ja man verhütet mit Fleiß, daß sie feine Christen werden, aus Benforge, sie möchten zu klug werden, und

und sich hernach nicht mehr bem sclavischen Tractas ment unterwerfen.

Siehe die Sammlung auserlesener Materien Bum Bau des Reichs GOttes, IV. Bentrag P. 439, seqq.

### §. III.

quorumlibet erga quosofficia libet alterum locum obtinet id, quod ex priori fluit: NEMINEM LAEDE. Vnde & illud porro consequitur officium, quod DAMNVM DATVM RESAR-CIENDVM esse præcipir. Potest autem quis alteri damnum inferre vel immediate & per se, proprio scilicet facto; vel mediate, per alius. Ad reparationem tenetur is, qui vel dolo malo damnum intulit; vel culpa, quæ tamen tribus gradibus, lata, leui & leuissima negligentia distinguitur. Ipsa reparario duplici modo fieri potest, vel restitutione, vel saisfactione.

Die andere absolute Pflicht ist: Beleidige nies mand. Worans denn weiter folget, daß man den versursachten Schaden erseinen musse. Denn es würde was vergebliches senn, ein Verbor zu thun, daß man niemand beleidigen oder Schaden zufügen solle, wo gleichwol der andere, im Beleidigungs Fall, den Schaden ohne Erstattung über sich nehmen musse. Wir has ben aber hieben dren Fragen zu erörtern:

G 2

I. Was

S

)cn

um

ben

als

in:

ber:

veil hen

ich)e

nris

ert,

fine

wol

ans

eine

Vti-

ein

thaf:

es cs

ndet

nten

chris

Bieh

tiret.

den,

- I. Was eine Beleidigung fey?
- II. Wer den Schaden zu erstatten?
- III. Wie die Erstattung geschehen muffe?
- Leine Beleidigung nennet man eine solche Hand, lung, wodurch man einem andern Schaden zufüget, indem man ihm dassenige, waß er entweder von Ratur, als ein Mensch, besüget, nemlich seine Güter des Leides, Leben, Gesundheit, Gliedmassen; oder das, waß er durch einen Vergleich erlanget, nemlich die Glücks-Güter, Ehre, Haab und Gut, entweder verdirbet, oder entwendet, oder ihn in der ren Gebrauch hindert.

Es fan sich zwar die Beleibigung noch auf andere Dinge erstrecken: man siehet aber hier vornehmlich auf solche Guter, die man einen, zur Erhaltung äusserlicher Ruhe, nothwendig ruhig geniessen lassen nuß. Folglich erfordert das Natur Geseh: man solle niemand das Leben nehmen, niemand seine Glieder zerstümmeln, keinen um seine Gesundheit bringen, niemand beschimpfen, bestehlen, oder auf andere Weise an seinem Nechte kräncken.

Gesetzt aber, daß nun dem andern wircklich bers gleichen zugefüget worden; so fragt siche:

II. Wer den Schaden ersenen solle? Untro. Ueber: haupt berjenige, bem die handlung, woraus der Schade entstanden, mit Recht imputivet werden fan.

Es fan einer auf mancherlen Art Cchaben thun :

- I. Entweder unmittelbar und durch fich selbst; oder mittelbar durch andere, und dieses entweder durch thun, oder durch unterlassen. Ferner
- 2. Entweder aus Bosheit, oder aus Machläßigs Feit. Jenes heißt dolus malus, Gefehrde und Argelist, da man directe die Absicht hat, dem and dern

bern Schaben zu thum: bieses aber heißt culpa, Sabrläßigkeit, da man zwar die intention nicht hat, einen zu beschädigen; boch aber etwas thut ober unterlässet, woraus dem andern Schabe ers wachsen kan.

Es hat aber bie culpa ober Sahrlafigkeit bren Stufen, und ift

- a. Lata, eine grosse Unachtsamkeir; wann einer das nicht in Acht nimmt, was ein ieder Haus/Bas ter insgemein in Acht zu nehmen pfleget. In wels chem Fall man zu Erstattung des Schadens eben so starck verbunden ist, als wenn es aus Bosheit geschehen wäre.
- b. Leuis, eine mittelmäßige Sahrläßigkeit; wann bas nicht beobachtet wird, was sonst ein gus ter vorsichtiger haus. Bater in Ucht zu nehmen pfleget. Auch da ist man schuldig, den Schaden siniger maassen zu ersetzen.
- c. Leuissima, eine gar geringe Sahrläsigkeit; wann einer zwar sonst gewöhnlichen Fleiß anwens bet, etwas weniges aber daben versiehet, welches ein anderer, der sorgfältig ist, besser wurde in Acht genommen haben.

hievon ift noch unterschieden casus fortuitus, ein ungefährer Jusall, welcher durch keinen menschlichen Fleiß verhutet werden kan. hier findet feine Ersetung Statt, es ware denn, daß man kraft eines Bergleichs, ober durch Schuld und Versehen, eine Verbindlichkeit auf sich gezogen.

So ist man auch nicht schuldig den Schaben gut zu machen, wenn ber andere in die Handlung, woraus der Schade erfolget, selber eingewilliget, und heißt es so bann: Volenti non fit iniuria; ad damni reparationem tenetur, qui inuito nocuit.

G 3

101

et,

las

n;

get,

ut,

De:

ere

lich

ing

ffen

ran

eine

auf

bere

bers

der

fan.

un:

ober

gig=

und

ans

bern

Es fragt fich:

Wer den Schaden erfenen folle, wenn mehrere zugleich denfelben verübet?

Antw. Man muß einen Unterscheib machen inter aftus individuos ac dividuos.

Actus individuus ist, wenn zwar mehrere zugleich bran Theil nehmen, boch also, daß dassjenige, was einer davon contribuiret, eben so wol denselben Effect würde nach sich gezogen haben, und man also nicht sagen kan, wie viel ein ieder bengetragen. 3. E. dren Mordbrenner stecken zugleich ein Haus in Brand. Da würde eben der Schade erfolget senn, wann auch nur ein einiger Feuer angeleget hatte: der actus läßt sich nicht theilen, so daß man sagen konte, wie viel ein ieder bengetragen.

Solche schabende Personen sind, nach dem still des Römischen Rechts, als correi debendi anzusehen, d. i. ein ieder ist zwar schuldig, das Seine zur Erstattung benzutragen: iedoch, wann der beseidigte Theil das Seine von einem ieden entweder gar nicht, oder nicht süglich erlangen kan, so heißt est singuli tenensur in solidum, d. i. er kan einen derselben anhalten, der sür sich und die andern den Abtrag thun mußt welche Schärfe aber nur alsdann Statt hat, wann die Handlung aus der Conspiration hergestossen ist.

Actus dividus heißt, ba einer mehr, ber andere weniger gethan. 3. E. ihrer drey hatten einen mit Knutteln attaquiret, ber eine hatte ihn am Haupte bless stret, ber andere den Arm entzwey geschlagen, der dritzte hatte ihm ein Auge ausgeschlagen. In solchem Fall ist ein ieder pro rata gehalten, so weit er nemlich gesschadet, und kan also einer für alle zur Erstattung nicht gezwungen werden.

Bann mein Bnecht oder Thier ohne meine Schulb bem andern Schaben zufüget, fo bin ich zur Erstattung erc

S

iter

eich vas fect icht oren

läßt viel

des d. i. ung das nicht ar in für

elche bie

dere mit bles drits Fall ges nicht

hulb tung bes bes Schabens verbunden: Es ware benn, daß ber Bes schabigte selber Unlag zum Schaben gegeben hatte. S. 2 Mos. 21, 28. sq. 33. sq.

- III. Wie die Erstattung geschehen muffe? Antw. Ueberhaupt auf zwenerlen Art,
  - 1. Entweder ift die entwandte Sache noch ba, fo giebt man fie in Matur wieder, bas heißt Restitutio.
  - 3. Ober fie ift nicht mehr vorhanden, so giebt man so viel, als der Werth derselben austrägt, das heißt Satisfactio: welches nicht nur auf die Sache selbst, sondern auf den fructum rei, ober trugung der Sache gehet: wie man denn auch für die Folgen, so aus einem Schaden entspringen, stehen muß.

Bur Art und Weise der Erstattung gehöret auch noch folgendes:

- 1. Wo iemand ben andern aus Vorsan beleidiget hat; so ift nicht genug, daß er sich frenwillig zur Ersezung des Schadens erbietet; sondern er muß auch bezeugen, das es ihm leid sen, und auf Ersfordern cautionem de non amplius lædendo prassitien: wie hingegen der Beledigte dem andern verzeihen und sich mit ihm ausschnen muß.
- 2. hat iemand aus Versehen, per culpam, den ans dern beleidiget; so muß er sich ebenfalls zur Ers setzung des Schadens offeriren, und bezeugen, daß es nicht mit Vorsan geschehen.
- 3. Wann die Beleidigung zugleich als ein Verbreschen anzusehen; so wird durch die Erstattung die civil-Strafe nicht aufgehoben. Vnum non tollit alterum. Wer den andern bestohlen hat, muß nicht nur das Gestohlene erstatten; sondern auch der obrigfeitlichen Strafe anheim fallen.

Unrecht ists, wann an einigen Orten die Iudices die gestohlene Sachen für sich behalten, ben G 4 læsum

læsum aber mit ber Galgen Strafe bes Diebes erosten wollen. Denn bem Bestohlnen ists barum zu thun, baß er rem suam wieder bekomme. Die Strafe aber gedenet dem Publico zum Besten. Dieit Imperator: mors omvia soluir. Resp. Præstationes personales soluir, non debits.

### §. IV.

Diuersi admodum casus læsionum in vita communi subinde occurrunt, quotum alii aliis sunt difficiliores. Exercitii gratia tantummodo sequentes huc adponemus. Quæritur nimirum:

- t. An damnum dederit, qui flores in horto suo veneno infecerat, vnde vicini apes perierint? Quintil. declam. 13. Apes sunt genus animantis vagum, ein wilber Wurm, quod nulla ratione assucheri potest, vi pabulum ex vno certo soco petat. Apibus ergo citra villus prohibitionem passim vagari licet.
  - s. An minoris fit æstimanda messis in herba perdita, quam quæ iam maturis slauescit aristis?
- 3. An medicus teneatur, si per imperitiam noxia
  - 4. Quot nominibus teneatur, qui alterum mutilanit? Resp. Quinque: nomine damni, doloris, curationis, cessationis, ignominia.

### 5. V.

Bules and males

dana masano

Tertium sequitur officium absolutum, quod PACTA SERVANDA esse di-Etitat.

Aitat. Quod vt reclius intelligatur, (1) de natura pactorum, (2) de officiis circa pacta, erit agendum. Pactum est consensus duorum pluriumue in idem placitum. Essentia pactorum CON-SENSVS est, qui vel expressus est, vel tacitus. Impeditur consensus ex parte intellectus per æratem, furorem, ebrieratem & errorem; ex parte voluntaris, per coactionem, merumque iniustum. Materia pactorum debet esse licita & possibilis. Dividi solet pactum (1) in gratuitum & mutuum, (2) in expresfum & tacitum, (3) in mediatum & immediatum. Pacta inter gentes inita speciali nomine FOEDERA adpellantur.

Die britte abfolute Pflicht gehet auf ben Vergletch, folglich auf ein erlangtes Recht, bas ber andere durch ben Bergleich befommen hat. Wir handeln

I. Bon der Matur des Vergleichs, und merchen:

I. Was ein Vergleich sey? Ein Vergleich ift eine Einwilligung zwener ober mehr Perfonen in eine allerfeits beliebte Sache. Und ift alfo

2. Das Wesen eines Bergleichs CONSENSUS, die Einwilligung, ba auf ber einen Geite ein Ber: sprechen, auf der andern die Annehmung sich bes findet.

Der Confens muß zwen Requifica haben, wenn ber Bergleich gultig fenn foll, nemlich er muß fenn

65

5 bes

HILL

Die

Di-

fta-

112

10-

itii

20-

Venine

V20

a 6

pepaf-

dita,

oxia

rila-

pris

ım,

di-

tat.

- a) Perspicuus, deurlich. Man kan seinen Willen einem zu verstehen geben, entweder gegenwärtig, und das bald mit ausdrücklichen Worten, bald stillschweigend, durch solche Wercke oder Geberden, woraus man des andern seine Willens: Meinung abnehmen kan: oder abwesend, und solches bald burch ein Schreiben, bald durch einen Mandatarium oder Gevollmächtigten.
- b) Verus, bahin gehöret theils eine gnugsame Wissenschaft, theils aber die Freyheir. Folglich fins bet sich kein wahrer Consens
  - (4) Wegen Wangel des Verstandes Ben Kindern, Ben Wahnsinnigen, Ben Trunckenen, Ben Irrenden, Ben Betrogenen.
  - (s) Wegen tikangel ber Freyheit Ben geswungenen Ben geschreckten personen.
- 3. Die Materie der Bergleiche, oder die Sache, words ber man sich vergleichen will, foll senn ehrbar und möglich. Ober beutlicher, es soll senn
  - e) Nichts gebotenes: benn was braucht es eines Wergleichs, wo man schon, vermöge eines ausbrucks lichen Gesetz, etwas zu leisten verbunden ift?
  - b) Nichts verbotenes; weil sich niemand zu bemt perbinden fan, worüber er feine Macht hat.
  - e) Richts unmögliches; weil es eine Ginfalt ware, was unmögliches ju verfprechen ober zu begehren.
  - d) Nichts fremdes; weil man folches nicht in feiner Gewalt hat. Woraus erhellet, was von dem Parrage-Tractat zu halten, welchen Franckreich mit

mit Engelland und holland wegen ber Spanis schen Monarchie gemacht, an., 1699.

- 4. Die Arten ber Bergleicheifind mancherlen. Denn da ift das Pactum entweber
  - a) Gratuitum, porónderger, vnilaterale, einseitig, da sich nur der eine Theil etwas zu thun, oder zu geben verbindet; oder mutuum, dinderger, bilaterale, in welchem bende Theile etwas zu thun sich verbinden.

Der Verspruch geschicht entweder schlechters bings, pure, oder Bedingungs Beise, hypothetice. Conditio est adiectio incerti euentus, eo animo facia, vt eius existentia vel negotium persectum resoluat, vel impersectum perseciat.

Die Bedingungen sind theils möglich, und dies se entweder casuales, zufällig, oder potestatiuæ, willkührlich, oder mixtæ, vermischt; theils unsmöglich, und das entweder physice, oder moraliter.

- b) Expression, da man mit ausbrücklichen Worten, es sen mundlich oder schriftlich, seinen Willen ers kläret; oder tacitum, da man seinen Willen durch gewisse Geberden oder Wercke zu Tage leget.
- c) Mediatum, wenn ber Vergleich in unferm Namen, ober auf unfern Befehl durch einen Gevollmäche eigten geschiehet, ober immediatum, wenn man in eigener Person ihn aufrichtet.
- II. Bon der Pfliche in Ansehung des Vergleichs. Hat man einmal einen gultigen Bergleich getroffen, so ist man auch schuldig, denselben weulich zu halten; und da heißt es: FIDEM DATAM SERVA.

Wir mercken hieben brenerlen :

1. Die Mothwendigkeit der Vergleiche, welche dars aus erhellet, weil die Pflichten der Gefälligkeit, und ber

S

Ten

ig,

en,

ing

alb

ata-

ois=

fins

orus

und

eines

ruds

beme

ware,

hren.

feiner

treich mit

berfelben Erweisung, nicht zu allen Dingen, die der Mensch zu seiner Erhaltung braucht, hinlanglich sind. Es sind viele Dinge, die man unentgeltlich von aus dern nicht fordern kan. Mit Gewalt kan man auch niemand darzu zwingen. Daher ist kein ander Mits tel, als daß man sich darüber vergleichet.

- 2. Der Grund, aus welchem die Berbindlichkeit der Bergleiche entstehet, liegt in dem nachsten Principio: Lebe gesellig. Woben zu mercken, daß die Berbinds lichfeit, sein Versprechen zu halten, nicht aus dem Bergleich selbst fliesset, indem die Personen, die sich über eine Sache vergleichen, einander nicht verbinden können; sondern aus dem göttlichen Geses. Denn will Gott, daß man in der Gesellschaft die ausserliche Ruhe erhalten solle; so will er auch, daß man sein Versprechen halten solle, weil andernfalls lauter Verwirrung unter den Menschen entstehen würde. Noch näher läßt sich diese Pflicht herleiten aus dem vorhergehenden Principio; Beleidige niemand.
  - 3. Die Aufhebung ber Derbindlichkeit kan auf unters fchiedene Art geschehen, als:
    - a) Solutione, wenn man bas leiftet, wozu man fich burch ben Vergleich anheischig gemacht.
    - b) Acceptilatione, burch die Erlassung ober Les digsprechung.
    - e) Noustione, burch eine neue Verpflichtung, wos burch bie alte aufgehoben wird.
  - d) Contrario consensu, ba man gerade bas Ges gentheil eins wirb.
    - e) Compensatione, burch eine Begenforderung.
    - f) Delegatione, burch eine Anweisung, mit erfolgs ter Uebernahme, m f. f.

&.VI.

### to tanbar malay all S.o. VI. des 22

illustrationem doctrinæ de pactis, quosdam speciales subjectiffe innat, quorum solutio ex antea dictis facile poterit expediri. Quæritur scilicet:

- I. An iure naturali aliqua vis infit obligandi nudis pollicitationibus? Resp. Quod sic. Iure autem civili neme obligatur perfecte, nisi ex pacto. Ex promisso enim gratuito nulla datur actio, quatenus promittens in alterum non transfert ius, rem promissam exposcendi,
- 2. An furor consensum prorsus impediat, etiamsi dilucida dentur furoris internalla?
- 3. An pactum cum ebrio initum fit irritum?
- 4. Venerat de morte militis cuiusdam falfus ab exercitu domum nuntius, quo audito & credito pater testamentum murat, & quem fibi visum fuit, heredem facit, ac polt moritur. Miles domum reuereitur, ac lege agir in hereditatem paternam. Vid. c r c. de orat. L. I. Quæritur: Quis beres effe debuerit? Attendenda eft ratio, cur testamentum mutauerit pater, falla nimirum persualio. E. voluntas patris nulla.
- 5. Patrifamilias peregre versanti falsus nuntius adfertur, equos ipsius domi periffe, Hoc ille præ le terens, circa alios emendos contractum iniuit. Sed antequam traditio pretii aut equorum fieret, nuntium fallum effe comperit. Qu. An ad im-Plendum contractum adigi queat?
- 6. An a pacto refilire possit, qui in re ipsa vitium seu defectum qualitatis defideratæ animaduerrit?

7. An

S

ber nd.

ans

ud

Rits

Der

io:

inds

deme

fich

iden

enn lich)e

fein

uter irbe.

dem

10.

nters

Rich

Les

, 100%

Ges

ng.

folgs

VI.

- 7. An error ex dolo malo refultans pactum reddat ir ritum?
- 8. An error ex dolo tertii proueniens pactum rescin-
- 9. Si ponamus, patrem filiæ etiam inuitæ sponsum dare posse, vhi ea metu paterni imperii sponso inviso sidem dedir; quæritur: An possit a pasto resilire? Resp. Quod non. Nam in sponso nihil hæret vitii, quare sibi ex eo promisso ius non possit
  quærere.
- vo. Au validum sit pactum, ad quod ab illo ipso, quocum paciscor, iniusta vi sum compulsus: v. g. an latroni tenear, si mihi per vim, iniusto metu intentato, promissum extorqueat?
  - 11. An, si turpe facinus velut ex obligatione fuit patratum, alter ad mercedem pro ea soluendam teneatur? Adsirmat GROTIVS, negat PVFENDORFFIVS, de I. N. & G. p. 434.

### §. VII.

Quartum denique officium absolutum huc redit: SERMONE ITA VTENhuc redit: SERMONE ITA VTENDVM, PROVT NATVRA ET RATIO SOCIALITATIS HOC REQVIRIT. Id quod de aliis etiam signis, quæ nonnunquam vicem sermonis
subeunt, accipiendum. Conuenientia verborum cum cogitatis nostris VERITAS
adpellatur: discrepantia autem vel MENadpellatur: discrepantia et FALSILODACIVM audit; vel FALSILO-

QVIVM, prout alter verum ex nobis intelligendi ius habet, vel non habet.

Der rechtmässige Gebrauch der Rede wird übers haupt durch folgende Pflicht angewiesen: Laß einen ieden bey deiner Rede sein Recht geniessen.

hieraus flieffen unterfchiedene befondere Pflichten:

- 1. Schweige, wenn der andere durch deine Rede beleis diget wird, est fen entweder an feinem naturlichen ober erlangten Rechte.
- 2. Rede, wenn der andere ein Necht hat, die Wahrheit von dir zu erfahren, es mag entweder ein vollkommenes oder unvollkommenes Necht sehn.
- 3. Brauche die Worte in ihrer gewöhnlichen Bebendtung, und enthalte dich aller Tweydeutigkeit: benn dadurch wird der andere an Erkentniß der Wahrs heit gehindert, folglich beleidiget.
- 4. Rebe, was mit beinem Gemuthe übereinfommt, wenn bas Recht eines anbern folches erfordert.
- 5. Enthalte dich falscher Reden, wenn der andere badurch beleidiget wird.

Hieraus erkennet man zugleich ben rechten Untersicheid zwischen Wahrheit und Lügen.

Wahrheit ist eine Uebereinstimmung unfrer Worste mit den Gedancken, so der andere zu wiffen berechtiget ift.

Lügen aber heißt, wenn man anders redet als dencket, da doch ber andere ein Recht hat, die Wahrs heit von uns zu erfahren. Hiervon ist unterschieden

Die Salschheit, falfiloquium, da wir anders res ben, als wirs meinen, in Sachen, die der andere von uns zu wissen nicht befugt ist: ober da man etwas verschweiget. Hieben wird gefragt:

Olo

n

I-

T-

si-

is

S S

V-

0-

1.

Obdenn alle Erdichtungen und falfche Reden, ... alle Stellung und Verftellung, fchlechterdings unrecht fey?

Antw. Schlechterbings nicht, fondern nur in folchem Sall, wenn ber andere badurch beleibigt wird. Fallt bie Beleidigung weg, und es erfordert entweder unfer einen Intereffe, ober des andern Beffes, baf wir etwas ver: fchweigen, ober anders reben, als wirs meinen : fo ift bas in foldem Fall erlaubt. 3. E. Binder, Parienten, Wahnfinnige, muß man bisweilen eins und bas ans dere überreden, welches fich den Worten nach nicht fo verhalt, indem man fich nach ihrem Berffand ober Un: verstand bequemet, das gleich wol alsbann nicht eine Lie genift. Doch giebt ber fel. D. Spener in feinen Cate= chifmus : Predigten, über bas achte Gebot, p. 127. biefe Erinnerung : daß, wenn mans mit Rinbern gu thun habe, man in foldem Stuct vorfichtig verfahren muffe, banut nicht unvermercht die Rinder badurch fich ges wöhneten gu glauben, bag Falfches reben nicht eben fchwere Gunde fen.

Co wird auch hier feinesweges benenjenigen bas Bort geredet, welche aus albernen Urfachen, mit hins tanfegung aller Chrbarfeit,ohne Ende fimuliren und bifs fimuliren: worinnen fie nicht nur eine Marren Politic ausüben, fondern auch ben allen Tugend: und Bahrs beitliebenben Gemuthern allen Eredit verlieren.

### 6. VIII.

Circa legitimum SERMONIS VSVM problemata notentur fequentia, ex antecedentibus facile foluenda.

#### Ougritur:

1. An, vt omne mendacium est falsiloquium, ita omne falfiloquium fir mendacium?

2. An

- 2. An piaculo se obstringat, qui citra aliculus iniuriam, & in vtilitatem suam & aliorum, verba profert, ab animi sententia prorsus discrepantia?
- 3. An mentiatur, qui aut partem veri dissimulat, aut ambigue loquitur? v. g. ATHANASIVS interrogantibus, ad se capiendum missis, respondebat, modo hac transiisse Athanasium, dissimulans, eundem quoque retro nauem conuertisse. THEODORETVS H. E. Lib. III. c. 8. Abrahamus Saram dixit sororem suam, de matrimonio dissimulans. Gen. XX, 2, sqq. 1Sam. XXVII, 10, 11.
- 4. An reservationes mentales inter mendacia sint referendæ? v. g. si interrogatus, an fecerim, dicam, non feci, sc. aliud quidpiam; aut si petenti pecuniam dicam, non habeo, sc. quod tibi dem.
- 5. Num loco sermonis simplicis sectiones adhibere liceat? Vid. Gen. XLII, 7. sqq. Exod. I, 17. 19. 1 Sam.
  XIX, 12. seqq. XX, 5. 28. 29. 2 Sam. XIV, 4. seqq.
  2 Cor. IX, 2. 3. 4. EVRIPTOES: Mendacium
  beneficium faciens, melius est vero exitium parturiente. MELIODORYS: Pulchrum est mendacium,
  cum auctori commodat, & audienti non nocer.
  Duces sicto sepe nuntio labantes suorum animos
  erigunt.
- 6. An rectoribus ciuitatum falso sermone vti quandoque liceat? Spectat huc factum Salomonis, 1 Reg. III, 25. Huc quoque pertinent simulationes circa valetudinem aut mortem principis, ad præcauendas turbas.

### S. IX.

Sermoni interdum additur firmamentum, quod IVSIVRANDVM adpella-H tur,

m

eu

ers

ift

en,

ms

To

Ins Lüs

te=

27. jun

ges

ben

bas

hins

diff

olitic sahrs

ece-

, ita

2. An

rur, hoc est, adsertio religiosa, qua pœnam diuinam in nos deposcimus, nisi verum dicamus. Viterioris explicationis caussa notasse iuuat iurisiurandi (1) requisita, (2) obligandi vim, (3) sinom, (4) species, (5) officia iurantium. SPE-CIES iurisiurandi quum sint variæ admodum, harum potiores sequenti tabula complectemur:

Iusiurandum est vel

L. PROMISSORIVM, de futuro; vel

II. ADSERTORIVM, de præterito, & hoc vel

- 1. Testissicarorium, quo iuratur de facto alieno; vel
- 2. Litis decisorium, sopiendæ litis caussa præstandum, quo iuratur super sacto proprio: idque
- a) vel pars parti defert, vt iuramentum

  Malitiæ,

  Calumniæ,

  In litem, idque vel veritatis, vel adfectionis,

  Credulitatis.
  - b) vel iudex imponit, parte non petente, quando probationes ceteræ non sufficient, cuiusmodi est iuramentum

Supplecorium, der Erfüllungs : Eyd. Purgatorium, der Reinigungs : Eyd.

Der Erdschwur ist eine wohlbedachtige Unrufung GOttes, der uns strafen soll, wofern wir die Wahrs beit nicht reden, oder unser Bersprechen nicht halten

ten folten, um unfern Worten befto mehr Glauben gu machen.

Mit dem Endschwur kommt überein Execratio, die Verwünschung, qua rem nobis carislimam deuouemus. 3. E. wenn man bey seiner Seelen schwöret. it. Ich wolte, daß ich Sals und Beine zerbräche. Ich will den Too hineintrincken, wenn das und jes nes nicht wahr ist; und was dergleichen schwere und leichtsertige Vermessungen mehr sind.

Wir mercken alhier:

- I. Was zu einem Eyofchwur erfordert werde? Antw.
  - 1. Der Gebrauch der gefunden Vernunft. Daher Kinder, Wahnfinnige, Trunckene, keinen End schwös ren konnen.
  - 2. Daß es bedächtig und mit Vorsatz geschehe. Wies wol, wenn einer auch die Intention nicht adhibitrete, die er doch brauchen solte, so wäre er dessen ungeachtet durch den End gebunden. Und ist also der Jesuis tische methodus dirigend intentionem höchst absurd.

    3. E ein sicherer Mönch im Eloster betheurete, der Geslüchtete sein nicht da (nemlich in seinem Ermel). Wann einer gleich in seinem Gemüthe auf was ans ders dencken wolte, so wäre es doch vergeblich. Auch gehts nicht an, wenn man ben sich denckt: Linguaiuraui, mentem iniuratam servo.
  - 3. Daß daben allemal GOtt als ein Teuge und Richster musse angerusen werden: als ein Zeuge, der frast seiner Allwissenheit weiß, ob man die Wahrheit res de, oder nicht; als ein Richter, der frast seiner Gestechtigkeit und Allmacht einen strafen wolle und könne, woserne man vorsetzlicher Weise betriegen wolte.

Daß man ben Ablegung des Ends an einigen Drsten einen Codien= Kopf und brennende Bergen H 2 auf

n-

ng

brs

als ten

auf ben Tisch stellt, Thur und Senster aufmacht, zwey Singer ausstrecket, u. s. w. find keine wesentliche Stucke, sondern nur Reben: Ceremonien, die gleich; wol ben manchen einen ftarcken Eindruck haben.

II. Wie weit der Eydschwur verbinde? Antw. Weit ter nicht, als nur so weit sich die Berbindlichkeit des Bergeleichs erstrecket. Wo also in dem Bergleich selber keine Obligation Statt hat, da verbindet auch der Eyd nicht. Ursache: weil durch den Eydschwur keine neue Verbindung weder gegen Sott, noch gegen den Nachsten hers vorgebracht wird. Der Eyd ist nur ein Jusas, der unsern Worten zu besto mehrerer Bekräftigung berges süget wird, mithin kan derselbe keine grössere Bergbindlichkeit machen, als in der Haupt; Sache selber enthalten ist.

Boraus sich leichtlich urtheilen lässet, was von sols chen Endschwüren zu halten, die durch List, ungezechte Gewalt, oder Irrthum veranlasset, desgleischen auch in unerlaubten oder unmöglichen Dingen abgestättet werden.

# III. Welches die Absicht der Eydschwüre sey? Untw.

- 1. Bon Seiten bessen, der sich deuselben schwören lässet, ist die Absicht, den Schwörenden durch die Furcht der göttlichen Strafe desto mehr anzuhalten, daß er die Wahrheit rede und sein Bersprechen halte. In Gerichten ist der End das Ende alles Zaders.
- 2. Derjenige, ber ihn schwöret, will bem andern besto mehr Berficherung geben, daß er die Wahrheit res ben, oder sein Versprechen halten werde.

# V. wie vielerley der Eydschwur sey? Antw.

1. PROMISSORIVM, der Verheisfungs-Cyd, fraft dessen man sich verbindet, daß man sein Bersprechen treulich halten wolle. Dahin gehöret das luramentum

eum militare, academicum, besgleichen homagium, ber hulbigungs End.

- 2. ADSERTORIVM, der Bekräftigungs- Myd, wenn man schwöret, daß unser Zeugniß von einer geschehenen Sache wahr, und wird sonsten auch litis decisorium genannt, ben entweder eine Parthey der andern deferiret; oder der ludex fordert dens selben in Ermangelung des völligen Beweises, und ist in solchem Fall entweder
  - Suppletorium, der Erfüllungs=Eyd, welchen der luden demjenigen aufleger, der semiplene, z. E. nur durch einen Zeugen, oder zwen, wodon aber der eine nicht omni exceptione maior ist, bewiesen hat.
  - Purgatorium, ber Reinigungs=Eyd, welchen ber Iudex bemjenigen aufleget, contra quem præsumtiones militant.
- V. Was man für besondere Pflichten bey dem Eyds schwur in Acht zu nehmen habe?

Untw. Folgende:

- 1. Bon Geiten beffen, welcher fchworet, heiffet es:
  - Schwöre nicht falsch, und hüte dich vor dem Meineyd.
  - Schwore nicht liederlich, wo nemlich kein Ber weis von nothen.
  - Schwore bey niemanden, auffer bey GOtt,
- 2. Don Seiten bessen, bem ber Epd geleistet wird, ist nothig, daß man nicht leicht einen Eyd fordere, welches wider den Endzweck des Ends, und gegen die Ehrsurcht ware, die man SOtt schuldig ist.

H 3

\$. X.

r es

12

er

13

23

eis

en

w.

fet, cht

i er

In

esto

raft

d)en

tum

### 6. X.

Ad doctrinam de IVREIVRANDO paullo penitius inspiciendam, quasdam proponemus quæstiones, proprio Lectoris examine diluendas.

### Quæritur nimirum:

- I. An magistratus Christianus a Iudzo, Turca, Idololatra, iuramentum poffit exigere, salua religione? Adfirmat PVFEND. de I. N. & G. L.IV. C. II. S. 4.
- 2. An iuramento non teneatur, qui inter iurandum intentionem iurandi non adhibuit, simplici duntaxat verborum recitatione defunctus? it. qui referuationem & restrictionem quandam mentalem adhibuit?
- 3. An iuramento obligetur, qui per dolum cius, cui iuratur, in errorem fuit coniectus? Resp. Quod non. Nec obstat iuramentum a Iosua Gibeonitis præstitum & sancte seruatum. Nam (1) astutia hæc Gibeonitarum non eratreprehendenda: neque (2) hoc dolo damnum Ifraelitis illatum: neque (3) Deus per modum præcepti iniunxit internecionem omnium Cananitarum, etiam illorum, qui sponte ceruices iugo submitterent, & a quibus nullum postea periculum immineret.
  - 4. An iusiurandum per metum iniustum, a latrone v. g. extortum, obliget? Adfirmat cum Grotio Calouius; negat Pufendorffius, & cum eo plerique neotericorum. Si quis tamen persuasus sit, illa se religione teneri, satius vtique videtur, promissam pecuniam in pias caussas erogare, quam nebulonis alicuius malitiam alere.

5. An

- 5. An, qui super re illicita aut impossibili iurat, illo iuramento sit obstrictus? Pertinet huc exemplum Dauidis, qui per iracundiam iurauerat, se Nabalis domum internecione deleturum. Iudæi sacramento se obstringebant, non se capturos cibum, donec Paulum obtruncassent.
- 6. Si quis in latrones incidens ad redimendam vitam cogatur iurare filentium perpetuum; quæritur: an id iuramentum fit feruandum? Ratio dubitandi: quia ex eo filentio pluribus periculum esset emersurum.
- 7. An & quaterus teneatur heres ex iureiurando eius, cui succedit? v. g. Si quis iurauerit, sese intra proximos decem annos, singulis annis centum imperiales in pauperes erogaturum, ac nondum elapso decennio moritur. Resp. Heres non tenetur, nisi ius illa exigendi in certos homines sit collatum. Tenetur quoque, si sub tali conditione heres sit institutus.
- 8. An obliget iuramentum, quod iuratur in alterius animam, h. e. loco & nomine alterius?
- 9. An fummus imperans iuramentum relaxare possit?
- 10. An iuramentum tacitas conditiones & limitationes excludat? Resp. Quod non. Puta, si alicui, quicquid velit, petendi optionem concessi; vbi iste iniqua aut absurda petierit, haudquicquam tenebor. Sic non debebat Herodes saltatriculæ privignæ caput Iohannis indulgere, quia, quum ad illicita nulla sit obligatio, in generali promisso vtique subaudiendum erat: si quid peterer, quod licite possit prastari, Matth. XIV, 7. sqq.

H 4 SECT.

0.

V.

ım

re-

lems

ius,

itis

utia

que

rne-

ibus

rone

Ca-

rique

pro-

5. An

### SECT. II.

DE

# OFFICIIS ERGA ALIOS HYPOTHETICIS.

### SYNOPSIS.

Officia hypothetica quanam fint? Q. I.

Dominium quid sit & quo fundamento ? nitatur S.II.

Dominii varietas & origo. Q. III.

Obiectum dominii. S. IV. Modus acquirendi dominium vel originarius est; 6. V.

Vel derinations, vbi de testamento & vsucapione. 6. VI.

Officia ex dominio rerum refultantia. §. VII.

Pretium rerum quid fit, & vnde ortum? S. VIII.

Pretium vel eminens eft, vel vulgare. §. IX.

Contractus quid sit? . X. Species diverse contractuum.

6. XI. Contractus principales vel benefici sunt, vel onerofi. C. XII.

Contractus accessorii in communes of fingulares diuiduntur. Q. XIII.

Officia contrabentium. XIV.

### §. I.

xplicatis officiis erga alios absolutis, progredimur ad officia necessitatis bypothetica, quæ instituto quodam humano nituntur. Sunt autem istiusmodi instituta potissimum duo: DOMINIVM & PRETIVM RERVM.

350=

Bedungene Pflichten sind solche verbindliche Handlungen, die in Ansehung einer gewissen Andronung mussen vorgenommen werden. Sie grunden sich also nicht unmittelbar in der Beschaffenheit der menschlichen Ratur: indessen sind sie (1) allgemein, indem sie alle und iede Menschen verbinden; (2) norhwendig, weil ohne dieselben die menschliche Gesellschaft nicht bestehen kan, dahero sie auch eine vollsommene Berbindlichkeit mit sich führen,

Die Unordnungen, worauf sich diese Pflichten grunden, sind

- 1. DOMINIVM, die Eigenthums Ferrschaft; und weil das Eigenthum den Handel und Wandel, folglich auch die Contracte nach sich gezogen, diese aber den Werth der Sachen vorausseinen: so kommt noch darzu
- 2. PRETIVM RERVM, der Werth.

### Unmerdung,

Unter die menschlichen Anordnungen psleget gemeiniglich auch die Rede gezehlet zu werden. Wenn man aber bedeneset, daß die Rede unmittelbar zu der Besschaffenheit der menschlichen Natur gehöret, und der Mensch ohne dieselbe in keiner menschlichen Sesellschaft leben könne: so kan man die Nede nicht füglich für eine menschliche Anordnung halten. Weswegen wir denn auch die Pflichten in Anschung der Nede nicht zu den bedungenen, sondern zu den unbedungenen Pflichten rechnen. S. Sect. I. §. VII.

### §. II.

DOMINIVM est ius homini competens, quo alicuius rei substantiam ita si-H s

el

13.

vel

st.

mui-

g.

tis,

itis

nuodi

M

35e=

bi vindicare potest, vt eodem modo in solidum non pertineat ad alterum. Vt res planior euadat, dominii varietatem, originem, obiectum, modum acquirendi, ac denique officia circa dominium observanda, ordine contemplabimur.

Wir haben hieben überhaupt zwen Stücke zu ers wegen:

1. Was die Eigenthums = Zerrschaft sey? Antw. Sie ist ein solches Recht, da ein Mensch gewisse Sas chen eigenthümlich, das ist, mit Ausschliefung ander rer Leute, besitzet, und selbige nach seinem Gefallen brauchen kan. Kurzer kan man sagen: Dominium est ius, quo res est nottra.

Es ift aber der Unterscheid zwischen dem dominio und imperio wohl anzumercten. Sie sind unterssschieden (1) in Ansehung des Sudiecki. Das imperium haben nur odrigkeitliche Personen; dominium aber kan eine iede privat Person haben. (2) In Anssehung des Odiecki. Denn das dominium erstreckt sich nur über die Sachen; das imperium aber hauptsächlich über Personen. Wiewol ehedem auch die Knechte unter dem dominio stunden, als welche den Sachen gleich geachtet wurden, womit man handlung treiben kan.

- 11. Ob der Mensch Recht und Macht habe, sich aller lebendigen und leblosen Dinge nach Belies ben zu bedienen, und ein Eigenthum über dies selbe ihm anzumassen? Antw.
  - 1. Mas die leblosen Geschöpfe betrifft, so ist wol fein Zweifel, daß alle diejenigen, welche zur Erzhaltung und Commoditat des Menschen dienen, in

in beffen freper Potestat siehen, weil ber Mensch, sonsten fein Leben nicht erhalten konte. Bas

2. die Thiere anlanget, ob man biefelbe fchlachten, beffruiren und effen durfe, ba hat die Cache mehr Schwierigfeit. Denn nach ber Bernunft scheinet diefe Poteffat mehr unrechtmaffig, als rechtmaffig gu fenn, gumal wenn man betrachtet, baf fie in vielen Stücken eine Alehnlichkeit mit bem Mens schen felbften haben; daß fie mit einem leben, fo eine unschätbare Gabe Gottes ift , verfeben find; daß fie von einer gewaltsamen Deftruction ein ems pfindliches Leiden haben; baf der Menfch andere Mittel ju feiner Confervation haben fan; baf fie mehr zur Corruption und Schwachung ber menfche lichen Ratur, als zur Dauerhaftigkeit berfelben bentragen. Indeffen weil es ber uralte Brauch mit fich bringet, GDtt felbft auch diefe Gewohn: beit gebilliget und bem Menfchen fren geftellet, fo barf man fich fein Gewiffen machen, auch bie Thiere in foldher Poteffat zu haben, daß man fie destruire und esse. Doch muß es nur jur Roth: durft geschehen. Daher diesenigen, welche aus bloffem Muthwillen und jum Plaifir die Thiere martern und umbringen, bergleichen unter andern in den Thiergefechren geschiehet, sich groblich wider den Schöpfer verfündigen.

### g. III.

Distingui solet dominium in eminens, quod est summorum imperantium; & vulgare, quod est privatorum: hoc vero in plenum & minus plenum seu restrictum, cuius essectus imminutus est, quod

ite-

n

rs

w.

as

Des

len

m

nio

ters

pe-

um Uns

cectt

aber

meh

elche man

fich

elie=

mol

r Ers

ienen,

iterum in vtile & directum diuidi folet. Porro dominium ratione subiecti est vel singulare, quod vni; vel commune, quod multis competit. Vnde intelligi potest, quid sit PROPRIETAS, quid COMMVNIO tum positiua, tum negatiua. Ceterum de ORIGINE dominii ratio nihil certi desinire potest.

Mir haben alhier von zwenen Puncten fürglich zu bandeln:

- I. Bon ben unterschiedenen Arten ber Eis genthums , Derrschaft,
- II. Bon bem Ursprung bes dominii.
- I. Mas die unterschiedenen Arten der Herrschaft über Saab und Güter betrifft, so psiegt man das dominium zu theilen in eminens & vulgare.
  - 1. Dominium eminens, die hohe Zerrschaft, soll barinnen bestehen, daß eine gange Republic, oder ber Regent über eines ieden Unterthanen seine Güter so viel Gewalt habe, daß er sie im Fall der Moth wegnehmen, und sie zum gemeinen Besten anwenden könne. Ueber welche Materie aber vies le Streitigkeiten entstanden sind.
    - 2. Dominium vulgare, die gemeine Zerrschaft, ift, basjenige Mecht, welches ein ieder privat: Mann über seine Guter hat, und wird getheilet in plenum & restrictum.
      - (a) Plenum, die vollkommene Herrschaft. Hier: zu werden dren Stucke erfordert: (1) der Bes fin, da man etwas in seiner Gewalt hat, mit der Abs

Absicht, solches für sich zu behalten; (2) bas Eigenehum an sich selbst, da einem die Sache bergestalt zugehöret, daß sie auf diese Urt keinem andern zusiehet, woraus nothwendig das Necht sliesset, andere von dem Besit, oder Nusung berselben auszuschliessen. Endlich (3) die truzung oder der Sebrauch, da man eine frene Disposition hat, das Seinige nicht nur zu nusten, sondern auch an andere zu veräussern, zu verpfänden, oder zu verfaussen. Man hat hier ben zwen Neguln zu mercken:

- I. Quilibet dominus est moderator & arbiter rei sux, eamque alienare potest.
- Qui non est dominus, rem alienare non potest.
- (b) Restrictum, eine unvollkommene ober eints geschränckte Herrschaft, nemlich, wo es ents weder an dem Bestiz, oder an dem Eigensthum, oder an der Tunzung sehlet. Es ist dasselbe wieder zweiserlen, entweder directum, wann iemand das Eigenthum hat ohne die Nutzung, z. E. dominus seudi, der Lehnsherr; dominus emphyteuseos, der Erdzins. Herr: oder ville, wann einer die Nutzung hat ohne das Eigenthum, z. E. vaiallus, emphyteusa.

Not. Emphyteutæ find Personen, welche loca inculta anbauen, und dem domino fundi einen gewissen Canonem, ober Erbaina, entrichten. Sie find unterschieden von soll chen, welche Feudal- ober Alle dial. Buter im Pacht haben; denn diese muffen viel mehr geben.

Allodium est possessio libera, ab omni clientela soluta, ein Sreyhof, eigen Gut, bas

el

 $\mathbf{b}$ 

ft.

VI-

ia.

tio

Eis

haft

bas

foll

oder

feine

a ber

esten r vies

ft, ist,

Rann

ple-

Hier;

nit der

bas nicht Lehn ift. Allodialia bona, freye Erb= Guter.

Feudum, ein Lehn = But, eft genus clientelæ, quo prædium aliquod ea lege alicui datur, vt & ipfe, & ipfius potteri & heredes, beneficii auctorem perpetuo agnoscant, & quafi pro patrono colant.

Uebrigens pflegt man bas dominium vulgare noch abzutheilen in fingulare, welches einem alleine zu: fommt; und commune, woran mehrere zugleich Theil haben. Jenes heißt mit einem Worte Froprietas; diefes aber Communio.

- 1. Proprietas est qualitas rei moralis ad aliquem ita pertinentis, vt eodem modo in folidum non pertineat ad alterum. 3. E. alle res patrimoniales, oder Erb. Guter, haben diefe moralifche Eigenschaft, daß deren Befiger das Eigenthum davon zugehoret.
- 2. Communio, die Bemeinschaft, ift zwegerlen:
  - a) Positiva, qua res est in dominio plurium coniunctim fumtorum. Dahin gehoren folgende res extrapatrimoniales, als: (1) res vniuerfitatis, ber Stadte und Gemeinde Guter, ber Mardt, ge= meine Weide, Bolgungen; (2) res facræ, als Birchen, Altare, Belche; (3) res religiofæ, als Cometeria, Birchhofe und Begrabnisse; (4) res landa, befrepte Dinge, als Ring = Mau= ren, Stadt: Thore.
    - b) Negariua, que est qualiras moralis rei, que quoad substantiam nullius est, quoad vsum omnibus paret. Dabin geboret bie Lufe, bas Meer, die Sluffe, Zafen, öffentliche Landfraffen. Das find res communes vniuerfaliter & negatine, quia fociis ius, reliquos focios excludendi, negat.

II. Von

m

Pr

re

III. Bon bem Ursprung der Sigenthums: Herrschaft, wie dieselbe juerst entstanden und eingeführet worz den, läßt sich nichts gewisses sagen. Man kan wol Muthmassungen anstellen, wie etwa zuerst das Siegenthum hatte entstehen können; daraus aber nicht folget, daß solches wahrhaftig also entstanden, wie man sichs einbildet.

Die Ursache des eingeführten Eigenthums ist wol keine andere, als die unordentlichen und unerstättlichen Begierden der Menschen, da, ben Bermehrung so wol der Menschen, als auch der nußbaren Dinge, die Stärckern den Schwächern selbige immer zu entziehen suchten, daher lauter Streit und Unruhe entsiehen musie, welcher zu steuren kein besser Mittel war, als daß man die Guter eizgenthümlich machte, damit ein ieder wüsse, was ihm eigentlich gehörte, oder nicht gehörte.

Bon der Art und Weise aber, wie es daben zuges gangen, wissen wir ausser dem, was die Schriff meldet, aus der blossen Bernunft nichts gewisses. Das wahrscheinlichste ist wol, daß man erstlich allers hand UTobilien und Früchte zu theilen, und als eigen zu haben angefangen: im solgenden aber hat man auch die Immobilien voer undewegliche Güter einhellig zu vertheilen notthig gehabt, und ist also endlich die Kigenthümlichkeit, wie wir sie heutiges Tages vor und haben, überall eingeführtet worden.

### §. IV.

Videndum iam de OBIECTO dominii, seu quænam res idoneæ sint, vt proprietatem subeant. Ad hoc ergo tria requiri videntur: primo, vt res vsum ali-

115

ch)

e-

ita

er-

es,

ift, cet.

on-

nbe

atis,

ge=

als

ofæ,

iffe;

Tau=

quæ

mni-

Teer, Das

, quia

. Won

aliquem hominibus mediate aut immepossit præbere; deinde, vt vsus possit exhauriri; ac denique, vt hominum apprehenfioni & custodiæ modo sir obnoxia. Vnde oceanum vastum dominii expertem esse liquet.

Solchemnach finden fich dren Wigenschaften, wel the die Sache an fich haben muß, die man eigenthum; lich befigen will:

- 1. Daß fie dem Menschen zu seiner Erhaltung oder Commoditat etwas nugen konne. Dinge, die einem ihrer Ratur nach schaden, ober boch feinen wircflichen Rugen bringen, verlanget niemand. 3. E. Die Schlacken, Die in ben Schmely Gruben von bem Metall abgesondert werden; die Frosche und Kroten in den Gumpfen.
  - 2. Daß sie erschöpflich, und nicht für alle hinlange lich fey : weil ein unendlicher leberfluß ben niemand Meftim findet. 3. E. wer wolte die Lufe, das Waffer in einem groffen Fluf oder Gee, ben Schnee auf dem Felde temals verzehren und erschöpfen? Singes gen die Sische in einem Blug, die Thiere in einem Balde, find gar leicht zu erschöpfen.
    - 3. Daß fie in einer Verwahrung können behalten werden: weil das Eigenthum mit fich bringet, daß man andere ausschlieffen fan. 3. E. über die Vogel in der frenen Luft fan fich niemand eine eigentliche Herrschaft anmassen, weil fie bald in diese, bald in eine andere Berrichaft fich retiriren konnen. Es wird gefraget :

Ob fich einer über das groffe Welt- Meer eis ne Berrschaft anmaffen konne?

F

Antw. Es ift unmöglich, baß ein Mensch bas groffe Welt=Meer occupiren, folglich fich zu einem Geren

nul-

über daffelbe aufwerfen konne, weil niemand in dem Stande ift, felbiges im Schutz zu erhalten, und ans dere davon auszuschliessen. Kan einer aber ein gewiffes Theil deffelben behaupten; fo fan man in fo weit einem auch eine herrschaft über bas Meer gus gefteben. Doch ift ein groffer Unterscheid inter dominium & imperium maris. Das dominium maris bestehet in Rugungen, da Berrschaften, an bes ren Gebiet ein gewiffer Theil des Meeres floffet, Sifche, Perlen, Corallen, Agarfteine, und bers gleichen auffangen burfen. Das imperium maris giebt Macht, See = Rauber gu ftrafen, benen See, fahrenden Gefetze vorzuschreiben, Bolle anzus legen, Tonnen, Packen und Bluffen in der Gee an gefährlichen Dertern gur Berwarnung ber Schif. fenden aufzurichten, auch zu begehren, daß frembe Schiffe, wann fie bie Gee, Caffelle vorbenfahren, ober den Kriegs Schiffen begegnen, Die Segel fallen ober ftreichen laffen muffen.

### §. V.

Proximum est, de MODIS ADQVI-RENDI dominii dispicere, qui, ad ductum Grotii, commode diuiduntur in originarios ac derinatiuos. Illi sunt, quibus ab initio in rem aliquam proprietas introducitur: hi vero, quibus dominium iam constitutum ab vno homine in alium transit. ORIGINARIE adquiruntur vel res ipsæ, vel rerum accessiones. Res ipsæ adquiruntur per OCCVPATIONEM, quæ est rei

â

0

n

els

ms

na

ge,

nen

€.

ent

rò=

ng=

oaf=

nges

nem

alten

, baß

ogel

flictie

wird

er ei=

grosse Herrn über nullius, cum animo habendi, facta adaccessiones dicuntur prehensio. Rerum fructus, qui in naturales, industriales & ciuiles diuiduntur. De his valet regula: Accessorium sequitur suum principale.

Man fan auf zwenerlen Urt etwas als fein eigen überfommen: entweder originarie, ursprunglich, da es querft unfer eigen wird; ober derivatine, abftam= mender Weife, wenn es von einem auf ben andern gebracht wird.

#### Ursprünglich erlanget man als eigen

I. Res ipfas, Die principal-Gachen, und bas gefchicht burch die Occupation, ober angemaßte Bemachtis gung, wenn man res nullius, Dinge, bie herren los find, in Befit nimmt. Woben die Regul ftattfindet: Res nullius cedit occupanti.

#### Es fragt fich aber hieben:

I. Welches res nullius find? Untw. Man gehlet beren funf Gattungen, welche im folgenden difticho enthalten find:

> Censura, facto, natura, tempore, casu: Res in nullius dicitur esse bonis.

### Solchergestalt find res nullius

- (a) Res facræ, religiofæ & fanctæ.
- (b) Res derelictæ, Dinge, die ein anderer wegger worfen oder liegen laffen, in der Absicht, fie nicht mehr als eigen zu befigen.
- (c) Feræ, volucres, apes, pifces, geminæ.
- (d) Thefaurus, qui est vetus depositio pecunia, cuius memoria non exstat.

(e) He-

- (e) Hereditas iacens, fiue non adita.
- 2. Auf wie vielerley Art die Occupation gesches ben könne? Antw. Man hat dreperlen Arten;
  - (a) Occupatio bellica, die Eroberung ober Ers
  - (b) Venatio & piscatio.
    - (c) Inuentio, ba man g. E. einen Schat, ober verlohrne Sache findet.
  - 3. Ob denn noch heut zu Tage das ius occupandi einem ieden privat Mann zukomme? Antw. Es ist durch einen viel hundert jährigen Gebrauch dahin gekommen, daß wilde Thiere zu jagen, nicht iedermann, sondern nur der hohen Obrigkeit zustehet. Fischerezen werden auch nicht mehr nach eis nes ieden Belieben, aus natürlicher Frenheit gesübet; sondern gehören zu den Majestäts Niechten. Wie denn wegen der Piscatur auf dem Meer wol ganhe Königreiche Krieg geführet. Fischdiebe in Niechten und Bächen werden nach Sächsischen Stechten mit Gefängniß, Staupenschlag und Lang des Verweisung gestraft.

Mit dem Bienen = Sang hat es eine andere Bes wandniß. Die Biene ist ein vagum animal, ein wils der Wurm. Daher wenn ein Bienen: Schwarm seinem Herrn eutweicht, und ihm aus dem Gesichte kommt; so bleibt er demjenigen, auf dessen Baum oder Grund er sich niedergelassen.

II. Rerum accessiones. Der beyläufige Juwachs der Dinge wird auch durch die Occupation erlangt,

Sie heissen sonft fructus, Mugungen, und find

I 2

I. Na.

adintur

rula:

eigen h, da stam= ndern

schicht nächtis nolos indet:

zehlet disti-

fu:

vegges

t, sie

e) He-

\*

### 132 CAP. V. SECT. II. DE OFFICIIS

- 1. Naturales, die durch bloffe Natur: Rrafte hervor; gebracht werden. Dahin gehoret
  - 1. Fætura, die natürliche UTehrung von unferm Wieh und Gutern.
  - 2. Allunio, bie Anlage, so ein offentlich fliessend Waffer an unserm Boben anlegt.
  - 3. Appullio, wann ben Ergieffung eines Fluffes ein Stuck von iemandes Acker an den unfrigen anges trieben wird.
  - 4. Insula, ein vestes Land, welches mitten auf einem Fluß entstehet. Auf einem gemeinen Fluß gehört sie denen zu, die an benden Seiten des Wassers lies gende Grunde haben. Da denn von solchen Ackern bis auf die Mitte des Wassers gemessen wird, und was einem ieden solches Maaß die auf die Mitte giebt, gehört ihm eigen zu. Si in mari nascitur insula, nullius ett, & sit occupantis.
    - 5. Alueus a flumine relictus, die Beranderung des Waffer = Bangs : wann ein Fluß feinen alten Gang verläffet, und einen neuen Grund und Bos den einnimmt.
  - II. Industriales, welche burch menschliche Kunft und Fleiß hervorgebracht werden. Dergleichen find
    - Materie eine neue speciem verfertiget, und z. E. aus fremder Wolle Lacken oder Tuch bereitet. Res manet specificantis. Hat es einer bona side, unwissentlich, gethan; so kan er nach dem bürger; lichen Rechte mit der actione in factum belanget werden: ist aber mala side, wissentlich, gesches hen, so sindet condictio furtiua & ad exhibendum Statt.

2. Con-

- 2. Confusio, wenn zwener Personen ihre flieffende Sachen unter einander gegoffen werden.
- 3. Commixtio. Wenn zwener Eigenthums herren ihre res folidæ, &. E. Sauffen Getraide, vers menget werben.
- 4. Inædificatio. Wenn einer aus eines andern Holts auf seinem Grund und Boden ein Haus aufbauet, so giebt er die Materie nicht wieder, sondern den Werth. Wo aber iemand aus seiner Materie auf eines andern Grund bauet, gehöret solches dem domino fundi.
- III. Civiles, wenn einem fraft der burgerlichen Bersorbnungen etwas zuwächset. Dahin gehören nun die Servitutes oder Dienstbarkeiten. Man mersechet,
- 1. Was eine Seruitus sey? Untw. Seruitus est ius, quo res alterius rei vel personæ seruit, id est, vulitatem præstat.
- 2. Wie vielerley die Seruitus sey? Antw. Zwener:
  - (a) Realis, und diese ist wieder zwenerlen, ente weder rustica, eine Feld=Dienstbarkeit, z. E. daß einer auf des andern Acker oder Wiese einem Steig, Viehetrieb, oder Fahrweg, Wasser-Leistung, Hut; und Lrifft: Gerechtigkeit hat: oder vrdana, eine Stadt= und Gedäude=Dienstbarkeit, als: seraitus oneris ferendi, wenn des Nachbarn Mauer unser Gedäude tragen muß, ius tigni immittendi, daß Trum: Necht, ius stillicidii, die Trauss. Gerechtigkeit, seruitus altius tollendi, wenn der Nachbar leiden muß, daß der andere sein Gedäude zu seinem Nußen höher aussühre, seruitus luminum, da man

2. Con-

rbors

iferm

Mend

es ein

anges

inem gehört

rs lies

Ucfern

b, und

Mitte

ng des

10 2001

ist und

n feiner

10 3. E.

screitet.

na fide,

burger!

elanget

gesches

xhiben.

find

#### 134 CAP. V. SECT. II. DE OFFICIIS

einem nicht barf bas Licht verbauen, feruitus prospecius, bas Recht hinaus zu sehen.

(b) Personalis est, qua prædium sernit personæ, bie einer Person unmittelbar zukommt, auch mit bem Tode ber Person aufhoret. 3. E.

Vsussensus, bie Sruchtniessung, est ius alienis rebus viendi fruendi, salua earum substantia.

Vsus, ber blosse Gebrauch, est ius alienis rebus viendi ad solam necessitatem.

Habitatio, bas Wohn=Recht, est ius alienas ades inhabitandi, salua earum subtantia.

## §. VI.

DERIVATIVE transfertur in alios dominium vel ex dispositione legis, vnde successiones ab INTESTATO oriuntur; vel facto prioris domini, idque duplici modo, vel (1) expresso consensu, tum inter viuos, tum in euentum mortis, quæ translationis species dicitur TESTAMENTVM, seu declaratio vltimæ voluntatis de eo, quod quis post mortem sieri velit: vel (2) tacito consensu, quo VSVCAPIO solet referri, seu, vt alias vocatur, præscriptio longi temporis.

hier wird nun weiter gelehret, wie das Eigenthum einer Sache derivative oder abstammender Weise, von einem auf den andern gebracht werbe.

Gols

Solches geschicht auf zwenerlen Urt, entweder

- I. Durch Verfügung des Geseiges. Und bahin ges horet successio ab intestato, ober die Erb = Solge. Bir mercken hierben dren Stücke:
  - I. Was die Erb : Solge sey? Untw. Successio legitima ab intestato est modus adquirendi hereditatem, a lege immediate delatam, cum quis intestatus decedit.

Als intestatus stirbt berjenige, ber entweber gar kein Testament gemacht; oder es nicht rechts massig gemacht; oder bas gemachte Testament wieder aufgehoben; oder ba nach dem gemachten Testament kein Erbe vorhanden ist.

2. Der Grund des Erb=Rechts fan nicht von einem natürlichen Gefet hergeleitet werden, indem es eigentlich von einer menschlichen Berordnung herrühret. Denn confectura valustatis præfumtusque amor, der permuthete Wille und geneig= te Affect, ift an fich nicht hinlanglich, einem bas Erb : Recht zu ertheilen. Jedoch ift hieben einiger Unterfcheid zu merchen. Denn weil die Eltern ihs ren Rindern naturlicher Beife die alimenta fchule big find; fo konnen fich die Rinder, wann fie noch unerzogen, billig und mit völligem Rechte ihrer verstorbenen Eltern Guter anmaffen. Sind aber Die Rinder ben Lebzeiten des Baters alle erzogen, fo fan er mit feinem Bermogen nach Gefallen bifpos niren, wie er will. Stirbet nun ein Bater ohne Testament, so haben zwar bereits erzogene Rine ber natürlicher Weise eben fein Erbe Recht: indeffen, ba bie hinterlaffenen Guter wieber an eis nen herrn fommen muffen, und viele Unordnuns gen entftehen wurden, wenn fie als herren lofe Sachen getten, und bem erften, ber fie occupirte, sufallen folten, fo hat man vernünftig die Gewohn:

\*

uitus

onæ,

auch

alie-

fub-

lienis

ienas

alios

vnde

riun-

du-

enfu,

mor-

citur

ratio

post

enfu,

oris.

nthune

Weise,

Gols

heit eingeführet, solche auch durch menschliche Gefeze bestätiget, daß die nächsten Bluts: Freunde und Unverwandten in gewisser Ordnung erben solten. Und also gründet sich das ganze Werck lediglich auf einer menschlichen Verordnung.

- 3. Die Ordnung ber Erbe Folge. Man pfleget bren unterschiedene Ordnungen rechtlicher Erben zu seßen. Denn da erben ab intestato
- a) Descendentes, primi & vlterioris gradus, quia his debenrur alimenta. Remlich eheleibliche Kinder, Sohne und Töchter, succediren ihren Estern, und zwar in eapita, si omnes primi gradus, veluti filii, sunt. Da gehet das Erbe in gleiche Theile, nach Anzahl der Haupter: so manch Vrund, so manch Pfund. Sin vlterioris gradus sint, veluti nepotes, succedunt in stirpem, quam repræsentant.

  3. E. wenn der Abgestorbene lauter Kindes-Kinder hinterliesse, und es wären von dem einen Kinde zwen, von dem andern sechs Enckel vorhanden, so succediren die Enckel nicht zugleich in capita, sondern in stirpes, also das die zwen Enckel von dem einen Kinde den halben Theil, die sechs von dem andern Kinde duch den halben Theil empfangen.
  - b) Adscendences, ob legem gratitudinis. Wann keine Kinder oder Kindes Kinder in absteigender Linie vorhanden; so kommt die Verlassenschaft an die nachsten Berwandten in aussteigender Linie, als Vater, trutter, Groß Vater und Groß trutter, und zwar in capita. Mit den Eltern erben auch des Verstorbenen volls bürtige Geschwisser, kratres germani. Brüderz oder Schwesser Kinder, deren Eltern verstorz ben, treten auch mit ein, aber nicht in capita, sonz

fondern in flirpes, an Statt bes Berfforbenen Bater ober Mutter.

c) Collaterales, ob ortus communionem & proximitatem sanguinis. Da benn die Regul stattsindet: qui prior est gradu, potior est iure. Hicher gehören nun die Geschwister von benden Banden, in quidus duplicitas vinculi spectatur, das ist, die vom Bater und Mutter der verstorbenen Person rechte Geschwister, oder auch deren hinterlassene Kinder. Wenn die nicht vorhanden, so werden die andern Geschwisser von einem Bande, das ist, die allein vom Bater oder Mutter senn, als Sald = Geschwisser, zugelassen.

Beiter fan auch bas Eigenthum einer Sache bon einem auf ben andern gebracht werden

- II. Durch eine That des vorigen Zeren; und das entweder
  - x. Ausdrücklich, theils ben Lebzeiten, bergleis chen ist Donatio mortis caussa, welche erst nach dem Tode des Donatoris in Erfüllung gehet, solgs sich ben dessen Lebzeiten wiederrusen werden kan, de wegen Undanckbarkeit des Donatarii: serner Donatio inter vivos, welche unwiederrussich ist, wenn sie der Donatarius einmal angenommen, und sich bedancket hat: theils im Fall des Absterbens, durch ein

Testament: wovon zu mercken,

a) Was ein Testament sey? Antw. Es ist eine Erflärung des letzten Willens, wie es ein Mensch nach seinem Tode mit seiner Verlassensschaft wolle gehalten haben, und auf wen selbis ge kommen solle.

I 5

b) wie

e Ges

und olten.

ialich

fleget

Erben

quia

bliche

diren

innes

t das

fund.

potes,

ntant.

m eis

Enckel

ht que

o dag

alben

audi

Bann

gender

gender

r und

bolls

ruders erstors

capita,

Mit

- b) Wie vielerley das Testament sey? Untw. Rach dem burgerlichen Recht zwenerlen, (1) Solenne, welches mit gewiffen Geremonien aufs gerichtet wird, und zwar entweder schriftlich, ober mundlich, welches lettere Teltamentum nuncupatiuum heißt. (2) Priullegiatum, ein befrentes Testament, in welchem die vorges Schriebene Colennitaten nachgelaffen find, bers gleichen ift bas Testament eines Militairen, eines Bauern, fo auch, das ju Peft = Seiten ges macht wird, it. die Legata ad pios vius, Vers machenisse zu milden Sachen.
- c) Auf was Weise ein Testament könne aufs gehoben werden? Antw. Auf zwenerlen Urt: (1) Ipso iure. 3. E. wenn nach gemache tem Testament dem Testarori ein Potthumus geboren wird; ferner burch die Incision, wenn bas Teftament gerschnitten und verlett unter bes Teltatoris verwahrten Cachen gefunden wird; it. burch die Beranderung des Willens, ba es beifft: Vltima voluntas eft ambulatoria vsque ad extremum vitæ halitum. (2) Facto hominis, inofficiosum rescindentis. Ein un= billiges Testament heisset, in welchem berjes nige enterbet oder übergangen wirb, dem Legitima zufommt.
- Was und wie vielerley Legarum fey? Untw. Legatum est donatio quædam a defuncto relieta, ab herede autem præftanda. Die Legata find brenerlen: (1) Generis, da ber Logatarius aus der gangen Maffa ber Erbfchaft etwas weblen bark, so night bas beste, aber auch bas schlimmste nicht ift. (2) Oprionis, ba ber Legatoring nach Belieben aus allen bas befte wehlen barf. (3) Mera nuncupatina, ba übers baupt nur das Quantum benennet ift, was und

wie viel der Legatarius aus der Erbschaft has

So fommen die Guter von einem auf den ans bern facto prioris domini, und zwar entweder ausdrucklich; oder

- 2. Stillschweigend, und dahin gehöret VSV-CAPIO, oder die Verjährung. Wir fragen:
  - a) Was die Verjährung sey? Antw. Vsucapio seu præscriptio est adiectio dominii, per continuationem possessionis ac temporis, lege definiti: Ober, es ist eine Art, das Eigenthum einer Sache, die schon einen Herrn gehabt, ben seinen Lebzeiten zu erlangen, wenn iemand seine Sache, die einem andern in die Hande gerathen, stillschweigend verlässet.
  - .b) Was zu einer Verjährung erfordert werde? Untw. (1) Bona fides, ba einer nicht an bers weiß, als daß ihm die Sache jugehore. (2) Iustus titulus, seu caussa ad transferendum dominium idones. 3. E. ber Rauf, bie Ber: taufdjung. (3) Possessio & lapsus temporis: da benn die beweglichen Guter innerhalb breper Jahre, die unbeweglichen in gehn Jahren, wenn ber andere gegenwartig ift; in feiner 216; wefenheit aber in zwanzig Jahren, verjahret werz ben. (4) Res habilis: es muffen Gachen fenn, welche durch die Gefete ber Berjahrung nicht entzogen find, bas ift, es muffen nicht fenn gestoblene Gachen; res extra commercium, als facræ, fanetæ; ferner Cachen, bie nach dem Gefes ober Testament nicht veräussert wer: den burfen; res fifei, besgleichen Gtadt; und Rirchen: Guter, it. Gerontocomia, Sofpitaler; res pupillorum & minorum, ber Unmundigen

uni

Infw.

(I)

tlich,

ntum , ein

orges ders

uren,

n ges Vers

auf=

perlen

nachs

umus

unter

inden

llens,

atoria

Facto

un=

beries

Legi-

Sey?

de-

anda.

a ber

fch)aft

auch

a der

beste

ubers

d und

und Minberjahrigen, ber Braut , Schat, fideicommis - Guter, u. f. w.

Die Requisita ber Berjahrung fan man burch folgende Berfe behalten:

> Non vsucapies, nisi sint tibi talia quinque: Recta fides, iustus titulus, res non vitiosa, Vt res tradatur, possessio continuetur.

# 6. VII.

Quæ ex dominio rerum per se resultant, OFFICIA, principio proximo focialitatis nituntur. Primum ac generale officium hoc est: Quilibet patiatur alterum rebus suis quiete frui, ne externa tranquillitas turbetur. Inde autem officia specialia facile deduci possunt, bus intelligendis attendendum, vtrum res fit apud dominum, quo casu furta, rapinæ, & fimilia crimina in res alienas tendentia, prohibentur; an apud alium, idque vel volente domino, rum ex tenore conuentionis res fuo domino erit restituenda; vel inuito, ac tum quidem res detinetur aut a sciente malæque sidei possessione, qui rem cum omnibus fructibus perceptis ac percipiendis restituere tenetur; aut ab ignorante bonæque fidei pofpossessione, qui vel rem ipsam, si adhuc in natura adest; vel tantum reddit, quantum sactus est locupletior.

Wenn man die Pflichten in Ansehung des Eigens thums ordentlich erkennen will, so darf man nur auf die besondern Umstände sehen, die sich daben ereignen können, deren dren sind:

- I. Wenn man die Sache eigenthumlich bey sich hat. Da foll man nun einen ieden das Seinige ruhig bes sigen und brauchen lassen. Mithin ist nach dem nas türlichen Recht verboten
  - 1. Furtum, ber Diebstahl, ba man heimlich, wider Wiffen und Willen des Eigenthums geren, etwas entwendet.
- 2. Rapina, ber Raub, ba man einem bas Seinige zwar mit seinem Wiffen, aber wider seinen Willen nimmt. Wenn dergleichen auf öffentlicher Straffe verübet wird, so heißt es ein Straffen Raub.
- 3. Dolus, der Betrug, wann man einen in Schaden fetzet, und zwar mit seiner Bewilligung, iedoch so, daß der andere zu bieser Einwilligung durch unges grundete Borstellung gebracht ist.
- II. Wenn die Sache bey einem andern ift. In folschem Fall ist einer entweder ein rechtmaffiger, oder unrechtmaffiger Besitzer.
- 1. Ein rechtmässiger Besiter (bonæ sidei possessor) heißt nicht nur berjenige, welcher, vermöge eines mit dem Eigenthums Herrn gemachten Verz gleichs, etwas inne hat, und der folglich schuldig ist, solches nach dem Inhalt des Contracts dem rechten Herrn wieder zuzustellen: sondern der auch sonst etwas ben sich behalten, weil er nicht gewust, daß es einem andern Zerrn zugehöre, und so

fidei-

burch

ique:

iofa,

eful-

fo-

erale

alte-

erna

offi-

qui-

res

rapi-

ten-

id-

enore

resti-

res

fidei

ructi-

tuere

fidei

pof-

r.

bann ist die Sache entweder noch vorhanden, oder sie hat sich verzehret. In jenem Fall ist er schuldig, die Sache wieder an den rechten Eigenthums. Herrn zu bringen; in diesem aber muß er dem Eizgenthums. Herrn so viel erstatten, um so viel er sich davon bereichert hat.

2. Ein unrechtmässiger Besitzer (malk sidei possessor) ist derjenige, welcher wissentlich, und gegen den Willen des Eigenthums Herrn, eine Sache ben sich hat. Ein solcher ist schuldig, die Sache, oder deren Werth mit allem Juteresse wieder zu erstatten, wie das Gebot de damno resarciendo ausweiset.

So ift z. E. ein rechtmässiger Bester berjenige, ber etwas um einen gewöhnlichen Preis kauft, wos von er aber nicht weiß, daßes gestohlen sen. Kauft aber temand eine Sache von einer unbekannten, ober gar verdächtigen Person, und zwar um einen sehr geringen Preis; so ist er ein unrechtmässiger Best, weil er allen Umständen nach vernuthen konste, daß es gestohlen Gut sen.

Wecht als seine fremde Sache findet, besitzt sie mit Recht als seine eigene so ferne er den rechten herrn nicht weiß, noch ausforschen kan. Hingegen ist der ein unrechtmässiger Besitzer, der sich keine Nühe giebt, nachzusorschen, wer die Sache verlohren. Und od zwar sonst der Unterscheid inter furem & non dominum seine Nichtigkeit hat; so verdienet doch ein solcher, der das Gesundene heimlich ben sich behält, mit mehrerm Recht das erstere Prädicat.

Es fragt sich:

In welchen källen ist ein rechtmässiger Besitzer zur Wiedererstattung nicht gehalten?

Antw. In folgenden:

(1) Wann

(1) Wann die Sache nicht mehr vorhanden, es fen nun, daß dieselbe durch einen Zufall verlohren gegangen; oder, daß er sie mit Fleißzu nichte gemacht, weil er gemeinet, ihm, als dem Eigenthums Herrn, stünde fren, mit seiner Sache nach Belieben zu handeln.

- (2) Wann er die Früchte, die bavon zu gewarten ges wesen, verabsaumet. De frucklibus percipiendis B. F. possessor non tenetur.
- (3) Wann er die fremde Sache, die ihm geschencket worden, an einen andern verschencket.
- (4) Wann er eine fremde Sache, die er oneroso titulo erlanget, nach seinem Gutbefinden veräussert hat. Solchenfalls giebt er nur so viel wieder, als er das ben prosperiret.

# §. VIII.

Ex dominio semel introducto ortum est PRETIVM RERVM, quo nomine intelligitur quantitas moralis seu valor rerum & actionum, quatenus aliquem vsum in vita communi intelliguntur obtinere, atque invicem comparantur, quo in commercium venire aptæsint.

# Wir mercken hierben :

I. Woher der Werth der Sachen entstanden? Ankn. Aus dem besondern Eigenthum. Denn nachdem eine mal die nugbaren Dinge eigenthumlich gemacht worden; folglich die Menschen nicht alles für sich haben konten, was zu ihrer Unterhaltung nottig war is so muste

Man

, oder

fchul:

ums

m Gi

r fich

offef-

gegen

Sache,

der zu

iendo

enige,

t, wo:

Rauft 1, oder 11 febr

Befis

n fons

e mit

Herrn

ist der Drühe

i. Und

t doch

n fich

icat.

efiger

Bann

II. Was denn der Werth eigentlich sey? Antw. Der Werth der Sachen ist ein moralisches Gewicht, dadurch man Sachen und Handlungen hoch oder gering schäßet, in sofern sie einen Ruten im gemeinen Leben haben, und mit einander verglichen werden, damit sie geschickt senn, im Handel und Wandel der Menschen zu dienen.

#### 2(nmerdungen.

(1) Wann in obiger Beschreibung ber Werth ein moras lisches Gewicht ober Quantität genennet wird, so siehet man leicht, daß hier die Rede nicht sop von einer physischen ober mathematischen Quantität, welche sich nach ihrer Länge, Breite und Tiese ausmessen lässet, sondern von einer blossen Schänbarkeit, nach welcher die Sachen und Handlungen mit einander verglichen werden, daß man wissen könne, ob sie gleich oder ungleich sind. Zwar bringer auch die physische Quantität Sachen von gleicher Natur und Güte eine Schäsbarkeit zuwege, z. E. ein grosser Diamant ist kostdarer als ein kleiner. Gleichwol Sachen von unterschiedener Gattung und Güte schästet man nicht alles

allezeit nach der Gröffe. So ift z. E. ein groffer Klump Blen nicht fosibarer, als ein flein Stückgen Gold.

(2) Estönnen zwar auch Personen nach ihrem Stand, Amt und Meriten auf eine moralische Art geschäßet werden: Doch ist hier bloß die Rede von Sachen und Sandlungen, so ferne sie einen Nugen haben, damit sie zum Dandel und Wandel dienen.

# §. IX.

Diuidi potest pretium in naturale & arbitrarium, & hoc iterum in eminens & vulgare. Pretium eminens NVM-MVS est, & quicquid eius vicem gerit, quatenus omnium rerum & operarum pretia virtualiter continet, & communem earundem mensuram præbet. Pretium vulgare ipsis rebus & actionibus inhæret, quatenus in commercium veniunt, atque vsum aliquem aut delectationem hominibus adserunt.

Mann eine Sache nach ihrer natürlichen Tugend und Gate geschätzet wird; so heißt es der natürliche Werth: gleichwie hingegen der willkührliche seine Absicht auf den Handel und Wandel hat, folglich mehr auf den Willkühr der Menschen ankommt. Dieser ift nun zweierlen:

I. PRETIVM EMINENS, ber hohe Werth, wodurch das Geld verstanden wird. Woben ju mercken

K

I. Der

und

aber

ndig

r fie

ben,

sect);

aben 3 ein dinge

thig,

und

ielde 1 der

Der

aBet,

aben,

hicktenen.

ora=

einer

elche

leffen

nach

inder

gleich fische

Gute

mant

nicht

alles

# 146 CAP. V. SECT. II. DE OFFICIIS

- 1. Der Ursprung. Insgemein will man den Thara zum Erfinder des Geldes machen. So viel ift gewiß, daß das Geld schon zu Abrahams Zeiten im Brauch gewesen. S. 1 Mos. 23, 9. Die Ursache der Einführung des Geldes war die Worthwendigkeit. Denn weil die Verwechselung durch andere Güter selten accurat angestellet werz den konte; so muste das Geld die allgemeine Mensur des Werthes abgeben.
- 2. Die Marerie des Geldes muß senn a) rar, damit es den Werth anderer Dinge in sich halten könne; b) hart und vesse, damit es durch den täglichen Ses brauch nicht leicht abgerieden werde; c) theilbar, daß man kostdare und geringe Sachen damit erzhandeln könne. Solche Eigenschaften hat nun das Metall, als Gold, Silber, Kupfer. Im Nothsfall hat man auch wol Blen, Eisen, Leder, Papier, genommen.
  - 3. Valor, die Gultigkeit und Werth einer Munge, fommt auf das Belieben der Regenten an, wiewol fich dieselben auch nach dem Exempel anderer Bolder richten muffen, mit welchen man handel treibet.
  - 4. Ius monetandi, das Recht zu münnen, muß alleine die hohe Obrigkeit haben. Denn weil man durch das Geld alles ansrichten kan, so könte es einer Nepublic groffen Schaden bringen, wenn auch eine privatsperson ein so wichtiges Mittel in Handen haben solte. Daher es nicht unrecht, wenn Personen, die auf verstohlene Urt Geld münken, mit einer härtern Lebens, Strafe belegt werden.
  - II. PRETIVM VVLGARE, ber gemeine Preis, ben bie Menschen nach ber Schäsbarkeit, die sich in einer Sache findet, abmessen. Wenn man aus ber sondern Urfachen eine Sache höher schätzet, als and bere

dere zu thun pflegen; fo heißt es pretium affectionis. Wir bemercken hieben

I. Den Grund bes gemeinen Berthe, und woher derfelbe bald fteigen, bald fallen konne? Untw. Der einsige mahre Grund bes Werthe ift Daher man auch im gemeis die Mugbarkeit. nen leben unnuge Dinge zu nennen pfleget res nullius pretii, nichtswürdige Dinge. ju mercten, daß unter den nutbaren Dingen fich gleichwol einige finden, welchen ordentlicher Beife fein Werth begeleget wird, entweder, weil fie in gröffer Quantitat borhanden, als Luft, Baffer, u. f. w. ober weil fie allen Berth überfteigen, als Gefundheit, Biffenschaft, Tugend, fonderlich aber Die eroige und himmlische Guter, g. E. Die Der= gebung der Gunden durch die priefferliche Abs folution, die Ausspendung der Sacramenten. Ber dergleichen um Geld verkauffet, begehet eis ne Simonie, Up. Gefch. 8, 20. Die aufferliche Berrichtung und Mube, Die eine Perfon ben Bers waltung folcher Stude hat, laffen fich wol fchas ten, und auch bezahlen; aber keinesweges bie Sache selbst.

Daß aber eine Sache theurer, die andere wohls feiler ist, davon können mancherlen Ursachen ans gegeben werden, als: a) die Rarität und Seltens beit einer Sache: z. E. Edelgesteine sind deswes gen theuer, weil sie rar sind; in Hungers. Noth ist das Geträte theuer, weil mans unmöglich entbehren kan: b) die Netrigkeit und Subrilität von einem Kunst. Stück: allermeist aber c) die Phantasie und blinden Ussecten der Menschen. So kauft man z. E. consssicite Bücher noch eins so theuer auf. Und wenn eine Sache nur den Ramen hat, daß sie aus fremden kanden komme; so ist auch der höchste Werth nicht zu groß. Es

K 2

bee

preis, sich in us bes ls ans bere

ba=

el ist

n im

oth=

lung

wers

reine

amit

nne;

1 Ges

lbar,

it ers

i das

Roths

apier,

unße,

iewol

: Bol

andel

uß als

man

es eis

1 auch

Dans

wenn

inisen,

berichtet Janus Micius Erythraus in seiner Pinacoth. 3. c. 17. im Leben des Barclaji, es mas ren zu feiner Zeit die Tulipen ben ben Stalienern für eine folche Raritat gehalten worden, daß fie wol eher für eine einsige 100 und mehr Ducaten gegeben. Rachdem fie aber etwas gemein worden, babe fich niemand mehr barnach umgesehen.

2. Wer den Preis der Dinge fegen und beftim= men konne? Untw. In dem naturlichen Stande baben die Menschen hierinnen ihre Frenheit, daß fie ihre Sachen fo boch, als fie wollen, anschlagen fons nen. In bem burgerlichen Stande aber pfleget bie Obrigfeit in manchen Sachen ben Preis zu fegen, und ba heißt es pretium legitimum, wos ben man weder mehr noch weniger fordern barf; bon welchem unterschieden pretium commune, ber gemeine Berth, welcher ex vlu fori bald ffeis get, bald fället.

# 6. X.

Dum propter commercia potissimum pretia rebus imponuntur; hinc certæ actiones funt fuscipiendæ, quæ vulgo CONTRACTVS adpellare folemus. Est autem contractus actio, quæ versacirca res & actiones in commercium venientes, adeoque dominia & pretia rerum præsupponit; neque a pacto aliter differt, quam species a genere. circa alia ineuntur conuentiones, communi pactorum nomine cenfentur.

I. Gin

1. Ein Contract ift nichts anders, als ein Vergleich über folche Sachen, mit denen handel und Wandel getries ben wird, da einer dem andern etwas zu geben oder zu thun fich verbindet.

- 2. Der Unterscheid zwischen einem Packo und Contract ist also leichtlich zu finden. Ein Vergleich hat mehr seine Absticht auf gewisse Nechte, Borzüge und Gerechtigkeiten; mit einem Wort: auf solche Handlungen, da man sich vergleicht de præstanda opera non mercenaria. Durch den Contract aber verstehet man insonderheit eine solche bürgerliche Handlung, welche den Werth der Dinge zum Grunde hat.
- 3. Die vornehmste Norm der eigentlich so genannten Contracten ist das Geld. Denn da selbiges einmal zur Mensur der nüglichsten Dinge gesetzet ist; so entrstehen eben daher allerhand dürgerliche Handlungen, man kauft, verkauft, miethet, vermiethet, pachtet, verpachtet, borget, leihet, verdinget gewisse Arbeit, u. s. w. alles durch Schätzung solcher Dinge, woben das Geld immer die eigentlichste Norm abgiebet, welches also die Nepublic eben so wenig entbehren kan, als ein Lahmer seine Kricke. Weswegen benenjenigen nicht bezzupstichten, die, um des Misbrauchs willen, das Geld mit all wollen abgeschaffet wissen. Denn dadurch wurde den unordentlichen Begiers den der Menschen noch nicht gesteuret.

## S. XI.

Contractuum diuersissimæ dantur species variæque diuisiones. Quodsi veteres iurisconsultos audias, alii veri sunt; alii quasi-contractus. Illi vel nominati sunt, vel innominati: nominati iterum K 3 vel

einer wäs

nern B fie

caten,

tim=

ande

afi fie

fons fleget

s zu

barf;

fteis

num

ertæ

algo

nus.

nerpre-

acto

iere.

nes,

. Ein

vel reales sunt, vel consensuales, vel verbales, vel litterales. Innominati ad quatuor capita sat commode reuocantur: do, vt des; do, vt facias; facio, vt des; facio, vt facias. Porro dividuntur contractus in vnilateres & bilateres: in simplices & mixtos: in beneficos & onerosos: quorum omnium vel nomina tenuisse sat est.

Wir halten und ben allen diesen Arten ber Contracten nicht weitläuftig auf, sondern mercken nur fürglich, worinnen sie bestehen. Man theilet sie demnach ein

I. In VEROS & QVASI contractus. Was ein wahrer Contract set, ist ben bem vorigen s. gesagt worden. Quasi-contractus est negotium non turpe, ex quo iure ciuili etiam inter ignorantes & inuitos obligatio vascitur, veluti ex contractu. Das hin gehöret z. E. negotiorum gestio, wenn ein ehre licher Mann einem unmändigen Kinde zum besten allerlen Geschäfte verrichtet: oder, da einer des aus dern, der abwesend ist, seine Guter bewahret, und vor Schaden behütet. Es muß aber der Abwesende nicht wissen, daß iemand seine Sachen versiehet, sonst warre es ein Mandat. Dem Negotiorum gestori müßsen alle Unkosten erstattet werden, die er dem Abwessenden zu Nuß aufgewendet hat.

#### II. In NOMINATOS & INNOMINATOS.

- 1. Nominati, qui ob vsum frequentiorem, certum & discretiuum nomen erant nachti. Diese sind wieder viererley, als:
- a) Reales, die durch Uebergebung eines Dinges ges trof:

troffen werben. Dergleichen geschiebet ben bem Commodato, Deposito und Mandato.

- b) Consensuales, heissen solche Contracten, die gleich in ihre Kraft gehen, so bald bende Theile ihren deutlichen Consens von sich gegeben, und ist also nicht nöthig, daß die Sache zuerst übergeben, oder das Werck geleistet sen. Solches geschicht nun z. E. behm Kauf und Verkauf, ben der Mierhung und Vermierhung.
- c) Verbales, oder Wort=Contracte, mundliche Verpflichtungen. Ben den Kömern hieß es Stipulatio, ein Wort; und Hand Gelöbniß, wels ches mit vielen Solennifaten geschahe.
- d) Litterales, Sandschriften, oder briefliche Constracte.
- 2. Innominati, qui non habent certum nomen, sed tamen efficacem obligationem. Der Unterscheid zwischen den genannten und ungenannten Constracten liegt eigentlich in der Berbindlichkeit. Denn den einem genannten Contract ist gleich auf benden Geiten die Obligation da, und fan keiner wieder zurück treten. Aber ben den ungenannten findet pænitentia statt.

#### III. In VNILATERES & BILATERES.

- I. Voilateres sind, da nur der eine Theil etwas zus leisten sich anheischig macht: dergleichen ben dem Mutuo, wie auch ben der Stipulation geschiehet.
- 2. Bilateres, da man sich auf benden Seiten zu ets was gewisses verbindet; wie j. E. benm Baufa und Verkauffen.

#### IV. In SIMPLICES & MIXTOS.

1. Simplices find, die nur in einer einfachen Hands lung bestehen. 3. E. wenn ich einem Gelb vorz K 4 strecke,

er-

ua-

ir:

es;

on-

172-

05:

ille

ctent lich,

ein

agt

rur-

in-

Das

ehrs

ften

ans

por

icht

nus

mes

OS.

find

ges

rof

n

strecke, ober ein Buch leihe, ober einem was verstauffe.

- 2. Mixti, da gleichsam zwen unterschiedliche hands lungen zusammen lauffen. 3. E. wenn ich einem wissentlich eine Sache wohlfeiler verkauffe, als sie werth ist, und das übrige Pretium dem Käuffer nachlasse, so ist es theils donatio, theils emtio venditio.
- V. IN BENEFICOS & ONEROSOS; bas von aber sogleich in dem folgenden s. wird gehans delt werden.

## §. XII.

Nostro instituto magis congruit divisio contractuum in principales & accessorios. PRINCIPALES vel beneficis sunt, vt donatio, commodatum, depositum, mandatum; vel onerosi, & hi vel certi quid continent, vt emtio venditio, locatio conductio, mutuum, emphyteusis, societas: vel aleam habent, vt sponsio, ludus, lotaria, olla fortunæ, assecuratio.

Wir theilen also die Contracte insgemein ab in Laupt= und tleben= Contracte.

Die Baupt = Contracte find wieder zwenerlen:

I. BENEFICI, wohlthätige, das ift, solche Hand: lungen, da einer dem andern etwas zu geben oder zu thun verspricht ohne Entgeld. Dergleichen find nun

T. Do.

- 1. Donatio, die Schendung, ba man bem andern von dem Seinigen etwas überläffet, also, daß man ihm das Eigenthum davon einraumet.
- 2. Commodatum, die Leihung, da man einem die Nugung einer Sache auf einige Zeit überläss fet, mit dem Beding, daß, wenn er die Sache gesbraucht, er dieselbige in eben dem Stande wieders gebe.
- 3. Depositum, die Beylage, da man des andern Sache unentgeltlich ben sich verwahret. 3. E. zur Kriegs: Zeit, oder ben entstehender Feuers: Brunst. Wenn die Sache, die ben dem andern niedergelegt wird, streitig ist; so heißt es Sequestratio, ein Depositum streitiger Guter.
- 4. Mandatum, die Vollmacht, wenn man bem andern zu Gefallen eine gewiffe Berrichtung ums sonst übernimmt.
- II. ON EROSI, beschwerliche Contracte, sind solz che Handlungen, da einer dem andern etwas zu gez ben oder zu thun verspricht, mit dem Beding, daß er gleiche Vergeltung dasur bekomme. Sie werden onerosi genennet, quia vtramque partem ad æquale onus adstringunt. Sie heissen auch daher bilateres, zweyseitige. Es sind aber die beschwerlichen Constracte zwenerlen: ben einigen hat man was gewisses, ben andern etwas ungewisses.
- 1. Etwas gewiffes haben folgende Contracte:
  - a) Emtio venditio, Kauf und Verkauf, est contractus, quo venditor obligatur ad rem tradendam; emtor vero ad pretium soluendum. Dren Stücke werden zu einem solchen Contract erfordert: (1) Consensus, welcher durch einen Irrthum oder Betrug gehindert werden kan, daß der Kauf ungultig wird. (2)

    K 5 Merx.

oets

nos

rem

fie

ffer

itio

bas

ans

ui-

10-

fici osi-

vel

io,

eu-

on-

Te-

in

nds

ber

en

0.

Merk, woburch nicht nur res kungibiles, die sich nach dem Gewicht, Maaß oder Zahl abmessen lassen; sondern auch Servicutes verstanden werz den. Wenn eine Sache zwenmal verkauft wird, so muß der zwente Käusser benm Kauf gelassen werden, wenn er vom ersten Rauf nichts ges wust. (3) Pretium, die Kauf = Summe, welche im Gelde besteht. Man pflegt auch wol ein Ungeld zu geben, welches Arrha, der Kauf Schilling, genennet wird.

- b) Locatio conductio, ber Mieths-Contract, est contractus de re fruenda vel facienda. Es bekommt berselbe nach Unterscheib der Sachen mancherlen Namen. Giebt man einem ein Landgut zum Gebrauch gegen Bezahlung, so heißt es eine Verpachtung. Giebt man einem ein Haus oder Zimmer gegen gewissen Zins zu bewohnen, so beißt es Vermiethung. Streschet man einem Geld auf Interesse vor, so heißt es, Geld auf Tinsen austhun. Miethet man einen Urbeiter gegen gewissen kohn, so heißt es, sich vermiethen, oder verdingen.
- quo res fungibilis, i. e. quæ pondere, numero, mensura constat, ita datur, vt alia ciusdem naturæ & qualitatis reddatur,
- d) Emphyteusis, ber Erb= Jins= Contract, est contractus, quo dominus prædium suum alicui perpetuo vtendum concedit. Bon dem Emphyteuta mird erfordert, (1) baß er das Gut baue, besae, bessere; (2) daß er einen ges wissen Canonem entrichte, der aber der Fruchts niessung nicht gleicht.
- e) Societas, eine Fandels = Gesellschaft ober Mascopey, est contractus de rebus quæstus caus-

caussa communicandis: wenn ihrer zwen oder mehrere sich vereinigen, ihr Geld, Maaren und Guter, oder auch ihre Muhe zusammen zu tragen, auf gemeinen Gewinn oder Berluft.

- 2. Etwas ungewisses ift ben benenjenigen Contracten, qui aleam continent, die aufs bloffe Glud ankommen; bergleichen sind
- s) Sponsio, die Wettung, ist ein solcher Constract, da man sich über die Wahrheit, oder über den Ausgang einer Sache, dergestalt verzigleichet, daß derjenige, dessen Meinung zutressen würde, einen gewissen Gewinn haben solle. Es ist also eine Manier, ohne Mile etwas zu gewinnen, die gemeiniglich aus einer eiteln Eurriosität oder unordentlichen Uffecten herstiesset.
- b) Ludus, das Spiel, ist derjenige Bergleich, da man einen gewissen Gewinn ausseht, der demigenigen zufallen solle, der im Spiele die Oberz hand behalt. Der Schöpfer hat die Ordnung gemacht, daß man im Schweiß seines Angesichts, das ist, durch eine ehrliche Arbeit, nicht aber durch mussiges Spielen, sein Brodt gewinnen solle. Abgewinnen ist nicht viel ehrlicher, als abstehlen.
- c) Lotaria heißt, wenn man aus einem gewissen Gefäß, darinnen eine Angahl beschriebener und unbeschriebener Zettel liegt, für Geld einen ober mehr Zettel ausziehen darf, und alsdaun daß jenige bekommt, was auf dem Zettel geschriez ben stehet. Die, welche den kotterien das Wort reden, machen einen Unterscheid zwischen solchen, die auf den blossen Gewinn angeschen sind, und solchen, die das bonum publicum zum Zweck haben, oder ad pios vsos angelegt

id)

fen

ers

Ten ges

110,

low

uf=

act,

EB

nen

ein

10

em

zu tres

ißt

nan

es,

us

ne-

us-

eft

ali-

em

as

ges hts

ber

tus ufSign

werden. Allein die Absichten derer, welche einlegen lauffen doch insgemein auf eine Geswinnsucht hinaus.

- d) Olla fortunæ, der Glücks=Topf, ist von der Lotterie darinnen unterschieden, daß diese von der hohen Obrigkeit zum gemeinen Besten ans gestellet; jener aber von einer privat=Person zu ihrem eigenen Interesse gebraucht wird.
- e) Assecuratio ist, wenn iemand, für ein gewiss ses Geld, die Gefahr über sich nimmt, welche fremder Leute Sachen, die hin und her sollen gebracht werden, begegnen kan.

## §. XIII.

Contractus ACCESSORII sunt pacta, quæ negotio principali addi solent. Diuiduntur in communes & singulares. Illi plerisque contractibus addi possunt, vt pignus, hypotheca, fideiussio: hi contra in certis tantum contractibus locum habent, præsertim in emtione, vt sunt addictio in diem, retractus seu pactum de retrouendendo, venditio per auersionem, auctio, emtio spei.

Die Teben = Contracte find folche Vergleiche, die man in Ansehung gewisser Umstände, die nicht zur Haupt: Sache gehören, anzuhängen pfleget. Sie sind zwenerlen:

1. Gemeine, welche fast ben ben meisten Contracten bengefüget werden: und find als Versicherungen des Contracts anzusehen, weil die Menschen nicht allezeit nach Sewissen ihr Wort halten. Dahin gehören

r. Pi-

2

- 1. Pignus, ein Pfand, da ein Creditor ju feiner Sicherheit eine gewisse Sache oder Gut wircks lich überkommt.
- 2. Hypotheca, ba einer nur eine Unweisung auf ein gewisses Gut befommt, woran er sich allenfalls erholen könne.
- 3. Fideiussio, die Burgschaft, da sich einer in so weit verbindlich macht, daß, wenn der haupts Schuldener nicht bezahlen, oder dem Contract ein Genüge leisten wurde, er solches an seiner Statt thun wolle, doch also, daß der haupt: Schuldner ihm wieder erstatte, was er für selbigen bezahlt.
- II. Besondere heissen: welche nur ben einer gewissen Urt der Contracten Statt haben, sonderlich ben dem Bauf. Dergleichen find:
  - I. Addictio in diem, der Rauf mit Vorbehalt eis ner bestimmten Zeit.
- 2. Retractus, der Wieder=Bauf, wovon der Vors Fauf unterschieden, da man sich ben fünftiger Berkauffung das erste Recht wieder ausbedinget.
- 3. Venditio per auersionem, ber Reu= Rauf.
- 4. Emtio spei, ber Soffnungs = Rauf, it. die 2(us ction, und ber Gesamt = Bauf.

## S. XIV.

OFFICIA contrahentium ex proximo focialitatis principio commode iterum deriuantur. Diuidi possunt in communia & particularia. Illa exigunt, vi in omni contractu, quantum fieri potest, seruetur æqualitas. Et in contractibus

qui-

line

Ges .

der

non

ans

lon.

vifz

de

aere

oa-

nt.

es.

nt,

tra

12-

d-

de

m,

he.

ur

inb

ten

eit

Pi.

quidem beneficis hoc fit, si caueatur, ne quis contrahentium ex iis damnum perfentiscat. Multo autem magis in contractibus onerosis æqualitas erit observanda, ne alter altero plus minusue accipiat. Officia particularia certas contractuum tum principalium, tum accessoriorum species concernunt: quarum naturam & peculiares περισώσεις qui probe attendit, vltro, quid faciendum, quid omittendum sit, intelliget.

Da wir die Pflichten der Contrahirenden in gemeine und besondere abgetheilet, fo kommt es

- I. Ben den gemeinen Pflichten darauf an, daß überall eine accurate Gleichbeit beobachtet werde. Wohin sonderlich ben den beschwerlichen Contracten gehöret, daß man denen Dingen, welche man schäget, keine gröffere Vollkommenheit beylege, als sie wircktlich haben; daß man die Unvollkommenheiten und Jehler, welche verborgen sein können, nicht verzschweige; daß man nicht zu viel fordere, noch zu wenig gebe, u. s. w.
- II. Die besondere Pflichten beziehen sich auf gewisse Arten der Contracte. Wir wollen nur von den vors nehmsten etwas gebencken.
  - 2. Wenn eine geborgte Sache durch einen Zufall oder Ungluck verloren gehet, muß folche bem recht ten Besitzer ersetzt werden, weil es unbillig ware, wann er ben feiner Wohlthat einen völligen Berstuft derselben erdulden muste.

2. Menn

- 2. Wenn niedergelegte Sachen burch ein unvermeibliches Unglück verloren gehen, so werden sie dem Besitzer nicht erstattet, weil sie ben ihm selbst einen solchen Zufall hatten haben können. Man muß aber die fremde Sache so gut verwahret has ben, als seine eigene.
- 3. Menn nach geschlossenem Kauf eine Sache ver, lohren gehet, ehe sie noch in des Käussers hand geliesert worden, so muß der den Schaden tras gen, der Schuld dran gewesen, qui in mora tur, daß die wirckliche Lieserung so fort nach dem Bers gleich nicht geschehen ist. Es fragt sich:

Ob einer die gerühmte Qualität zu halren schuldig sey? Antw. Keinesweges, wann die Qualität auswendig ist. Wo sie aber inwendig ist, daß sie der Käuffer nicht sehen kan, so inuß der Verkäuffer dafür stehen.

- 4. Ueberhaupt muß zwar benm Kauf und Verkauf, in Sezung des Werches, die Billigkeit beobachtet werden. Allein das geschicht selten. Der Berskäuffer sucht seine Waare theuer los zu werden, der Käuffer wohlfeil einzukauffen. Die dürgerlischen Sesche können darinnen keine gewiffe Verord, nung machen, weil handel und Wandel dadurch turbiret wurde. Darum dulden sie einige Lässon auf der einen oder andern Seite im Kauf und Verskauf, und überlassens dem Gewissen dessen, der zum Nachtheil des andern einen übermässigen Vorstheil aus dem Contract erhalten.
- 5. Wer etwas gemiether, muß den behörigen Zins, und zwar zu rechter Zeit, entrichten, auch dahin fer hen, daß die gemiethete Sache durch seine Schuld nicht verderbet werde, anderufalls er zur Erstate tung alles Schadens gehalten ist. Dieben entsteht die Frage:

In

10

r-

n-

r-

c-

11-

0-

a-

oe

id

es

all

in

رور

et,

ct;

nb

ers

311

iffe

ors

all

ch:

re,

ers

nn

#### 160 CAP. V. SECT. II. DE OFFICIIS

In welchem fall der Locator dem Conduteri die Miethe aufsagen könne? Antw. (1) Wenn der Locator das Gut verkauft. Denn Kauf geht vor Miethe. (2) Wenn der Miethe mann den versessenen Zins nicht abführet. (3) Wenn er das vermiethete Gut übel halt. (4) Wenn der Locator das Haus entweder gant, oder zum Theil bauen und bessern müste. (5) Wenn kundige Noth vorsiele, woben der Locator sein Haus nicht entrather könte.

6. Wer von dem andern etwas gelehnet, muß so viel wiedergeben, als er bekommen. Es fragt sich hierben:

Ob es recht sey, daß man sich ausgelehnte Capitalien verpensioniren oder verzinsen lasse? Antw. An und für sich selbst ist es nicht unrecht, wenn ich prätendire, daß ein anderer, der mein Seld nußet, mir einen Theil desselben Nußens zustliessen lasse. Nur hat man zuzusehen, daß man keinen unbilligen Juden/Zins sordere, oder von solchen ihn nehme, die sich durch gelehntes Geld aus ihrer tiesen Armuth helsen. Denn solchen Elenden ist man verbunden, ohne einige Vergeltung benzuspringen.

- 7. Ben einer Societat oder Mascopey erfordert die natürliche Billigkeit, daß eine Gleichheit in allen Stücken getroffen werde, damit keiner mehr Schas den oder Nugen, als der andere, davon habe.
- 8. Bon benen Sponsionibus oder Wetten ist zu mercken, daß sie nichts gelten, wenn sie captatoriæ, versänglich, zwerdeutig sind. 3. E. ich habe einen Zahn, der einen Scheffel Zaber eher, als ein Pferd auffrisset. Ich kenne einen Stadts Schreiber, der weder schreiben noch lesen kan. Ich will mit weisser Areide roth und schwarz schreiben mit weisser Areide roth und schwarz schreiben.

schreiben: b) Si fiant de rebus turpibus, als wenn einer mit dem andern wettete, er wolte so und so viel fressen und saussen: c) Si modum excedant, übermässige Wetten, die an einigen Orten verboten sind.

9. Ein Bürge ist eigentlich nicht eher für den Schuldener zu zahlen schuldig, als dis derselbige gar nicht zahlen fan. Und darf einer, der sich verdürget hat, solgende Schulswehren gebrauchen, als: a) Beneficium executionis oder ordinis, daß der Gläubiger zusörderst den Haupt: Schuldner executiren und belangen musse, damit aus dessen Gütern die Zahlung geschehe. b) Beneficium diuisionis, wenn zwen oder mehr sür eine Schuld Bürge worden, und also dem Creditori alle in solidum verhaftet, so mag der Bürge zu Necht bez gehren, daß der Creditor seine Unsorderung theis le, und ieden Mit: Bürgen sür seinen Antheil bez spreche.

SECT. III.

DE

# OFFICIIS PARTICULA-RIBUS HOMINUM,

QVATENVS IN CERTO QUODAM STATY VIVVNT.

SYNOPSIS.

Status hominum adventitii dantur quatuor. §. I. CONIVGALIS, vbi de

CONIVGALIS, vbi de matrimonio legitime ineundo. §. II.

Officia matrimonialia ex

natura & fine buius status cognosci possunt. §. III. PATERNVS, vbi officia parentum explicantur, quorum consequens est imperium. §. IV. L. Offi-

lu-

1)

nn

3)

4)

er

nn

ein

fo

id)

tte

63

ht,

ein

ng

der

nn

ige

die

has

311

ito-

abe

er,

Ot=

an.

arg

ceiz

Officia liberorum quænam fint? §. V.

HERILIS, eius fundamentum & finis. Herile imperium quousque se extendat? §. VI.

Officia dominorum & fervorum. §. VII.

ne rerumpublicarum. §.

Respublica quid sit? Eius finis, constitutio, forma. §. IX.

Imperium seu MAIESTAS,

quid & quotuplex? §. X. Eius obiectum, vbi iura maiestatica seu Regalia recensentur. §. XI.

Subiectum maiestatis variat, hinc diuersæ dantur formæ regiminis accidentales. 6. XII.

Modus acquirendi imperium vel extraordinarius eft, per bellum; vel ordinarius, per successionem & XIII.

Officia imperantium & ci-

## §. I.

Huc vsque de officiis necessitatis vniversalibus, iisque tum absolutis, tum hypotheticis. Nunc instituti ratio postulat, vt officia necessitatis particularia investigemus, quæ homines, in certo aliquo statu viuentes, obligant. Scilicet præter naturalem hominis statum alii quoque aduentitii sunt introducti; sine quibus homo vel plane non, vel non satis commode viuere potuit: suntque eorum quatuor, status coniugalis, paternus, berilis, ac ciuilis.

Die besondern nothwendigen Pflichten beziehen sich auf eine über die natürliche besonders eingeführte Gesellschaft, da man einander nicht bloß als Menschen, sondern in einer besondern moralischen Beschaffenheit

betrachtet. Diese eingeführte Gesellschaften ober Stans be werden dem natürlichen in so weit entgegen gesetzt, daß die Menschen nicht durch die Natur, sondern durch einen getroffenen Bergleich in denselben eingetreten.

Der Eheftand und Eltern=Stand hat in der Nas tur selbst seinen Grund: zu dem Seren= und Regentena Stande aber hat das menschliche Verderben Anlas ges geben; daher schwerlich zu glauben, daß selbige im Stande der Unschuld wurden gewesen seyn,

## §. II.

Status CONIVGALIS oritur ex MATRIMONIO, cuius naturam & indolem vbi rite perspectam habuerimus, tum quidem facilius, quæ officia in hoc statu præstanda sint, intelligemus. Si rationem audias, matrimonium est societas seu pactum maris & sceminæ, procreandæ sobolis caussa initum, adeoque ad propagationem & conseruationem generis humani comparatum. Quæ vt rectius capiantur, societatis coniugalis SVB-IECTVM personale, MEDIVM constitutiuum, ac denique FINEM primarium, attendisse iuuabit.

Wir machen von dem Eheftand billig ben Anfang, maffen felbiger ein rechtes feminarium humani generis, ja ber Grund und die Quelle aller übrigen Stande ift.

Es fan aber ber eheliche Stand theils nach dem Natur: Gesch, theils nach dem geoffenbarten gottlichen Gesch betrachtet werden.

Nach dem Natur-Gesen ist der Chestand eine Gessellschaft zwischen Mann und Weib, die sich mit einander verglichen, das menschliche Geschlecht auf eine vernünstige Urt mit fortzupflangen, und alles bezittragen, wodurch dasselbe erhalten wers den kan.

Nach dem geoffenbarten göttlichen Gesetz lautet die Desinition also: Matrimonium est legitima & indissolubilis vnius maris & vnius sæminæ coniunctio, divinitus ad liberorum procreationem & educationem, mutuique auxilii ergo instituta. Boraus besteits ein mercklicher Unterscheidzwischen dem Chestand, nach der Natur und göttlichen Offenbarung betrachtet, zu ersehen ist.

Hier bleiben wir bloß ben bem, was bas Licht ber Natur von der Sache an die Hand giebt, und bemers chen ben dem Shestand

- I. Das SVBIECTVM PERSONALE, ober bie Personen, die diese Gesellschaft ausmachen. Wos ben zwen Stücke zu regardiren:
  - I. Aptitudo, bie Geschicklich feit, welche zwenerlen:
    - a. Eine natürliche, daß fie, ihrer natürlichen Consfitution nach, im Stande fenn, Kinder zu zeugen und zu erziehen. Unter die Mängel aber, die einen zum Chestande natürlich ungeschieft machen, werden folgende gezehlet:

Vitium generationi obitans

Delirium.

Senectus grandis.

Deformitas corporis nimis monstrofa.

Fædi & incurabiles morbi, als Gicht, fallende Sucht, Aussauf, propter periculum propagationis.

b) Eine moralische, daß solche Personen ein Ber, mögen haben zu contrabiren. Das sehlt aber z. E. liberis sub potestate patria, adulteris, civili-

viliter' mortuis, delirantibus. Bornehmlich aber fiehet bem matrimonio contrahendo ente gegen

CONSANGVINITAS, die Bluts: Freundschaft.

AFFINITAS, die Schwägerschaft.

Es fragt fich aber hieben:

Ob man aus der bloffen Vernunft einen Grund angeben konne, daß sich Bluts= freunde und Verwandte nicht ehelichen durs fen? Untw. In Diefem Punct legt Die Ber: nunft ihre Unvollfommenheit zu Tage. wollen einige den Grund ber verbotenen Stu: fen barinnen fuchen, weil der menfchlichen Ges fellschaft groffe Beschwerlichkeiten zuwachsen murben, wann g. E. Eltern und Rinder einans ber henratheten, maffen dadurch die Rechte, die ein Theil an bem andern hat, nebft bem Stande bermischet wurden, auch wegen bes Bermogens ber Eltern groffe Unordnungen zu beforgen mas ren; bergleichen auch ben ber Che zwischen Brus bern und Schwestern entstehen wurde. Allein bas alles halt feinen Stich. Daher nichts mehr übrig, als daß wir als Chriften folche Unvollfoms menheit aus ber Schrift erfeten.

2. Numerus; da benn bie Frage ist: Wie viel Personen die eheliche Gesellschaft ausmachen sollen? Antw. Hier weiß die Vernünst abermal keinen deutlischen Grund zu sinden, warum nur Ein Mann und Sin Weib sich ehelich verbinden dursen. Zwar was die Polyandriam oder Vielmännerer betrifft, so erztennet die Vernunst deutlich, daß solche dem Rechte der Natur schnurstracks zuwider, weil sie zur Fortz pflanzung des menschlichen Geschlechts nichts benzträget. Zudem so würden auch viele schädliche Folger rungen daher erwachsen, weil ungewiß senn würde, wessen die Kinder waren, wodurch die Erziehung der

1 3

201

10:

iit

ht

10

t:

tet

in-

10,

10-

bes

10,

et,

ber

ters

ber

30%

1:

ons

gen

eis

en,

fal=

cu-

der:

ber

ci-

Rinder gehindert wurde. Singegen urtheilet bie blof fe Bernunft, bag es mit der Polygamie ober Vielweiberey anders bewandt fen, weil felbige nicht fo, wie die Polyandria, ber haupt Abficht des Cheftans bes entgegen fen. Indeffen aber, fo ferne fie mit ben Pflichten ber Commobitat fireite, und allerhand Bes fcmerlichkeiten für bie Republic nach fich ziehe; fo fen fie allerdings bem Rechte ber Matur zuwider, als welches uns eben fowol bie Pflichten ber Bequems lichkeit, als ber Nothwendigkeit vorschreibe. Jeboch bie Schrift weiset und auf einen beffern Grund, nemlich auf die gottliche Stiftung.

- II. MEDIVM CONSTITUTIVVM, bastrit= tel, wodurch die eheliche Gefellschaft aufgerichtet wird, ift ber Vergleich, welchen man fonft nennet SPON. SALIA oder Verlöbniß. Wir mercken:
  - 1. Was das Verlobnif fey? Es ift ein Bergleich gwener Perfonen, baf fie als Cheleute benfammen wohnen wollen. Man theilet die Sponfalia ein in Sponsalia de præsenti unb de futuro.
  - 2. Requifita, was zu einem Verlobnif erfordert werde? Es ift feiner Datur nach ein Bergleich, folglich muß es auch die Eigenschaften eines gultigen Bergleiche an fich haben. Ein Bertrag fommt auf ben Confens ober Einwilligung an, und wenn diefe gefchehen foll, fo muß man binlangliche Erfentnig und Brenheit haben. Goldemnach wird erforbert
    - a. Seria voluntas; was im Schert gerebet, binbet nicht.
    - b. Promiffio diftineta & clara; eine bunctele und zwendeutige Chegelobung ift nicht binlanglich.
    - c. Promissio spontanea.
    - d. Promissio sincera ac doli expers.
    - . Consensus parentum.

Hieraus fan man urtheilen, was von ben Berlobniffen ju balten, welche in Trundenheit gefcheben,

baben ein Jerthum ober Betrug vorgegangen, baju man gezwungen worden, ober die wider der Eltern Wiffen und Willen geschehen, dergleichen man Sponfalia clandeltina nennet.

3. Materia sponsaliorum, die Sache, worüber man sich vergleicher, betrifft entweber einen Sauptspunce, welcher ist, daß der Mann und das Weib eins werden, Kinder zu zeugen, und felbige mit einander zu erziehen: oder einige Teben-Dinge; dahin gehöret imperium mariti. Woben die Frage entstehet:

Ob nach dem naturlichen Recht die Berrschaft dem Manne zufomme?

Antw. Nein. Denn einmal find Mann und Weiß von Natur einander gleich; sodann bringt es auch das Wesen und der Endzweck des Schestandes an sich nicht mit sich, daß iemand darinnen herrsche, weil es eigentz lich ein Stand der Freundschaft ist. Folglich kan man diese Herrschaft nach dem Natur: Necht aus keiznem andern Grund herleiten, als aus dem besondern Bergleich, den Mann und Weib deskalls mit einander aufgerichtet. Und weil viel Gutes daraus entstehen kan, wenn der Mann das Haupt der Familie wird; so läst sich das Necht der Natur dieses gefallen, und die bürgerlichen Gesche haben von Alters her dem Manne diesen Vorzug bestätiget. Gehen wir aber in die Schrift, so hören wir den eigentlichen Grund, woher dem Manne das Imperium zusomme.

MI. FINIS, der Endsweck des Chestandes, ist, das das menschliche Geschlecht auf eine vernünftige Art fortges pflantset, mithin nicht nur Kinder gezeuget, sondern auch erzogen werden sollen. Woraus gant natürlich fliesset, das Mann und Weib so lange ben einander bleis ben mussen, die Kinder völlig erzogen sind. Hieraus läßt sich nun die Frage becibiren:

Ob nach dem Rechte der Matur eine Chescheis dung staufinde, wann die Kinder erzogen find? L4 Antw-

lof

iel=

10,

ans

ben

Bes

fo

als

ems

och nd,

Tit=

ird,

N.

eich

nen

ert

id),

gen

auf

iefe

nife

rt

unb

Ber:

jen.

ba:

Antw. Reinesweges: (1) weil viele Zeit dazu erfordert wird, ehe die Kinder dahin fommen, daß sie der Eltern Husse nicht mehr bedürfen; (2) weil man zu der Zeit, wann das Ehe: Pakum getrossen wird, nicht wissen fan, wie viel Kinder man zeugen werde; (3) weil Eheleute durch das Alter ihre Tüchtigkeit zu einem neuen Ehes stande verlieren; (4) weil grosse Unruhe und Beschwerz lichkeit für die Republic entstehen würde, wenn sie sich nach ihrem Gefallen scheiden könten. Daher erkennet die Vernunft selbst, es sen viel besser, daß der Ehessand auf Lebenslang daure.

Uebrigens findet allerdings, nach den natürlichen, burgerlichen und göttlichen Rechten, eine Ehescheidung Statt in casu adulterii & malitiosa desertionis. Bon dem Divortio ist unterschieden (1) Repudium, quod sit inter desponsatas, da im Gegentheil divortium in einer solutione marrimonii iam consummati bestehet.
(2) Separatio quoad thorum & mensam, wodurch das eheliche Band nicht getrennet wird; daher auch die Gestrennten sich nicht anderweit verhenrathen durfen.

# §. III.

Officia matrimonialia ex communi socialitatis colendæ præcepto vtcunque colliguntur: luculentius tamen omnia ex natura & sine status coniugalis cognoscere licet. Possunt nimirum ad duas reuocari classes: alia ante, alia post initum legitime matrimonium sunt observanda. Ante matrimonium lex naturæ postulat, vt omnes, qui ad hanc societatem idonei sunt, eam legitime ineant: quo ipso promiscua libido damnatur. Officia post matrimonium legitime contractum vel communia funt; vel alterutri coniugum propria. Illa exigunt, vt fides in matrimonio data fancte feruetur, ac debita coniugalia vtrinque præstentur: hæc autem vel maritum, vel vxorem seorsum obligant. Opposita his vitia funt peruersus sillicitus in matrimonio ineundo scopus, adulterium & persidia; imperii maritalis per sævitiam abusus, aut eiusdem neglectus ex parte mariti; reluctantia autem & obsequii denegatio ex parte vxoris, & alia.

Ben den Pflichten, in Unsehung des Cheftandes, bat man gu feben,

I. Was vor dem Chestand zu beobachten. Da es denn auf die Frage ankommt: Ob alle ittenschen natürslicher Weise zum Chestande verbunden? Insgesmein muß hierauf mit Ja geantwortet werden, und das daher: (1) weil GOtt durch die Schöpfung der Menschen beyderlen Geschlechts gnugsam zu Tage gesleget, daß er eben so wol die Vermehrung der Mensschen, als anderer lebendigen Geschöpfe intendire. (2) Beil GOtt zu dem Ende ein natürliches desiderium generandæ sobolis in den Menschen gelegt. Daher es unrecht senn würde, wann sich iemand ohne Noth der Mühe und Last des Chestandes euts ziehen wolte.

Indessen obgleich überhaupt eine Verbindlichkeit zum Shestand vorhanden, so gehet sie doch nicht eine iede einzelne Person an, daß man sagen wolte, es musten alle und iede Menschen henrathen.

Es fragt sich benm ersten Punct ferner: Ob denn auch die Burerey nach dem Rechte der Watur

\*

ert

it,

in,
ite

res

ers

ich) iet

nb

m,

19

on

in et.

aß

ies

a-

i-

1-

t.

3:

3-

0-

ui

1-

a-

ie

verboten fey? Untw. Ben ben henden ift fie gwar faft durchgangig erlaubt und im Schwange gemefen, wie fle denn gar ein Stuck ihres Gottesbienftes, ben fie der Diana und ber Beneri gehalten, barinnen ges fest haben. Allein, folche Schandthaten hatten ibs ren Urfprung aus dem verfehrten Sinn, in welchen Sott die Benben aus einem gerechten Gericht bahin gegeben, ba fie ihr weniges Datur Licht nicht recht ges Denn daß alle Burerey und fleischliche brauchet. Bermischung auffer dem Cheftande dem Rechte ber Ratur guwider fen, erkennet auch die gefunde Bers nunft. GOtt intendiret ben allen Ratur, Gefeten bie Glückfeligkeit ber Menfchen, folglich will er auch, bag bie Rinber gluckselig leben follen. Das fan ohne Er: giebung nicht gefchehen. Diefe aber wurde unterbleis ben, wenn fich die Menfchen auffer der Che ohne Uns terscheid fleischlich vermischen wolten. Daher GDtt in feinem geoffenbarten Borte biefes Lafter unter ans gebroheten fchweren Strafen verboten bat. Diers nachst folget,

- 11. Was in bem Cheftanbe felbft zu beobachten. hier finden fich
  - 1. Gemeine Pflichten, welche barauf antommen :
    - s) Daß fie eine unverfälschte Treue einander erweis fen, nicht boshafter Beise von einander lauffen, oder durch Chebruch einander untren werden.
    - b) Daß ste biefen Stand nicht nach ben verfehrs ten Lusten, sondern nach der Bernunft und rechtmaffigem Endzweck führen.
  - & Befondere Pflichten, und zwar
    - a. Des Mannes, ber seine Herrschaft mit Vers nunft brauchen, und keine Tyrannen baraus machen, bas Weib mit humanität regieren, erz nehren und schüben soll. Der löbliche Kaiser Marcus Antoninus Philosophus, bet mit seiz ner lasterhaften Semahlin viel Schande und Vers

Berbruß erlebte, pflegte gleichwol zu fagen: Vxor admonenda fape, reprehendenda raro, verberibus castiganda nunquam.

b. Des Weibes, welches dem Manne, als dem Haupte der Familie gehorchen, und sich des Haus. Wesens, sonderlich aber der Kinderzucht recht annehmen soll.

### §. IV.

Societatem coniugalem comitatur status PATERNVS, qui est societas inter parentes & liberos, eo comparata, vt hi ab illis alantur & honeste educentur. A parentum officiis vt ordiamur, tria potissimum expendenda veniunt: primo officiorum, quæ parentibus incumbunt, FVNDAMENTVM, quod est educandi necessitas; deinde OFFICIA ipsa, in sustentione, institutione ac directione posita: & horum denique consequens, IMPERIVM.

Ans dem Chestande entspringet die Gesellschaft der Eltern und Kinder. Es giebt drenerlen Arten der Eltern und Kinder, als: (1) Coniuges, rechte Chesente, die sich in einer ordentlichen Che benfammen sinden: ihre Kinder heissen legitimi, weil sie aus einer rechtmässigen Che entsprosen sind. (2) Concubini wenn ein Mann, nehst seinem rechten Weibe, mit Kebs-Weibern Kinder zeuget, welche liberi naturales genen net werden. (3) Scortatores, wenn Leute ausser der Che in Hureren Kinder zeugen, welche man spurios zu nennen pfleget.

Was nun die Pflichten ber Eleern betrifft; fo mer

cken wir

É

I. Den

- I. Den Grund berfelben, welcher barin beftehet, bag die Kinder nothwendig muffen erzogen werden. Denn wer fich zum Chestand verbindet, der verbindet sich auch zur Erziehung der Kinder. Und haben gleich Die Eltern eine Last auf dem Salfe, so haben sie bers gegen auch baburch ein Recht auf die Rinder erhalten. hierzu kommt amor fobolis a natura infitus, meil GDtt ben Eltern einen hohern Grab der Liebe gegen bie Rinder eingepflanket, wodurch ihnen die Laft fehr erleichtert wird.
- II. Die Pflichten felbst begreiffen dren Stucke in sich: felbige find :

1. Sustentatio, bag fie den Kindern Nahrung und Rleider schaffen, und Gorge tragen sollen, daß fie einen gefunden Leib und gefunde Gliedmaffen haben mogen.

- Institutio gehet auf die Seele, infonderheit auf ben Verstand der Kinder, da denn Eltern Fleiß ans wenden follen, a) überhaupt, daß die Rinder ihe ren Verstand recht brauchen lernen, so weit es ihr kunftiger Stand erfordert; b) insonderheit, daß fie die Sohne zu einer nüglichen Profesion ans führen laffen, wodurch fie GOtt und der Welt rechts schaffene Dienste thun konnen.
- 3. Directio gehet auf ben Willen ber Rinber, ba fich bie Eltern bemühen follen, baf berfelbe gu einer tus gendhaften Disposition gebracht werde, weil sonst die Kinder so wol ihren Eltern, als auch der Res publick eine Laft find.
- III. Der Erfolg ift die Berrschaft über die Rinder, ober die vaterliche Gewalt, fraft beren sie ben Rindern befehlen fonnen, was fie thun ober laffen follen, und wenn fie ungehorfam, felbige zu beffras fen befugt find, weil sonft die Auferziehung nicht , bon fatten geben fan.

Je mehr aber ben den Kindern der Verstand zus nimmt, e mehr foll auch die strenge Potestat der Els tern abnehmen, und sich allgemach in eine vernünftige Direction verwandeln. Denn ein unaufhörliches hars tes Tractament gehöret mehr für unvernünftige Besstien, als vernünftige Menschen: es ware denn, daß sich die Kinder den Bestien in der Untugend conformiren.

Db fich die våterliche Gewalt auf Leben und Coo erfrecke; ob Eltern ihr Kind ben hochster Noth verkaufen durfen; ob das Kind mehr der Muster, als dem Bater zugehöre? find heutiges Tages unnöthige Fragen, weil wir ieho in andern Umständen, als die Alten, leben.

# §. V.

Inde autem, quæ sint officia liberorum erga parentes, haud dissiculter intelligitur. Educatio nimirum bona quum in summis merito ponenda sit benesiciis; hæc autem sine imperio paterno neutiquam obtineri possiti hinc tria resultant officia, quibus liberi bonæ frugis erga parentes iure defunguntur: GRATVS videlicet ANIMVS, OBSEQVIVM & REVERENTIA. In vitio ergo ponuntur imobedientia, renitentia, ingrati animi crimen, ex parte liberorum; durities, sævitia, morositas, asogyía, educationis debitæ intermissio, ex parte parentum.

Kinder haben gegen ihre Eltern brenerlen zu beobs achten. Denn ba ift ein Theil ihrer Pflicht

1. GRATITVDO, die Danckbarkeit, daß sie die Wohlthaten, die sie von ihren Eltern empfangen, erstennen, sie deswegen lieben, und ihnen, wo sie es nos thig haben, wieder Gutes vergelten sollen.

あめいいは

- 2. OBSEQVIVM flieffet aus der herrschaft ober bater: lichen Gewalt, und befiehet in einer Bereitwillgfeit, feine Sandlungen nach bem Willen ber Eltern einzurichten. Weil aber ber Gehorsam mit einer Furcht der Strafe verfnupft ift; die Furcht aber unter benen, die mit einander als ihres gleichen umgehen, nicht ftattfindet; fo muß biefer gemeine Umgang nachbleis ben. Welche Unterlaffung ben den Eltern eine Ernft= haftigkeit; ben ben Rindern aber
- 3, REVERENTIA, die Ehrerbierigfeit, genennet wird, und barin beftehet, bag einer mit aufferlichen Berrichtungen für fich felbft und ohne befondern Bes fehl bezeuget, bag er benjenigen, bem er diefes Werct erweiset, für feinen Obern halte.

Wann bie Rinber burch henrath ober fonft aus vaterlicher Gewalt herauskommen; fo fällt zwar der Gehorsam weg, aber die Dandbarkeit und Ehr= erbietung bleibet.

# 6. VI.

Tertius status, qui hic in censum venit, est HERILIS, qui innititur societati inter dominum & seruum initæ, vi cuins hic illi feruire tenetur. FVNDAMENTVM huius focietatis ex pacto inter dominum & fervum repetitur. FINIS illius in eo confistit, vt res familiaris domini conferuetur, feruus autem fustentetur. Inde autem IMPF. RIVM herile æstimare licer, quod ad ius vita & necis neutiquam extendi potest.

Der britte Stand beruhet auf ber Gefellschaft zwie schen Berren und Anechten, Frauen und Mägden, Wir mercken

1. Den

- I. Den Ursprung bes herren: Standes. Es ift bieser Stand nicht von Ratur, nach welcher wir alle eins ander gleich sind. Die bewegende Ursache mar vornehmlich die menschliche Bedursnis, barzu das besondere Eigenthum Anlaß gab.
- II. Der Grund ift ber Bergleich, nach welchem ber Knecht versprochen, bem herrn allerlen Dienfie zu feinem Rugen zu thun, ber herr aber fich verbinde lich gemacht, ihm bafür seinen Unterhalt zu geben.

hier fragt fich:

- 1. Ob dieser Stand nicht dem Rechte der Matur zuwider? Ratio dubitandi: weil dadurch eine groß se Ungleichheit eingeführet wird. Antw. (1) Es ges schicht damit einem Anechte nicht unrecht, weil er sich mit gutem Willen darzu verstehet. (2) Es wird das mit die natürliche Gleichheit nicht auf einmal aufzgehoben. Denn wenn gleich iemand ein Knecht ift, so behält er doch alle Rechte, die ihm als einem Menschen zusommen.
- 2. Wie vielerley die Anechtschaft fey? Antw. Die Knechte können sich aufzwenerlen Art in einen Bersgleich einlassen: entweder auf Lebenslang zu dienen, das heißt seruitus persecta; oder nur auf eine ges wisse Zeit, welches seruitus impersecta heiset. Folge lich giebts zwenerlen Anechte: a) Gedungene, die sich nur ad tempus zu gewissen Diensten vermiesthen; b) Leibeigene, die sich guf Lebenslang ihrer Frenheit völlig begeben.

III. Der Endsweck biefer Gefellschaft ift zwenerlen:

1. Bon Seiten ber Berven, baß fie burch die Dienfie bes Gefindes eine Bequemlichkeit erlangen, damit ihre Guter besto beffer tonnen verwaltet, und ets was erworben werben.

2. Bon Seiten bes Gefindes, baß es feinen nichigen Unterhalt haben moge.

Aus ber Beschaffenheit und Eudzweck biefes Standes flieset

IV. Das

ers

it,

us

t)t

m,

tht

eis

t=

et

en

es

ct

18

er

te

Ľ,

r

li

-

,

S

5

IV. Das Imperium berile, welches der Anecht seinem Herrn durch den Vergleich über sich eingeräumet hat, vermöge dessen er seinem Herrn unterthänig senn, und alles nach seinem Befehl ausrichten muß.

hierben fragt fiche:

Wie weit sich die Zerrschaft oder Gewalt eines Zerrn über seinen Znecht erstrede?

Antw. So weit es der Endzweck folches Standes er fordert. Der Endzweck ist, daß das Gesinde die bewilkligte Arbeit mit Fleiß und Treue verrichte. Geschicht solches nicht, so hat ein Herr Macht, solches zu erinnern, mit scharfen Worten zu bestrafen, und wo es nichts vers sangen will, das Gesinde zu abandoniren. Selbiges aber mit Schlägen zu tractiren, ist weder vernünstig, noch christich. Daß vor diesem einige unter den Hens den das ins vitz & necis gegen ihre Knechte gebrauchet, ist mehr eine angemaßte Gewaltthätigkeit, als ein Necht gewesen.

§. VII.

Officia dominorum erga seruos, & horum erga illos, nituntur præcepto de pactis servandis. Est itaque dominorum, æquum laborem seruis imponere, alimenta suppeditare, mercedem soluere. Seruorum vicissim officia sunt, honore & obsequio dominos prosequi, sidem, industriam, patientiam vique demonstrare. Peccatur ergo ex parte dominorum per seuttiam, crudelitatem, mercedis aut alimentorum denegationem: ex parte seruorum per ignauiam, persidiam, hypocriticam laboris præstationem, obsocutiones, fugam, aliaue ratione.

I. Die Pflichten ber Berren find folgende:

1. Daß fie für den Unterricht des Gefindes forgen, weil folche arme Leute gemeiniglich in der größten

Unwiffenheit ftecken,

2. Daß sie dem Gesinde den leiblichen Unterhalt, nemlich gesunde und hinlangliche Speise und Tranck, wie auch den bewilligten Lohn reichen. Denn das ist der Endzweck, warum es dienet,

3. Daß fie nichts über die Rrafte und Bermogen bes

Gefindes fordern,

4. Daß sie das Gefinde nicht zu lastbaren Thieren mas chen; sondern bedencken, daß sie auch Menschen sind.

5. Daß fie das Gefinde flüglich und mit humanitat

regieren, und nicht tyrannisiren.

6. Daß sie das Gefinde nicht verstoffen, wenn es ohne feine Schuld am Leibe verunglücket, oder sonft franck wird.

II. Die Pflichten bes Gefindes find:

1. Daß es einen ichuldigen Refpect und Gehorfam ges

gen feine herrschaft erweife.

2. Daß es die angelobte Arbeit nicht nur vor den Ausgen der Herren; sondern nach der Treue mit uners müdetem Fleiß ins Werck sielle. Daher die Sauls heit, Untreue, Verwahrlosung verboten.

3. Daß es mit einem nothigen und durftigen Unterhalt zufrieden sen. Daher verboten die grobe Unbes scheidenheit, da das Gesinde allzu belicat will

tractiret fenn.

4. Daß es auf alle Weise ben Nuten ber herren bes forbere, und Schaben abwende. Wo das nicht ges schiebet, so ist es eine boshafte Treulosigkeit.

§. VIII.

Status CIVILIS est eorum, qui in ciuitate seu republica viuunt. Quæ quum consi-M stere.

m

ıŧ,

10

25

rs

ils

ht

n,

ri

g,

ns

et,

ht

n

-

1-

1-

n

S

n

-

n,

1-

s,

ie

ftere nequeat fine imperio, in duplici, qui in hoc statu viuunt, versantur discrimine, aliique IMPERANTIVM, alii CIVIVM nomine veniunt, quorum certa erga se invicem sunt officia iure naturali præscripta. Quæ antequam explicemus, paullo accuratius in naturam & indolem reipublicæ erit inquirendum.

Nun folget noch der bürgerliche Stand, da die Pflichten der Regenten und Unterthanen zu betrachten sind. Solche groffe Gesellschaften pfleget man Republisquen zu nennen; daher fragt sichs vorerst:

Wie und woher die Republiquen entstanden? Untw.Man weiß von dem Ursprung derselben nichts

gewisses. Doch sind zwen Wege, wie die Republiquen haben entstehen können: entweder aus frenem Willen der Menschen; voer durch Gewalt. Soll es

1. Durch freyen Willen der Menschen geschehen seyn, so ist wol der wichtigste Bewegungs. Grund gewesen, daß es die Menschen zu ihrer Commoditat und Siecherheit gethan. Denn da sich die Menschen begounten auf dem Erboden zu mehren, und nach angebohrmer Unart einander Schaden zu thun; so hat es die Nothdurft ersordert, daß eine gewisse Art der Menschen sich zusammen thäte, welche sich nicht nur selbst unter einander wolte dirigiren lassen; sondern auch bereit seyn, äusserliche Gewalt von sich abzutreiben. Ben solchen Umständen muste nun einer oder mehrere nothwendig zu besehlen haben; andere aber ihnen gesfallen lassen, solchen Besehl auszuüben. Es ist aber weit glaublicher, daß

2. Durch die Gewalt der erste Grund zu den Republis quen geleget worden, es sen nun auf eine offenbare, oder heimliche und listige Art geschehen. Dieses komme fommt auch mit den hifforischen Nachrichten, bie wir in der Schrift davon finden, am besten überein.

S. IX.

Est iraque RESPVBLICA societas imperantium & ciuium, per pacta arctissime inter se vnitorum, ad conservandam & promouendam communem omnium salutem comparata. Tria hic potissimum attendi merentur, primo quidem FINIS reipublicæ; deinde CONSTITVTIO, ac denique FORMA ESSENTIALIS, quæ vulgo imperii nomine adpellatur.

Die Republic ift eine groffe Societat, welche aus Regenten und Unterthanen bestehet, die sich mit einans der zur Erhaltung und Beforderung der gemeinen Bohlfahrt vereinigt haben.

Hierben ift zu mercken:

I. FINIS, der Endsweck einer Republic ift zwenerlen:

1. Primarius, der Sauptzweck, ist die allgemeine Sicherheit und Ruhe. Diese gehet auf die Besschützung wider die Bosheit anderer, so wol ausser, als in der Nepublic. Folglich muß sich in einer Nespublic eine solche Anzahl Menschen befinden, die hinlanglich ist, der seindlichen Gewalt zu begegnen.

2. Secundarius, der Mebenzweck, ift, daß die Unsterthanen besto bequemer leben, und ihre Nahrung

in Rube abwarten fonnen.

II. CONSTITUTIO, die Verfassung und Einrichs tung einer Republic kan nicht anders geschehen, als durch einen Vergleich wegen der Regierungs-Form, da sich ihrer viele dem Willen einer oder mehrerer Personen unterwerfen, so daß der Regent Gewalt M 2

qui

ine, VM

in-

pta.

uraerit

d bie

thten

ibli=

en?

chts

nuen

illen

enn,

esen,

uns

ohrs

die

dens

llust

uch

en.

rere

ges

ber

blis

re,

fes

mt

befommt, alles zu veranstalten, was zum gemeinen Besten dienet; die Unterthanen aber sich verpflichten, seinem Befehl willig zu gehorchen, woben sie ihm zu: gleich den Gebrauch ihrer Krafte und Guter, zu Besschübung der gemeinen Wohlfahrt, überlassen.

III. FORMA ESSENTIALIS, oder vie wesentliche Art und Gestalt einer Republic beruhet in der Zeurschaft oder Wajestär, welche ein hohes Necht der Obrigseit ist, ohne welches eine Republic eben so wenig bestehen kan, als der Leib ohne Seele. Und das ist es, wos von im nachfolgenden mit mehrern zu handeln.

### §. X.

IMPERIVM seu MAIESTAS est ius imperantium, summam vbique in republica potestatem exercendi. Si summa est hæc potestas, consequitur inde, vt summi imperantes sint 1) independentes, nullisque adeo legibus humanis obnoxii; 2) sancti & inuiolabiles, etiamsi durius interdum in rempublicam consulant. Diuidi a quibusdam solet maiestas in realem & personalem; absolutam & limitatam; perpetuam & temporariam.

Aus ber Beschreibung ber Majestat, ba fie ift die bochfte Gewalt über alle in einem Staat, folget

1. Die Independent hoher Regenten. Denn ist ihre Gewalt die hochste; so ist sie auch unumschränctt, so, daß sie a) niemand, als SOtt allein, wegen ihres Thuns und Lassens Rechenschaft geben durfen; b) daß sie an keine menschliche Gesche gebunden, weil sie niemand als SOtt über sich haben.

2. Die Inviolabilität, fo daß hohe Obrigfeiten geheis ligte Personen sind, an denen sich niemand vergreiffen bark. barf. Daher benn auch das crimen læse maiestatis mit aufferordentlicher Scharfe bestraft wird, vt consulatur securitati principis.

Es fragt fich hieben:

- (1) Ob ein Regent, wenn er sich tyrannisch aufführet, dennoch inviolabel sey? Antw. Man hat einen Unterscheid zu machen zwischen den privat Sünden eines Regenten, die er alleine ben SOtt zu verantworten; und zwischen solchen Gewaltsamsteiten, die das Berderben des ganten Bolcks nach sich ziehen. In solchem Fall höret er auf ein Regent zu senn, und kan ihm in seine hohe Nechte ein Einspruch geschehen. Doch ist nicht nöttig, daß ein solcher Eprann am Leben gestraft wird. Genug, wenn ihm die Macht zu schaden benommen wird.
- (2) Ob sich ein Unterthan gegen den Regenten, gewaltsamer Weise desendiren durse? Antw. Rein; weil seine Person der Person des Regenten, an welcher der gangen Republic so viel gelegen ift, nicht kan gleich geachtet werden.
- (3) Was von dem Unterscheid inter maiestatem personalem & realem zu halten? Antw. Es ist eine ungegründete und schädliche Erfindung der Monarchomachorum, welche sagen, die maiestas personalis ware ben dem ietstregierenden; maiestas realis aber ben dem Volck. Observirte der Regent nicht die Billigkeit; so hatte das Volck Macht, drein zu reden. Allein, das heißt unrus higen und widerspenstigen Köpfen eine Thur zu allerlen Seditionen öffnen.

S. XI.

OBIECTVM, circa quod maiestas verfatur, tum ciues ipsi siunt, tum eorum actiones & bona. Quamuis autem vnica sit summa potestas; pro diuersitate tamen ob-M 3 iecti,

en

in,

us

jes

lrt

ift

eit

en

105

n-

ca

ec

e-

05

0-

u-

0-

0-

0-

ie

re

0,

n;

eil

eis

en

rf.

iecti, tanquam totum aliquod morale, in diversas partes diuidi potest, quas IVRA MAIESTATIS, feu REGALIA vocare moris est. Diuiduntur ergo Regalia in externa seu aquiparantia; & interna seu disparantia. Illa concernunt negotia, qua inter imperantem & exteros intercedunt: hæc erga ciues proprios exercentur. Ad Regalia DISPARANTIAE referri folent, ius circa facra, facultas legislatoria, iudiciaria, punitiua, imperium stricte sic di-Etum, facultas constituendi magistratus inferiores, ius imponendi tributa, ius venationis, piscationis, fluminum, ius conferendi dignitates, ius monetæ, ius commercia dirigendi, ius definiendi rerum pretia, ius stapulæ, nundinarum, & reliqua. Cæterum fummæ potestaris exercitium vel ordinarium eft, vel extraordinarium.

Mit ber höchsten Gewalt find gewiffe Majestates Bechte verbunden, welche Regalien genennet werden. Man theilet sie in auswärtige und innerliche.

1. Die auswärtige, Regalia æquiparantiæ, find dies jenigen, welche der Regent in Anschung einer ausswärtigen Republic ausübet, als, das Necht Briegzu führen, Friede zu schliessen, Bündnisse zu machen, Gesandren zu schließen. Ben diesen Regalien hat es der Regent mit seines gleichen zu thun.

II. Die innerlichen, Regalia disparantiæ, find, da es ber Regent bloß mit feinen Unterthanen zu thun hat.

Diese gründen sich in der absoluten Mothwendig-Feit. Denn soll eine Nepublic in einer heilsamen Ordnung und gewünschten Glückseligkeit stehen: so muß der Negent Geserze vorschreiben, weil sonst ein ieder thun würde, was ihm gelüstet. Die Geseze würden vergeblich senn, wenn er nicht Macht hätte, ein Eras men anzustellen, ob die Unterthanen in allem seinen Berordnungen nachgesommen; solglich muß er Gerichte ordnen. Und so verhält sichs mit den übrigen Regalien.

Es fragt fich hieben insonderheit:

Ob ein Regent auch Macht habe, die Religion zu dirigiren?

Antw. Ja; als supremus Episcopus hat er auch ein ius circa sacra. Es fan aber die Religion auf eine doppelte Art betrachtet werden: (1) wie sie ben den Menschen ein Gewissensewerk. Und da muß es alleine Gott überlassen werden, was ein Mensch in Sachen, die seine Seligkeit angehen, glauben soll. Reines Regenten Macht erstrecht sich über die Gewissen. (2) Wie sie nach gewissen ausserlichen Umständen einer Direction benötligtet ist. Und in dies ser Absicht hat ein Regent Macht, in Religions. Sachen zu disponiren. 3. E. Lehrer in Kirchen und Schulen zu bestellen, den Regerenen zu steuren, Kirchen Bebräuche zu ordnen, Synodos zu berusen, u. s. w.

§. XII.

SVBIECTVM maiestatis non semper est eiusdem conditionis. Nunc enim imperium penes vnum est hominem; nunc penes concilium ex selectis ciuibus constans; nunc penes concilium ex vniuersis patribus familias compositum. Vnde tres diuerse forme

MA

re-

e

n

12

ı.

MONARCHIA, ARISTOCRATIA & DEMOCRATIA. Quibus opponuntur totidem formæ regiminis corruptæ, TYRANNIS, OLIGARCHIA, & OCHLOCRATIA. Dantur quoque formæ regiminis mixtæ & irregulares, quando diuerfæ personæ non coniunctim, sed seorsum simul, subiectum proprium summi imperii constituunt: sicuti systemata ciuitatum vocari solent, si plures ciuitates, arctissimo quodam sædere inter se colligatæ, vnum quasi corpus constituant.

Weil die hohen Majestäts=Rechte nicht allemal nothwendig von einer einzigen Person exerciret werden; so sinden sich dahero dren gewöhnliche Regies rungs-Formen, nemlich:

- 1. MONARCHIA, qua imperium est penes vnum, ba die hohen Majestats Rechte nur einer einsigen Person anvertrauet sind.
- 11. ARISTOCRATIA, qua imperium est penes concilium ex selectis ciuibus constans, ba ein ganges Collegium biese hohe Rechte exerciret.
- III. DEMOCRATIA ober POLITIA, qua imperium est penes concilium ex universis patribus familias compositum, wenn bie meisten aus dem Bolck diese hohe Rechte in Händen haben.

Hieben fragt sichs:

(1) Ob sich alle heutige Republiquen zu einer von diesen dreyen Regierungs = Formen zehlen

lassen? Antw. Nein. Denn z. E. das Teutsche Reich ist weder eine Monarchie, noch Aristocratie, sondern eine forma irregularis zu nennen, in welcher verschiedene Personen nicht coniunchim, sondern seorsum zugleich die höchste Gewalt exerciren. Venedig ist weder eine Democratie, noch Aristos cratie. Die Schweizer exerciren die hohen Rechte in einem ieden Canton absonderlich; nach ihrem Haupt. Bündniß aber machen sie ein Systema civitatum aus.

(2) Welche unter allen dreven Regierungs - Forsmen ist die beste? Antw. Die eine kan ben diesem, die andere ben einem andern Bolke zuträglicher sen. Die monarchische Form hat vor andern den Bortheil, daß die Geschäfte viel hurtiger sortz gehen können, als ben den übrigen, weil hier gleicht sam nur Ein Kopf ist.

(3) Was für Sehler werden denen dreven Regies rungs = Arten entgegengefent? Antw.

a. Tyrannis; wenn ein Souverain seiner absoluten Gewalt jum Berberben ber Unterthanen mißs brauchet.

b. Oligarchia; wenn wenige sich etwas mehr hers aus nehmen, und über die andern hart hers fahren.

c. Ochlocratia; wenn der Pobel ohne alle Ordsnung wutet.

# §. XIII.

MODVS ADQVIRENDI imperium monarchicum vel extraordinarius est, per bellum; vel ordinarius, per successionem vel electionem. SVCCESSIO alia est in regno patrimoniali; alia in regno legitimo. Dividitur successio in hereditariam & linealem, M s

ex quibus plerarumque more gentium hæc illi merito præfertur. ELECTIO alia est in regno electiuo; alia in Aristocratia; alia in Democratia. Cæterum auctor maiestatis Deus est, qui speciali quadam ratione concurrit, ciuium voluntates dirigendo, vt in hunc hominem, in hanc familiam, summam potestatem conferant.

Dier ift bie Frage:

Wie die Majestat erlanget werde?

Untw. Auf zwenerlen Art: entweder

Ausservordentlich, durch die Eroberung; da benn ber Krieg rechtmässige Ursachen zum Grunde haben muß: oder

Ordenelich, entweder durch die Erbfolge, oder burch die Wahl: da denn auf benden Seiten die Sache auf die Einwilligung des Volcks ankommt.

- (1) Die Succession ober Erbfolge findet Statt, entwes der in regno patrimoniali, das einer durch das Kriegs. Necht erlanget hat; und da geschicht die Succession schlechterdings nach dem Willen des Antecessons; oder in regno legitimo, das von dem Volck auf eine gewisse Familie gebracht worden. Wenn das weibliche Geschlecht von der Erbsolge ausgeschlossen ist; so beißt es Successio Agnatica oder Francica. Wenn es aber zugelassen wird, doch sodann erst, im Fall keine männliche Erben in gleis chem Grad vorhanden; so heißt es Successio cognata oder Castellana. Ben allen Arten der Erbssolge haben die Erstgebohrnen den Vorzug, ad euirandas lites.
- (2) Electio, die Wahl, geschicht in einem Wahl-Reich von dem Bolck, oder dem es das Bolck übertragen.

Not. In einer Aristocratie kommt man an die Res gierung durch eine ordentliche Wahl, die entweder die Glieder der Regierung, oder das gange Bolck durch auserlesene Bürger verrichten. In einer Democratie nimmt einer Theil an der Regierung, so bald er ein Glied der Republic wird.

Es fragt sich:

Ob nicht eigentlich die Majestät von Gott ihren Ursprung habe?

Antw. GOtt ist zwar in so weit überhaupt ber Urheber ber Majestät, so ferne man nach seinem Willen, zur Erhaltung des menschlichen Geschlechts, die bürgerliche Societäten hat ausrichten müssen. Sie wird aber durch Einwilligung des Bolks, es sen durch Erbfolge oder Wahl, einem unmittelbar aufgetragen; iedoch so, daß GOtt daben seine besondere Die rection habe, und niemand ohne ihn zur Regierung kommen könne.

# §. XIV.

OFFICIA eorum, qui in statu ciuili vivunt, itidem præcepto de pactis seruandis nituntur. Accuratius tamen ex sine societatis ciuilis omnia æstimantur. Et imperantium quidem officia eo redeunt, vt, quæcunque ad salutem & securitatem publicam conducunt, ea saciant, mediaque, ad hunc sinem obtinendum necessaria, adhibeant. Officia ciuium vel generalia sunt; vel specialia. Illa omnes sine discrimine ciues obligant, vt sunt reuerentia, sides, obsequium, concordia cum reliquis Reip. membris colera

n

Bie

B

e

lenda: hæc ab iis tantum exiguntur, qui in certo quodam statu viuunt, siue ecclesiastico, siue politico, siue militari. Immo, quot sunt in Republ. status, societates, collegia, ordines; tot specialia exsistunt officia, quibus in suo quisque statu defungi debet.

I. Die Pflichten ber Regenten kommen auf zwen Stude an, die aus dem Endzweck der burgerlichen Gefells ichaft fliesen.

1. Der Regent ist schuldig, die Sicherheit seiner Unterthanen zu erhalten; folglich muß er sie schüßen

a) Vor äusserlicher Gewalt; bes Enbes mit den Nachbarn Friede halten, eine gnugsame Kriegse Macht haben, vortheilhafte Bundnisse mit Ause wärtigen machen, an Gesandtschaften nichts ers mangeln lassen.

b) Bor innerlicher Gewalt; und daher die Justighandhaben, nicht nur gute Gesetze geben, sons bern auch Gerichte anordnen, und dahin sehen, daß das Gute belohnt und das Bose bestraft werde.

2. Der Regent muß Sorge tragen, daß seine Unsterthanen sich erhalten, und bequem leben können. Folglich hat er bahin zu sehen, daß im Lande kein Geld: Mangel sen, daß die Commercia blühen, daß die Unterthanen in Kunsten und Wissenschaften, sonderlich in der Religion, wohl unsterwiesen werden.

II. Die Pflichten ber Unterthanen find:

1. Daß fie ihrem Oberhaupte allen Gehorfam, Treue und Reverens erweisen.

2. Ein ieder muß die allgemeine Wohlfahrt nach Werz mogen mit beforbern helfen, und mehr barauf fes hen, hen, was bem gemeinen Wesen nutet, als was seinem Beutel Geld bringet. Ratio ift: Sein Interesse hat keinen Grund, wenn die Republic auf schwas chen Füssen stehet.

Wie dieses die allgemeine Pflichten der Unterthanen sind: also finden sich auch besondere Pflichten in Unssehung unterschiedener Stande; als:

1. Ein hoher Rathgeber muß überlegen, baß auf feine Rathschläge entweder vieler Taufenden heil,

ober fo vieler Berberben erfolgen fonne.

2. Ein Seelen = Sorger muß sich nicht an Ehre und Gutern felig machen, sondern die Zuhörer an ihren Seelen. Will er der Republic einen Dienst mit thun; so unterbreche er in der Kraft Gottes ben den Zuhörern die verkehrer Eigenliebe. Das ist die erste Quelle, aus welcher alle solche kafter fließ sen, welche kaum Galgen und Rad in einer Respublic dampfen kan.

3. Ein Richter foll die Baag. Schalen der Justihalso führen, daß die Gerechtigkeit allemal den Ausschlag gebe; nicht aber das Gewicht der Ducaten, oder

Unfeben der Perfonen.

4. Die Rentmeister, Antleute und Joll = Bediens te, mussen aus Nachlässigfeit nichts verabsaumen und umkommen lassen; allein, wo ein Schaaf keine Wolle mehr hat, da muß man die Haut nicht flugs mitnehmen.

SECT. IV.

OFFICIIS COMMODI-

SYNOPSIS.

Officia commoditatis imper- bent. S.I.
fectam obligationem ha- Horum definitio & funda-

mentum. S. II. Officia aliorum promouemus Officia humanitatis certos vel indefinite; §. III.

Vel definite. S. IV. habent gradus. S.V.

Cuperfunt OFFICIA COMMODI-TATIS, quæ imperfectam habere obligationem cenfentur, quatenus externa vi ad ea præstanda nemo cogi potest ac debet, quum, si etiam non præstentur, salua tamen vtcunque sit socialitas.

Die Pflichten ber Bequemlichfeit haben zwar in fo weit eine unvollfommene Berbindlichfeit, baf fie ber andere ordentlicher Beife durch aufferliche Gewalt nicht forbern fan. Es muß aber diefes recht verffans

ben werden. Denn

1. Manche von diefen Pflichten haben gwar eine unvolls tommene Berbindlichfeit in foro foli; aber nicht in foro poli. 3. E. daß man die hungrigen fpeifet, Die Nackenben fleibet, den Durftigen gutes thut, find lauter folche Dinge, die vor Menfchen fcheinen eine unvolltommene Berbindlichfeit zu haben : gleichwol führet ber Beiland beren Unterlaffung als eine Urfas de an, warum bie Gottlofen am jungften Tage ins ewige Reuer follen bingewiesen werden.

2, Auch por Menschen tonnen bisweilen folche Pflich; ten nothwendig werden, und zwar in dem natürlis chen Stand, wenn die Roth fo groß, daß ber andere fich nicht retten fan: im burgerlichen Ctand fan burch ein Gefet eine Rothwendigfeit induciret, und alfo eine unvollfommene Schuldigfeit in eine volls

fommene verwandelt werden.

§. II.

autem officia commoditatis Dicuntur ciusmodi actiones, quibus alteri, præter ea, quæ

quæ ad vitam sustentandam necessaria sunt, ea insuper præstamus, quæ ad vitam commodius transigendam faciunt; contra ea, quæ vitæ commoditati repugnant, omittimus. Nituntur officia commoditatis principio iuris naturalis, quod socialiter viuendum esse dictitat.

Die Pflichten ber Bequemlichkeit fliessen unmittels bar aus dem Grunds Satz, daß man gesellig leben solle. Wie nun GOtt der Herr durch die Seselligkeit, der Menschen Slückseligkeit intendiret; selbige aber gar schlecht bestehen wurde, wo ein Mensch dem andern nichts zu Gefallen thun wolte: also erkennet man deuts lich, daß GOtt die Menschen unter einander eben so wol zu den Pflichten der Bequemlichkeit, als der Nothwens digkeit habeverbinden wollen. Wozu noch dieses kommt, daß man seinen Nebens Menschen als seines gleichen ans zusehen. Nun aber verlanget ein ieglicher, daß man ihm sein Leben bequem mache; solglich sindet die Regul Christi Statt: Alles, was ihr wollet, daß euch die Leute thun sollen, das thut ihr ihnen auch.

# S. III.

Commoda aliorum duplici ratione promouemus, vel indefinite, vel definite. Indefinite, fi quis eam vitæ rationem fequatur, ex qua ad alios commodum redundare poffit, adeoque ARTEM vtilem, qua aliis prodesse possit, addiscat. Definite, si huic vel illi homini commodum aliquod præstemus.

n

0

1

15

Die Pflichten ber Bequemlichfeit find zwenerlen:

1. Unbestimmte, wenn man sein Absehen nicht auf eine gewisse Berson, sondern überhaupt auf den Rugen anderer Menschen richtet; woben es vornehmlich auf die Verbesserung der Kräfte Leibes und der Seelen, und so folglich auf eine nutzbare Lebens 2/ert ant kommt. Davon oben Cap. IV. §. 4. mit mehrern gehandelt worden. Siehe bydder Diss. de Cultura ingenii c. 1. §. 2. seqq. so besindlich in seinen Selectis Iur. Nat. & Gent. p. 297. wie auch pyfenen do der Borell Ius Nat. & Gent. Lib. II. c. 4. §. 5. seqq.

Hier mercken wir nur überhaupt, daß ein ieder Mensch, nach dem natürlichen Recht, verpflichtet sen,

(1) Seinen Verstand von den Jerthumern und Bors urtheilen zu befrenen, und zur Erkentniß der Wahrs beit geschickt machen.

(2) Seinen Willen zu einer tugendhaften Difposition

bringen zu laffen.

(3) Einen folchen Stand zu erwehlen, wozu er von GOtt ein natürlich Talent empfangen, und wozu ihn seine Umstände anweisen.

(4) Sich in ber erwehlten Profession nach Möglichs feit durch Sleiß und Zunft zu perfectioniren.

Wer nichts gelernet hat, der ist nicht geschickt andern zu dienen; sondern will sich nur dienen lass sen, und ist folglich ein inutile pondus reipublicæ.

2. Bestimmte Pflichten sind, welche einer gewissen Pers son geleistet werden; und find nach den unterschies benen Stucken, die man andern zur Commodität thut oder lässet, gar vielerlen.

§. IV.

Quæ definite aliis præstantur commoda, varia sunt ratione mentis, corporis, opum, famæ & existimationis. Huc & a nonnullis

lis officia erga mortuos referri folent. Officia humanitatis hæc vulgo dicuntur, a quibus alii distinguunt officia modestia, continentiæ, patientiæ.

Die bestimmte Pflichten konnen, nach dem Unters Scheid der Gemuths = , Leibes = und Glucks = Guter, in folgenden Reguln abgefaffet werden:

I. Guche den Unwiffenden nach Möglichkeit ju un: terrichten, und ihn zur Erfentniß der Wahrheit gu bringen.

2. Bemühe dich, deinen Reben : Menschen von dem Laster-Wege abzuziehen, und ihn auf den Weg der Tugend zu lencten. Welches geschehen fan, theils burch überzeugende Borftellung, theils burch ein gutes Exempel.

3. Laß dir das leibliche Wohlseyn beines Rebens Menschen angelegen senn, und unterlasse nichts, was zu feiner Gefundheit, und Forberung feines zeitlichen Vermögens, wie auch zu Verhütung alles Schadens gereichen fan.

4. Infonderheit fuche dem Durftigen, Rothleibenden und Bedrangten alle mögliche Liebes Dienfte zu ers weisen.

5. Unterlaffe auch nicht, ben Gelegenheit beines Dache ften ehrlichen Mamen zu retten, und ihn gegen alle ehreurührige Rachreben und Lafterungen gu vertheidigen.

Undere theilen die bestimmte Pflichten ber Bes quemlichteit in viererlen Gorten ab, als da find (1) Officia Humanitatis, Pflichten der Gefälligkeit, die sich aussert

durch freundliche Geberden; burch die Rede, als Troft, guten Rath; durch nugliche Dienste; burch das Vermögen, wo man fich gutthätig ers

zeiget. N (2) Offi-

16 n

ıf

1, 13

11

1-

n

Je

er

et

rs

n

tt

u

Éť

15

.

rs 23

ät

a,

1,

S

(2) Officia Modestiæ schliessen bassenige Bezeigen in sich, baß, wenn ein anderer grob, undienstfertig oder unbarmherzig sich beweiset, man dieses geben lässet; indem man, burch ungestüme Forderung derselben, die Sache schlimmer machen wurde.

(3) Officia Continentiæ, nach welchen man die herrs schende Neigungen im Zaum halten, folglich seinem Ehrgein, Geldgein oder Wohllust nicht den Züzgel schiessen lassen soll, weil man andern dadurch unerträglich fällt.

(4) Officia Patientiæ, bag, wenn uns andete Berdrieß; lichfeit verursachen, man solche Kleinigfeiten lieber übersiehet, als daß man sich und andere beswegen beunruhigen solte.

Hierben fragt sich8:

Ob man nach dem Rechte der Matur andern ein ehrliches Begräbniß schuldig sey?

Untw. Es wollen zwar einige, daß bas Recht ber Sepultur bloß in bem Bolcker: Recht gegrundet fen. Bie wir aber fein ander Bolcter Recht erfennen, als das Ratur Recht, fo ferne es auf gante Bolcter ap: pliciret wirb: alfo fagen wir fren, baf die Cepultur in dem Rechte ber Ratur felbft ihren Grund habe. Denn (1) haben noch lebende Menschen einen na: türlichen Abichen davor, wann fie vernehmen, baß ihre Leiber unbeerdiget follen hingeworfen werben. Daber benn auch einige mit Recht, burch Beraubung einer ehrlichen Begrabnif, wegen gewiffer Berbre; chen, geftraft werden. (2) Ben allen Bolctern ift Bublich, daß in ber Sepultur ein Ehren Denctmaal gefeget wird. Folglich , wer einem andern biefe Ch: re ober Liebes Dienft verfaget, ber bandelt unftreis tig wider die Gefete ber Ratur. Wolte man ein: wenden, daß ein verflorbener Menfch nichts brum wiffe, wann er auf folche Weife beleidiget wird; fo bienet hierauf gur Untwort, daß folche Empfindung eben nicht nothig ift. Es fan fich ja einer an Rindern

und Wahnwißigen versündigen, ob sie gleich nicht versiehen, was ihnen zu Leide geschicht. Zu dem, so treten die hinterbliebenen Verwandten und Freunde an die Stelle der Verstorbenen, welche dadurch in ihrem Rechte gestäncket werden, wann ihrem Todten solcher Ehren, und Liebes Dienst versaget wird.

§. V.

Officia humanitatis certos habent gradus. Alia enim præstantem non grauant, accipienti tamen prosunt; vnde & RES INNO-XIAE VTILITATIS dicuntur. Alia autem cum incommodo quodam nostro coniuncta sunt, & vulgo BENEFICIA adpellantur, quibus respondet gratus animus, quo ostendimus, gratum nobis suisse benesicium, dantique nos eam ob caussam fauere, & ad paria reponenda nos esse paratos.

Die Pflichten der Gefälligkeit haben den Namen bon dem Wohlgefallen, das ein anderer darüber hat, wenn ich etwas zu seiner Bequemlichkeit vornehme. Solche Pflichten sind überhaupt zweiserlen: es giebt 1. RES INNOXIAE VTILITATIS, das ist, sie gereischen dem andern zu Rut, ohne daß dersenige, der sie erweiset, die geringste Incommodität davon hat. 3. E. wenn man einem irrenden Wandersmann den reche ten Weg weiset, den andern sein licht ben sich anzunden lässet, ihm erlaubet, Wasser aus unserm Brunnen zu schöpfen, sich in unsere warmen Stube zu warmen, u. s. w. Die einem andern dergleichen Gefälligkeiten versagen, sind billig als Unmenschen anzusehen.

Es giebt aber auch beschwerliche Pflichten ber Gefälligfeit, die mit unfrer Incommodität, Rosten und Muhe geschehen: babin insonderheit gehören

N 2 2.BI

er

et;

n,

rr;

Bus

rch)

eß: ber

zen

ein

der sen.

als

ap:

ltur

abe.

nas

daß

ben.

bres

n ift

naal Ehs

freis

eins

rum

5 10

dern und

# 196 CAP. V. SECT. IV. DE OFFICIIS COMMODIT.

- 2. BENEFICIA, die Wohlthaten. Boben zu mercten:
- a) Daß folche zwenerlen: entweder man erweiset sich bem andern gefällig mit seinen Diensten, Muhe und Arbeit, und da heißt es Dienstfertigkeit; oder man thut einem Gutes von seinem Bermögen, sodann heisset es Gutthatigkeit.
- b) Ben Erweisung ber Wohlthaten hat man zu bes obachten (1) die Regeln der Billigkeit; nach welchen man Würdige von den Unwürdigen, der dürftige Personen von Vermögenden, Tugendhafte von liederlichen leuten zu unterscheiden hat. (2) Die Regeln der Klugheit; nach welchen man zuzussehen, daß man sich durch seine Wohlthaten nicht selber in Schaden seie. Welches geschuchet, wenn man mehr auswender, als das Vermögen zulässet; desgleichen, wenn man solche Mühe dem andern zu Schallen übernimmt, womit man sich nur verhaßt machet.

Bon Seiten berer, welche Bohlthaten empfans gen, wird erfordert

3. GRATITVDO, die Dandbarfeit, womit fie bes zeugen, daß ihnen die erwiefene Bohlthat angenehm fen. Bur Danctbarteit fan man fich erwecken (1) burch feetige Erinnerung ber Bobithat, ba man bes benetet, daß der Bohlthater nicht bagu verbunden ges wefen, mas er fur Mube und Roften aufgewendet, wie er bafur nichts befommen, wie man baburch in einen vollkommenern Stand verfetet worden, und wie der vorige Stand mit vielem Berdruß und Glend perfnupft gewefen. (2) Durch Borfiellung, baß man fich burch die Danctbarfeit ben bem Bohltbater beliebt mache, und ihn zu mehrern Wohlthaten reite. (3) Durch Betrachtung ber Schandlichfeit eines uns Danctbaren Gemuthe. Die Alten haben fich einen uns Danctbaren Menschen als ein rechtes Ungeheuer vorgestellet, und gefagt: Ingrato homine nihil peius terra tulit.

### CAP. VI.

DE

#### GENTIVM OFFICIIS ERGA GENTES.

#### SYNOPSIS.

Quid per Ius Gentium intelligatur? §. I. Officia gentium absoluta.

J. II. Fædera, quæ a gentibus

ineuntur, quotuplicia? §. III.

en: tich

ühe

ber 10:

bes ach.

bes afte

(2)

zus

ict)t

enn

Tet;

11;11

aßt

fans

e bes

ehm

(1)

a bes

nges

ndet, ch in

und elend

daß

häter ceitse.

g uns

n uns

heuer nihil

AP.

Fæderum caussæ organicæ Junt Legati, quorum iura explicantur. S. IV.

Officia gentium bypothetica, vbi de rerum dominio o eius acquisitione. §. V.

Officia humanitatis inter gentes colenda. 5. VI.

Mutuæ gentium læsiones per

bellum vindicantur. Bells definitio & finis. S. VII.

Dinersæ dantur bellorum Species. A. VIII.

Quid ad bellum legitimum requiratur? 6. IX.

De iis, quæ bellum anteceduns. S. X.

Concomitantia belli, e fine aftimanda. S. XI.

Belli consequentia, acquisitio rerum & dominii. J. XII.

De pactis bellicis, speciatim de pace & induciis. Q. XIII.

# §. I.

onfideratis huc vsque officiis, quæ lex anaturæ præscribit intuitu singulorum hominum: superest, vr officia gentium gentes breuiter explicemus, quoerga rum complexus IVS GENTIVM adpellatur. Neque vero aliud ius gentium N 3 agnoagnoscimus, nisi ipsum ius naturæ, quatenus ad integras gentes adplicatur.

Die Gefete ber Natur fonnen auf zwenerlen Art

betrachtet werden:

1. In Unsehung einweler Personen; und das heißt schlechthin das Recht der Matur, welches eben dass jenige ift, so wir bishero abgehandelt haben.

2. In Anschung ganger Völcker; solchergestalt bes fommt das Recht der Natur nur einen andern Nasmen, und heisset das Völcker-Recht. Wir gehen also hierinnen ab von der Meinung des Hugonis Grotii, und anderer, welche ein von dem Rechte der Natur gang unterschiedenes Völcker-Recht statuisren. Die Ursachen sind oben Cap. I. §. 1. Qu. 2. angeführet worden.

Wir verstehen indessen durch die Volcker nichts anders, als die Republiquen oder frene Staaten: und weil in der Republic die hohe Obrigkeit oder der Resgent der Vorrehmste ist, und die gange Republic vorsstellet; so wird durch die Rechte der Volcker übers haupt dassenige verstanden, was souveraine herren

bon einander ju forbern haben.

# §. II.

Officia gentium erga gentes ita comparata sunt, vt alia persectam obligationem habeant, alia impersectam. Illa vel absoluta sunt, vel hypothetica. Officia absoluta immediate ex humanæ naturæ conditione sluunt, prout se mutuo vt homines considerare tenentur. Leges ergo socialitatis exigunt, vt gens gentem iure suo frui patiatur.

Soll ein iedes Bolck das andere in feinem natürlichen Recht ungestort laffen; fo mußes folgende abfolute oder unbeunbedungene Pflichten beobachten, ohne welche bie menschliche Gesellschaft nicht bestehen fan. Gelbige find:

1. NEMO LAEDENDVS. Es fan ein Volck bas andere beleidigen, bald an dessen land und Gütern; bald an Kränckung und Tödtung der Glieder einer Mepublic; bald an ihrer Ehre und Rechten; bald fan es sich gar erfühnen, ihren gangen Staat und Regies rungs Form über einen Haufen zu wersen. Ferner fan eine Beleidigung geschehen directe, wenn ein Regent Beschlsweise einer andern Nepublic Schaden zusüget; oder indirecte, wenn ein Negent seinen Unsterthanen allerlen Insolenzien durch die Finger sies het. 3. E. wenn er den Strassen und See: Räuber regen keinen Einhalt thut, die Verdrechen nicht mit Ernst bestraset, u. s. w.

Ift nun ein Volck beleidiget worden; so ist der bes leidigende Theil verbunden zur SAIISFACTION oder Erstattung, und der beleidigte Theil bekommt ein Recht, seinen erlittenen Schaden wieder zu forzbern, und im Berweigerungs-Fall gewaltsame Mitstel zu gebrauchen, daher der Krieg seinen Ursprung nimmt.

il. AEQVALITAS AGNOSCENDA. Wie eingele Menschen einander als Menschen erkennen und ach; ten mussen: also sindet sich auch eine solche natürliche Bleichleit in Unsehung ganger Bolcker. Folglich haben alle Bolcker gleiches Necht, gleiche Frenheit, und darf sich fein Bolck über das andere einen Bors zug anmassen.

Indeffen fan es boch wol geschehen, daß in ges wiffen Fallen unter gangen Bolckern eine Ungleichs heit stattfindet, und zwar

(1) Katione existimationis simplicis, wenn ein Bold so barbarisch ist, daß es alle Geseize der Natur ausser Augen seget. So dürfen sich z. E. solche Bols cher, die, gleich den Scythen und Tartarn, bloß wom

É

35

23

05

n

15

er

115

2.

ts

nd

ors

ers

ent

ra-

12-

eta

m-

lu-

de-

xi-

r.

chen

ober

ibe=

vom Raube leben, ober Profession von ber See-Rauberey machen, feinesweges verwundern, wenn sie andere Bolcker nicht als ihres gleichen achten, indem sie sich, durch ihre unmenschliche Les bens Art, aller menschlichen Societat unwurdig

machen.

(2) Ratione existimationis intensiuae, in Ansehung bes höhern Aestims und Vorzugs, welchen sich ein Bolck burch seine Geschicklichkeit, heilfame Künste und Wiffenschaften, herrliche Gesehe, Taxpfereit, Macht, oder auch rühmliches Alterthum zuwege bringen kan. Unterdessen kan doch ein Bolck dergleichen Vorzug nicht mit Gewalt sorz dern, noch deswegen einen rechtmässigen Krieg ankangen, woserne es nicht durch einen Vertrag ein völliges Recht darzu erlanget hat. Welches denn auch der einsige Grund ist von der Präcezdenn hoher Regenten, und Abgesandten, welche ihrer Souverainen Stelle vertreten.

th. PACTA SVNT SERVANDA. Die Berspreschungen, welche ein Bolck dem andern thut, werden eigentlich FOEDERA, Bundnisse, genennet; da hingegen diejenigen, welche unter privats Personen geschehen, Contracte oder Pacta heissen. Goll die allgemeine Ruhe ungestöret bleiben; so mussen die Bundnisse, welche gange Bölcker unter einander aufsrichten, aufs genauesse erfüllet werden. Was und wie vielerten aber die Bundnisse sind, wird in dem

folgenden S. mit mehrern gezeiget werben.

# S. III.

Ius gentis alicuius vel naturale est, vel acquisitum. Ius acquisitum ex pacto oritur, quod respectu integrarum gentium FOE-DVS adpellatur. Est autem sædus conventio publica, ab iis, qui maiestatem ha-

bent, in communem vel alterutrius vtilitatem facta. Fœdera diuiduntur (1) ratione effectus in equalia & inequalia; (2) ratione obiecti fœdera vel belli, vel commerciorum, vel aliarum rerum caussa ineuntur; (3) ratione subiecti, vel personalia sunt, vel realia.

Ein Bundniß oder Alliance ift ein Bertrag zweier oder mehr Republiquen, welche sich eines gewissen Rugens wegen mit einander verbinden. Sie sind

1. In Unfehung ihrer Wirdung entweder

AEQVALIA, wenn beyderfeits allitre einander nicht nur gleiche Sachen versprechen, sondern auch so in der Gleichheit bleiben, daß keiner vor dem ans bern einen Borzug bekommt. Ober

IN AE QVALIA, ungleiche Bundnisse, da nicht nur ungleiche Dinge versprochen werden, sondern auch einer vor dem andern einen Borzug behalt. 3. E. wenn ein mächtiger Potentat einem schwäschern Schuß und Hulfe verspricht, und dagegen entweder gar feine, oder doch nicht gleiche, wieder verlanget: woraus die Schuß-Gerechtigkeit ents

ftehet.

25

g

le

25

n

n

rs

g

8

=9

)e

19

n

oa

n

ie

ie

ıf;

10

m

el

I-

n-

a-

t.

2. In Unsehung ihres Obietti ober Materie sinds ente weber Kriegs = oder Commercien = oder andere Bundnisse. Wegen des Kriegs verbindet man sich entweder zu einer wircklichen hülfe, und da schliesset man Offenstor und Defenstor Bundnisse; oder man verbindet sich, keine hülfe zu leisten, welches die Teurtralität genennet wird. Commercien = Tractaten sind, wenn sich zwen Potentaten mit einander vers gleichen, was ihre Unterthanen für Frenheit in der handlung geniessen sollen.

3. In Unfehung bes Subietti find fie entweder

5 PER-

REALIA, wirefliche Bundnisse, welche bloß in Ansehung der Republic und des Reichs aufgerichtet werden, und nach dem Tode des Regenten noch in ihrer Kraft bleiben. Es schickt sich also diese Eins theilung nur auf die monarchische Regierungss Form.

Es fragt fich hieben:

Ob ein driftlicher Potentat sich mit einem heydnischen und ungläubigen in ein Bund= nif einlassen könne?

Antw. Allerdings: Die heilige Schrift giebt uns hierinnen selbst Exempel an die Hand, die sich Gott gesfallen lassen. So machte der fromme Patriarch Jazed einen Bund mit dem Laban, der ein Gögens Diener war, 1 Mos. 31. David und Salomo mit hiram, Rosnig der Eprier, 2 Sam. 5, 11. 1 Kön. 5, 12. Judas Maccabaus und Sircanus liessen sich mit den Kösmern in ein Bundniß ein, 1 Macc. 8.

# §. IV.

Solent fædera vtplurimum iniri opera LEGATORVM, quos non esse lædendos, leges naturæ præcipiunt. Læduntur autem Legati, si vel non admittantur, vel semel admissorum iura violentur. Iura Legatorum duo potissimum sunt, IMMVNITAS nimirum, & INVIOLABILITAS.

Ein Gesandter ift eine folde Person, welche von eis ner Republic zu der andern geschicht wird, um öffentliche Geschäfte zum Besten der Republic auszurichten.

Es findet sich aber zwischen den Gesandten in Anssehung der Soheit und Würde ein Unterscheid. Man theis

theilet sie in Gesandten vom ersten und andern Rang. Jene vom ersten Kang haben den characterem repræsentatiuum, indem sie die Person ihres Principalen vorzstellen, und heissen im Frankösischen Ambastaceurs, des nen denn auch besondere Ehren Bezeigungen benm Einzuge, den den Bisten, den der Audientz, u. s. w. erzwiesen werden. Gesandten vom andern Kang präzsentiren mehr einen Bedienten ihrer Principalen, und werden sonst Envoyés genennet.

Die Absicht der Gesandtschaften ist, daß dadurch das gute Vernehmen zwischen den Potentaten, entweder zu Friedens/Zeiten erhalten, oder zu Kriegs/Zeiten wieder bergestellet werde. Woraus dann zugleich die hohe Nothe wendigkeit der Gesandtschaften abzunehmen ist. Je größer aber die Gesahr ist, welcher die Gesandten, sondere lich zur Kriegs/Zeit, unterworfen sind: desso mehr ersfordert es die natürliche Lequität, daß sie als heilig gesachtet werden. Wie denn auch nicht leicht ein Volck so wild und barbarisch ist, daß sich an einem Gesandten vergreissen solte.

Die Rechte und Freyheiten hoher Gefandten find ?

- I. IMMVNITAS, welche barinnen bestehet, daß der Gesandte, indem er seines Principalen Person vorsstellet, keiner weltlichen Herrschaft, folglich auch nicht der Macht des Potentaten, an welchen er gesschickt ist, unterworfen. Hieraus sliesset
  - 1. Die freye Religions = Uebung in des Gefandten Saufe, vermoge welcher er den Gottesdienst in seiznem Saufe halten, und alle Unterthanen seines Herrn, die sich da aufhalten, hinein lassen kan.
  - 2. Die Freyheit von der Jurisdiction dessen, an welchen er gesendet worden. Diese Frenheit erzistreckt sich nicht nur auf die Person des Gesandten, sondern auch auf sein Haus und seine Domestiquen. Wann aber die Frage ist: Ob einem Gesandten das Ius Ahli in seinem Sause zukomme, also, daß man auch Delinquenten nicht berauszies

ben

n

13

2

ß

25

13

3

8

n

n

1-

et:

ge

ns

an eis

#### 204 CAP. VI. DE OFFICIIS GENTIVM

hen durfe? so wird solches mit Nein beantwortet, indem solches ber natürlichen Aequitat zuwider. Denn die Hoheit eines Gesandten muß nicht ein Deckel der Bosheit werden, und den Lauf der Gesrechtigkeit in einer Republic verhindern.

- 3. Die Toll = Freyheit, sowol auf der Reise, als auch an dem Ort, wo er die Verrichtungen seines Prins eipalen treiben soll.
- 11. INVIOLABILITAS, welche auch Sanctitas Legatorum genennet wird, welches Recht darin bestehet: baß der Gesandte ben dem, an welchen er gesendet wors ben, seine völlige Sicherheit habe, und auf keine, Weise musse beleidiget werden, welches seinen naturs lichen Grund hat. Es entstehet daben die Frage:

Ob ein Gesandter eines groben und offenbas ren Verbrechens wegen seine Sicherheit verliere?

Untw. Man pfleget bier einen Unterscheid zu mas chen, fo fern bas Berbrechen entweber directe ben Staat und bas Unfeben des Kurften, ober nur eine privati Perfon angehet. In jenem Fall, wenn ber Bes fandte entweder der Unterthanen Gemuther jum Auf ruhr erreget; ober den Aufrührern mit Rath benfte: bet; ober mit den Rebellen zugleich die Waffen ers greiffet; ober feine Leute wider die Republic bewehrt macht, fan das Verbrechen geahndet werden: iedoch nicht per modum pænæ, weil ben einem Gefandten feine Strafe Statt hat, wenn er die Perfon feines Principalen vorftellet; fondern per modum vindictæ, alfo, daß man ben Gefandten als einen Feind tractis ren fan, weil auch fein Principal, wenn er bergleis chen bornehmen folte, fein beffer Tractament gu ers marten hatte. Wenn er aber ein grobes Berbrechen an einer privat-Person verübet: fo halt man bafür, bager nicht gleich als ein Feind des Fürften, zu bem er gefandt worden, angufeben; fondern es mare billis ger und der Klugheit gemäffer, daß der Fürft, ben wels

chem er das Verbrechen begangen, ihn mit einem Elogio seinem Herrn zurückschicke, und begehre, daß er ihn entweder stelle, oder bestrafe, und also der Principal die Wahl habe, welches von benden er thun wolle.

#### §. V.

Officia gentium erga gentes hypothetica eadem funt, quæ fingulorum hominum. De RERVM DOMINIO observandum, quod iure naturæ ab integris gentibus rite aliquid acquiratur (1) occupatione, cuius species sunt venatio, inuentio & acquisitio bellica; (2) accessione & specificatione; (3) præscriptione & vsucapione. Ceterum gentes, & qui eas repræsentant, summi imperantes, ad contractus servandos naturaliter obligatos esse, dubio caret.

Mas oben Cap. V. Sect. II. von den bedungenen Pflichten eintselner Personen gesaget worden; das fins bet auch Statt in Ansehung ganger Bolcker. Insons derheit was das Eigenehums-Recht belanget; so kan ein Volck auf unterschiedliche Art dazu gelangen. Die vornehmsten Arten sind:

- 1. Occupatio; wann Bolcker verlaffene und unbewohns te Lander einnehmen, und durch ihre Colonien befes ten. Desgleichen, wann sie an folden Orten jagen, fischen, u. s. w. Ja wann auch gar ein gewisses Bolck vormals unter iemandes Herrschaft gestanden, ware aber gleichsam verlassen worden; so fan ein anderer sich dessen mit Recht annehmen.
- 2. Accellio & Specificatio. Mogen Bolcker, nach bem natürlichen Recht, folche Dinge, die niemand juges horen,

h

rs

ie.

Cs

it

15

n

es

fs

23

rs

rt

hn

8

e,

13

13

ro

11

r,

m

is

il:

#### 206 CAP. VI. DE OFFICIIS GENTIVM

hören, in Besitz nehmen; so wird man ihnen die zuwachsende Frucht so viel weniger disputirlich mas chen können.

3. Prakeriptio heißt, wenn ein Potentat ein gewisses Bolet, das gleichsam herren los ift, unter seine Bot, massigetet bringt, und der vorige Beherricher eine gerraume Zeit dazu stille schweiget; da er sich doch viell mal hatte melden konnen.

Bey benen Contracten ift bieses insonberheit zu mercken. In Stadten und Republiquen, wann einer den Contract nicht halten will, so kan er durch die civile Gesetze darzu gezwungen werden. Dieses gehet aber zwischen Wolckern nicht an: benn da kan nur das natturliche Gesetze verbinden. Wird solchest in den Constracten nicht beobachtet, und ein Bolck wird von dem andern gröblich betrogen; so muß es durch Repressalien oder Krieg das Seinige wieder suchen. Denn da ist kein Oberer, der den Streit entscheiden könte.

Much ift ben der Entledigung von der Obligation ber Contracte gwifden eintelen Perfonen und ganten Bolckern ein Unterscheib. Ben eintelen Perfonen bos ret meiftens die Berbindlichteit bes Contracts mit dem Tobe auf; aber nicht zwischen Bolckern. Denn eine Republic ift gleichsam wie eine eingele Person, Die immer bleibet, angufeben. Wenn ba ber Regent ftirbet, bleibet die Berbindlichkeit auf der Republic, und haf: tet auf bem, welcher gum Rachfolger erwehlet worden; es ware benn, baf ber vorige Regent aus Berfeben etwas eingegangen batte, bas ber Republic groffen Schaben brachte, welchen Falls ber Rachfolger gum Contracte nicht verbunden mare, besmegen, weil die Laffon groß, und ber borige Regent fo etwas zu cons trabiren feine Macht gehabt.

#### 6. VI.

Sequentur ea gentium erga gentes officia, quæ imperfectam faltem pariunt obligationem, nem, vulgoque OFFICIA HVMANITA-TIS audiunt. Inter ea, quæ definite præstantur, eminent illa, quæ accipienti prosunt, præstantem non adeo grauant. Huc pertinet (1) transitus hominum, (2) libertas matrimoniorum, (3) exterorum sedibus pulforum receptio, (4) transportatio mercium, & quod ex ossicio humanitatis reciproco fluit, (5) ius staputæ & vectigalium.

Die Liebes Dienste, welche ein Volck dem andern zu erweisen hat, sind insgemein von grösserer Wichtigskeit, als diesenigen, welche einzele Personen einander leisten. Da nun die Auhe des menschlichen Geschlechts dadurch sehr befördert wird, auch oftmals ein Volck solche Dinge gant und gar nicht entbehren kan; so sies het man daraus klarlich, daß die Volcker einander überhaupt zu dergleichen Liebes. Diensten verbunden sind. Wiewol auch im Gegentheil Fälle kommen können, da selbige gant und gar versagt werden mußen. Unter solche Liebes Dienste wird gezehlet,

1. Der Durchsug fremder Rriege, Bolcher.

Es fragt fich hieben:

Ob ein Surft dergleichen Durchzug aus Gesfälligkeit ohne porhergegangenen Vergleich

verstatten muffe?

Antw. Es halten zwar einige bafür, man musse bier vornehmlich das Absehen des Durchzugs erwegen, daß, wenn derselbe auf einen rechtmässigen Krieg, daben der Durchzug schlechterdings nörtig sen, ginge, und mit den andern Conditionen alles richtig wäre; so musse man denselben verstatten. Es sinden sich aber daben nicht geringe Schwierigseiten. Denn (1) wer soll den Ausspruch thun, welder Theil von den Feinden rechtmässige Ursache zum Kries

11=

as

es

ots

185

els

gu

er

il≥

as

ns

m a=

III

en

05

m

ne

ie

et,

n;

ent

m

ns

a,

)-

n,

ie .

Rriege habe? (2) Es ift ein folcher Durchzug mitvieler Gefahr desjenigen, ber ihn verwilliget, ver: fnupft. Denn einmal hat man fich von den durche giebenden Goldaten felbft manchen Berdruf zu befor: gen, und werden wol wenige fenn, benen man nach: rubmen fonte, was cicero von dem Cn. Pompeio pro lege Manilia schreibet: Eins legiones fic in Afiam peruenisse, vo non modo manus tanti exercirus, sed ne vestigium quidem pacato cuidam nocuerit. hernach fan uns ber Feind, wiber ben der Durchzug verstattet wird, groß Unglück über ben Sals gieben, wenn er fich feinem Feinde, ba er noch im gande begriffen ift, entgegenfest, und alfo in un: fern Grangen ben Rrieg anfangt, ober fich boch bes einer andern Gelegenheit zu rachen fuchet. ficherfte bemnach ift, wenn man fich im Stanbe bes findet, daß man dergleichen Durchzuge verfage oder verhindere. Ift man aber zu ohnmachtig bagu; fo muß man aus zwenen lebeln bas fleinere ermehlen, und fich mit der Roth entschuldigen.

- 2. Libertas matrimoniorum. Daß ein Volck die Frenz heit habe, sich mit einem andern in Ehe einzulassen, muß man insgemein als einen Liebes Dienst gelten lassen; allein wenn die Noth selbige zu solchen Ehen nicht treibet, und es könte entweder der Religion, oder guten Sitten dadurch nach und nach eine Gefahr zuwachsen; so wurde das keine Unbilligkeit an einem Negenten senn, wenn derselbe sie entweder seltener, oder nur unter gewissen Bedingungen, verstattete.
- 3. Die Mufnehmung vertriebener Personen ges höret auch zu den Pflichten der Gefälligkeit, wozu man um so viel mehr verbunden ist, wann sie keiner widrigen Religion sind.
- 4. Die Durch führung fremder Waaren, wie auch das Kauffen und Verkauffen, ist an sich ein Stuck der Gefälligkeit. Wann aber unsere eigene Republic ents weder durch Einführung oder Wegführung gewisser Waaren

Waaren in groffen Schaben geseit werden solte, und ein ander Bold brauchte solchen Handel nicht zu seis ner höchsinothigen Unterhaltung, sondern sich nur zu bereichern; da ist es wol erlaubt, daß ein solcher Hans del entweder zum Theil, oder gant versaget werde.

Auf dem Gefets ber Danckbarkeit grunbet fich

- 5. Die Stapel = und Toll = Gerechtigkeit.
- a) Das Ius Stapulæ ist bassenige Mecht, vermöge dessen die Guter an einem Ort nicht mogen durcht geführet; sondern daselbst abgeleget, oder wenigs stens eine Zeitlang zum Kauf gestellet werden müßsen. Nach dem natürlichen Gesetz ist dieses nur ein unvollkommenes Necht, und gründet sich auf die Billigkeit, daß, wenn andere die Commodität haben, daß sie ihre Waaren durch unser Land sühseren, nicht unbillig ist, wenn sie sich dasür danckbar erzeigen, und unter andern ihre Waaren unsern Inwohnern andieten. Durch die Gewohnheit oder durch einen Vergleich kanszu einem vollkome menen Recht werden.
- b) Vectigalia oder Sölle bedeuten ein gemiffes Geld, welches so wol Fremde, als Einheimische, von den Waaren, welche aus, und eingeführet werden, abstragen müssen. Die Zolle Gerechtigkeit pfleget man in Anschung der Fremden aus einem stillschweisgenden Pacho herzuleiten: denn wie man ihnen die Frenheit verstattet, Handel und Wandel im Lande zu treiben, und die Landstraffen zu ihrer Sichers heit und Bequemlichkeit zu gebrauchen, also ist kein Zweisel, daß sie zu den Kosten, die deswegen müßsen angewandt werden, etwas benzutragen bewilkligen.

§. VII.

Quodfi gens vna alteram lædat, pars autem læfa restitutionem damni obtinere non pos-

itt

re

h:

rs

i)

in

r-m

en

en

ch

ns

(1)

ıs

23

er

fo

n,

1)5

n,

m

en

n,

hr

m

r,

es

u

er

ıß

er

er

en

possit; potest ea vi atque armis suum sibi vindicare: vnde BELLVM oritur. autem bellum status gentium per vim certantium, qua talium. FINIS beili est, tum pacis ab altero turbatæ restitutio, statusque læsi securitas; tum damni accepti reparatio.

Das Recht, Arieg gu führen, bat im Ctanbe ber ng= eurlichen greybeit ein ieglicher, welchem Unrecht ges Schehen ift, im Fall er fonft auf feine andere Urt, als burch gewaltsame Dittel, zu seinem Recht gelangen fan: im burgerlichen Stande aber gehoret folches Recht dem Regenten, welcher verbunden ift, die Gis therheit feines Bolcks zu erhalten, und ift folchergeftalt ein Stuck der Majeftat. Da aber bereite unter den als ten Rirchen, Lehrern Origenes und Terrullianus, uns ter den neuen aber die Wiedertaufer, den Krieg als was ungulaffiges angesehen haben; fo fragt fiche:

Obs überhaupt recht und erlaubt fey, Krieg su führen?

Untw. Der Krieg ift gwar an fich ein betrübtes Mit tel, wodurch ein Bolck wieder zu feinem Schaben fom: men foll. Meiftens werden viel taufend Menfchen auf bem Rriegs Plat, als auf einer Schlacht Banct, aufgeopfert, und noch bagu in ihren bollen Gunden, welches gleichwol heiffet, auf dem Bette der Ehren fterben. Der Gewinn ift ein Stucklein Land, ober einige wenige Stabte; zuweilen auch gar nichts. Menschen muffen ihr Leben, und die meiften auch ihre Geligkeit verlies ren, und ber Bortheil bestehet bem Schein nach nur in zeitlichen Gutern.

Unterdeffen aber, ba bie Bosheit ber Menfchen fo groß ift, daß fie die natürlichen Gefete übertreten, und andere in ihrer Ruhe fforen; fo find diefe nach bem nas turlichen Recht befugt, fich wider folche Beleidigung mit Bewaltzu schüßen, wenn feine gelinde Mittel anschlagen wolsen. Und das um so viel mehr, weil die Völcker oder Potentaten auf der Welt von Natur einander gleich, folglich keinen Richter über sich haben, der die Streitigs keiten zwischen ihnen entscheiden könte. Daher denn kein ander Mittel als der Krieg übrig ist. Und siehet man also daraus, auf welchem moralischen Grunde der Krieg beruhe. Hiermit stimmet auch die Schrift überzein, in welcher die Kriege hin und wieder gebilliget werzen, in welcher die Kriege hin und wieder gebilliget werzen. Es lehren solches die Exempel der heiligen Mansner, Abrahams, Josuá, Davids, die allerseits Krieggegführet haben: desgleichen die Kriegs-Gesen, die Gott seinem Volck vorgeschrieben hat; 5 Mos. 20, 10. und im N. T. befahl Johannes der Täufer den Soldas ten nicht, daß sie abbancken; sondern nur mit ihrem Sold zustrieden seyn solten. Luc. 3, 14.

Hieben fragt sichs:

Welches der Endswedt des Brieges fey?

Antw. Man hat hierauf um so viel mehr zu attendieren, weil der Endsweck das einzige Regel Maaß ist, wornach alle Kriegs. Operationes mussen abgemessen und beurtheilet werden. Es ist demnach zu mercken, daß der Endzweck des Krieges zweherlen:

- 1. Daß ber Friede, welchen ber eine Potentat burch Beleidigung bes andern gestöret hat, erhalten, und ber beleidigte Staat in Sicherheit gesest werde.
- 2. Dag dem beleibigten Potentaten, wegen feiner Pras tenfion oder erlittenen Schadens, Satisfaction ges schehen moge.

§. VIII.

Varie bellum dispescitur: (1) in offensiuum ac desensiuum; (2) in solenne & minus solenne; (3) in publicum & priuatum; (4) in externum & internum; (5) in proprium & auxiliare; (6) in persectum & impersectum.

O<sub>2</sub> Cæ

n

e

1=

23

8

n

3

13

lt

Is

15

8

g

ts

15

ıf

25

g

1.

n

23

n

o

15

n

Cæterum dari bellum aliquod punitiuum, frustra GROTIVS adserit.

Aus obigem ift zu erschen, daß es verschiedene Gat-

1. Bellum offensiuum ift, wenn man ben ersten Ungriff thut, indem man eine rechtmäffige Pratenfion hat, ober boch zu haben vermeinet.

Bellum defentiuum heißt, wenn man fich gegen ben geschehenen Angriff des Feindes zu schüßen suchet.

2. Bellum solenne nennet man einen solchen Krieg, der von der hohen Obrigfeit mit Beobachtung gemiffer Ceremonien geführet wird.

Minus folenne, der von der Unter: Obrigfeit ohne ders gleichen ben den Bolckern übliche Ceremonien ges führet wird.

3. Bellum publicum heißt, ber bon ber hohen Obrigfeit geführet wird.

Privatum, welchen eine private Person mit der andern führet! woben aber das Wort Krieg in weiterm Verstande genommen wird.

4. Bellum externum nennet man einen Krieg, ber mit auswartigen Potentaten geführet wird.

Internum ift bregerlen, und heiffet entweder

Rebellion, zwischen Obrigfeit und Unterthanen;

Tumult, zwischen den Unterthanen allein; oder Burgerlicher Krieg, zwischen den Regiments, Personen in einer Aristocratie oder Demo; cratie.

5. Bellum proprium, ba man feiner eigenen Sache wes gen Rrieg führet.

Auxiliare, da man ber einen feinblichen Parten Sulle fe leiftet.

6. Bellum perfectum, da man die Gesetze menschlicher Geselligkeit, ober ben Frieden ganglich aufhebt, und alle Arten der Keindseligkeit augubet.

Im-

Imperfestum, wenn man den Frieden nicht ganglich aufhebt, sondern nur gewisse Arten der Gewaltthas tigkeiten brauchet. Und dahin gehören die fo ges naunten

REPRESSALIAE, wenn iemand, der von einem oder etlichen Unterthanen einer andern Republic beleidiget ift, fich so lange gegen gewiffe Personen oder Guzter aus selbiger Republic feindselig erwetset, bis ihm Snüge geschehen ift.

Sollen aber die Repressalien rechtmaffig fenn; fo ift folgendes daben zu mercken;

(1) Die Beleidigung muß offenbar fenn.

(2) Sie muffen von der hohen Obrigfeit, oder boch mit deren Bewilligung, geschehen.

(3) Es muß ben ber Obrigfeit bererjenigen, bie uns beleidiget, bereits Sulfe, aber vergebens, gefucht worden senn.

(4) Man fan die Personen oder Sachen so lange in Berwahrung halten, bis und Satisfaction gerschehen.

(5) Man fan keine gröffere Gemigthuung verlans gen, als der verurfachte Schade austrägt; das her muß der Ueberschuß wieder herausgegeben werden.

Es fragt fich im übrigen hieben:

was von dem Bello punitivo zu halten? b. i. Ob ein fürst fremde Völcker wegen schwerer Verbrechen wider das Matur= und Völcker-Recht, dadurch aber weder ihm, noch den Seinigen Unrecht geschehen, mit Krieg überfallen könne, um sie dadurch zur Strafe zu ziehen?

Untw. Reinesweges; und zwar aus folgenden Grunden:

(1) Beil die Strafen einen Obern supponiren. Nun sind aber die Bolcker, und folglich die Potentaten, einander gleich, und hat keiner dem andern etwas O 3

72,

ate

riff

at,

en

t.

der

Ter

ers

ges

feit

ern

rm

mit

en;

er

its:

nos

we:

puls

her

ind

Im-

#### CAP. VI. DE OFFICIIS GENTIVM

gu befehlen, noch von feinem Thun und Laffen Res

chenschaft zu forbern.

(2) Beil die Berbrechen, bie burch einen folchen Straf-Brieg follen geahnbet werben, bem Fürften, ber bergleichen Rrieg führen wolte, feinen Schaben jugefüget, und fallet alfo bie Beleidigung, als bie rechtmäffige Urfache eines Krieges, bahin.

(3) Beil baraus groffe Unruhen in ber menschlichen Gefellschaft entstehen wurden, maffen unter biefem Pratext mancher Krieg von chriftlichen Potentaten wider die henden, ja wiber ihre eigene Glaubens: Genoffen, murbe angefangen werben, wann biefe Hypothelis gelten folte.

S. IX.

Vt legitime bellum geratur, duo requiruntur: (1) IVSTITIA CAVSSAE. Sunt autem caussæ vel iustificæ, vel suasoriæ. (2) MODVS LEGITIMVS, qui iustitiæ atque æquitati conformis esse debet. Quod tum demum fit, si omnes actiones bellicæ ad finem belli obtinendum fint comparatæ. Vnde principium iuris bellici hoc statui potest: Quidquid facit ad finem belli, illud in bello est licitum. Contra illicitum est omne id, quod finem belli non promouet.

Bu einem rechtmäffigen Rriege wird erfordert.

I. IVSTITIA CAVSSAE, daß man eine gerechte Sache habe. Boben es benn nicht nur mit der caussa iustifica feine Richtigfeit haben muß, fondern es muß auch felbige mit der caussa suaforia oder heimlichen Bewes gungs = Urfache vollig übereinfommen.

1. Cauffæ inftificæ find die zur Rechtfertigung bes Rries ges angeführte Urfachen, baburch man erweifen will,

die Beleibigung sen so wichtig, ober bie Pratension so richtig, daß man gerechte Ursache habe, einen Rrieg anzufangen.

- e. Causse suasoriæ find die innern Bewegunges Urfathen, wodurch Potentaten Krieg anzufangen bewos gen werden. Es ift aber hieben wohl zu mercken:
  - a) Daß die Tochwendigkeit, sich wider die Beleidigung zu schüßen, und sein kand in Ruhe und Sischerheit zu erhalten, der einige Bewegungs. Grund sein, folglich die causta suaforia mit den instissicauf eins hinauslauffen musse. Denn woserne ein Potentat die Absücht haben solte, sich einen unsterdichen Ramen, oder große Conquetten zu machen, wurde der Krieg vor Sott nichts taugen, wenn er auch noch so gerechte Ursachen haben solte.
  - b) Daß Menschen zwar von den caussis iustificis, keiz nes weges aber von den caussis suasoriis oder verz borgenen Absichten hoher Potentaten zu urtheilen besugt sind, weilen selbige GOtt, als dem Hers tens: Kundiger, allein bekannt sind.
- e) Daß es ben ben wenigsten Kriegen mit den caussis iultificis und suasories seine behörige Richtigkeit habe. Die meisten Kriege sind ans der Ambirion, Geitz und Ungerechtigkeit entstanden. Woben es nie an allerhand Pratexten gefehlet.
  - Balb hats geheissen: Unser Nachbar wird und zu machtig.
  - Balb hat man vorgeschüßet, man könne bas kand als gefunden achten, weil die Einwohner Abs götter, und bes Besißes unwürdig.
  - Balb hat ein versagter unnöthiger Durch-Marsch, balb eine versagte Seyrath, ober ein falsch Tesssament u. s. f. ben Krieg rechtfertigen muffen.

hierben entstehet bie Frage:

Ob nicht ein Krieg auf beyden Theilen gerecht seyn könne?

4 Antw.

t

B

n

ı

n

33

t

e

n

1-

R

d

)e

ti-

ď

23

es

U,

te

#### 216 CAP. VI. DE OFFICIIS GENTIVM

Untw. Nein; weil in moralischen Sachen zwen widerwärtige Dinge sich nicht gleichgultig verhalten können. Zwar meinen einige, es könne wol gesches hen, daß der eine Theil in der That rechtmässige Urschen hätte, der andere aber aus einer unüberwindlichen Unwissenheit sich dergleichen auch auf seiner Seite einbilden könte. Es scheinet aber sast unmöglich zu senn, daß eine unüberwindliche Unwissenheit hier vorgehen solte.

II. MODVS BELLIGERANDI LEGITIMVS, daß in der Art und Weise. Krieg zu führen, überall die Gerechtigkeit und Billigkeit bepbachtet werde. Solches geschiehet nun, wenn alles nach dem Endzweck des Krieges eingerichtet wird. Was also nothig ist, den Iwed des Krieges zu erlangen, das ist zulässig; hingegen ist alles unzulässig, was zum Zweck des Krieges nichts benträger. Um alles desto deutlicher zu erkennen, ist insbesondere zu erweigen, was vor und bey dem Kriege geschiehet, und was darauf ersolget.

§. X.

Exiis, quæ bellum ANTECEDVNT, potiora hæc funt: (1) amicæ compositionis tentatio, siue per colloquia, siue per arbitros, siue per sortem ea siat. Quodsi spes omnis euanuerit, amice lites componendi, sequitur (2) belli indictio, quæ vel pura est, vel conditionata.

Weil der Krieg viel Jammer und Elend nach sich ziehet, anben auch das Kriegs Glück sehr zweiselhaft und ungewiß, ob der beleidigte Theil sich seines Schasbens erholen, oder noch mehr dazu verlieren werde: brechen vernünftige Potentaten nicht so fort mit den Wassen los; sondern versuchen, ob nicht

1. Ein gutlicher Vergleich getroffen werden tonne.

Colches fan auf drenerlen Urt geschehen:

1. Durch mundliche Unterredung, da entweder Potentaten selbst fich mit einander unterreden; oder burch ihre Ministros es verrichten. Da aber soliches gar selten von statten gehet; so ist wol das beste Mittel

2. Die Arbitrage, da bende Partenen auf einen Dritten compromittiren. Db aber die fireitende Partenen allemal den Ausspruch des Dritten mußsen gültig senn lassen, solches kommt an auf den Bergleich wegen solcher Eutscheidung. Ift die Einwilligung unter gewissen Bedingungen gesches hen, und solche sind nicht beobachtet worden; so verbindet auch die Eutscheidung nicht. Hat einer aber eingewilliget, man wolle es bloß auf den Aussspruch eines Dritten ankommen lassen; so muste man solchen auch gelten lassen.

2. Das Loos ist an sich in solchen Fallen eben nicht gewöhnlich; doch haben damit einige Aehnlichkeit die
so genannten Bella repræsentativia, da von benden
Seiten nur eine oder wenige Personen den Krieg
ausmachen solten. Weil es aber gefährlich, die
Wohlfahrt einer ganzen Nation auf die Tapferkeit
einer oder weniger Personen zu legen, und der Beleidigte eben so wol verlieren fan, als der andere;
zudem auch solche Bergleiche schwerlich lange
dauren können: so hat dergleichen Manier, den
Krieg abzusehren, ben den wenigsten Upprobation
gefunden.

Falls nun alle hoffnung zu einem gutlichen Bergleich verschwindet; fo ift das nachste

II. Indictio belli, die Ankundigung des Krieges. Dies fe pflegt man einzutheilen in puram, wenn man den andern schlechterdings als seinen Feind erkläret; und conditionatam, wenn sie Bedingungs weise ges schicht: z. E. woserne man die Sache nicht werde herz geben,

en

196

lr:

li

et

id)

ier

af

die

ol

ect

pig

ift

ımı

fto

ve:

mb

nis

bi-

es

di,

eft,

fidh

aft

has

be:

den

Fin

geben, ober, wo wegen gethanen Unrechts feine Satiss faction geschehen wurde; so solte ber Krieg erfolgen. Dieses nennet man sonsten auch Clarigationem.

Es fragt sich:

Ob man eben verbunden fey, den Krieg vorber angukundigen?

Untw. Grotius meinet, es fen zwar wol loblich, wann es geschähe, aber man ware es eben nicht schuls big. Undere aber behaupten mit Necht, daß diese Uns kundigung in dem natürlichen Necht gegründet sen. Denn da man verbunden ist, alles zu versuchen, ob der Streit gütlich könne bengeleget werden, ehe man zu den Wassen greifft; so erfordert auch das natürliche Necht, demjenigen, den man mit Krieg überziehen will, davon Nachricht zu geben, damit er auf diese Urt Selegenheit bekomme, den Krieg zu vermeiben.

Bon ber Ankundigung des Kriegs ift unterschies ben die Promulgarion. Jene geschicht an den Feind; biese an die Unterthanen, damit sie das Ihrige in Sicherheit bringen mogen.

S. XI.

Ea, quæ bellum COMITANTVR, ipsum belligerandi modum concernunt, qui non rectius, quam ex fine belli æstimatur, secundum illud: Finis dat mensuram potestati. Finis autem belli quum obtineri non possit, nisi hosti quacunque ratione noceamus; consequitur inde, vt bello liceat, (1) hostem decipere per stratagemata; (2) hostem intersicere, quod tamen ad infantes, sæminas, captiuos, supplices, & qui se ipsos dedunt, non est extendendum; (3) bona hostium vastare,

eisque eripere, ne exceptis quidem rebus religiosis, si finis belli hoc exigat.

Daß man im Kriege Seindseligkeiten ausüben burfe, daran ist kein Zweisel. Nur kommt alles darauf an: Wie weit sich im Kriege das Becht oder die Mracht, Seindseligkeiten auszuüben, erstrecke? Dies ses besto deutlicher zu erkennen, hat man dren Haupts Umstände zu erwegen, (1) die Art und Weise, (2) die Obiekta, (3) die Wassen.

- I. Die Art und Weise, wie man die Hostilitäten ausübet, ist entweder öffentlich oder heimlich.
  - (1) Deffentlich geschicht es, wenn man ben Feind todtschläget, welches der Endzweck des Krieges ers fordert, indem sonft des Streits kein Ende werden konte. Doch ift allezeit rathsamer, wenn man, so viel möglich, ohne vicles Blutvergieffen siegen kan.
- (2) Die heimliche oder listige Feindseligkeiten, folglich auch die sogenannten Stratagemata, halt man für erlaubt. Denn da im Kriege die Pflichten der Socialität cessiren; so kan der Feind von mir nicht verlangen, daß ich mich in Worten und Thaten aufrichtig gegen ihn erweise. Insonderheit werden die Stratagemata deswegen sehr gebilliget, weil sie oftmals compendia belli abgeben, wodurch vieles Blutvergiessen vermieden werden kan.

Wann übrigens gefragt wird: Ob man einen percussorem oder heimlich gedungenen 1776rz der über den Seind schicken dürse, daß er ihn umbringe? so bejahet solches Pusendorff de Iur. Nat. & Gent. Lib. VIII. c. 6. §. 18.

II. Die Obiecta, gegen welche man die Feindseligkeiten im Kriege ausübet, find entweder Personen, ober Sachen. Belangend

(1) Die

is

en.

re

ch,

uls

ns

1).

er

zu he

en

lrt

ies

0;

m

n

1-

i-

fi

i-

2-

i-

n

,

(1) Die Perfonen; fo gehoren bahin alle biejenigen, welche den Borfas und bas Bermogen haben, uns ju schaden. Singegen verschonet man billig derer: jenigen, welche weber im Stande find zu ftreiten, noch aud den Borfat haben, und Reindfeligfeit gu Rolglich wurde es unrecht und eine erweisen. Graufamfeit fenu, wenn man Rinder, Weiber, alte Leute, Geloprediger, Gefangene, und die fich ergeben oder um Quartier bitten, Banda werdeleute, und bergleichen, im Kriege umbrin: gen wolte, maaffen folches ber Endzweck bes Rries ges teinesweges erfordert In Unfehung der Ges fangenen und des weiblichen Geschlechts fagte Allerander benm cvario: Cum captiuis & feeminis bellum gerere non foleo: armatus fit oportet, quem adierim. Lib. V. Bie aber, wenn ein Reind nicht Proviant genug hatte, die viele Rriege: Gefangene zu veralimentiren, oder felbige, wegen fchneller Retirade, nicht mit fortbringen fonte? foll er fie laufen laffen, ober niedermachen? Jenes mare gefährlich; biefes aber was hartes.

#### Daf es ferner erlaubt fen,

(2) Die Sachen bes Feinbes gu rauben, ober nach Befinden ju verderben und zuverheeren, hat um fo viel weniger Zweifel, weil man nicht einmal bas Leben der Feinde verschonet. Es feget aber auch hier ber Endzweck bes Rrieges folchen Feindfelig; feiten gewiffe limites. Denn wenn fie weder gu unferm Northeil, noch zu des Feindes Abbruch ets mas bentragen, oder ber Gieg bereits erhalten: fo find fie nicht nur ber Rlugheit, fondern auch ber naturlichen Billigfeit juwiber. Es ift hieben eine Haupt: Frage:

Obs im Briege erlaubt fep, res facras 311 violiren, oder geindseligkeiten daran auss zuüben?

Untro.

Antw. Durch res sacras verstehret man solche Sachen, welche zum äusserlichen Gottesdienste ges widmet, als da sind Airchen, Capellen, und die darinnen besindliche Vrentila oder Geräthe, die entweder zum Zierrath oder zum Gebranch, ores nen. Dievon ist demnach zu wissen, daß, so weit es die Noth und der Endzweck des Krieges erforzbert, es erlaubet sen, an Kuchen Feindseligkeiten auszuüben. Indesen, ohne Norh und aus dlossem Muthwillen Küchen verwüsten, Vichställe daraus machen, würde eine Gottesz vergessene Frechheit sein. Welches auch von den Irmen Zäusern, Birch zösen und Codren Stäbern zu mercken ist.

III. Die Waffen, wodurch die Feindseligkeit im Rries ge ausgeübet wird, beterminiret das natürliche Recht nicht, sondern verstattet überhaupt den Gebrauch aller dererjenigen Waffen, wodurch der Endzweck des Kriegs am ersten erreichet werden fan. Es fällt hier die Frage vor:

Obs recht sey, wenn man die Waffen, Bruns nen, oder andere Dinge, welche dem Feind zu seinem Unterhalt nothig, vers giftet?

Antw. Es siehen zwar viele, und unter denselben Grotius de I. B. & P. Lib. III. c. 4. §. 5. in den Sezdancken, daß es nach dem Recht der Ratur erlaubt sep, oder wenigstens keine hinlängliche Ursache vorzhanden, warum es verboten sein solte. Denn, tone te man mit Recht seinen Feind umbringen, so läge nichts dran, ods durch den Degen, oder durch Sist geschehe. Indessen hat diese Frage eben keinen sonz derlichen Tugen, weil einmal die Bergistung nach dem Gebrauch der Bölcker nicht erlaubt ist; wiewol vor Alkers die Geten, Scychen, Indianer und Aerhiopier vergistete Wassen gebrauchet haben.

& XH.

en,

ing

rer:

en,

BLE

ine

er,

die

101

ins

ries

Bes

gte

fæ-

enn

iele

ige,

gen

en?

ach

n so bas

uch)

ligs

1 318

) ets

ten:

ber

eine

311

uss

itw.

g.

#### §. XII.

Quæ bellum CONSEQVVNTVR, generali nomine effectus bellici audiunt. Huc referri possunt (1) acquisitio rerum; (2) acquisitio imperii particularis in bello captos; (3) acquisitio imperii vniuersalis in victos, quo ipso etiam acquiruntur res & iura incorporalia vniuersatis.

Dasjenige, was auf ben Rrieg erfolget, ober bie Wirckungen des Brieges, bestehen in gewissen Rechten, die man auf der einen Seite erlanget, auf der ans bern aber verlieret. Dergleichen Rechte sind

- 1. Dominium, das Ligenthum über gewiffe Guter. Wovon folgendes zu mercken:
  - (1) Daß man die feindlichen Guter anfänglich nur in seine Potestät bringe. Man erlanget aber nicht eher ein rechtmässiges Eigenthum darüber, als dis uns solches durch den Frieden überlassen ist. Man kan sich indessen von Nechts wegen nicht mehr anmassen, als man so wol wegen der Haupts Sache, als wegen der entstandenen Unkosten zu fordern bat.
  - (2) Daß man fremde Guter, welche man auf feinds lichem Boben antrifft, wenn es feine Conerebanden ober Waaren find, wodurch die Macht des Feindes gestärcket wird, mit Sewalt nicht wegneh; men könne; wiewol dasjenige, was in feindlichen Schiffen angetroffen wird, so lange für feindlich zu halten, bis das Gegentheil erwiesen worden.
  - (3) Daß die Guter, welche im Rriege weggenommen werden, allein dem Negenten zugehören; die Sole daten aber ihnen nichts davon anmassen können, es geschehe denn mit Bewilligung des Regenten, falls er ihnen Beute zu machen erlaubt. Es laufs

fet wider die natürliche Acquitat, wenn Soldaten und Generals Person für sich zu acquiriren ans sangen: denn auf solche Art fommt entweder die Republic nicht zu ihrem Schaden; oder man thut dem Feinde zu viel, wenn ein ieder von dessen. Güstern reich werden will.

- II. Imperium, die Berrschaft über die Personen, ift zweigerlen:
- (1) Particulare, über einnele Perfonen, welche man als Briege-Gefangene in feine Gewalt befommt.

Es fragt fich hieben:

- a) Obs recht fey, die Kriegs=Gefangene 34 todten, oder zu Sclaven zu machen? Untw. Wenn fein Cartel aufgerichtet ift, fo fan man fie entweder todten, ober ju Knechten machen: welches aber von benben zu erwehlen, folches muß aus den Umffanden des Krieges erfeben wers ben, obe ber Endzweck mit fich bringe, bag man fie todte. Collen fie zu Knechten gemacht wers ben, fo muß ihre Einwilligung bargu fom: men: Willigen fie aber in die Dienftbarteit, to durfen fie nicht getobtet werden. gewiffes Cartel aufgerichtet, fo werden fie gu Rriegs : Gefangenen gemacht, b. i. fie bleiben frene Leute, und werden nur fo lange in Bers mahrung gehalten, bis fie entweder rangionie ret oder ausgewechselt werden.
- b) Obs recht sey, die Kriegs-Gefangenen im Triumph aufzuführen? Antw. Daß ein Ueberwinder solches thun könne, bleibet für sich. Allein, weil die ganße Frucht davon in einer leer ren Ostentation bestehet, und der überwundene Feind solches als eine empfindliche Verspottung ansiehet, so sind die Triumphe ben den meisten christlichen Nationen abgefommen, und haben sich in ein Te Deum laudamus verwandelt.

re-

uc

acos;

os,

in-

bie

ect):

ans

tev.

ur

cht

bis

an

ans

he,

ern

nd:

Mc

des

eh;

ent

ich

ten

ole

en,

en,

ufs fet

.

Wann nun der Krieg rechtmässig ist, und man lobet GOtt aus einer wahrhaften Danetbarfeit, so ist nichts dran auszusehen; ist aber der Krieg ungerecht, da flingt es nicht gut: BErr GOtt, dich loben wir, daß wir unschuldig Blut verzgossen haben!

- e) Ob ein Kriegs-Gefangener, wann er Gelegenheit darzu bekommt, sich mit der Jucht salviren durfe? Antw. hier meinen zwar einis ge, daß man zusehen solle, auf welcher Seite die Gerechtigkeit des Krieges sep. Allem, das ist nichts gesagt. Denn Kriegs Gefangene können schwerlich davon urtheilen, wer recht oder uns recht habe. Darauf kommt est an: hat einer in die Knechtschaft eingewilliget; so thut er uns recht, wenn er fliehet, sonsten aber nicht.
- (2) Vniversale, da man die Herrschaft über ein ganzies Volck d. i. über eine ganze Stadt oder kandzschaft erlanget. In solchem Fall kan ein lleberwinz der das überwundene Bolck zwingen, daß es sich seiner Herrschaft, vermittelst eines Packi, unterswersen muß; welches ihm, wenn es in seine Herrschaft gewilligt, Treue und Gehorsam schuldig ist. Dem ungeachtet, behält der überwundene Potenztat noch allemal das Recht, sich des kandes wieder zu bemächtigen, so lange er sein Recht auf dasselb dige durch den Friedens Schluß nicht abgetreten. Ist aber dieses geschehen, so wird der Ueberwinder ein vollkommener und rechtmässiger herr darüber.

llebrigens kan die Unterwerfung eines ganzen Bolcks auf zweherlen Urt geschehen: entweder es unterwirft sich einer Familie schlechterdings auf eine eigenwillige und beständige Beherrschung; so entstehet daraus ein Parrimonial-Reich: oder es behält noch mehrere Frenheit, und dinget ihm aus, daß, so oft eine andere regierende Person vonnöthen ist, es sein Gutbesinden daben selbst geben

geben wolle; welches man regnum legitimum nennet.

Che wir weiter fortschreiten; fo fragt fich noch :

Was Postliminium beiffe?

Untw. Das Recht der Wiederkehr bestehet darin: wenn eine Person oder Sache in seindlichen Handen gewesen, und wieder entkommet, oder frenzwillig losgelassen wird, so trit selbige wieder in ihren vorigen Stand und gehabtes Recht, so daß sie ihre vorige Guter wieder fordern kan: und das heisset, das Seinige wieder fordern iure postliminii. Was

- (1) Personen belanget; gesetzt, daß ein Kriegs. Gerfangener noch in keine Dienstdarkeit gewilliget, oder von dem Feind frenwillig dimittiret worden: so muß ihm allezeit daß ins postlimini gegönnet werden. Wenn er aber in die Dienstdarkeit einges williget, ist auch auf keine Art von seiner Obligation fren worden, so kan man demselben daß ius postliminii nicht zugestehen, weil er nun für ein Slied einer andern Republic zu achten ist. Wenn auch
- (2) Sachen aus bes Jeinbes Potestat wieder entfommen, z. E. Schiffe oder Aecker u. s. f. und es fan einer gründlich erweisen, daß ihm solche zustehen, und der Jeind hat weiter fein Necht darzu, weil ihm etwa auf eine andere Art Satissaction geschehen, oder er hat sie fremwillig verlassen: so nimmt sie der iure postliminii an, welchem sie vorhero zugestanden.

6.XIII

tan

eit,

teg

sers

ele=

inis

die

ift

nen

uns

iner

uns

tan=

ands

vins

fich

iters

err:

q ift.

tens

eten.

nder

über.

gans

oeder

3 auf

1; 10

oder

erson selbst geben

#### 6. XIII.

Non raro etiam contingit, vt belligerantes PACTA inter se ineant, quæ sancte servanda esse, lex naturæ dictitat. Ex pactis, quæ bellum finiunt, PAX progignitur, hoc est, status gentium, quo vnaquæque erga alteram naturæ leges observat, adeoque socialiter viuit. A pace different INDV-CIAE, quo nomine intelligitur status belligerantium, quo, manente bello, bellicis actibus ad tempus ex conuentione abstinendum est.

Db zwar im Rriege bie Pflichten ber Gefelligkeit ceffiren, fo daß niemand daran gebunden ift; fo ift man boch schuldig, bem Feinde Tren und Glau= ben zu halten. Und das aus zwenen Urfachen: (1) Beil, indem wir mit dem Reinde pacifciren, der Stand ber Feindfeligkeit, fo ferne und in Unsehung biefer handlung, aufgehoben wird. (2) Beil, wenn man bem Reind feine Parole halten wolte, ein bes ffandiges Mifftrauen und ein immermahrender Krieg baraus erwachsen wurde.

#### Mann bieben gefragt wirb:

Ob man auch Tyrannen, Ueberlaufern, Rebel= len, See-Raubern, oder anderem rauberischen Bes findel Treu und Glauben zu halten ichuldig fey? Go ift die Antwort: Allerdings. Denn eben baburch,

baf wir und in einen Bertrag mit ihnen einlaffen, begeben wir und bes Nechts, diefelben zu strafen, im Fall es unfere Unterthanen sind: oder, wir erklaren sie wenigstens, in Ansehung diefer handlung, für fähig, ein Necht wider und zu acquiriren.

Die Berträge, welche zwischen friegenden Parstepen gemacht werden, sind zwenerlen: entweder sie heben die Hostilitäten nur auf eine gewisse Zeit auf; und das heisset Inducia, Waffen-Stillstand: oder ste machen dem Kriege ganglich ein Ende; und das nennet man den Frieden.

I. Der Stillstand ift ein Paktum, vermöge bessen man eins wird, daß man eine gewisse Zeit über nicht feindselig gegen einander handeln wolle, obgleich die Ursachen des Kriegs nicht gehoben werden, und also nach verstoffener Zeit die Feindseligseit wieder angehet, ohne daß man nothig hat den Krieg von neuem anzufündigen.

#### hiervon ift nun weiter zu merchen:

- (1) ber Unterscheid a) in inducias illimitatas & reftrictas, nemlich in Ansehung der Sandlungen,
  welche unterlassen werden; b) in Ansehung der
  Daurung, in breuiores, der auf wenig Stunden,
  oder Tage, oder Jahre gemacht wird; und longiores, der auf 20, 30 Jahr und drüber währet,
  daben auf benden Seiten die Kriegs= Küstungen
  ausgehoben werden.
- (2) Das Necht, einen Stillstand zu machen, hat niemand als der Regent. Wenn aber derselbe nur auf eine kurze Zeit währen soll; so kan es auch der commandirende Officier thun, weil solche Macht P 2

r-

S,

C

a

)-

lis

eit

fo u=

er

111

ses

er

:1=

ie=

3.5

ak

#### 228 CAP. VI. DE OFFICIIS GENTIVM

ihm zugleich mit dem Commando gegeben zu sepn vermuthet wird.

- (3) Ein folch Paktum verbindet die Principalen als fofort, wenn es geschlossen ist; die Unterthanen aber von der Zeit an, da es zu ihrer Wissenschaft gelanget ist.
- (4) Wirb es von einem Theil vor der Zeit gebroschen, so ist auch der andere Theil nicht mehr dran gebunden. Ist man wegen einer Strafe einig worden, und dieselbe ist von dem, der wider das Paktum gehandelt, erleget; alsdann hat das Necht, den Krieg wieder hervorzusuchen, noch nicht Statt.
- II. Der Friedens = Schluß ist bassenige Pactum, wodurch die Ursache des Kriegs gehoben, mitz hin der Krieg selber geendiget wird; indem sich die streitende Partenen verbinden, einander nicht mehr zu beleidigen, das angethane Unrecht zu verz gessen, (welche Vergessenheit Annestia genennet wird,) oder alle mögliche Satisfaction dessalls zu thun. Also ist zwischen dem Frieden und Stillstand dieser Unterscheid: Ben jenem wird die Feindsseligfeit selbst ausgehoben; ben diesem aber untersbleiden nur auf eine Zeitlang die seindliche Handslungen.

Einige machen diesen Unterscheid: Armistiria waren, wenn die seindseligen Handlungen, nicht aber die Zubereitung zum Kriege, ansgehoben wurz den: Induciæ, wenn so wol die Handlungen, als auch die Zubereitungen, aber nicht die Ursache des Kriegs wegstelen: und Pax, wenn die Ursache des Krieges gehoben werde.

tiver tone, men tolers succeed

Benm

Benm Friedens: Schluß haben wir sonderlich zu betrachten

- (1) Die Personen, die daben vorkommen. Gelbie ge find nun entweder
  - a) Zaupt=Personen, nemlich die Principalen, welche alleine Macht haben, Krieg zu führen, solglich auch Frieden zu schliessen. Es können wol Potentaten selbst zusammen treten, und in eigener Person den Frieden schliessen, und Ludouicus XI. gethan; wie wir auch im Churhausse Sachsen an dem Chursürsten Friderico II. und seinem Herrn Bruder, Wilhelmo, Lands Grafen zu Thüringen, ein Exempel haben, welche anno 1454. ben voller Schlacht Ordenung einen Bergleich gemacht. Obs aber rathsam sen, das Potentaten in eigener Person zusammen kommen, ist eine andere Frage.
- b) Die tkeben Personen, die als Werckeuge ben Friedens Schlüssen gebraucht werden, sind theils Abgesandten, welche weiter nichts thun können, als was ihre Vollmacht mit sich bringt, und der Friede hat nicht eher seine Kraft, als dis er von dem Principalen ratissieret ist; theils Mediateurs oder Mittels Personen, welche ben Friedens Tractaten nur den Vortrag thun, nicht aber die Partenen zwingen können, es sen dem den Arbitri oder Schluß, wenn sie die Guarantie über sich genommen; theils auch wol Arbitri oder Schieds Richter, die den Streit nach Ausweis der Rechte entscheis den, mit dem Versprechen, das bende Partenen

L

n

ft

01

in ig

18

ch)

n,

to

ch ht

r

et zu

Do

ro

00

ria

ht

11%

18

es

rB

m

#### 230 CAP. VI. DE OFFICIIS GENTIVM

tenen ben seinem Scheibe : Spruch beruhen wollen.

- (2) Die Art und Weise, wie ein Friede geschlossen wird. Es gehet gemeiniglich mit den Friedens, Tractaten etwas langfam ber. Denn da werden wol
  - a) Praliminar = Tractaten gemacht, da man sich bergleicht wegen des Orts, da die Friedenss Handlung soll angestellet werden; wegen der allgemeinen Securität der Gesandten; wie auch wegen des Armisticis, daß man nicht täglich neue Händel zu besorgen habe. Hiers auf folgen
- b) Die Friedens Conferenzen selbst, ba benn der Billigkeit gemäß, daß ein ieder Theil sein ne Beschwerung vorbringen könne. Woben benn alle verglichene Artickel zu Papier ges bracht, und auf das deutlichste abgefasset wers den mussen. Hat es damit seine Richtigkeit, so giebt oft
- e) Die Execution grosse Schwierigkeit, wenn ein und der andere Artickel nachtheilig zu senn scheidnet. So ward nach dem Oknabruckischen Friedden 1650. eine grosse Zusammenkunft augestelzlet, da der Executions Recess erst recht zu Stande kam. Auch geschicht es vielmals, daß gewisse Potentaten
- d) Die Guarantie eines Friedens über sich nehe men, und sich gleichsam durch ein öffentliches Pattum verbinden, dem andern Theil bene zusiehen, wenn iemand den Frieden brechen wolte: wiewol man darauf eben nicht viel bauen fan.

llebris

Uebrigens find in Unsehung bes Friedens noch folgende Cautelen in Ucht zu nehmen:

- (1) Man foll niemals billige Friedens Vorschläge vers werfen, wenn auch gegenwärtig die limfande des Krieges noch so vortheilhaftig für einen aussehen solten. Denn der Vortheil, den man sich von dem Frieden versprechen kan, ist allezeit gewiffer und grösser, als der von dem Kriege zu erwarten ist.
- (2) Die Friedens: Tractaten muffen vernunftig und ber Gerechtigkeit gemäß eingerichtet werden, sonft wird der Friede von keiner langen Dauerhaftigkeit feyn.
- (3) Ist der Friede zu Stande, so mussen beide Partenen beilig und unverbrüchlich darüber halten, wozu sie die Kurcht vor der göttlichen Strafe, und dem nas türlichen Uebel, so der Krieg mit sich sühret, auch die Suarantie, fraft welcher sie zu Besthaltung des Friedens gezwungen werden können, verbinden soll.
- (4) Der Friede, welchen ein Potentat geschlossen, erz ftreckt sich mit seiner Verbindlichkeit auch auf die Rachfolger, die in alle Rechte und Verbindlichkeiten treten, welche auf der Republic haften.

EN DE.

IN-

hen

Ten

ns

den

sich 118% der

vie .

cht

ers

nn

eis

en

ges

ers

eit,

in

eis

ies els

aß

the est

ris



## INDEX AVCTORVM.

| Alberti, Val. pag. 7.58     | Iofephus, 83                    |
|-----------------------------|---------------------------------|
| Althusius, Io. 11           | Kestner, Henr. Ernst. 9         |
| Barbeyrac, 5                | Kulpifius, 58. 84               |
| Beckmann, Nicol, 7          | Lange, Ioach. 36                |
| Beyer, Georg. 9             | Lehmann, Io. Iac. 8             |
| Babmer, luft. Henning. 10   | Lockius, 10.                    |
| Brunquell, Io. Sal. 10      | Ludouici, Iac. Frid. 2. 9. 58   |
| Brutus, Steph. Io. II.      | Machiauellus, Nicol. II         |
| Buddens, Io. Franc. 2.9.67. | Milton, Io. 11                  |
| 73. 192                     | Paschius, Georg. 2. 58          |
| Cicero, 3. 109, 208         | Proeleus, Imman. 8              |
| Cocceius, 58                | Pufendorffius, Sam. 7.53.       |
| Curtius, 220                | 58. 84. 90. 118. 192. 219       |
| Dannhauerus, 47             | Scherzer, 47                    |
| Diodorus Siculus, 83        | Scherzer, 47<br>Seldenus, Io. 6 |
| Euripedes, 113              | Deuteral Bre 04                 |
| Fleischer, Io. Laur. 10     | Spener, Phil. Iac. 112          |
| Gerhard, Ephraim, 9         | Stolle, Gottl. 2                |
| Griebner, Mich. Henr. 9     | Strimesius, 58                  |
| Grotius, Hugo, 4. 21 fqq.   | Theodoretus, 113                |
| 84. 198. 205                | Thomasius, Christ. 2. 8. 58.    |
| Gundling, Nic. Hieron, 9.69 | 84                              |
| Heliodorus, 113             | Titius, Gottl. Gerh. 8. 24      |
| Herrius, Io. Nicol. 2       | Treuer, Gottl. Sam. 8           |
| Hobbefius, Th. 6. 11        | Varro, 36                       |
| Hochstetter, Andr. Adam,    | Vockerodt, Gottfr. 36           |
| 2. 8. 47. 58,               | Walch, 59                       |
| Hornius, to. Frid. 10       | Weber, Imman. 8.58              |
| Hotomannus, F. II           | Walf, Christ. 9                 |
| Huberus, Vlric. 10          | Wucherer, Io. Frid. 2           |
| Janus Nicius Erythraus 148  | Ziegler, Casp. 87               |
| -1/13                       | Rei                             |
|                             | 316                             |

200 All Am

200

Arl 20vi

Arr Affe 21tl



## Register

age day off tenancing

83 9 84

53.

219

47

6

82

2

58

113

84

24

8

36

36

59

58

9

2 87 Rei

1143

der merckwürdigsten Sachen.

21.

berglaube, sieht der natürlichen Religion ents gegen pag. 68 Abgotterey, was und wie mancherlen fie fen 68 fg. Affecten, ob fie entschuldigen 27. unordentliche find ber Ursprung alles Elends 73. derfelben Maß-figung dienet zur Erhaltung sein felbst 71 Mliance. Siehe Bundniffe. Allodium, was es fen 125 Amnestia ben Endigung bes Rrieges, was es beiffe 228 Arbitrage, ein Urt bes gutlichen Bergleichs bor bem Rriege 217 Arbitri. Siehe Schieds = Richter. Aristocratie, was fie fen 184. wie man barin an bie Regierung fomme 187 Armistitia. Siehe Stillstand. Assecuratio, was es sen Altheisterey, was sie sen 67. und wie manchers len len

Q. B. Ber

#### Register

### 23.

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Begrabniff, ob man foldes nach bem Rechte ber Ra                                                        |
| tur einem andern schuldig sen 194<br>Beleidigung, was sie sen 100. worauf sie sich er                   |
| Beleidigung, was sie sey 100. worauf sie sich er                                                        |
| frecte 10id. einige Kalle Derfelben 102 mie                                                             |
| folche bon einem Volcke dem andern geschehen                                                            |
| TOURE                                                                                                   |
| Bellum punitiuum, was davon zu halten 213 sq.                                                           |
| Befiger einer Cache, welcher ein rechtmaffiger fen 141.                                                 |
| ein unrechtmässiger                                                                                     |
| Berrug, ist nach dem natürlichen Recht verboten 141<br>Beylage, 153. wann solche nicht zu erstatten 159 |
|                                                                                                         |
| Bluts - Freundschaft, ift benm Chestande verboten                                                       |
| 165. ob foldjes in der Bernunft gegründet                                                               |
| ibid.                                                                                                   |
| Borgung, gehöret unter die beschwerlichen Contracte                                                     |
| 154. muß wieder ersetzet werden                                                                         |
| Dunoniffe 200. was he lenn 201, find perschies                                                          |
| den ibid. ob ein chriftlicher Potentat folche mit                                                       |
| einem heidnischen schlieffen fonne 201. gesches                                                         |
| ben gemeiniglich durch Sulfe der Abgefandten                                                            |
| Burgerlicher Grand Giele Vandti                                                                         |
| Burgerlicher Stand. Siehe Republic.                                                                     |
| Burgschaft, was sie sen 157. wann solche zu leis sten sen 161. die Schutzwehren daben ibid.             |
|                                                                                                         |
| and see being an income and income and income                                                           |
| and Stories and A                                                                                       |
| Capitalien, ob und wie man fich foldhe verginfen laf-                                                   |
| sen könne                                                                                               |
| N.C. C 64                                                                                               |

Casus fortuiti, konnen nicht imputiret werden 32. 101 Caussa moralis, wie man solche von fremden Handlungen werden konne 31, daben findet die Imputa; tion Statt ibid. Commercien = Tractaten Complexion des Menschen, entschuldiget nicht 201

26 Con=

#### der merchwurdigften Sachen.

Confens, ift bas Befen eines Bergleichs 105. 166. wie folder baben beschaffen fenn muffe Contract, was er fen 149. ift vom Bergleich unters schieden ibid. deffen vornehmfte Norm ibid. und verschiedene Gattungen 150. bavon die mercks wurdigften find die haupt Contracte 152. und Meben: Contracte 156. Die Pflichten, fo daben überhaupt in Acht zu nehmen 158 fq. Crimen lafa maiestatis, warum es aufferordentlich bes straft werde Culpa, beren verfchiebene Stufen. Giebe Sabelafig= Ecit. shide and beren Ibetagle ros. or bie einings Mitel bestehen ibis. und Endweif ibs.

# and hadisting in Machinett sid murayi din do

er Manne gitoninge, i R vo alle Mensioch von Dankbarkeit, wer fie zu erweifen 196. die Bemes gungs : Grunde bagu ibid. eine Pflicht der Rinder gegen Eltern 174 Deisterey, was sie sen und og odolled of woom of 67 Democratie, was fie heiffe 184. wenn man barin Jur Regierung gelange wingmass bid 50 187 Diat, worin folche bestehe 77. einige Regeln bavon Diebstahl, ift nach dem natürlichen Rechte verboten Dienstbarkeit, was sie sen 133. wie vielerlen ibid. Dispensation 43. ob solche in gottlichen Gesetzen stattfinde ..... subjusting spice and start 54 Dominium, ift vom imperio unterschieden 222. wie man foldjes durch ben Rrieg erlange 222. Siehe Eigenthums Berrichaft. Donatio, mortis cauffa inter viuos 110 min 137 Durchführung fremder Baaren, wenn fie ju berfas more generalite .Ivi man gelegard good an 209 Durch= 5301

2as

94

ers

pie

en

99 ſq.

11.

42

41

59

31

en

det

id. cte 58

tes

nit

) 0%

en

29

eis id.

afs

60

IC

ms

as

d.

IC

26

11=

#### machae Regifter abrim vod

Durchzug frember Kriegs/Völcker, ob solcher ohne vorhergegangenen Bergleich zu verstatten 207. ob und wenn er zu verwilligen 208

## goden al endange sid E.

Euu

ST

SE.

Eheftand, hat seinen Grund in der Natur selbst 163.
ist ein Stand der Freundschaft 167, was er sey
nach dem Natur, Gesetz 164, nach dem geoffens
barten Gesetz ibid. die dazu tüchtige Personen
ibid. und deren Anzahl 165, die Befördes
rungs, Mittel desselben ibid. und Endzweck 168,
ob und warum die Herrschaft in demselben dem
Manne zukomme 167, ob alle Menschen von
Ratur dazu verbunden 169 sq. die Pflichten in
Ansehung desselben

Ehefcheidung, ob solche nach dem Rechte der Natur stattfinde 168. in welchen Fällen sie zugelassen ibid.

Ehre, worin sie bestehe 80. wie sie zu erlangen ibid. Eidschwur, was er sen 114. was dazu erfordert werz de ibid. Eeremonien ben Ablegung desselben 115 sq. wie weit er verbinde 116. desselben Endstweck ibid. und verschiedene Arten 116 sq. die daben zu beobachtende Pflichten ibid. besondere Kragen daben

Eigenthums - Zereschaft, 121. was sie sen 122. ob solche der Mensch über lebendige und leblose Dinge habe ibid. die unterschiedenen Arten derselben 124 sq. deren Ursprung 127 sq. Object und bessen Eigenschaften ibid. wie man bazu gelangen könz ne 129 sq. die daher entstehende Pflichten 140 sq. wie ganze Völcker sich derselben anmassen 205 spinen

Einwilligung. Siehe Consens.
Eleern, deren dreperlen Arten 171. Pflichten gegen

## der merckwürdigsten Sachen.

ihre Rinder 172. ber Grund babon ibid. ber Erfolg Emendation, befordert des Menfchen Bollfommenheit 73. bes Gemuths ift mancherlen ibid. woher bie hintanfetung derfelben rubre Emphyreusis; Emphyreuta. Giebe Erb;ins. Emtio venditio. Siehe Kauf und Verfauf. Entschuldigung, wo fie nicht stattfinde Erbfolge, was fie fen 135 fq. derfelben Grund ibid. Ordnung 136. wenn fie stattfinde Erbzins, wer folchen zu entrichten 125. beffen Contract Erhaltung fein felbit, ber Trieb bagu ift allen Men: fchen von Ratur eingepflanget 71. ob fie burch Ges fete einzuscharfen 62 fq. Erkentniß GOttes, was dazu gehore Erstattung bes Schadens, fan auf mancherlen Beife geschehen Ethic oder Tugend Lehre, ift bon ber natürlichen Rechte: Gelehrfamfeit unterschieden

### F.

Sahrläßigkeit, hat verschiedene Stufen 101
Salschheit im Neden, worin sie bestehe 111
Seinoseligkeiten, ob sie im Kriege auszuüben erlaubt seinoseligkeiten, ob sie im Kriege auszuüben erlaubt sen 219. wie fern ibid. gegen wen 220. durch was für Wassen 221. werden durch den Frieden aufgehoben 228
Feadum. Siehe Lehngut.
Fideiussio. Siehe Bürgschaft.
Sischereyen, gehören zu den Majestäts: Rechten 131
Fædera. Siehe Bündnisse.
Fredera, was sie sen 42. des menschlichen Willens ist zerheit, was sie sen 42. des menschlichen Willens ist zerheit.

16

8

15

n

1

1

r

#### Begifter doubt 195

Friedens = Schluß, was solcher sen 228. von wem der selbe geschehe 229. durch wen ibid. wie 230. einige Cautelen daben 231

### **3.**

| 25.265。 2010月時間 Histor 经产业 2010月间的日本35               |
|------------------------------------------------------|
| Gehorsam, ber Rinder gegen ihre Eltern 174           |
| Geld, bessen Ursprung 145. Materie 146. Gultigfeit   |
| ibid. Nothwendigkeit 149. Sattlette 149.             |
| Gemeinschaft, wie mancherlen fie fen 126             |
| Berechtigkeit, was fie fen 37. und wie mancherlen    |
| ibid. Die allgemeine kan verschiedentlich verletzet  |
| merben 27 28                                         |
| Gefandte, was fie fenn 202. beren Unterscheib ibid.  |
| Abficht 203. Rechte und Frenheiten ibid. ob fie      |
| grober Berbrechen wegen ihre Sicherheit verlies      |
| ren 204. werden ben Friedens ; Schluffen ges         |
| braucht ibid 220                                     |
| Gefelligkeit, legt Pufenborff jum Grunde feines Das  |
| tur : Rechts 7. 58. wie solche beobachtet werde 96.  |
| die Pflichten berfelben ceffiren im Kriege 226       |
| Gefen, was es fen 40. ift unterschieden von bloffen  |
| Rathichlagen ibid. beffen Obligation 41 fqg. Ende    |
| zweck und Absicht 44. Einrichtung 44 fgg. Mas        |
| tetie 46. find ihrem Urfprunge nach entweder gott    |
| liche 47. oder menschliche 49                        |
| ber tarur, ob solches vorhanden 50. sq. was          |
| es fen ibid beffen Urheber 51. Unterthanen ibid.     |
| Object 52. Promulgation ibid. Effect 53. alls        |
| gemeiner Grundfat 59. fan in zwenerlen Abficht       |
| betrachtet werden 198                                |
| Gefinde, deffen Pflichten 177. mit demfelben muß man |
| nicht unmenschlich umgehen 98                        |
| Gesundheit, wie fie zu erhalten 77 fq.               |
| Gewissen, eine Wirchung des Verstandes 19. was es    |
| fen ibid. findet fich ben ieden Menschen ibid. bef   |
| felben                                               |
|                                                      |

### der merckwürdigsten Sachen.

felben verschiebene Beschaffenheit 19 fq. Berbind; lichfeit Gewohnheit, entschuldiget nicht Bleichheit, findet fich von Ratur ben allen Menschen 97. wird gewiffer maffen eingeschranctet 98. hat auch ben gangen Bolckern Statt 199. ift ben Cons tracten gu beobachten 158. wie fern man ben ans bern als feines gleichen zu tractiren habe Bluds : Topf, was es fen Bottesdienft, worin er bestehe 62. ift zwenerlen ibid. was ber innerliche erforbere 63 fqq. mas jum auf 65 19. ferlichen gehore Gottlofigfeit, mas fie fen Grundfan bes Rechts ber Natur 59. beffen Gigen: schaften 57. der Gelehrten Difputen baben 58 fq. 60 fq. die daraus flieffende Saupt: Pflichten Guarantie des Friedens, worin fie bestehe Buter, bes Gemuths 73. des Leibes 76. bes Gluds 79

### S.

Sandlungen ber Menschen, natürliche 16. willführliche 17. was dazu erfordert werde 18. wie fie gefcheben 28. wie weit einem feine eigene guges rechnet werden fonnen 29 fq. wie weit frembe 30. Die Moralitat berfelben 33 fqq. ob fie fur indiffer rent ju halten 35. beren Rorm und Richtschnur 39 fg. wie fern ber Wiedergebornen Sandlungen pollfommen beiffen Berren = lofe Dinge, welche es fenn 130. wie man fich folcher anmaffen fonne Berren = Stand, 175. beffen Urfprung ibid. Grund ibid. Endzweck ibid. herrschaft 176. Die daben 177 zu beobachtende Pflichten Highfliers in Engelland, wer folche fenn II Softilitaten. Giebe Seindseligkeiten. Bus

I

it

9

6

1)

et

ie es es 9 as 6.6

n ds

as

tts

19

d.

113

ht

98 an

98

q.

eg

efs

en

#### Register

Zurercy, ob solche nach dem Nechte der Natur verbos ten 170 Hyporheca, was sie sen 157

### 3.

Joololatrie. Siehe Abgötterey.

Imputation, wie fern sie Statt habe ben eines Mensschen eigenen Handlungen 29. und wie fern nicht ibid ben fremden Handlungen 30 sq. Iurisprudentia naturalis. Siehe Rechtsgelehrsams Feit.

Ius naturæ. Siehe Recht der Natur.

Ius publicum. Siehe Staats = Recht.

#### R.

Kauf und Verkauf, was es fen 153. was bagu erfors bert werde ibid. baben foll die Billigfeit fattfins ben 159. unter Bolckern ifis ein Liebes : Dienft 208 Kinder, beren Pflichten gegen ihre Eltern Kinder= Jucht, wem folche fonderlich zufomme Birchen, ob man im Rriege an benfelben Feinbfeligfeis ten ausüben dürfe Anechtichaft, ob folche bem Rechte ber Ratur guwiber 175. wie vielerlen fie fen ibid. wie weit fie fich ers ffrecte Brieg, deffen Urfprung 199. ob berfelbe erlaubt fen 210. wer ihn führen fonne ibid. beffen Endzweck 211. verfchiedene Gattungen 212. Bewegungs : Urs fachen 214 fg. Unfundigung 217. Promulgation 218. rechtmaffige Suhrung 216. Wirchungen 222 fgg. Bunbniffe Kriege : Gefangene, wie fie zu tractiren 220. 223 Briegs = Ruftungen, wenn foldhe auf benben Seiten aufzuheben 227

£. Le=

## der merckwürdigsten Sachen.

2.

| Leben bes Menfchen , ift brenfach                         | 72 fg.            |
|-----------------------------------------------------------|-------------------|
| Legarum, was und wie vielerlen es fen 138.                | Siehe Te=         |
| Lehn = Gut, was es sen                                    | 126               |
| Leihung                                                   | 153. 160          |
| Liebes - Dienste, der Bolcker gegen einander bahin gehore | 207. was ibid.    |
| Lotterie, was fie heiffe 155. wie fie einige              | entschuldis ibid. |
| Lugen, ift unterschieden von der Falschheit               | III               |

## M.

| Machiauellismus, was es sen                    | II       |
|------------------------------------------------|----------|
| Magia. Siehe Sauberey.                         | annette. |
| Majestar, mas fie fen 180. beren Ursprung 18   | 7. Db:   |
| ject ober Rechte 182. wem fie gutomme 18       | 33. wie  |
| folche erlanget werde                          | 186      |
| Mascopey, was sie sen 154. was dazu gehöre     | 160      |
| Mediateurs, deren Berrichtung ben Friedens:    | Tractas  |
| ten                                            | 229      |
| Mieth = Contract, wird verschiedentlich benenn | et 154.  |
| in welchem Fall man ihn aufheben könne         | 160      |
| Mittel=Dinge                                   | 36       |
| Moderamen inculpatæ tutelæ. Siehe Mothwehr.    |          |
| Monarchie, was sie sen 184. deren Vorzug       | vor ans  |
| bern Regierungs Formen                         | 185      |
| Monarchomachi, wer sie senn                    | II       |
| Moralität der menschlichen Handlungen          | 33 [4.   |
| Mung=Recht, wem folches zustehe                | 146      |

Q 5 N. t7as

## nacha de Register dann ver

## N.

| Manie, menfchliche, beren Befchaffenheit 70. 91.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . Ends |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| sweet and or the state of the s | 91     |
| Mentralität, was sie sen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 201    |
| Moth=Recht, wie weit es ben dem gottlichen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Gefeß  |
| Statt habe gr fq. einige bahin gehörige Ka                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | lle 83 |
| Mothwehr, ift nach bem Ratur : Recht zugelaff                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | en 85. |
| ob folche auch geboten fen 87. beren be                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NAM | 88 fq. |
| Mugungen, mas fie fenn 131. wie mancherlen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 132    |

# D,

| Obligation, was folde fen 41. ift ber Effect des n | aturs |
|----------------------------------------------------|-------|
| lichen Gesetzes                                    | 53    |
| Occupation, wie folche geschehen fonne 131.205.    | wem   |
| fie zufomme                                        | ibid. |
| Ochlocratia, ein Rehler einer Republic             | 185   |
| Oligarchia, fieht bem Regimente entgegen           | 185   |
| Opfer; find fein Stuck des naturlichen Gottesbie   | nftes |
| 65. heidnische waren vergeblich                    | 66    |

### P.

| Patta. Giebe Vergleich.                            |   |
|----------------------------------------------------|---|
| Dfand 15                                           |   |
| Pflichten, werden die willführlichen handlungen de |   |
| Menschen genennet 17. geben auf ein brenfacher     | 3 |
| Object 60. gegen GOtt 61 fqq. gegen fich felbi     | ť |
| 69. diren Grund 70. und Beschaffenheit 71. geger   |   |
| ander ander                                        | e |

#### der merckwurdigften Sachen.

andere 90. find mancherlen 92. dahin gehören theils die Pflichten der Morhwendigkeit 92. wel the find entweder allgemeine 93. und zwar so wol unbedungene 95. als bedungene 121 iqq. ober besondere 163 iqq. theils die Pflichten der Bequemlichkeit 190 fqq. wie fern diese eine uns vollkommene Verbindlichkeit haben ibid. fie seyn ibid. worauf sie sich grunden 191. wie mancherlen sie seyn 192. dazu zehlet man Die Pflichten der Gefälligkeit 193. 195 fqq. Polyandria, ift ber Bernunft jumiber Polygamie, ift unerlaubt 166. hat Gott im alten Tes fament an den Seinen geduldet Postliminii ius. Giebe Recht der Wiedertebr. Preis, der gemeine 146. beffelben Grund, woher er bald steigen, bald fallen tonne 147. Berschiedens heit ihid. wer folchen feten burfe Pretium affectionis 147 Principium iuris naturæ. Siehe Grundfag. Privilegium 43 Profession, was für eine man lernen folle 74

#### 2

Quiftorp, Joh. weifet Grotium ben feinem Ende aufs Berdienst Chrifti

#### R.

Rebellion
Recht, das natürliche, wie alt es sen 3. deffen allgemeine Grundsatze kan der Mensch von Natur fassen 18. der erste Grundsatz desselben

59 sq. # bas

## Register

| s bas burgerliche, wie es vom natürlichen unter:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| schieben 13 sq. ob dadurch bas Recht ber Ratur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| perandert merde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| s ber Wiederkehr, worin es bestehe 225. wen es                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| angehe ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Rechts = Gelehrsamkeit, naturliche, was fie fen 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| wer davon geschrieben 2. ift was neueres 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| etwas davon findet man ben den Alten ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| bie dren Haupt Periodi derfelben ibid. wie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| fie unterschieden von der Sitten Lehre 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| bom burgerlichen Rechte 13 fg. vom Bolckers                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Rechte 14 den Outen denfellen Olive                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Rechte 14. der Nugen derfelben 15. Object                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Rede horen rechtmistion Change .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Rede, beren rechtmässiger Gebrauch 111. ob alle fals                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| fche und erdichtete Rebe schlechterdings unrecht fen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 112. einige Fragen davon ibid. wird nicht füg:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| lich unter die menschlichen Anordnungen gerechnet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Pagalian mad Sa San an min mad I I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Regalien, was sie senn 182. wie mancherlen ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Regenten, deren Independent 180. Inviolabilitat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ibid. Pflichten 188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Religion, naturliche, was sie in sich fasse 62. beren                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Rugen 66. mas ihr entgegen ftebe 67. ob ein                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Regent die Religion zu diregiren Macht habe 182.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| vie frene Religions, Lebung fiebet einem Gefankten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| in feinem Daufe zu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Repressalien, wenn foldhe zu gebrauchen 206. wie fie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| austunben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Republic, beren Urfprung 178. Befchreibung 179.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Choswett ibid. Vertallung ibid. weientliche Ges                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ftalt 180. verschiedene Regierungs : Formen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Republicains in Engelland, wer folche senn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Res nullius. Giebe Berren : lofe Dinge.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Res Jacræ, was solche senn 221. ob solche im Kriege in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| violiren 220 fg.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 以及。其以为是中国的"大型",在1000元子中的1000元子中的1000元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子中的100元子 |

6. 8da=

#### ber merckwürdigsten Sachen.

## Ezzu une Olagoren, in .

| Schaden, fan man bem andern auf mandhet fügen 100. wem derfelbe zu imputiren | rlen Art zus         |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| fligett 100. weltt betfeibe zu aufmitten                                     | 32. Willis           |
| er gut zu machen 102, von wem 100                                            |                      |
| THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF                                       | 103                  |
| Schendung, wie solche geschehe                                               | 1 153                |
| Schieds = Richter, was fie senn                                              | 229 iq.              |
| Schwägerschaft, eine hinderniß des Chefte                                    | indes 165            |
| Selbst = 1170rd, ift dem Rechte der Ratur                                    | unvider 76.          |
| ist zwenerlen                                                                | ibid.                |
| Seruitus. Siehe Dienstbarkeit.                                               |                      |
| Sinnen, aufferliche, beren Endzweck 77.                                      | rechtmaffie          |
|                                                                              | ibid.                |
| ger Gebrauch                                                                 | Ibid.                |
| Socialität. Siehe Geselligkeit.                                              | HERETERING           |
| Spiel, was es sen 155. obs erlaubt                                           | ibid.                |
| Sponfalia. Giebe Verlobnif.                                                  |                      |
| Staats = Recht, das allgemeine 10. wer fold                                  | hes beschries        |
| ben ibid. bas falsche, worin es fich                                         | zeige 11             |
| Stapel : Berechtigkeit                                                       | 209                  |
| Stillftand, was er fen 227. beffen Unte                                      | richied ibid.        |
| wem das Recht, folchen zu machen, zu                                         | fomme 277            |
| ig. wen und wie er verbinde 228.                                             | iff nom Fries        |
| den unterschieden                                                            | ibid.                |
|                                                                              | 经证明的证据 四至3000        |
| Straffen = Raub                                                              | 141                  |
| Stratagemata im Rriege, werden für erla                                      | uvi gehaiten         |
| 219. und warum                                                               | ihid.                |
| Successio ab intestato. Siehe Erbfolge.                                      | Dudobad              |
|                                                                              | put yet the transfer |

#### eder from his Thenchen Tien boundamie Kurcheng are eg. Wederburff 7 i Berbriftung 192

Testamene, was es sen 137. wie vielerlen 138. wie es könne aufgehoben werden ibid. Thiere, ob man dieselben schlachten und essen durfe 123 Thiere

#### Register

Thiergefechte, sind sündlich 123 Treu und Glauben, ist dem Feinde zu halten 226. und warum ibid. auch räuberischem Gesindel ibid. Trunckenheit, ob sie entschuldige 27 Tunult 212 Tyrann, was ein solcher sen 185. ob er inviolable

# u. 3. 4 and the same u. 1. 3. 4 and the same and the same

Schiebe Stehen mae'll fant

Siche Dienstbackeie Vaterliche Gewalt, haben Eltern über die Rinder 173. ift nach und nach zu vermindern ibid. Vergiftung ber Baffen im Rriege, ift unerlaubt 221 Vergleich, beffen Ratur und Wefen 105. Materie 106. perschiedene Arten 107. Rothwendigkeit ibid. muß treulich gehalten werden ivid. auch im Rriege 226. der Grund davon 108. wie er aufgehoben werden fonne ibid. einige befons bere Umstände daben 109. wie er unterschieden sen vom Contracte 149. und von Bundnissen 105. 200. ein gutlicher ist vor Ansang des Kries ges zu versuchen 216 fq. zwischen friegenden Partenen Verjährung, was fie fen 139. was bagu erfordert Verlobnif, mas es fen 166. mas baju erforbert were de ibid. derfelben Materie Vermögen, gehoret unter die Glucks Guter 79. Haupt: Pflichten daben Verstand bes Menschen, beffen vornehmfte Wirchung 19. Berderbniß 73. Berbefferung Vertrag. Siehe Vergleich. Dielmeibereylie Giehe Polygamie. bod an auffel Ungleichheit, wenn folche unter gangen Bolckern fatts er findenste den unichten feblachten und effende de 19831199 cutitd B

## der merckwürdigsten Sachen.

| Unterthanen, beren Pflichten insgemein 188. und in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| fanberheit 189                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Unwissenheit, wie mancherlen sie sen 23 sq. wie fern ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| sie entschuldige ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| volcker, wer badurch zu verstehen 198. derfelben Roch?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| to ihid Gileithheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Walcher Recht, wie fern es bom Recht der Hattit und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| terschieden 14. 198. Die daben zu beobachtende                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Pflichten 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| pollmache neg has pr bided door , yound 153                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Vsucapio. Siehe Verjährung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Louis Activities and the contraction of the contrac |
| Inserventigheite un Neden, ist zu verwerden zur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

## W.

| Waffen, beren Gebrauch im Rriege           | 221                          |
|--------------------------------------------|------------------------------|
| Waffen - Stillstand. Siehe Stillstand.     | 44.7                         |
| Wahl = Reich, wie solches beschaffen       | 186                          |
| Dabl = Acity ibit fertile octavallen       | 111                          |
| Wahrheit, was fie fen                      | and the second second second |
| Welt=Meer, ob man darüber eine Herrschaft  | 128                          |
| maffen fonne                               |                              |
| werth der Cachen, 143. woher er entstant   | den inia-                    |
| mag er sen 144, wie mancherten 145.        | occ hone                     |
| ift bas Geld ibid. der gemeine 146 fq      | . Giehe                      |
|                                            |                              |
| werten, wie sie geschehen 155. wenn sie    | ungültig                     |
|                                            |                              |
| Wiedererstattung, in welchen Fallen folche | nicht zu                     |
| Wiederstand, in which Same to the          | 142                          |
| thun fen                                   | erschieden                   |
| Wiederkauf 157. ist vom Vorfauf unt        | ibid-                        |
| the Communication                          |                              |
| wilden in America, werden fehr graufam     | tractices                    |
| og und morum                               | IDRI-                        |
| mille des Menichen, Deffen Frenheit und 2  | Jermogen                     |
| 25 fg. Berderbniß                          | 13                           |
| 2) 'I'                                     | wohl=                        |
|                                            |                              |

#### Register der merckwürd. Sachen.

Wohlthaten, gehören zu ben beschwerlichen Pflichten ber Gefälligkeit 196. sind zwenerlen ibid. was ben Erweisung derselben zu beobachten ibid.

our mines for the state of the angle of the state of the

Topicity and recommend in accordance of the population

Taubercy, was bahin zu rechnen 68 Soll- Gerechtigkeir, worauf sie sich gründe 209. wo sie herzuleiten ibid. Tweydeutigkeit im Reben, ist zu vermeiden 111



girling in ansure of a maintain of the control of t

Porce exceptioning in within Tillen folder with pu

research which implicable make his reserving religions

Mariotic in America, wrider fight group and that the

modern and the property of the second

Dollie

