

### Franckesche Stiftungen zu Halle

#### Johann Heinrich Zopfens, Directoris am Gymnasio zu Essen in der Graffschaft Marck, Leben und Thätigkeit Des Gerechtmachenden Glaubens

Zopf, Johann Heinrich Leipzig, 1735

#### VD18 12460516

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

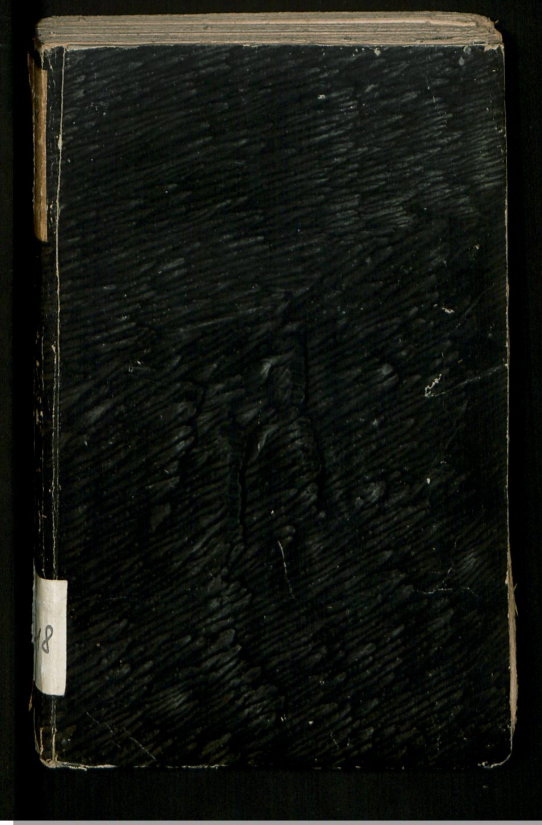
Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

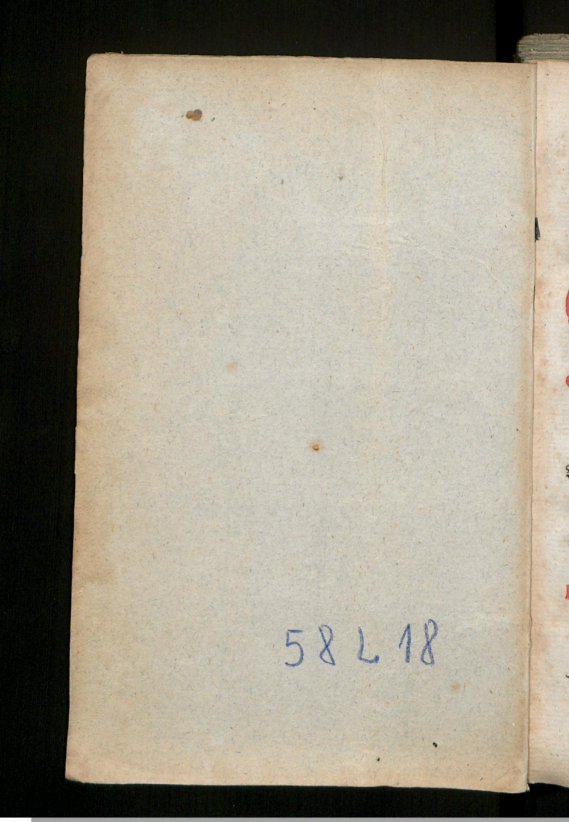
#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckephari, Plans Section 133-1-1-199208





### Johann Heinrich Zopfens,

DIRECTORIS am GYMNASIO su Effen in ber Grafschaft Marck,

Leben und Thätigkeit

Gerechtmachenden

woben absonderlich die Frage:

#### Ob innerliche aute Wercke dem Blauben,

wenn er rechtfertiget, gegens wartig find?

Schriftmäffig erortert. und zugleich

Aus unsern Symbolischen Buchern, wie auch aus Lutheri und anderer Orthodoren Lehrer Schriften ermiesen wird.

dur nothigen

Lehr= und Ehren= Rettung

Des Sochverdienten Jennischen Theologi

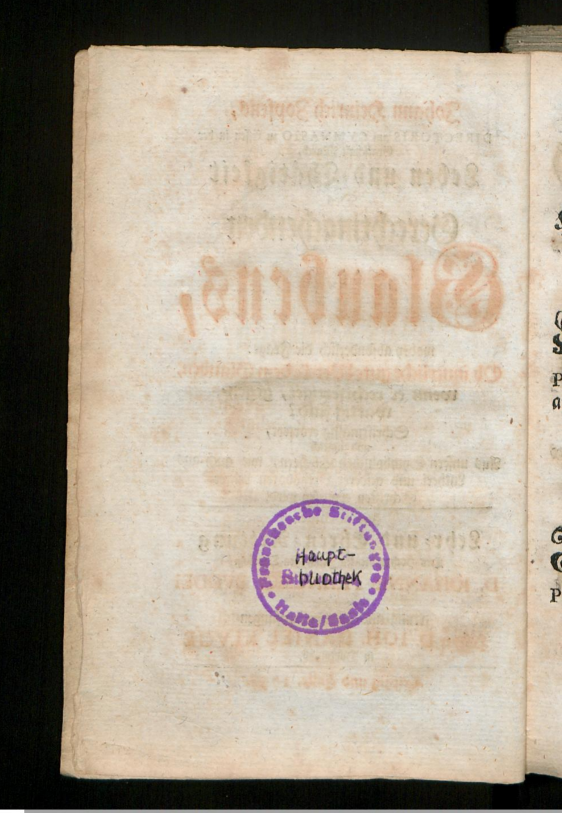
D. IOHANNIS FRANCISCI BVDDEI

gegen die Brrung- und Berunglimpfungen

Herrn D. 10H. DANIEL KLYGE

in Dortmund.

Leipzig und Balle. 1735. 11



Denen Hoch-Chrivürdigen Hochgelahrten Herren

HERRN

# Mrnold Willhoff/

Pastori zu Mühlheim am Rhein, wie auch des Evangelisch : Lucherischen Ministerii im Berzogehum Jülich und Berge Inspectori,

HENN N

# Wohann Wlein/

Pastori zu Cleve, und Inspectori des Evangelisch-Lutherischen Ministerii im Herzogthum Cleve,

# Sennn Friedrich Flaser/

Pastori zu Halvern, und Inspectori des Evangelisch-Lutherischen Ministerii in der Grafschaft Marck,

HENN N

# Francisco Shom.

Pastori zu Soest, und Inspectori des Evangelisch-Lutherischen Ministerii daselbst,

Seinen Allerseits Hochgeschätzten Gönnern

> widmet dieses Der AVCTOR.

Hoch=Shrwürdige und Hochgelahrte,

Meine in Christo geliebteste und Hochgeschäßte Herren Amts: Brüder,

The mochin frischem Andensa 3, cten,

es

१६

1

0

1

den, was massen im verwichenen Jahre, und noch vorhero, Herr D. klyge in Dortmund des sel. D. BVDDEI Schriften angegriffen, und insonderheit über die Frage, von der Gegenwart innerlicher guter Wercke im Handel der Rechtfertigung, einen heftigen Streit erreget: da dann derselbe kein Bedenden getragen, diesen in GOt.

Gottes Wort, unsern Symbolischen Büchern und aller alten orthodoren Lehrer Schriften, vestae. gründeten und hochtheuren Lehr-Punct, als eine ertichtete, irrige und gottlose Lehre, freventlicher Weise auszuschrenen, und dergestalt heraus zu fahren, daß in Wahrheit kein schelwig zu seiner Zeit so absurd; kein BUCHERVS so grob; fein NEV-

NEVMANN so ungestüm und feindselig, wider den sel. d. spener geschrieben, als Herr d. kluge gegen den sel. d. byddevm und andere theure Lehrer unster Kirche, eine Zeither losgestürmet hat. Ob nun zwar viele, ja selbst ein Hoch-Chrwirdiges Märckisches Ministerium bald Unfanas ein hochst befugtes Mißfallen hierüber blicken lassen, und

und dahero auf dem im Jahr 1733. den 21 Julii zu Hagen gehaltenen Synodo beschlossen, durch eines aus Dero Gliedern, den Herrn D. KLVGE freundbrüderlich erinnern zu lassen, daß er doch den sel. Herrn spener, BVDDEVM u.a. m. in seinen Schriften nicht so herbe mitnehmen möchte, in der Zuversicht, es werde solches von gedachtem Herrn D.

m

n

t,

nt

D

r

e.

r

),

B

3

klyge nicht ungütig aufgenommen werden können! so hat doch derselbe nicht nur gegen den Herrn Deputir ten, rund aus declariret, daß er davon nicht abstehen wolle; sondern auch fury nach hero in seiner Ecloga Epist. Dom. X. Trin. 1733. p. 466. die fucatæ pietatis Mangones vel admiratores præposteros, desgleichen die vlcera sanctulorum, anzüganzüglich vorgestellet, auch nicht unterlassen, in verschiedenen das Jahr darauf edirten kleinen Schriften den sel. byddevmnochheftiger anzuseinden.

Wann dann solches Beginnen nicht mir alleine;
sondern auch vielen andern
in dem Clevischen, Märckischen, wie auch Bergischen
Ministerio, bevorab denenjenigen, welche vormals
un-

-

r

12

6

1

-

5.

-

S

unter dem sel. byddeostudiret, und von seiner Lehre und rechtschaffenen Lebens-Wandel besser informiret find, schmerylich leid gethans überdem auch leichtlich zu erachtenstehet, daß zumalen junge Gemüther, welche Das iudicium discretionis noch nicht haben, durch dergleichen bittere Verunglimpfungen, wider rechtschaffene Lehrer aufgewie. gelt

gelt und verleitet werden. solche betrübte Zanckerenen dereinst in der Kirche fortzusegen, oder doch einen solchen Sauerteig der schad. lichsten Vorurtheile mit sich auf Universitäten bringen, daß vielmals die gründlich. sten Ueberzeugungen kaum vermögend sind, denselben auszufegen: Als habe nach langem Warten, ob vielleicht iemand anderes beliebent

I.

ce

3"

et

15

u

II

e

is

h

t-

t.

e.

lt

ben mochte, die Federzuer greifen, nicht ferner austehen wollen, zur Nettung der Wahrheit und Unschuld, gegenwärtige Schrift ans Lichtzustellen, welche dann Ew. Soch-Ehrwww. in aller Chrerbietung hiermit vor Augen lege, der ungezweifelten Hoffnung lebend, Sie werden ben selbst habender Ueberzeugung von denen Wahrheiten, welche in dieser Schrift behauptet wer.

werden, mein aus redlicher Absicht herrührendes Unternehmennicht mißbilligen.

Wünsche übrigens vom Grunde der Seelen, daß der oberste Bischof und Erh-Hirte JEsus Chris stus, der Sie nicht alleine zu Hirten über gewisse Gemeinden; sondern auch zu Inspectoren oder Aufsehern über andere Hirten, geseßet hat, Deroselben wichtige Amts-Geschäffte, aur

er

te-

ng

D,

18

III

v.

Ľ,

t.

e.

ft

II

e

Jur Ausbreitung seines Reichs und Verherrlichung seines großen Namens, ser= ner segnen wolle; der ich lebenslangmit vieler Hoch= achtung beharre

### Ew. Hoch-Ehrwwww.

Meiner Hochgeehrtesten Herren Amts-Brüder

Ksen den 1 Måy 1735.

treuergebenster Diener

You

w

al

ge

2

h

Johann Heinrich Zopf.



### Forrede.

Hochgeneigter Leser,

Je Tadelsucht ist eine der schlimmesten Gemuths = Kranckheiten, welche unter den Gelehrten mehr als zu gemeinist. Sie entspringet unstreitig aus der unlautern Quelle eitler Ambition, und heget den ihren Bemühungen b nichts

rren

W.

8

tg

r=

dh

(h=

Diener

3opf.

nichts als unlautere Absichten, bedienet sich auch nicht selten gant verbotener Mittel. Thr End: sweet ist fama nominis, um sich ben der gelehrten Welt einen berühmten Namen zu erwerben. Des Endes will sie alles meistern, tadeln, richten, flügeln, critifiren, refutiren. Gie fuchet, durch Verunglimpfung Hochge lehrter Männer, ihr Lob zu bauen, und durch Niederdrus chung fremder Meriten, ihren eigenen Ruhm aufzuthürmen. Sie bildet ihr ein, daß ihr soviel Ehre zuwachse, als sie andern

311 he

6 N

D do

> ge De

S

de ter

fü w

fo So quentziehen gestissen ist. Das heist aber, seine Ehre in der Schande suchen, und einen Ruhm erjagen, wie Pontius Pilatus, dessen in dem Credo in Deum nimmer würde gedacht werden, wo er nicht ben der Creußigung Christi, die Haupt-Person mit gespielet hätte.

Was bringet aber die Tas
delsüchtigkeit für Früchte? Laus
ter bittere Heerlinge, an statt
süsser Weins Trauben. Denn
two diese Seuche einmal haftet,
so bringet sie nach und nach eine
solche Blendung auf das Gemüs
b 2 the,

the, daß, indem es alles besser einzusehen vermeinet, als andes re, es in der That nichts siehet, oder doch übel siehet. Es vergnüget sich an den Schalen muß figer Speculationen, und uns nüßer Wort-Kriege, und verlies ret darüber den Kern der Wahr= heit. Die Ehre aber, die daben gesuchet wird, ist wie der Schatte, der desto mehr fliehet, ie mehr man ihn jaget. Denn es bleibt auch hier wol wahr, was Johann Arndt schreibet: Wer gerne etwas senn will, der ist die Materie, daraus GOtt

G

sch na di

all

m

fri

ih W fi

n

6

GOTT Nichts machet.

Und wer ist vermögend, die allerschädlichsten Folgen zu beschreiben, welche die Tadelsucht nach sich ziehet, wenn sie sich hinter die scheinbare Larve eines rechtz måßigen Eifers für die Orthodoxie verstecket? Was Zanck und Un= friede, was ungottliche Streitigkeiten erreget sie nicht, durch ihre Seuchtigkeit in Fragen und Wort=Kriegen? Wie viel Un= fraut der Irrthumer streuet sie nicht auf den Kirchen-Acker aus, indem sie doch allezeit recht haben will, ob sie gleich eines bes fern 63

15

2=

r:

ŋ

te

ie

18

13

r

r

18

t

13

b

11

a

9

t

1

fern überwiesen wird? Was schädliche Vorurtheile pflanget sie nicht in die zarten Gemüther, wider die Lehre von der Gottse= ligkeit? Was Bitterkeit und Haß erwecket sie nicht in den jungen Herken, gegen rechtschaffene Lehrer und treue Knechte GOttes, durch beständig ausschäumende Lästerungen? Und welch ein greulicher Wust der Aergernisse und Sunden überschwemmet nicht hernach gange Gemeinden, wenn sie solche Lehrer überkommen, welche ebenfalls Lust zu zancken haben, und zwar auf den Cans Beln Beln die reine Lehre zu versechten vermeinen, immittelst aber das unreine Leben ihrer Zuhörer unangefochten lassen, und wol die gröbsten Sünden mit dem Mantel der Liebe zudecken wollen?

Und was brauchtsvielen Beweises, wo die Sache selber redet?
Man betrachte den Zustand unsers Evangelischen Zions, sonderlich von D. SCHELWIGS
Zeiten her, da man angefangen,
die Kirche mit unendlichen WortKriegen zu beunruhigen, die
theuresten Wahrheiten zu verfälb 4 schen

B

t

.

2=

6

11

)=

e

13

10

ht

m

1,

n

ns

ln

schen oder zu verdunckeln, die ungeheuresten Mißgeburten der Irrthumer auszubrüten, rechts schaffene Lehrer zu verkepern, und durch die Kabel der Pietisteren unzehlige Gemüther zu bezaubern: so wird man seben, was nicht so wol der göttliche Eifer für die Orthodoxie; (wie es doch den Namen haben sollen) als vielmehr die fleischliche Tadelsucht und damit verknüpfte Mechthaberen, für Unheil Verderben angerichtet habe.

Ich

5

6

11

t

i

t

Ich bedaure vom Grunde der Seelen, daß herr D. KLV-GE in Dortmund, der sonst in andern Stücken eine gute Bes schicklichkeit gezeiget, sich hat vers leiten lassen, BVDDEI Schriften zu attaquiren, und darinnen insonderheit einen Lehr=Punct anzusechten, der doch von allen bewährten Theologen unsrer Kir= che gebilliget und fren bekannt wird. Wolte man auch, aus Liebe, glauben, daß solches Un= ternehmen nicht eben aus einer pur lautern Tadelsucht herges 6 5 ruh: rühret; so hat er sich doch also daben aufgeführet, daß man ihn von diesem Fehler nicht gang fren sprechen fan. Gefett aber, daß er etwa wircklich in den Gedanden gestanden und noch stunde, BVDDEVS hatte in dem Articul von der Rechtfertigung ets was gelehret, das der reinen Lehre zuwider, und daß er sich in seinem, ob wol irrigen Gewissen, verbunden geachtet, einem vermeinten Irrthum zu begegnen, und dem Verderben in der Lehre zu steuren: so würde er sichs benn

denn auch nicht dürfen befremden lassen, wann ein anderer sich gleichsfalls in seinem Gewissen gedrunsgen fände, eine, ohne Grund und zu vielem Alergerniß, angesochtene göttliche Wahrheit zu vertheidigen: es wäre denn, daß er ihm eine Dictatur anmassen, und mitzten in der Evangelischen Kirche ein neues Pabsithum, dem niemand widersprechen dürfte, aufzichten wolte.

Zwar meines Orts gestes he von Herken, daß ich die wes nige Zeit, die mir meine viele Bes Berufs : Geschäffte noch übrig lassen, lieber auf was anders, als auf dergleichen Controver= sien, wende. Es hat auch eine geraume Zeit gedauret, ehe ich mich, auf geschehenes Unhalten vieler redlichgesinneten Glieder des Marckischen Ministerii, wie auch anderer angesehenen Gönner und Freunde, entschlos sen, gegen so offenbare Irrun= gen und höchst anstößige Neue= rungen in der uralten reinen Leh= re, die Feder zu ergreifen, um auch darinn der theuren Amts: Pflicht Pflicht, die mir so wol, als dem Gegner oblieget, wahrzunehmen. Der Herr D. KLUGE mißbilliget es ja selber an einem Lehrer, wann er, ben sich regenden Irrs falen, eine stumme Person agi= ret, und auf dem Catheder Mum Mum saget. Da er nun aber selbst, nicht nur vest gegründete Wahrheiten, als ge= fährliche Irrthumer verwirft, und aus Licht Finsterniß machet; sondern dabeneben auch andere, in

in der That gankirrige, und der reinen Lehre zuwider laufende Säße behaupten, und für gött-liche Wahrheiten ausgeben will; foll man da die Hände in den Schooß legen, und als eine Nul-le daben stille sißen?

Solte ihm indessen diese Schrift, wie leichtlich erachten kan, nicht angenehm senn, weil ihm darinnen seine Irrungen unswidersprechlich aufgedeckt und gewiesen werden: so sage ich fren und

und unverhohlen, daß mir ander Wahrheit mehr gelegen, als an irgend eines Menschen seiner Freundschaft, so sie nicht anders könte benbehalten werden. Will er fluchen, so will ich seg= nen; will er der Wahrheit wider= streben, so will ich für ihn bitten; will er mit Pietisten, mit Majoristen, mit Synergisten, oder gar mit Meineidigent um sich werfen, so will ichs, um der Wahrheit willen, dulden.

Er

Er kan mirs doch nicht ärger maschen, als ers dem theuren BVD-DEO gemachet hat. Die Wahrs heit muß doch immer den Sieg behalten, wenn ihr auch von der Höllen selbst widersprochen würde.



Sum-



### Hummarischer Begriff

der ganßen

Tractation.



Das andere Capitel handelt von den guten Bewegungen der heilfamen, Reue, ob sie gute Wercke zu nennen, und ob der Kampf, das Ge-Let

bet und der neue Vorsatz davon auszuschliessen.

- Das dritte Capitel, von der Gegenwart der Liebe und Zoffnung im Haudel der Rechtfertigung.
  - Erster Abschnitt: Bon dem wahren Grunde der Gegenwart innerlicher Wercke im Handel der Rechtfertigung.
  - Zweyter Abschnitt: Bon der Uebereinstimmung unser Symbolischen Bucher und anderer Orthodoren Theologen mit bydder Lehre.
  - Dritter Abschnitt: Bom Ungrund und Michtigkeit der Klugischen Einswurse.

Das

Ein

von

fe

Ri Such

Den eir S. Wod me

Unter Let w





## Zas erste Fapitel,

worinnen

Eine kurke Historische Nachricht von dieser neu-erregten Streitigkeit, nebst dem Statu controuersiæ, enthalten ist.

#### Inhalt.

Buddet, S. 1.

Suchet D. KLYGE frevents lich juschmälern, §. 2.

Den Anfang machet er in einem Programmate,

Bodurch er viele zur Aufmerckfamkeit veranlaffet, §. 4.

Unterwindet fich BVDDEI gehre, von der Gegen, wart innerlicher guter

Werke im Sandel der Nechtfertigung, in einer Ecloga ju refutiren, §. 5. Läßt eine Predigt wider ihn

halten, und gar drucken, begleitet auch selbige mit einer weitlauftigen Borrede, §. 6.

Greift in derfelben auch Hrn. Paft. Brugmann an, der fich verantwork tet, §. 7.

21 2

Worauf

#### 4 Das I Cap. bistorische Machricht,

Worauf D. KLVGE eine Gegenschrift ediret, §. 8.
Darinnen er den Namen GOttes schändlich misstrauchet, §. 9.
Quach mit wiederholten Lässterungen gegen BVD-DEVM angehet, §. 10.
Was darauf ersolget, §.
11.
Ursache und Wostive, wars um man gegenwärtige Schrift wider ihn abgessallet, §. 12.
Woden die Streit; Frage nicht sey, §. 13.

Wovon sie eigentlich sen, und wie fälschlich D. RLV-GE den Statum controversiæ, und BVDDE1 Worte verdrehe, §. 14. Deren rechter Verstand gezeiget wird, §. 15. 2Bo

male

loao

rübn

leich!

Spr

geflo

die h

Diefe

hat.

im (

leich

Ste

Her

ben, welt

vern

KLVO

diefe

Dene

riofe

eine

nun

er n

lefer

Inft

den

Bie weit bydders die Gegenwart guter Bercke im Sandel der Mechtfertigung statuire, §. 16.17.

Dessen Meinung wird ohe ne Maison als irrig an gesehen, §. 18.

Worinnen der Grefbum bestehen folle, §. 19.

§. I.



HI WE

Es vor wenigen Jahren der hochs berühmte Jenaische Theologus, D. 10HANNES FRANCISCVS BVD-DEVS, in der Fürstlichen Resisdenhs-Stadt Gotha, zu grossen

Leidwesen der Kirche und der gelehrten Welt, das Zeitliche mit dem Ewigen verwechselte; so machte ihm der berühmte Polyhistorin Jena, Herr Gottlieb stolle, solgendes kurk und nervos gesaßte Epitaphium:

BVDDEI Leichen=Stein darf nur zwey Worte haben:

Lier liegt Gelehrsamkeit und Gottesfurcht begraben.

2Bomit

FRANCKS

fen, klvitrodei 14.

e Gestercke techts , §.

doh.

hum

och jus, volesi Jem

Selt, elte; Je=

wey

tes-

mit

Womit er denn alles gefagt, was andere da= mals auf gangen Bogen diefem groffen Theologo, aus Liebe und Hochachtung, nachge= rühmet haben. Es wird fich auch niemand leicht unterwinden, ju fagen, daß diefer Lob-Spruch aus einer schmeichlenden Reder ber= geflossen; massen ja Weltbekannt, daß diefes die hochschäbbaren Gigenschaften gewesen, die Diefer theure Mann im hohen Maaß befessen hat. Und solte ihm der Neid dieses Lob noch im Grabe miggonnnen, so wurde es ihm viel leichter senn, selbiges von BVDDEI Leichen= Stein berunter ju fragen; als aus Demi Herken unzehliger Menschen, so noch am Leben, ja aus dem Andencken der spaten Nach= welt auszutilgen.

§. 2. Um so vielmehr hat man sich zu verwundern, daß Herr D. 10HANN DANIEL KLVGE in Dortmund, sich nicht gescheuet hat, diesen hochmeritirten Theologum in verschiedenen Eleinen Schriften, auf eine recht inzwisse Manier anzugreissen und zu verkehern.

§. 3. Den Anfang hierzu machte er in einem Programmate oder Catalogo Lectionum Tremoniensium, darinnen er anzeigte, er wolte über königs Theologiam positiuam lesen, und ben solcher Gelegenheit anweisen und widerlegen, was in byddei und pfaffu Institutionibus Theologiæ dogmaticæ, dem Dorbilde der heilsamen Worte, so

3

in Zeil. Schrift und unsern Symbolischen Buchern abgefasset sind, zuwider wäre.

Gi

Des

fd

21

லு

gli

ub

(d)

m

311

fto

St

ta

eir

ha

5

ET

3

cf

m

di

no

fd

T

gi

w

m

5

re

ne

s. 4. Wie nun dieses ein kühnes Untersfangen war, daß d. kluge kein Bedencken trug, einen Theologum, der viele Jahre auf zwenen gleichberühmten Universitäten, das Umt eines öffentlichen Lehrers, mit allgemeinem Benfall verwaltet hatte, in den Berdacht irriger Lehre zu ziehen: Also wurde hiedurch gleich anfangs die Attention des gesamten Märckischen Ministerii aufgespanneth, und waren insonderheit diejenigen, welche vormals zu dieses theuren Gamalielis Füssen gesessen, begierig zu wissen, worinnen solche

irriae Lebr- Duncte bestehen folten.

6. 5. Woraufdann D. KLYGE 2In. 1733. mit einer so genannten Ecloga in Pericopen Epistolicam Dom. VII. Trin. aufgewaen Fam, darinnen er die Frage abhandelte: Ob in dem Landel der Rechtfertigung immer gute Werche, insonderheit Liebe und Boffnung, dem Glauben gegenwärtig seyn muften? Welche Frage er dann verneinete, zugleich aber auch mit allerhand nichtigen Schein = Grunden darzuthun fich bemuhete, daß byddevs, welcher in seiner Theologia dogmatica diefe Frage unter gewissen Limita= tionen bejahet, eine gottlose, irrige, der Seil. Schrift und den Symbolischen Buchern zu= widerlaufende Lehre und Meinung verthei-Digte. Ja er gehet in seinem ungestumen Gifer Gifer fo weit, daß er fich nicht schämet, ihn des verletten Eides, womit er die Symbolis fchen Bucher befchworen habe, Chrenrühriger

Reise zu beschuldigen.

chen

iter=

cfen

auf

Das

mei=

Ber=

hie=

ge=

netl,

elche

issen

siche

733.

pen

ogen

06

mer

off=

Seyn

rete,

figen

ete,

ogia

nita=

Heil.

1 311=

thei

men

Fifer

§. 6. Db nun zwar die meisten aus dem Marckischen; ja selbsten ein vornehmes Mit= glied von dem Dortnundischen Ministerio, über dergleichen Importunität sich billig beschwereten: Gleichwol, da sich D. KLUGE ein= mal vorgenommen hatte, byddevmzum Reher zu machen, feste er alle Bescheidenheit derge= stalt ben Seite, daß er so gar einen jungen Studiosum aufstellete, und ihn am 25 Conn tage nach Trinit. Un. 1733. im Audicorio eine Prediat über Rom. IV, 5. wider BVDDEVM halten ließ, da denn an statt der Proposition die Frage aufgeworfen wurde: Was hat ein Mensch, wenn ervor OOtt gerecht wird? Worauf die Antwort war: 1) Beine gute Wer= cke; sondern 2) allein den Glauben. Es war dieses noch nicht genug, sondern es muste diese Predigt, womit sich, dem Vernehmen nach, die Burger auf den Bierbancken geschleppet, auch gedruckt, und auf das Titul-Blatt gesetst werden, daß selbige unter dem gnädigen Beystand des gütigen GOttes ware gehalten worden. Derfelben aber ein mehreres Unsehen zu machen, so begleitete sie Herr D. KLVGE mit einer weitläuftigen Dor= rede, darinnen er durch allerhand erzwunges ne und in diese Controvers gar nicht einschla-21 4

ben 13

(6) 5

uni

bev

3

200

abi

mi

ter

for

au

me

au

Del

ter

ru

fic

m

ift

be

Di

gl

in

M

B

B

21

t

d

gende Stellen, aus den Symbolischen Buchern, LVTHERI Schriften und andern Rirchen= Confessionen, feine irrige Lehre ju schmücken fuchet, und maleich seine greuliche Lasterung, als habe byddevs seinen geleisteten schweren Religions-Gid gebrochen, p. 6. gang unverschämter Weise wiederholet. Das allerbe= trubtefte ift, daß er ben fo offenbarer lleber= tretung des achten Gebors, des theuren Namens Gottes, und der Zeugniffe gottli= cher Schrift, so schandlich migbraucher, und da solcher Unfug fast von iedermann gemiß= billiget worden, er noch daben auf sein Umt troken, und von ihm selber rühmen mag aus 7ch befleißige Der 2 Fim. II, 15. Fit. I, 9. mich durch den Zeil. Geift GOtt zu erzeigen einen vechtschaffenen und unsträflichen Urbeiter, der da recht theile das Wort der Wahrheit, und halte ob dem Worte, das gewiß ist und lehren kan, auf daß ich machtig ser zu ermahnen, durch die heilfa= me Lebre, und zu ferafen die Widerspen= stigen, ohne Unsehen der Person. Siehe die Vorrede p. 2. Belch eine Anmassung ist das? Billig hatte Herr D. KLYGE hieben prufen follen, ob der gute Geift auch folchen Lehrern benwohnen könne, welche feuchtig find in Fragen und Wort-Ariegen, aus welchen entspringet Meid, Bader, Laftes rung, bofer Argwohn, Schul-Gezanck folcher Menschen, die zerrüttete Sinnen bas ben,

n

=

11

1=

D

3=

ıť

3

te

i=

îİ

t

e,

b

1=

1=

)e

ig

1)

n

g

15

e=

[=

73

nt,

ben, und der Wahrheit beraubet find 1 Fim. VI, 4. 5. Derjenige befleißiget fich Gott zu erzeigen einen rechtschaffenen und unsträflichen Arbeiter, der nicht nur bleibet ber den heilsamen Worten unsers & Errn TEsu Christi; sondern auch ber der Lehre von der Gottseligkeit, l. c. v. 3. Wie weit aber Hrn. D. KLYGENS bisherige Aufführung mit dieser Idee eines rechtschaffenen Arbeis ters, dergleichen Paulus gewesen, überein= fomme, folches wird fich im nachfolgenden ausweisen, mann wir den Grund oder viel= mehr Ungrund seiner Schmabungen, wie auch seine mannigfaltigen Abweichungen von dem Vorbild der heilfamen Worte, beleuch= ten werden. Er mag indessen mit Berkeberung anderer unschuldigen Lehrer so hoch von fich halten, als er will; fo bleibts doch mahr, was Naulus 2 Cor. X, 18. schreibet: Darum ift einer nicht tüchtig, daß er sich selbst lo= bet, sondern daß ihn der Ler lobet.

§. 7. Weilen aber vorhingedachte Predigt, wie auch Hrn. d. KLVGENS Borrede, zugleich wider den Pastorn zur Marien-Kirche
in Dortmund, Herrn iohann david brugmann, gerichtet war, und selbiger darinnen
össentlich beschuldiget wurde, er habe seine
Banzel mit der NB. irrigen Buddeischen
Meinung, und mit dem abscheulichen Irrthum, daß die Liebe eher, als der Glaube
da sey, wider die theure Lides-und Amts-

Pflicht

#### 10 Das I Cap. Bistorische Machricht,

Officht verunreiniget; so sabe sich gedachter Herr Paftor BRYGMANN genothiget, ju 216leh= nung fo harter Beschuldigung, eine Schuts-Schrift unter folgendem Titul berauszugeben: Die von dem Zen. D. KLVGE zwar mit Unfua beschminte, doch ber reiner Lebre ae= Schüngte Rangel der Birche gu St. Marien, in Dortmund 1734. Sierinnen betheuret ber herr Berfaffer eines theils, daß ihm der irrige Lebr : Sas, als ob die Liebe por dem Glauben da fenn fonne, nie in den Ginn, vielweniger in den Mund gekommen: andern= theils aber behauptet er, daß die Buddeische Lehre, von der Gegenwart der guten Wercke im Sandel der Rechtfertigung, fein Frethum; fondern in Gottes Wort, in den Somboliichen Buchern und Schriften LVTHERI, wie auch anderer reinen Theologen, gegrundet fen.

§. 8. Indem aber Herr Pastor brugmann, aus geschöpstem Unmuth, einige Personalien wider Hrn. D. kluge hatte einstiessen lassen, und insonderheit ihm Schuld gegeben, als habe er diejenige Predigt, welche er Un. 1730. am Weihnacht-Fest, in der Kirche St. Reinoldi gehalten, aus dem von ihm geliehenen ursino ausgeschrieben; so gieng der Lerm von neuen an. Herr D. kluge, welcher nicht gerne sür einen Postillanten wolte angesehen seyn, ließ nicht nur gedachte Predigt drucken; sondern sügte auch derselben ben:

Gi=

Einen kurtzen (gleichwol aber in 12 Bogen bestehenden Beweis der Enwahrheiten und Lasterungen in der Brügmannischen unpriesterlichen Schrift, Osnabrug 1734.

6. 9. In Diefer bochft viquanten Schrift spannet Herr D. KLYGE alle seine Kräfte an, diesen alten Prediger und Senioren des Ministerii aufs aufferste herunter zu machen, in= dem er ihm nicht nur die geringsten bagatelles und orthographische Kehler aufmutet; son= dern ihn auch der gröbsten Laster beschuldi= get. Gleich anfangs Diefer Stachel-Schrift, rufet er Gott um Gulfe und Benftand an: LErr, laf mir deine Gnade wiederfahren, deine Zülfe nach deinem Worte, daß ich antworten moge meinem Lasterer, denn ich verlasse mich auf dein Wort. Db Herr D. KLVGE hieben an das zwente Gebot; wie auch, ben nachfolgenden fehr anzüglichen Der= fonalien, an die Worte Petri I Ep. II, 23. und Pauli I Eim. V, 1. gedacht haben konne, darüber will ich andere urtheilen laffen.

6. 10. Bie er aber in gedachter Schrift gegen den Srn. Paft. BRUGMANN recht feinds selig angehet: Also unterlässet er auch nicht, seinen einmal gefaßten Saß gegen den sel. BVDDEVM aufs neue zu zeigen. Denn da er verständiger Männer, sonderlich aber derer Herren Deputirten des Marcfischen Ministevii, wohlmeinenden und Chriftlichen Erinnerungen, daß er doch dieses berühmten Theo-

yter

leh=

1115=

en:

117=

ge=

en,

rret

der

em

iel=

rn=

he

cfe

11;

oli=

vie

det

G-

11=

en

n,

n.

he

e=

er

er

11=

at

1): 1=

logi in so ferne schonen, und nicht mit Mein= eids-Beschuldigungen um sich werfen mochte, billig batte Gebor geben follen: fo fucht er vielmehr solche unbefugte Lästerungen noch zu rechtfertigen, indem er p. 19. sq. sich also ver= nehmen laffet: Daß ich auch geschrieben, BVDDEVS habe seinen, den Symbolischen Büchern geleisteten Lid geschwächet oder gebrochen, ift recht vor Gott und Menschen. Denn er hat NB. vorseglich und bartnackicht unreiner Lehre angehangen, dieselbe ausgebreitet, und den Symbolischen Buchern schnurstracks entgegen gebandelt. Welch ein zuplagendes Urtheil ist das? Und wie will der Auctor solches vor GOtt und Menschen rechtfertigen konnen? Denn geseht, BVDDEVS habe hierinnen etwas Freiges gelehret, wovon aber nun bald das Gegentheil handgreiflich gezeiget werden foll; wie kan er sagen, daß er solches vorseglich und hartnäckicht gethan? Ware Byddevs ben seinen Leb = Zeiten von andern Academien hinlanglich und überzeugend erinnert, oder fein Lehr = Sat für irrig erflaret und verdam= met worden; so mochte es noch einigen Schein haben. Da aber folches nicht gefche= ben, so ist es ja ein freveles Urtheil, wenn man ihm Schuld geben will, er habe vorfetlich und hartnäckicht unreiner Lehre angehangen und fie ausgebreitet. Das muften wir aledann, posito, wenn er geirret hatte, dem Her=

r

u

It

6

il

3

Herhens-Rundiger, der ins Berborgene fiebet, allein überlaffen, andernfalls man ja, durch solchen Gingriff in Gottes Nichter= Umt, eine schwere Schuld und Berantwortung auf sich laden würde. Und wie will der Auctor sein übereiltes Urtheil auch nur vor vernünftigen Menschen entschuldigen? Haben nicht so viele gelehrte und hocherfahrne Theologen des sel. bydder Institutiones nun in die 12 Jahr schon in den Handen? Ift nicht auf Academien öffentlich und sonderlich darüber gelesen worden? Niemand aber hat solche ge= fährliche und den Grund des Glaubens rüh= rende Jerthumer darinnen wahrgenommen, noch in öffentlichen Schriften widerleget. Herr d. kluge allein ist ein so scharssehender Aristarchus, daß er dergleichen siehet: Und da alle andere, seiner Einbildung nach, bishe= ro ftumme Zunde gewesen, und, wie er selber redet, auf dem Catheder mum mum ge= fagt; so ist er nun allein der Eiferer, der sich vermiffet, er stehe wider den Riffder Mauren Zions: er beredet sich, sein Doctorat und Amts = Pflicht bringe es mit fich, die Buddei= schen Jerthumer zu strafen, und die Jugend vor seinen Schriften zu warnen; ja er thut nicht anders, als wenn die Wohlfahrt der gangen Kirche auf seine Schultern alleine geleget ware: Wovon seine hochtrabende Wor= te, im gedachten kurizen Beweis p. 19. Zeugniß geben, da er also schreibet: Darf Paulis

Detro, da dieser nicht nach der Wahrheit des Evangelii richtig wandelte, unter 2111= gen vor allen widerstehen, Gal. II, 11.14. fo wird mir auch vergonnet feyn, (es muste aber Herr D. KLUGE so begründete Ursachen haben, als der theure Apostel Daulus) BVD-DEO, wo er nicht nach der Wahrheit des Evangelii richtig gelehret, zu widersprechen (aber deswegen ihn nicht aleich des Meineids groblich zu beschuldigen). Umt und Gewissen, die Treue gegen meine lieb= sten Sohne, so ich in den Worten des Glaubens und guter Lehre auferziehe. (welches er aber in seinen Schriften wider BVDDEVM und BRVGMANNVM schlecht ermiesen) und unserer Kirche wahre Wohlfahrt, dringet mich dazu. Waren mit BVDDEO seine falschen Lehr=Sätzebegraben, wolte und könte ich schweigen. Tun aber bin ich, getrost dagegen zu zeugen und nicht zu schonen, gezwungen. Soungereimt es auch heraus kommt, wann er cit. pag. vorgeben will, er habe mit bydder Derson nichts zu thun, sondern, fraft seines 21mts und Do= ctorats, bestreite er nur dessen unrichtige Lebren, da er ihn doch mit personellen Injurien und Meineids-Beschuldigungen beleget; so heuchlerisch lautet es, wann er in parenthesi wünschet, daß BVDDEVS seine unsrer Rirche so schadliche Laulichkeit und man= che nicht geringe gebler in der Lebre, am Ende

En me. fel. rect bau mig am um Nei ana geri lich aru Dar De Dem Col logi Dan nich obst gern Rri mus gere

> Hebenen, Str Dera

e

5

t

5

r

C

e

1

5

1

1

e

0

ì

Ende seines Lebens, im Blute des Lam= mes moge abgewaschen haben. Daß der fel. BVDDEVS, wie er in seinem Leben &Dtt. rechtschaffen gedienet; also auch einen sehrer= baulichen Abschied aus dieser Zeit in die Ewigkeit genommen, davon konnen Diejenigen am beften zeugen, Die am Ende feines Lebens um ihn gewesen, und seine lette bewegliche Reden und brunftiges Beten zu GOtt mit angehöret haben. Was aber die ihm vorgerückte, unfrer Birche so schädliche Laulichkeit belanget, so ist das eine gang unge= grundete Beschuldigung, deren in den gleich darauffolgenden Worten widersprochen wird. Denn da mißbilliget es zwar der Auctor an dem sel. byddeo, daß er vormals in einem Collegio D. NEVMANNS JU Bittenberg Theologiam aphoristicam widerleget; aber eben damit muß er ihm ja Zeugniß geben, daß er nicht zu allen Irr = Lehren stille geschwiegen, obzwar sonst nicht zu leugnen, daß er sich nicht gerne in unnuge Banckerenen und Bort-Kriege eingelaffen, weil sie mehr zur Ber= wustung, als Bauung des Reiches GOttes gereichen.

S. II. Es ist übrigens kein Zweisel, Herr D. KLVGE werde seiner Zeit, ben reiserer Neberlegung der Sachen, noch einsehen lernen, daß er viel besser gethan, wenn er diesen Streit nicht erreger, oder doch mehrere Moderation und Behutsamkeit gebrauchet hätte.

me

len

De

in

aus

GI

fell

un

die

G

fell

La

3

all

311

ger

n

20

Da er aber mit so unerhörter Ungeftumige keit heraus gefahren, daß er nicht nur eine in Gottes Wort gegrundete Lehre verdammet, und rechtschaffene Knechte GOttes deswegen verketert; sondern auch selbst allerien irriae principia zu behaupten gesucht: was hat das anders, als unangenehme Folgerungen nach fich ziehen konnen. Wie denn fo gar auch Thro Bonigl. Maj. in Preussen dadurch veranlaffet worden, allen Dero Marchischen Landes = Kindern das Dortmundische Gymnafium auverbieten, und folche Dero ernfte Meinung durch eine besondere Circular-Berordnung unter den 1 Apr. 1734. von allen Rangeln in dem Marcfischen publiciren gu laffen. Es lautet diefelbige folgender maffen:

### Adnigh Preußl. CIRCVLAR - ORDRE

an die Marckische Beamte, daß die Landes-Rinder sich des Dortmundischen Gymnasii enthalten sollen.

Wilhelm, Bönig in Preussen, Marggraf zu Brandenburg, des Heil. Rösmischen Reichs Ertz-Cämmerer und Churschreft, souverainer Print von Oranien, Neuschatel und Ballengin, zu Geldern, Magdeburg, Eleve, Jülich, Berge, Stettin, Pommern,

mern, der Cassuben und Wenden, zu Mecklenburg, auch in Schlesien, zu Erossen Herhog zc. zc.

nig=

e in

net,

rige

das

ach

uch

irch

hen

/m-

nste

Ber=

Hen

1 111

Ten:

Des=

rich

fen,

No=

hur=

gde=

iern,

fii

Lieber Getreuer: Wir haben mißfällig in Erfahrung gebracht, daß viele junge Leute aus unserer Grafschaft Marck, auf das Gymnasium zu Dortmund ziehen, und daselbst von dem dortigen Rectore mit vielen unrichtigen Principiis eingenommen werden;

Beilen wir nun allergnädigst wollen, daß die Landes = Kinder sich des Dortmundischen Gymnasii enthalten, hingegen aber, wann dieselbe sonst nicht auf andern Schulen in Unsern Landen studiren, sich des Gymnasii zu Essen bedienen sollen;

Als habt Ihr Euers Orts sothane Unsere Berordnung behörig bekanntzu machen, und alle Contravention ben arbitrairer Strafe zu inhibiren; Sennd Euch mit Gnaden gewogen. Geben Eleve in Unserm Regierungs-Rath, den 1 April 1734.

Unstatt und von wegen Allerhöchstigdtr Seiner Königlichen Majestät J. P. von Raesfeld, C. D.H. Becter.

Urnold von der Porgen.

23

6. IZ.

6. 12. Ob nun zwar durch fothane hohe Berfügung, den ungemäßigten Ausschweifungen des Hrn. D. KLVGE recht realiter und mit Nachdruck begegnet worden; so will doch auch die gefranckte Wahrheit und Unschuld gerettet senn. Denn bisher hat derfelbe das Wort fast gant alleine geführet, immassen fich ausser Herrn Dast. Brugmann noch nie= mand Die Dabe genommen, demfelben zu antworten: Welches allgemeine Stillschweigen ihn sonder Zweifel in der Einbildung bestär= cfet, seine Schein-Grunde, die er der Bud= deischen Lehre entgegen zu sehen sich erkuhnet, waren so unuberwindlich, daß niemand das Herse hatte, dagegen etwas einzuwenden. In welcher Meinung er sich aber gar fehr betrogen findet. Zwar wurde man sich schwerlich entschlossen haben, die Feder wider ihn anzuseken, wenn ers ben seiner Lateinischen Ecloga hatte bewenden lassen. Denn da wurde man gedacht haben: Ungelehrte verste= bens nicht; ben Gelehrten aber, welche das Wahre von dem Falschen unterscheiden gelernet, wird er wenig Benfall finden. Da er aber angefangen seine irrige Principia und Lästerungen, durch verschiedene Teutsche Schriften, nicht nur in Dortmund, sondern auch im gangen gande herum auszustreuen. anben auch ofters zu verstehen gegeben, daß er noch Borhabens sen, einen gangen Tractat wider die ertichtete Gegenwart inneroder

ode ode gun entl gen nien gen nen Dir

Den bela felbe fert ge n fold men eiger gen stan nen 1.70 Durc oder allei Sori ftehe cin

Str

einic

oder äusserlicher guter Wercke im ersten oder wiederholten Zandel der Rechtsertigung, heraus zu geben: Als hat man sich nicht entbrechen können, ihm diese Schrift entgegen zu sehen, und den Ungrund seiner Calumnien aller Welt offenbarlich vor Augen zu legen; ob er sich vielleicht eines Bessern besinnen, und seine Nebenstunden zu nühlichern Dingen, als zu dergleichen Schriften, wodurch die reine Lehre verfälschet wird, anwenden möchte.

6. 13. 2Bas nun aber die Sache felbit belanget, darüber gestritten wird, so läuft die= selbe in den wichtigen Articul von der Recht= fertigung. Es betrifft aber die Streit-Frage weder den Grund der Rechtfertigung, ob folcher allein das Berdienst und die vollkom= mene Gerechtigkeit JEfu Chrifti fen? noch Die eigentliche Bedeutung des Worts rechtfertis gen, daß folches allein in gerichtlichem Ber= stande zu nehmen, und so viel bedeute, als ei= nen im Gericht für gerecht erklaren; noch die Mothwendigkeit des Glaubens, daß wir durch denfelben, so ferne er ein Instrument oder Mittelift, fo Chrifti Berdienst ergreiffet, allein Gerechtigkeit erlangen, noch auch die Form der Rechtfertigung, ob sie darinnen bes stehe, daß uns GOtt die Sunde vergiebet. In allen diesen Umständen ift hier gar kein Streit, vielmehr ift man benderseits darinnen einig, daß der Grund der Rechtfertigung sey · 23 a Christi

ohe

oei=

ind

och

uld

ds

Ten

nie=

nt=

gen

år=

10=

let.

as

en.

be=

er=

ihn

en

Da

ste=

as

ge=

Da

ind

che

rn

n,

ak

tat

er=

er

Christi Verdienst einzig und allein; daß der Glaube wie eine Hand solches Verdienst musse ergreiffen; daß, wenn dieses geschehe, GOtt einem die Sunde vergebe, damit einen für gerecht erkläre, und das heise rechtsertigen.

6. 14. Bielmehr kommt der gante Streit darauf an: Ob innerliche gute Wercte, Liebe und Zoffnung, im Zandel der Rechtfertigung, wenn ein Mensch zum er= stemmale, oder, nachdem er durch muthwillige Gunden aus der Gnade gefallen war und Chriftum verloren hatte, von neuen wiederum vor GOtt gerechtfertiget wird, gegenwärtig seyn, der blossen Gegenwart nach, ohne alles Verdienst, Binfluß und Wircfung? Wie Herr D. KLV-GE in seinem furgen Beweis p. 27. Die Streit= Frage selber also formiret, und hinzu setet: Dis leugne ich wider D. BVDDEVM, welcher lehret, daß Liebe und Soffnung gegenwär= tig seyn muffen. Woben ich aber so fort erinnern muß, daß die Worte, gegenwärtig fern muffen, in Teutscher Sprache zwendeuti= ger lauten, als in der Lateinischen, da Byddevs in seinen Institutionibus Theol. dogm. Lib. IV. Cap. IV. p. 1334. also schreibet: Porro si opera illa interna, quæ semper cum side coniuncta funt, spes scilicet et caritas, spectentur, ea, cum a fide nunquam separari queant, non possunt non esse praesentia, cum homo instificatur, licer nulla ratione ad ipfar

ipfar quic jeni den be u dief get ner wa feri

2lvi

etn let, pol orc wo nui De 1 uni au ger tat ne Die Ur un ge

D.

2

fee

tt

ůr

he r=

er

"t"=

h=

en

on

tt=

en

t,

V-

it=

et:

rec

r=

ort

ig

ti=

VS

ib.

fi

de

e-

III

m

ad

ipsam iustisicationem concurrant, vel aliquid essiciant, d. i. Wenn man serner die jenige innerliche Wercke, die allezeit mit dem Glauben verbunden sind, nemlich Liebe und Zoffnung, in Betrachtung ziehet, dieselben, weil sie niemals vom Glauben getrennet werden mögen, so NB. konnen sie auch nicht anders, als gegenwärtig sehn, wenn der Mensch gerechtsertiget wird, ob sie gleich auf keinerlep Art und Weise, zur Rechtsertigung selbst etwas helsen oder beytragen.

6. 15. Worans ja deutlich genng erhel= let, daß d. Buddens durch die Worte non possunt non, feine andere, als necessitatem ordinis et consequentiæ, verstanden haben wolle, nemlich, weil Glaube, Liebe und Soffnung allezeit in einem unzertrennlichen Bande stehen, so folge daher gang naturlich und nothwendig, daß Liebe und Hoffnung, auch in der Rechtfertigung, dem Glauben gegenwärtig wären; keinesweges aber necessitatem consequentis, caussa over medii, eine folche Mothwendigkeit der Gegenwart, daß die Wercke, als ein Mittel, oder auf einige Urt einfliessende Urfach, anzusehen waren, und daher ohne dieselbe keine Rechtsertigung geschehen konte: in welchem Sinn gleichwol D. KLVGE in dem kurgen Beweis p. 31. Die Worte bydder aufnimmt, und sie als paral-

tic

mo

thi

mis

fen

tur

na

0

au

au

gel

cat

ma

Der

ho

Sie

die

cef

fe t

uei

B.

tair

ift

vot

BVI

der

um

be

auf

lel oder gleichgultig ansiehet mit dem anstoffigen Majoristischen Sas oder Redens = 21rt: Præsentia bonorum operum ad iustificationem est necessaria, d. i. die Gegenwart der guten Wercke ist nothig zur Rechtsertis auna. Da doch byddevs l. c. gerade das Gegentheil lehret, wenn er schreibet: Minus etiam recte eos loqui censemus, qui dicunt, præsentiam operum bonorum ad instificationem esse necessariam, quippe quod fine concursu quodam, aut influxu caussali vix intelligi potest. d. i. Huch halten wir da= für, daß diejenigen unrecht reden, welche fagen, die Gegenwart guter Wercke fen zur Rechtfertigung nothig, weldes ohne einige Beybulfe oder wirdenden Linfluß, schwerlich verstanden werden kan. Und das hat auch allerdings feine Rich= Denn bekannt ift ja, daß unfre tiafeit. Theologi, mann von dem Stand der Gerechtfertigten die Rede ist, die Mothwendigkeit der guten Wercke, oder deren nothige Gegenwart an sich nicht leugnen; sondern sie verwerfen nur die Mothwendigkeit derfel= ben zur Rechtfertigung. Woraus man ja Flårlich siehet, daß diese Redens = Urt von ei= nem influxu caussali, oder wircfenden Gin= fluß verstanden werde. Concediret man nun die Nothwendigkeit der guten Wercke in statu iustificatorum, in dem Stande der Gerechtfertigten, ohne zu beforgen, daß der Articul

ticul von der Rechtfertigung Gefahr leide: warum macht man sich dann desfalls unnde thige Sorge, ben dem ersten actu iustificationis oder Zandel der Rechtfertigung? Mas fen ja der rechtfertigende Glaube eben die Na= tur hat in actu, in der Zandlung, die er her= nach behålt in statu, in dem fortgefehten Stande der Rechtfertigung. Wie denn auch die Ducales oder Fürstlichen Theologi auf dem Colloquio zu Altenburg, niemals geleugnet necessitatem præsentiæ in iustisicatione, die Mothwendigkeit der Gegenwart in oder ber der Rechtfertigung; son= dern nur necessitatem præsentiæ ad hoc, vt homo iustificetur, die Nothwendigkeit der Gegenwart, zu dem Ende, daß der Mensch die Rechtfertigung erlange, welches man necessitatem medii zunennen pfleget. fe nur hievon nach d. 10H. Hylsemanns breuem instructionem de phrasi Maioristica: B. O. funt necessaria ad adipiscendam vitain æternam. p. 55. fq. Excus. VIII. Es ist demnach ein recht Sophistischer Streich vom Hrn. d. klyge, wann er die Worte BVDDEI also übersehet, daß gute Wercke in der Rechtfertigung gegenwärtig fenn miffen, um den Leuten weiß zu machen, Byddevs ha= be hiermit den Majoristischen Rohl wieder aufgewärmet.

> 23 4

S. 16.

Stof=

Urt:

tio-

der

rtis

Das

nus

unt, tio-

fine

vix da=

lche

cfe

el=

den

den

ich=

ifre

sje=

ig=

rige

fie

el=

ja

ei=

in=

un ae= r=

ul

6. 16. Mann nun hier gefragt wird: Ob aute Werche im Bandel der Rechtfer= tigung gegenwärtig find? Go erkläret fich BVDDEVs hierüber alfo, daß er faget, es kon= ten die guten Wercke auf zwenerlen Urt ge= nommen werden, entweder im engern Der-Stande, für die Lebens- Früchte, Die aus dem Glauben entstehen, und jum Leben des Glaubens in der Erneurung gehören; oder im weitern Sinn, fo ferne man nebst Diefen Lebens= Fruchten und Wercken der Beiligfeit, Diejenige gute und geistliche innere Bewegungen, die in der Seele eines buffertigen Sunders entstehen, dahin rechnet. Und nach solchem weitlauftigen Begriff, in welchem BVDDEVS Das Wort nimmt, waren die guten Wercke in Absicht auf den Glauben, wie er in der Rechtfertigung sich befinder, dreperlen, als antecedentia, welche diejenige Bewegungen find, die ben der Reu und Leid über die Gun= de sich aussern, und also vor dem gerechtma= chenden Glauben bergeben; ferner concomitantia, die mit dem Glauben felbst verenüpft, und daher folche Bewegungen find, dadurch fich der Glaube selbst aussert, als da sind das Wollen und Verlangen der göttlichen Gna= de, das Ergreiffen des Berdienstes Christi, und die Zoffnung; so dann consequentia, so die Lebens-grüchte sind, die auf den Glauben folgen, mithin zur Beiligung und Erneurung gehören.

S. 17.

ul

tr

\$ 50 S

D

E

n

n

6. 17. Da nun die guten Wercke auf unterschiedene Urt konnen genommen und betrachtet werden; so entscheidet D. byddevs die Frage: Ob aute Wercke in der Rechtfertigung gegenwärtig? dergeftalt, daß er faget: Wenn die guten Wercke Diejenige innerliche Bewegungen senn solten, welche in der Seele, vor und ben dem Glauben, entstünden, so könte und mufte man auch fagen, daß sie gegen= wärtig wären. Wann aber die guten Wercke Brüchte des Glaubens senn solten, welche in Der Beiligung gewircket wurden, fo konte und wurde ja wol fein Mensch sagen, daß sie gegenwärtig waren. Daß das fürglich BVDDEI Sinn und Meinung sen, wird ein ieder feben können, wenn er dessen Institutiones Theologiæ dogmaticæ L. IV. Cap. IV. §. X. nach= lesen wird.

§. 18. Ob sich nun zwar der sel. byddevs über diesen Punct also erkläret hat, daß seine Meinung mit der H. Schrift, mit unsern Symbol. Büchern, wie auch mit der Lehre aller Orthodoren Theologen unsverKirche vollkommen einstimmig ist; so meinet iedennoch D. KLVGE gank andere Einsichten zu haben, und träget dahero kein Bedencken, byddevmirriger und verführischer Lehre auf die allerimportuneste Weise zu beschuldigen.

ga und nachher erfolgten Teutschen Schriften B 5 erhel-

ird:

fer=

fich

Eon=

ge=

Der=

dem

lau=

wei=

ens=

ieie=

gen,

ders

hem

EVS

ercfe

der

als

oun=

ma=

inft,

urch

ina=

cisti,

a, so

neu=

17.

erhellet, so kommt dasjenige, was byddevs irriges lehren soll, auf zwen Stücke an:

I. Daß er die heiligen Bewegungen, die zur Reue gehören, ob wol in weitläuftigem Verstande, gute Wercke nenne. N

2

Ur

W

D.

2

Di

200

II. Daß er sage, die innerlichen Wercke, nemlich Liebe und Zoffnung, wären im Zandel der Rechtsertigung bereits gegenwärtig.

Wir wollen dann diese bende Stücke orbentlich, und zwar iedes ins besondere, erwegen.

# Zas andere Sapitel,

Den guten Bewegungen der heils samen Reue, ob sie gute Wercke zu nennen, und ob der Kampf, das Gebet und der neue Vorsatz, das von auszuschliessen.

#### Inhalt.

Eigene Worte byddei, f. 1. | Einige Postulata ober ge-Bas daben zu bemercken, | ffandliche Wahrheiten, f. 2. welche fen, §. 3.

EVS

die

eit=

cfe

fe,

ett

its

11=

=96

Worans zwen Fragen er: ortert werden, §. 4.

Die erfte: Db eine bloß gefetliche Reue ein gut Werd ju nennen, §. 5. Die zweyte: Db BVD-Devs von einer bloß ge: fetlichen Rene rede, g. 6.

Und da solches nicht ge: schiehet, ob man denn ei: ne Evangelische Reue ein gut Werck nennen burfe, S. 7.

Wenigftens im weitlaufti: gern Berffande, wel: ches evddevs bejahet, Q. 8.

D. KLVGE aber leugnet folches, und führet vier wichtige Schein : Grun: de an, §. 9.

Der erfte ift : Die Somb. Bucher wiften von folchem weitlaufti: gen Berftande nichts. Wovon das Gegentheil erwiesen wird, f. 10.

Die Formula Conc. geden: cfet der vorhergeben: den, gegenwärtigen und nachfolgenden Wercke, §. II.

Welches von dem Gegner unrichtig verstanden und ausgedeutet wird, Q. 12.

welche die Rene betref | Undere rechtschaffene Leb. rer nennen Die guten Bewegungen der Mene ausdrücklich gute Wers cfe in weiterm Berftans be, §. 13. 14.

Der andere Sand: Grund ift: Diefe Meis nung bahne dem Pabft: thum den Weg. Wels ches aber schlecht ers wiesen wird, g. 15.

Der dritte Grund iff: Die Reue sen nicht uns fer Werch. Welches ge: wiffer Absicht mahr; aber gegen BVDDEVM nichts beweifet, g. 16.

Deffen Ausdruck burch D. Löschers Zeugniß beftåtiget wird, g. 17. LVTHERI Worte, die der Gegner anfihret, find BVDDEO nicht zuwider,

Q. 18. 19. Db fich ber Menfch ben der Reue schlechterdings passiue verhalte, g. 20. CHEMNITH Zeugniß

von, Q. 21.

So von der erffen Befeh: rung oder de conuertendis zu verstehen, &. 22.

Man fan bem Menschen in ber Bekehrung nicht alle praxin absprechen, S. 23.

Zeugnig

Zeugniß aus dem Corpore Pruthenico, §. 24. Aus gerhardt und Calovit Schriften, §. 25. Aus D. NVNGESSERS,

§. 26.

Und Meisneri Schriften, g. 27.

STEDII Meinung hievon, §. 28.

Der vierte Schein Grund ist: Der Buddeische Ausdruck sen der Schrift Nom. IV, 5. juwider, §. 29.

Welcher Ort aber muthwillig verdrechet und gegen den Context gemißdeutet wird, §. 30.

Bivar will der Gegner nicht an sich kommen lassen, daßer die guten Bewegungen selber lengnete, §. 3 1.

Indessen seine übrigen asfertiones weisen ein and bers, §. 3 2.

Denn (1) siehet er die erste Busse an, als eis nen bloggeseslichen 3nstand; so gang irrig, S.

Er lengnet (2) ben Kampf in der ersten Busse, und sehet ihn der Nechtsertigung nach, §. 34. Welches der rechten Art der Busse, des Glaubens und der Wiedergeburt gang zuwider, §.

Falscher Begriff von Buffe und Glauben. In der Mechtfertigung muß der Glaube fiegen, §. 36. M

D.

m

in

fc

0

fi

gi

D

DI

fo

fe

Es ift aber fein Sieg ohne vorhergehenden Rampf, §. 37.

In der Reue wird das dominium peccati ges brochen, so nicht ohne Kampf geschiehet, §. 3 8.

Warum viele Menschen zum Glauben nicht durchdringen, darinnen sie doch einen Unfang baben, §. 39.

Sie lassen die Gnade nicht habitual ben sich werben, §. 40.

Welches in der Buffe, durch die Kraft des Gefetzes und des Todes Christi geschehen nuß, h.41.

Da eine wahre Tödtung der herrschenden Lust vorgehet, und das nicht ohne groffen Kampf, b. 42.

es lengnet der Gegner (3)
den Vorsatz des neuen
Gehorsams in instificandis, so gang unthers
logisch, §. 43.

Ja

Ja auch (4) das Gebet, welches er unter die gurten Bewegungen vor der Rechtfertigung nicht will gezehlet wissen, §.44.
Welches mit der Art wahrer Bussen, wit den Erempeln bußfertig betender Sünder in der Schrift, mit av Gvstini und Wernsdorfs Zeugnissen streitet, §.45.

1 Alrt

Glau:

derac:

r, S.

Buffe

n der

if der

ohne

ampf,

bas

i ges

ohne

\$.38.

ischen nicht innen

ig has

nicht

wer:

uffe,

3 Bes

odes

mug,

tung

Luft

nicht

mpf,

1 (3)

euen

ıftifi-

theo:

Ja

36.

D. FECHTI merckwürdige Dissertation vom Ges bet um die Betehs rung, widerspricht dem Gegner, §. 46. Das Gebet um die Befeh, rung ift GOtt gefällig, §. 47.

Mancherlen Arten des Bebets um die Befehrung, § . 48.

Beantwortung einiger Einwurfe. Erfter Einwurf, §. 49.

Zwepter Einwurf, bessen Beantwortung sonderlich zu notiren, §. 50. Dritter Einwurf. Ant:

wort barauf, §. 51.
Schluß aus bem allen,
§. 52.

§. I.

Jer mussen wir zusörderst byddel eisgene Worte vernehmen, wie sie in seinen Institutionibus Theol. dogmat. Lib. IV. Cap. IV. S. 10. besindlich, und in Teutscher Sprache von Wort zu Wort also lauten: "Wenn man hiernächst durch," die guten Werche im weitläuftigern Verzustande, diejenige gute und heilige Bewezungungen verstehet, die zur Reue gehören, als "der Worfah selbige hinsort zu meiden, u. s. w. so ist gar kein Zweisel, daß es recht geredet "serche schon da sind, wenn der Wensch ieho, w. gerechts

ge

"vor dem Glauben hergehen. Denn der "wahre und seligmachende Glaube ist "nicht in solchen Menschen, die keine Reu "und Leid haben, und bey denen sich ein "Vorsatz besindet, in der Sünde zu behar= "ven. Denn die wahre Reue gehet vor= "ber, und der rechtsertigende Glaube ist "bey denen, die wahre und ungeheuchelte "Busse thun; wie es in der Formula Con"cord. heisset, und zwar in der Solida Decla"ratione art. III. p. 688.

6. 2. Ben obigen Worten haben wir nun zwenerlen zu bemercken: einmal, daß BVD-Devs die guten Bewegungen in der Reue, gu= te Werce im weitlauftigen Derstande nennet; fo dann, daß er faget, fie gingen por dem Glauben ber. Und hieraus nimmt Berr D. KLVGE in seinem furgen Beweis S. 18. p. 53. Anlaß ju glauben, Byddevs rede hier von einer bloß geseglichen und vom Glauben noch abgeschiedenen Reue, und nenne folche gefehliche Bewegungen aute Wercke in weiterm Berftande. Db und wie weit aber Des Gegners Muthmassung gegründet sen, solches muffen wir vor allen Dingen unterfuchen, weil ben Dieser Streit-Frage vieles darauf an= fommt.

§. 3. Hierben aber mussen wir folgende Postulata oder geständliche ABahrheiten vorauß aus seigen, welche von allen Theologen gebilli=get werden.

- 1. Daß die Reue in der ersten Bekehrung, mehrentheils eine Wirckung des Gesetzes sen; wie hingegen im Stande der Gerechtsertigten die Reue mehr mit aus dem Evangelio entstehet. Siehe byddei Instit. Theol. dogm. L. IV. c. III. J. 40. in notis am Ende.
- 2. Daß eine solche gesetzliche Reue gleich= wol auch eine wahre Reue sen. S. BVDD. 1. c.
- 3. Daß die gesetliche Reue an fich betrach= tet, ohne nemlich darauf zu sehen, wie sie von dem Menschen angewendet, dem Endzweck des S. Geiftes Plat gelaffen oder widerstanden wird, von Seiten des Menschen, sen méson ri, das ist, weder gut noch bose: sie werde aber zufälliger Beife gut und heilfam, wenn der Blaube darzu kommt; hingegen bose und schädlich, wenn sie vom Glauben abge= schieden bleibt, indem der Mensch den Gnaden=Bewegungen des S. Geiftes zum Glauben, den GOtt iederman vor= hålt, Act. XVII, 31. widerstrebet ben der Reue, die ihn doch dazu treiben solte. Gal. III, 24. Daher dann die Reue wol gar auf eine Berzweifelung hinaus läuft. Bie sie melanchthon in seinen Locis Theol. de fide p. 424. also beschreibet:

lbige

ift

Reu

ein

ar=

or=

eist

elte

on-

cla-

wir

VD-

TII=

en=

or

err

53.

ei=

ch

B=

m

9=

es

il

1=

e

:=

8

Contritio sine side est horribilis pauor & dolor animi sugientis Deum, vt in Saule & Iuda, d.i., Die Reue, ohne, Blauben, ist eine entseuliche Angst, und Quaal eines vor Gott sliehen, den Zertzens, wie an Saul und Justa den Beneum, Das die Reue, in Absticht auf den Menschen, sen meson to, das von fan kromeyer in seiner Theologia positiuo-polemica P. I. art. X. de panitentia Thes. V. p. 454. b. und P. II. Loc. XII. S. 10. p. 243. nachgelesen werden.

- 4. Daß der wahre Glaube niemals ohne Reue; wol aber die Reue ohne den seligmachenden Glauben senn könne, wie an Juda und andern desperabundis zu sehen.
- 5. Daß der Glaube, welcher rechtsertiget, nicht auf einmal, sondern successive, nach und nach, auß dem unvergänglichen Samen des Evangelii, unter vielen Geburts-Schmerken der Contrition, und mancherlen Kämpsen des Fleisches und des Geistes, gezeuget werde, bis er in der Rechtsertigung seine behörige Constitution und Bölligkeit erlanget. Sind das dem Jerrn D. klugen vielleicht Böhmische Dörfer, oder nie erhörte Dinge, so vernehme er, was der hochberühmte D. löscher in Dresiden, auf den er sich selbst beruft und

schreibet P. II. Decadum und stüßet. p. 262. " Wer Chriffum als Gort "und Menschen, wie er uns ge-"macht ift zur Gerechtigkeit und "Bum Erlofer, sum Bruder haben "will, der muß nicht nur NB. in der "Wiedergeburt den rechten Unfang "machen, ihn anzunehmen; sondern "NB. in der Rechtfertigung es durch "völligen Glauben ausführen. "Glaube NB. blübet gleichsam und "wächset in der Wiedergeburt, aber "in der Rechtfertigung reifeter, und " stehet in seiner gulle zu den schon= " ffen Früchten. " Mit diesem herrli= chen Zeugniß stimmet vollkommen über= ein, was byddevs lehret, Instit. Theol. dogm. L. IV. Cap. III. pag. mihi 1222. "Fragen wir, heißt es, nach der Form "der Wiedergeburt, so ist die Unt-"wort aus dem vorigen parat, daß "sie bestehe in einer Mittheilung "des Glaubens, als des geistlichen "Lebens. Welche Mirtheilung oder "Hervorbringung zwar bey den Er-"wachsenen in einem Augenblick, NB. "dem ersten Unfang nach, gesche= "hen kan, wann aus dem Gehor oder "Lesing gottlichen Worts eine plou-" liche Bewegung in unserm Gemurhe

uor

t in

bne

igft

Ju=

216=

Da=

ogia

pa-

. II.

per=

hne

elia=

ean

1 fe=

get,

ue,

igli=

elen

on,

thes er in

itu=

das

fahe

reh=

HER

cuft

23

fp

De

al

Ы

te

(2

d

m

Do

S

ar

fol

fct

2

mi

De

Die

ne

(3)

fto

le

fic

gu

er

De.

"erwecker wird; aber wo mandasje-"nige, was nicht nur zum Anfang, "sondern auch zum Fortgang und "Bollendung der Wiedergeburrge-"boret, mit in Betrachtung ziehet, " so geschiehet sie nicht in instanti oder "in einem Hugenblick, sondern succes-"fine, nach und nach. Denn da "muffen viele Zinderniffe weggerau= "met werden, da hat der Mensch 34 "Streiten mit der verdorbenen Der= " nunft und mit den bosen Begierden "des fleisches, bis endlich, nach gebro= "chenen Banden der Linfterniß und "des Todes, dieser neue Mensch ber= "vorkommer. " Und eben das bezeuget auch der sel. MARTINVS CHEMNITIVS, wanner P. I. Loc. Theol. de libero arbitrio c. VII. also schreibet: "Die Befeb-"rung ift nicht eine solche Derande= , rung, welche stracts in einem Mu-"genblick, nach allen ihren Theilen, "vollendet wird, sondern sie hat NB. "ihren Unfang, und ihren Kort= "gang, und wird vollendet in grof-"fer Schwachheit. Man muß dem= "nach nicht gedencken: ich will stille "figen, und ruhig abwarten, bis die "Renovation oder die Bekehrung, "nach den erzehlten Stufen, durch

"die Wircfung des Zeiligen Geiftes, "ohne mein Bemühen, wird vollen-

"det feyn, u. f. w.

6. 4. Hus obigen Lehr = Muncten von der Rene und successiven oder allmäligen Ur= fprung des Glaubens, werden fich nun folgen= de zwen Fragen leichtlich entscheiden laffen, als (1) Ob die innere Bewegungen einer bloß gesetzlichen Reue gute Werckeinweis term Derstande können genenner werden? (2) Ob byddevs l. c. von einer bloßgeseglie chen Reue rede?

6. 5. 2Bas das erstere belanget, so wird wol niemand in Abrede fenn konnen, daß eine solche bloß gesenliche Reue, die, nach Hrn. D. KLYGENS gang irrigen Concept, bis an das Moment der Rechtfertigung dauren foll, keinesweges ein gutes Werck des Men= schen zu nennen, wenn man auch gleich bas Wort im weitlauftigen Berftande nehmen Denn, ist die gesetzliche Reue (nach dem driften Postulato) pérou th, eine Sache, die in Ansehung des Menschen weder gut noch bose ist, sondern wirds erst, wenn dem Glauben daben Platz gegeben oder widerstanden wird; so kan ich solche motus mere legales oder bloß gefesliche Bewegungen, an sich betrachtet, auch nicht pios et sanctos, gut und beilig nennen, denn sie werden es erst, wenn sie, wenigstens mit dem Anfang des Glaubens temperiret werden: folglich

ste=

g,

mo

de=

et;

der

es-

Sa

111=

311

er=

rent

CO=

nd

er=

eu=

VS,

bi-

·b=

se=

11=

11,

B.

ct=

of=

11=

lle

die

g, ch

ie

al

m

20

Q

ac

(J.

fel

ni

Ee

fer

2

DE

be

311

ta

லு

61

5

re

9

he

di

191

ri

w

0

fer

fd

bli

Da

fan man sie auch nicht einmal im weitlauftigen Berstande gute Wercke nennen. Denn betrachtet man die Bewegungen, die ben ei= ner bloß gefetlichen Reue aus Erkentniß der Sunden entstehen, als Schmers, Bangigkeit, Laft der Sunden aus blosser Kurcht der Strafe; so haben alle diese Affecten ben der Andas-Reue statt gehabt, worauf aber, aus Mangel des Glaubens, nicht die gering= fte Befferung Des Willens erfolget ift. Glei= the Bewandnis hat es auch mit allen andern Menschen, ben welchen die Reue bloß fnech= tisch, und vom Glauben abgeschieden bleibt. Denn obaleich den groben Ausbrüchen der Sunde, durch die knechtische Kurcht und Bangigkeit vor dem Born Gottes, in etwas gewehret wird; so bleibt doch die verderbte Rigenliebe, als die Quelle aller Gunden, un= angetastet, und der innere Grund des Ber-Bens wird nicht gebessert. Wolte man sa= gen, die gesetliche Reue mare gleichwol ein Bercf des Beiligen Geiftes in uns, und alfo bonum opus subiective nostrum, unser gu= tes Werch, fo ferne es in uns gewirchet wird: So ift ein groffer Unterscheid zwischen einem Wercke, das bloß dahin in dem Menschen von GOtt gewircfet wird; und einem folchen Bercke Gottes in dem Menschen, das des Menschen gutes Wercf mag genennet wer= hierzu gehoret, daß auf Geiten des Menschen, es nach der gottlichen Intention

angenommen, und der Wille damit vereiniget werde: da es denn folglich nicht ein blosses Leiden bleibet. So war das, was Gott in Bileams Efel wirckete oder auszusprechen gab, zwar ein gutes Werck Gottes in dem Efel, aber deswegen war es nicht auch des E= fels Werck. Solchergestalt kan ich auch nicht fagen, daß eine bloß gesetliche Bangigfeit der Gunden wegen, unser gutes Werck Denn obzwar der Urheber Dieses Wercks gut ist, solche gesetliche motus auch, von Seiten Gottes, einen guten Endzweck haben, nemlich den Menschen zum Glauben zu bringen, und zu Christo bingutreiben; fo taugt indessen doch das Subiectum, oder der Mensch nichts, als lange die Reue ben ihm bloß gesetzlich ift, und er dem Evangelio zu Hervorbringung des Glaubens, und jur mahren Sinnes = Menderung nicht Dlas laffet. Rolglich ist eine solche Neue auch noch nicht heilfam, oder eine Traurigkeit nach Gott, die da wiretet eine Rene gur Geligfeit, die niemand gereuet; sondern kan eine Traurigteit der Welt, die den Tod wirefet, werden. 2 Cor. VII, 10.

§. 6. Nun fragt sich aber zwentens: Ob denn byddevs l. c. eine solche bloß gesseuliche Reue, davon der Glaube abgesschieden ist, verstehe? Antw. Muthwillig blind muste einer senn, der nicht sehen wolte, daß byddevs, indem er solcher Bewegungen

C 3 ein

ufti=

enn

n ei=

Der

aia=

rcht

ben

ber,

ing=

ilei=

dern

ech=

eibt.

Der

und

vas

bte

un=

er=

fa=

ein

ilso

Ju=

rd:

em

yen

en

des

er=

es

on

38=

eines buffertigen Gunders, die jur Reue gehoren, Erwehnung thut, ben gegenwärtiger Controvers, feine andere, als contritionem fide temperatam, eine durch den Glauben gemäßigte Reue, verstehe. Denn (1) erredet ja de homine iustificando, von dem Menschen, der iegt soll gerechtfertiget wer= den, oder Bergebung der Gunden erlangen. folglich, der nicht nur durch die vorlaufende und vorbereifende Gnade einigen Anfang des Glaubens aus dem Evangelio hat; sondern auch durch die wirckende Gnade zur neuen Geburt nun durchbricht. Siehe Postul. 5. Er redet (2) de piis et sanctis motibus, von guten, gottesfürchtigen und beiligen Bewegungen, welche epitheta oder Benworter zu einer bloß gesetlichen Reue, wovon der Glaube noch abgesondert ist, sich gar nicht schicken, wie das dritte Postulatum auswei= fet, und im vorhergehenden f. dargethan ift. (3) Er redet von der Gegenwart folcher qu= ten und heiligen Bewegungen NB. im Zandel der Rechtfertigung. Denn die Frage ist ja: Ob gute Wercke im Zandel der Rechtfertigung gegenwärtig find? Wie fan ich denn sagen, daß hier eine bloß gesethiche Reue gemeinet fen? Die Bewegungen, welche jur Neue gehoren, als da find Schmertzen, Zurcht, Schaam, Gefühl eigener Un= würdigkeit, die daher entstehende Demuthigung vor GOtt, und andere damit verfnupf=

1

IZ (HH)

TI I I HOW HIS FOR STILL AF

te Affecten, verschwinden ja nicht, wenns nun an dem ift, daß der durchs Evangelium in der Kraft des Heiligen Geistes nach und nach angezundete Glaube, zum Sandel der Rechtfertigung durchbricht; sondern sie nehmen wol zu, und werden alsdann erst recht heftig und brunftig. Wolte man einwenden: BVD-Devs sage gleichwol ausdrücklich, diese gute Bewegungen der Reue gingen vor dem Glauben ber, daraus folge ja, daß er fie im bloß geseslichen Verstande nehme; so dienet hierauf zur Antwort, daß dieses durchaus nicht folge. Muß man denn nicht einen Un= terscheid machen inter initia fidei, et eius plenam constitutionem, zwischen dem Unfang des Glaubens unter der vorbereitenden Gna= de, und zwischen dessen völligen Beschaffen= beit in der Rechtfertigung? Ein'anders ift fides germinans in regeneratione, der in der Biedergeburt gleichsam grumende und erst hervorfprieffende Glaube; ein andere fides in instificatione maturescens, der in der Recht= fertigung reifende Glaube. S. Postul. 5. Wie es nun frenlich wahr ist, daß die guten Bewegungen, die nach der Theorie zur Reue gehören, vor dem Glauben, so ferne er iustificans et maturata, rechtfertigend und reif ist, vorher gehen, auch zur Zeit der Recht= fertigung noch da sind: Also folget daraus im geringsten nicht, daß die guten Bewegungen der Reue in instificandis oder vor der Recht

ge=

tiger

nem

bent

rre=

dem

oer=

ien.

ende

des

dern

uen

Er

von

Be=

rter

Der

icht

vei=

ift.

qu=

all=

age

der

Bie

bli=

en,

er=

lti=

bi=

pf= te fertigung, von dem Glauben ganglich abge- schieden, und also bloß gesetzlich senn muffen.

D

r

D

6

ft E

to

gfe

fe

difford

0

D

9

n

d La fin

t

n

Lib.

§. 7. Wann dann nun byddevs solche gute und heilige Bewegungen, die im Hergen eines in der ersten Busse noch kämpfenden Sünders vorgehen, und also vor und ben dem völligen Durchbruch des Glaubens zur Rechtfertigung, in iustissicando sich besinden, gute Wercke im weitläuftigen Verstande nennet, so stagt sichs: Ists recht oder unrecht geredet?

6. 8. Man folte fiche kaum einbilden, daß iemand in den Sinn nehmen wurde, Den geringsten Streit hierüber anzufangen, ju= mal wenn man erweget, daß es hier auf den bloffen Gebrauch des Worts ankommt. Es ift wahr, daß das Wort gute Wercke in fignificatu famofiori & magis proprio, in fei= nem eigenelichen und gewöhnlichsten Verstande, bedeute die guten Handlungen der Wiedergebornen und Gerechtfertigten. Wie denn Buddevs felbst die guten Wercke in folchem genauen und specialen Berstande beschreibet, als Zandlungen der Wiederge= bornen, welche mit dem göttlichen Gesen, als der Mormaller unfrer Verrichtungen, übereinstimmen, und aus dem wahren Glauben berrubren, wodurch fie ibre Liebe und danesbares Zerne gegen GOtt, und einen redlichen gleiß, dessen Ehre auszubreiten, beweisen; in Instit. Theol. dogm.

Lib. IV. c. V. S. 21. Auch ist wahr, daß in den Symbolischen Buchern das Wort mehrentheils in dergleichen genauem und engem Berstande genommen wird, als wenn es in ber Solid. Declarat. Form. Conc. art. III. p. 688. heisset: Bona opera non præcedunt iustificationem, fed eam demum sequuntur. Et oportet personam prius esse iustam, antequam bona opera facere possit. d. i. Die guten Wereke gehen nicht vor der Recht= fertigung ber, sondern folgen erst auf die= selbe: Und die Person muß erst gerecht fern, ebe fie gute Wercfe thun fan. 2Belche Worte Buddevs l. c. in notis selber an= führet, und daben erinnert, daß die guten Wercke folchergestalt in einer specialen Bedeutung genommen wurden. Db nun zwar dieses der gemeine und eigentliche Gebrauch des Worts ift, in dem Articul von der Heili= gung und Erneurung; Laft fich denn daber eine vernünftige Folge maden, daß man die guten Bewegungen, Die zur Reue gehören, oder die vor der Rechtfertigung hergehende Buß-Handlungen, nicht durfe im weitlauftigen Derstande gute Werde nennen? Darfman sie schlechterdings nicht nennen gute Wercke, wie follen fie denn heiffen? Goll man fie natürliche Wercke nennen? Das ware Pelagianisch. Oder sollen sie gute Wirckungen des 5. Geiftes heiffen? Das giebt man gerne zu. Da kommts aber auf eines hinaus, obich fa-

abae=

Men.

olche

risen

nden

Dem

echt=

gute

ment=

echt

den,

Den

311=

den

Es

n fi-

fei=

Der=

der

Bie

fol=

be=

rge=

fetz,

ten,

ren

Lie=

mo

3311=

gm.

ge, gute Wirckungen, oder, im weitern Begriff, gute Wercke, die Gottes Geist in und durch den buffertigen Sunder bewircket, und die von demselben angenommen werden.

200

278

275

221

226

222

22

200

fel

al

S

De

DO CO

w

n

de

mal

ni

111

fe:

ul

G

gi

no

6. 9. Laffet uns aber vernehmen, mit was Grunden der Herr D. KLUGE zu erweisen fich bemube, daß man die guten Bewegun= gen der heilfamen Reue, auch nicht einmal im weitlauftigen Berftande, gute Bercke nennen Er saget in seinem Burgen Beweis s. XVIII. p. 53. "(1) Bon folcher weitlaufti= "gern Bedeutung muften die Symbolischen "Bucher nichts, noch auch LVTHERVS und an= "dere rechtschaffene Theologen; und sen dabe-"ro recht verdächtig und gans ungebührlich, "daß man die von unfrer Kirche angenomme= "ne Weise zu reden andern wolle. (2) Es "sen gefährlich also zu reden, wie scheinbar "man es auch zu verkleistern vermeine, im= "massen durch solchen Buddeischen Aus-"druck dem Pabstthum der Weg gebahnet merde. Es fen (3) auch irrig also ju reden, "fintemal die Reue nicht unfer; fondern GDt= ntes und des S. Beiftes Berck fen, fo er in "uns durch das Gefet wircfete, und darinnen "wir nichts mehr, benn passiui waren, wie "LVTHERVS redete, nur litten, und in uns "witcken lieffen. (4) Es fen wider die Schrift, "indem der S. Geift felber diefer Redens-Lirt "widerspreche, da er den glaubenden Men= fchen, der lett vor GOtt gerecht wird, ohn= "geads=

"geachtet die Reue vorher gegangen, vor um spryazoperon, einen nicht wirckenden, der nicht "wircket, und kein gut Werck thut, oder hat, "nennete. Rom. IV, 5. Und daraus machet "er den Schluß, daß es unweislich gehandelt "sen, mit so verdächtiger, gefährlicher und "irriger Deutelep, von dem Vorbilde der "heilfamen Worte des H. Geistes abzuweischen.

6. 10. Bir wollen dann feben, ob der fel. byddevs so unweislich und irrig geredet; als unverständig, falsch und verleumderisch Herr D. KLUGE von ihm geurtheilet hat. Was demnach das Erfte belanget, so ift zwar an dem, daß in den Symbolischen Buchern die Distinction der guten Wercke, wie sie im weitern und engern Verstande pfiegen genommen zu werden, nara parou, oder eben den Worten nach, nicht vorkommt. ist fie denn deswegen verwerflich? Go miste man alle distinctiones anderer Theologen, als verdächtig und irrig, verwerfen, weil sie nicht in den Symbolischen Büchern vorkom= Wie hochst ungereimt aber würde dieses heraus kommen? Und wie viel Worter und Red = Arten wurden aus Herrn D. KLV-GENS Schriften, als verdächtig und irrig, auß= gemustert werden muffen, so oft er eine Sache mit andern Worten vorträgt oder benennet, als in den Symbolischen Buchern geschicht, ob sie gleich dem Berstande nach damit uber-

citern

deist in

ircfet.

erden.

, mit

weisen

eaun=

nalim

ennen

eweis

aufti=

schen

id an=

Dahe=

rlich,

mme=

) (F3

nbar

21us=

ahnet

eden.

3Ot=

er in

nnen

mie

uns

rift,

=Urt

Nen=

ohn=

im=

übereinkamen. Golte man fich nicht entfeben, mit dergleichen unmußem Wort- Krieg, des betrübten Zanckens in der Kirche noch mehr ju machen? Genug, wenn ein Ferminns ober Distinction nichts wider die Symbolischen Bucher streitendes in sich fasset, wie von gegenwärtiger Diftinction nicht erwiesen werden Bielmehr favorifiren unsere Symbol. Bucher folder weitläuftigen Bedeutung der auten Wercke an gar verschiedenen Orten. Das sehen wir einmal barans, weil fie bin und wieder das Wort Renouatio Erneurung in so weitem Verstande gebrauchen. daß sie die Bekehrung, Wiedergeburt und Rechtfertigung mit darunter begreiffen. So brauchts die Formula Concordiæ in der Solid. Declar. art. II. pag. 675. wo es heiffet: Hoc enim certiffimum est, in vera conuerfione immutationem, RENOVATIO-NEM, et motum fieri oportere in hominis intellectu, voluntate et corde, vt nimirum hominis mens peccata agnofcat, iram Dei metuat, a peccato fefe auertat, promisfionem gratiæ in Christo agnoscat et apprehendat, pias cogitationes animo agitet, bonum propositum habeat &c. D. i. Das ift gewiß, daß in der wahren Bekehrung eine Veranderung, Erneurung und Be= wegung vorgeben muffe, in des Menschen Derstand, Willen und Zergen, daß nemlich das Gemüthe des Menschen die Gün=

den

de

po

fu

gr

be

fol

LV

lig

fpi

C

pe

ip

5

fü

ne

111

ge

in

D

Bo

cti

fti

mi

B

pc

21

DD

un

cre

Fo

cla

Der

den ertenne, den Born Gottes fürchte, von der Gunde fich abtehre, die Derheiffuna der Gnade in Christo ertenne und er= greiffe, gure Gedancken in seiner Seelen bege, einen guten Dorfanhabe u.f. w. In folchem weitläuftigen Berftande nimmt auch LVTHERVS Das Wort Sanctificatio oder Seiligung in dem Catech. Mai. pag. 497. da er foricht: Sanctificare nihil aliud eft, quam ad Christum adducere, ad suscipiendum bona per Christum parta, ad quæ per nosmet ipfos nunquam peruenire possemus. D. i. Beiligen ift nichts anders, als zu Christo führen, um die durch Chriftum erworbene Güter zu empfangen, wozu wir aus uns selbst niemals gelangen wurden. Sin= gegen wird das Wort renouacio Erneurung in engerm Berstande genommen in der Solid. Declar. art. III. pag. 692. woselbst es heisset: Bona opera non præcedunt fidem: et fanctificatio (feu renouatio) non præcedit iustificationem &c. Die guten Wercke gehen nicht vor dem Glauben her, und die Heiligung oder Erneurung gehet nicht vor der Rechtfertigung her. Kan nun das Wort Renouatio Erneurung in weiterm oder engerm Sinn genommen werden, war= um nicht auch bona opera, die guten Wer= cke, die ja zur Renovation gehören? Die Formula Conc. giebt uns in der Solid. Declar. art. II. p. 676. folgende Beschreibung von

tfegen,

, des

mehr

16 oder

lischen

on ac=

oerden

mbol.

ng der

Orten.

ie hin

eneu-

chen,

tund

. 60

rSo-

eisset:

con-

TIO-

ninis

irum

Dei

mis-

pre-

, bo-

s ift

g ei=

25e=

den

tent=

den

45

der Bekehrung des Menschen: Cum naturales hominis vires ad veram conuerfionem nihil conferre, aut quicquam adiumenti adferre possint, Deus inessabili bonitate et mifericordia nos præuenit: et Euangelion (per quod Spiritus S. conuerfionem et regenerationem in nobis operari et perficere vult) annunciari curat: et per verbi fui prædicationem et meditationem, fidem: ALIASQVE PIETATIS VIRTVTES in nobis accendit. d. i. Da die naturlichen Brafte des Menschen zur wahren Bekeb= rung nichts beptragen, oder irgend etwas mit wircfen konnen, fo kommt uns GOtt nach seiner unaussprechlichen Gute und Barmbergigteit zuvor: und läffet uns das Loangelium (dadurch) der &. Geift die Betehrung und Wiedergeburt in uns wircken und vollenden will) ankundigen: und zündet durch die Predigt und Betrach= tung seines Worts, den Glauben und andere Tugenden der Frommigkeit, in ums an. Man fan nicht fagen, daß hier von der Erneurung in sensu krictiori die Rede sen; Denn in den furt vorhergehenden Morten wird die Renouatio im generalen Berstande genommen. Auch wird bier gehandelt von der Bekehrung und Wiederge= burt, welche der Natur nach vor der Heiligung hergehen. Und dennoch wird gesagt, daß in der Bekehrung des Menschen, nebst

Dem

Den

Ev

tati

tati

te

DDe

(35

reu

bor

216

get

ger

10

dri

fice

tib

per

ger

ael

w

bei

ben

M

ver

der

te

hei

ear

iuf

nei

dem Glauben, der nach und nach aus dem Evangelio entstehet, auch andere virtutes pietatis erwecket werden. Diese virtutes pietatis aber, was sind sie wol anders, als guste Wercke im weitläuftigen Verstande, oder solche gute und heilige Bewegungen, die GOtt, ben Hervordringung des Glaubens, in reuigen und zerknirschten Herhen erwecket?

6. 11. Noch deutlicher erkläret fich bie= von die Formula Concordiæ, wann fie, in Absicht auf die Rechtfertigung, von vorhergehenden, gegemvärtigen, und nachfolgenden Wercken redet. Denn fo lautet es ja in der Solid. Declarat. p. 684. mit außdrücklichen Worten: Homo peccatoriustificatur coram Deo - - absque vllis præcedentibus, præsentibus aut sequentibus nostris operibus. d. i. Der Gunder wird vor Gott gerechtfertiget, ohne einige unfre vorher= gehende, gegenwärtige oder nachfolgende Werde. Bas aber durch die vorherge= hende und gegenwärrige Wercke zu verstehen sen, das erhellet aus den nachfolgenden Worten p. 687. Oportet enim præcedere veram et non fimulatam contritionem, denn es muß eine wahre und ungeheuchel= te Reue vorhergehen. Und bald darauf heißt es: Ea, quæ fidem præcedunt, et quæ eam fequuntur, articulo huic, tanquam ad iustificationem necessaria, et ad eam pertinentia, ne admisceantur aut inferantur.

ra-

m

d-

et

on

e-

ere

*fui* 

n:

in

eit

b=

95

tt

nd

as

se=

en

nd

t)=

nd

t,

ier

Re=

en

len

ge=

ne=

ili=

it,

bst

ho

fer

do

SE

ritt

De

w

(d)

der

gei

en

uni

cfe

(d)

(F)

geb

3110

an

und

will

20

Tie

aun

231

wif

mai

gen

folo

ia i

Urt

nac

Non enim vnum idemque est, de conuersione hominis et de instificatione eius agere. Non omnia illa, quæ ad veram conversionem requiruntur, etiam ad iustificationem pertinent. d. i. Dasjenige, was vor dem Glauben bergehet, und was aufden= selben folget, soll in diesen Articful, als aur Rechtfertigung NB. nothig, und dazu geborig, nicht eingemischt oder eingescho= ben werden. Denn es ist nicht einerley, von der Bekehrung des Menschen, und pon seiner Rechtfertigung zu handeln. Denn nicht alles, was zur wahren Betehrung erfordert wird, gehöret auch zur Rechtfertigung. Hieraus ift offenbar, daß Die Berfasser der Formulæ Concord. Durch die vorhergehende Wercfe verstehen die Reue und gute Bewegungen in der wahren Be= kebrung des Menschen zu Gott. Db sich nun zwar der Mensch, bendenvorhergebenden Wercfen der Reue und der Befehrung, nur paffiue, leidentlich, verhalt; fo wird ihnen Doch der Name guter Wercke nicht ganglich abgesprochen, wie ferner in der Solid. Declar. F. C. p. 681. folgende Worte Zeugniff davon geben fonnen: Hominis nondum renatiintellectus et voluntas, tantum funt fubiectum convertendum, funt enim hominis foiritualiter mortui intellectus et voluntas, in quo homine Spiritus S. conuerfionem et renouationem operatur. Ad quod opus homi-

hominis conuertendi voluntas nihil confert: fed patitur, vt Deus in ipfa operetur. donec regeneretur. Postea vero in ALIIS SEQUENTIBUS BONIS OPERIBUS Spiritui fancto cooperatur, ea faciens, quæ Deo grata funt. d. i. Der Verstand und Wille des noch unwiedergebornen Menschen, find nur das Subject der Betebrung, denn sie sind ein Verstand und Wille des geistlich todten Menschen, in welchem Menschen der Zeilige Geist die Bekehrung und Erneurung wircfet: 3u welchem Wercke der Bekehrung, der Wille des Men= schen nichts beyträgt; sondern leidet, daß Gott in ihm wirche, bis daß er wieder= geboren werde. Bernach aber wircfet er zugleich mit dem Zeiligen Beiste NB. in andern nachfolgenden auten Werden, und thut, was GOtt gefällig ift. Da will ich nun einen ieden, der eine gefunde Bernunft hat, urtheilen laffen, ob nicht die Berfasser der F. C. die vor der Rechtferti= gung hergehende gute Bewegungen in der Buffe und Bekehrung des Menschen, in ge= wiffer Absicht gute Wercke nennen. Denn warum sagen sie nicht schlechthin: in nachfolgenden; fondern vielmehr, in andern nach= folgenden guten Wercken? So geben sie ja deutlich genug zu verstehen, daß gewisser Urt gute Wercke vorher gehen, andere aber nachfolgen.

3

§. 12.

er-

e-

n-

a-

or

n=

311

10=

nd

In.

be

ur

aß

cd

ue

se=

ich

\*IT=

9,

ien

ich

ar.

on

11-

ie-

nis

as,

us

11-

ftel

mi

gel

pro

trit

ced

ne

pei

For

Stif

cei

n

gie

ter

ale

Re

fiel

der

uni

D. 1

uni

31111

KLV

Dal

Th

DE

gui

fich

fell

6. 12. Mann demnach der Herr D. KLV-GE in seinem turgen Beweis S. XXX. p. 82. · behaupten will, durch die vorhergehende und gegenwartige Wercke, verffunde die Formula Concordiæ p. 684. nichts anders, als Berche des naturlichen Menschen, fo aufferlich einiger maffen dem Gefete Gottes gemåß find; durch die folgenden Wercke aber Die wahrhaftig guten Wercke, so auf den Glauben und Rechtfertigung folgen: fo fehr er sich auch bemühet, Dieses zu erweisen, so kommt mir doch alles eben so gezwungen vor. als da er Hrn. D. Cyprians Worte: Durch die guten Werche, welche der Beilige Geift bey den Menschen wirdet, wird weder por, in oder nach der Rechtferrigung Gnade erlanger; in seinem turgen Beweis 6. XXXIX. p. 96. alfo erflaren will, es fen der Sinn gedachter Worte fein anderer, als daß Gott weder vor, noch in, oder nach der Rechtfertigung Enade erzeige, NB. in Unfebung der folgenden guten Wercke. Es muß die eigene Auslegung des Heren D. CY-PRIANS, welche D. KLVGE zu verschaffen, und feinem fünftigen Tractat einzuverleiben verfprochen, glücklicher gerathen, sonst wird sie ihm wenig oder nichts helfen. Gar anders erflåret D. KROMEYER Die opera antecedentia oder vorhergehende Wercke, in seinen Locis Anti-Syncretisticis, Loc. V. de Iu-Stificatione Thef. VII. p. 188. Denn Da verstehet 2.

36

ie

3

1=

le=

er

enthr

fo

ch,

ift

er

ng

er.

aß

er

fe=

FB

Y-

nd

er=

fie

ers

en-

ien

Iu-

er= het stehet er durch die Wercke, die nach der Formul. Concord. vor der Rechtfertigung her= gehen, nichts anders, als contritionem, et propolitum noux obedientix, quod contritionem comitetur, priusquam fides accedat, d. i. die Reue, und den Dorfay des neuen Gehorsams, welcher mit der Reue vergesellschaftet sey, che der Glaube dazu Nun sagt er zwar p. 189. operaiustificationem antecedentia ne quidem in censum bonorum operum venire; die Wercke, so vor der Rechtferrigung ber= giengen, waren nicht einmal unter die gu= ten Wercke zurechnen: Indessen, da er sie gleichwol Wercke nennet, und dadurch die Reue, nebst dem neuen Vorsan verstehet, so siehet man ja hieraus, daßer gute Wercke, vor der Rechtfertigung, aber nur im weitläuftigen und uneigentlichen Berftande, jugebe.

§. 13. Und hierinnen stimmen mit dem D. kromever auch andere Orthodore Lehrer unster Kirche überein; so daß man sich billig zum höchsten zu verwundern hat, wie Herr D. kluge so gar unbedächtig und verwegen hat dahin schreiben können, kein rechtschaffener Theologus habe iemals so geredet, wie byddevs. Den berühmten Jenaischen Theologum, frideriown bechmannum, wird er wol nicht unter die verdächtigen Lehrer zu zehlen sich erkühnen dürsen. Es schreibet aber dersselbe in seiner Theologia polemica Loc. X

,,0

"C

2010

nih

27.5

nofe!

77111

"De

,,01

plic

2096

nei

,,2

22/6

2,00

2200

,,w

,,0

,,5

"ti

,,00

MA

Dei

nic

(2

R

v

de Iustificatione S. 12. p. m. 913. von dieser Sache alfo, daß, wenn man feine und BVDDEI Worte gegen einander halt, fein En dem andern so abnlich seyn fan. Gelbige lauten al= fo: Argum. XI LIMBORCHII huc redit: Si homo iustificaretur fine operibus, fequeretur, hominem iustificari impium, immo quatenus impium adhuc consideratum. Confequens eft abfurdum. E. et antecedens. Resp. 1. negatur consequentia. Cum enim Deus iustificat hominem peccatorem, iam per fidem imputata est ei sanctitas et iustitia Christi, cuius intuitu Deus eum iustum reputat, non vt adhuc impium, fed vt fanctum et instum per institiam et sanctitatem imputatam. 2. In homine iustificando dantur etiam OPERA QVAEDAM BONA LATIVS SIC DICTA, quæ requiruntur ex parte subiecti iustificandi, e. g. seria contritio, detestatio peccatorum, feu eorum retractatio, quo referri etiam folet BONVM PROPOSITVM peccata fugiendi: iustificandus igitur non spectatur, vt impius qua talis, aut qui manet impius, fed vt refipifcens. D. i. , LIMBORCH machet "Diefen Schluß: Wenn der Mensch gerecht murde ohne Wercke, so wurde folgen, daß "ein gortloser Mensch gerechtsertiget wurde, nia so ferne er noch als ein Goreloser anzu= "seben. Run aber ist diese Folge gant un= "gereimt. Ergo muß auch der vorhergehende "Sas

1

1=

1=

i

0

n.

n

1,

S-

d

i-

M

2-

1,

2,

)-

1-

r,

S,

et

ht

16

e,

11=

n=

de, 18

"Sat falfch senn. Antwort (1) wird das "Consequens oder die Folge verneinet. Denn wwenn Gott den Gunder rechtfertiget, fo ift wihm durch den Glauben schon zugerechnet die "Beiligkeit und Gerechtigkeit Chrifti, in Un-"fehung deffen ihn Gott für gerecht erflaret, micht als einen annoch Gottlosen; son= "dern als einen Beiligen und Gerechten, "durch die zugerechnete Gerechtigkeit und Bei-(2) In dem Menschen, der nun aligeeit. "gerechtfertiget werden foll, finden sich "einige gute Werche in weitlauftigernt "Berstande, welche von Seiten des Men= ofthen, der gerecht werden foll, erfordert wer-"den, 3. E. eine mabre Reue, Berabscheuung "der Gunden, oder derfeiben Buruckziehung, "wohin man auch den neuen Vorsatz die "Sunden zu meiden, zu rechnen pfleget. "Demnach wird der Mensch, der gerechtfer-"tiget werden foil, nicht angesehen als ein "Gortloser, so ferne er ein folcher ift, ober "der gottlos bleibet; fondern als einer, der "Buffe thut.

S. 14. In diesen Worten lieget nun Sonnenklar zu Tage, (1) daß der sel. d. bechmann hier rede de iustificatione, vt sic, von dem Zandel der Rechtsertigung selbst, und nicht von dem Stand der Gerechtsertigten; (2) daß er die guten Bewegungen, die zur Reue gehören, gute Wercke in weiterm Verskande nenne; solglich (3) daß er deren

zeit

are

ge

tid

fin

üb

te

ru

SEI

tic

Pa

no

fd

n

6

271

201

ni

D

B

i

Gegenwart im Handel der Mechtfertigung zu= gebe. Und dennoch hat fich so wenig ben seis nen Lebzeiten, als auch nachher iemand ge= funden, der mit ihm Streit Darüber angefangen, oder ihm deswegen Schuld gegeben, er habe wider die Symbolischen Bucher geban= delt, und den ihnen geleisteten Gid verletet und gebrochen. Was reiket denn nun den herrn D. KLUGE zu einer folchen Reindseligkeit wider byddevm, daß er ihn für einen irrigen Lehrer ausschrenet, da er sich gleicher Redens= Art bedienet. Hat ihm fein Schwieger=33a= ter, der Herr Paft. Nevmeister in Hamburg, wie sehr zu vermuthen, eine solche Widriafeit gegen byddevm bengebracht, so ware es die Mflicht eines klugen Mannes gewesen, ein wenig zu prufen, ob dergleichen nicht etwa aus einem privat-Saß hergerühret. Es ift wahr, als byddevs einsmals in seinem Collegio über die allerneueste Kirchen = Historie, ben Recen= firung neuer Theologischer Bucher, auf eine Schrift des Grn. Nevmeisters fam, fo fagte er: Meine Zerren, es find in dem gangen Wereke nur Worte, aber wenig Realien, dahero wollen wir uns daber nicht aufbalten. Ift ihm nun dieses, wie leichtlich geschehen können, durch Hamburgische Studiosos ju Ohren gebracht worden, mas mun= der, wann er ihn unter die gefährlichsten Dietisten gerechner, und auch seinen Herrn Schwieger = Sohn dahin verleitet, daß er eine zeither,

zeither, obwol zu feinem eigenen Schaden, die ärgsten Softilitäten gegen BVDDEI Person und

110

1=

et

11

it

n

3=

it

ie

n

18

U,

r

1=

le

te

11

1,

h

1-

1=

2=

n

ie

Schriften verübet hat. §. 15. Jedoch wir muffen auch die übrige Beweis : Grunde des Brn. D. KLVGE fürhtich berühren, ob sie wol so gar nicht erheblich find, daß wir fie wohl mit Stillschweigen übergehen konten. Remlich, er faget zweytens, es sen gefährlich also zu reden, und berufet fich, jum Beweis deffen, auf D. SCHLüs-SELBURG, welcher in seinem Catalogo Hæreticorum p. 785. sich dieser Worte bedienete: Papisticum dogma est, contritionem esse nostrum bonum opus, es sey eine Dabstische Lehre, daß die Reue unser gutes Werck fer. Um aber byddeym und beffen Schriften Defto gehäßiger ju machen, fetet Herr D. KLYGE hingu: "So ift denn feine ge-"ringe Gefahr, daß durch folchen Buddeifch= "Brügmannischen (warum nicht auch Bech-"mannischen?) Ausdruck dem Dabstehum Wer wolfe "der Weg gebahnet werde." nicht forgliche Gedancken faffen, wenn herr D. KLYGE, der sich weiser zu senn duncket, als BVDDEVS, BECHMANNVS, und viele andere vor= trefliche Theologen gewesen sind, die gange Evangelische Rirche vor Gefahr warnet? In Bahrheit, er versteigt sich zu hoch, und heißt mit ihm: tolluntur in altum, vt lapfu graviore ruant. Welch ein ungereinnter Schluß ist das: byddevs und bechmann nennen die auten

th

te

d

er

221

al

DO

De

et

m

al

DI

01

fe:

m

u

al

fc

al

275

27

22

2,1

יוני

guten und beilfamen Bewegungen eines bußfertigen Gunders, gute Wercke in weitlauf tigem, uneigentlichem Berftande; Ergo babnen sie dem Pabstthum den Weg? Was ben Sag betrift: Die Reue ift unser gutes Weret; fo siehet Herr D. KLVGE nicht, oder will nicht sehen, daß derselbe in gewisser 216= ficht mahr; aber auch gewisser massen falsch fenn konne, nach dem derfelbe erklaret wird. Goll er die Meinung haben, die Reue fen ein Werck menschlicher Kraft, so ift er unstreitig falfch, und ein Pabfrischer Jerthum, da gelehret wird, man konne ihm felber die Reue machen, wann und wie man wolle: Welchen groben Belagianischen Irrthum LVTHERVS aufs aufferste bestritten hat: Wie unter an= bern davon Zeugniß geben die Worte in den Schmalkaldischen Articuln Art. III. de poenitentia p. 320. Hæc non est actiua contritio, seu factitia et accersita; sed passiua contritio, conscientiæ cruciatus, vera cordis passio et sensus mortis. d. i. Es ist das teine thâtige, oder selbst gemachte und ber= ber geholte Reue (mit welchen Worten, wie kromeyervs Th. V. de poenit. erinnert, Die Meinung der Papisten, daß die Reuesen actio hominis elicita et sponte suscepta, ei= ne frenwillig erweckte Handlung, widerleget wird) sondern eine leidentliche Reue, eine Quaal des Gewissens, ein wahres Leiden und Gefühl des Todes. Und wie weit des theu=

theuren Byddel Lehre von diesem gefährlichen Strfal entfernet fen, mogen seine eigene Bor= te ausweisen, welche in seinen Institut. Theol. dogm. Lib. IV. c. III. S. 41. julesen sind, da er ausdrücklich lehret, "daß Gott, zumal im Unfang der Bekehrung, alles; der "Mensch aber nichts thue." Nimmt man aber den erwähnten Sag in dem Verstande. daß die Reue, zumal ben dem Kampf wider den Unglauben, sen bonum opus subiective et receptiue nostrum, ein Wercf, woben wir uns zwar passiue verhalten; welches aber gleichwol allein nicht auffer = sondern in uns vorgehet, in unserm Willen angenommen. von uns auch gefordert wird, so mag in die= fem Sinn die Neue unser gutes Werch im weitläuftigen Verstande genennet werden; und sehe ich im geringsten nicht, was daran auszuseßen.

S. 16. Wannenhero es denn auch ein schlechtes Naisonnement ist, wann drittens also geschlossen wird, "es sen auch irrig, die "guten Bewegungen eines bußsertigen Sünzwers innere gute Wercke in weitläuftigem "Verstande zu nennen, und zwar aus der Urzsache, weil die Reue nicht unser, sondern "Gottes und des Heiligen Geistes Werck "sen, so er in uns durch das Gesetz wirckete, "und darinnen wir nichts mehr denn passui, wären, wie Lytherys redete, nur litsen und "in uns wircken liessen. " Nicht weniger ist

P

Do

E

220

De

ci

fa

n

ft

V

N

·a

n

17

11

es auch ein Rehl = Schluß, wann herr D. KLV-GE in seinem Eurgen Beweis &. 19. p. 57. aus eben dem Kundament des pafiven Derbaltens, behaupten will, daß man die heilige Bewegungen bey Zervorbringung des Glaubens, oder die innerlichen guten Wir= dungen des Zeiligen Geiftes, fo in und bey dem Glauben find, nicht durfe innerliche que te Wercke in weiterm Berftande nennen. Er fagt: Rein unverdachtiger Theologus braude folde Redens = Art. Er beruft sich auf herr D. Löschern und wernsdorf, welche Diejenige gute Bewegungen, Daben fich der Mensch passive verhalt, nicht wolten bona opera, gute Wercke, genennet wiffen. 2lliei= ne, wo nennet denn Byddevs dergleichen gute Bewegungen schlechthin gute Wercke? Er nennet sie ja nur also in weitlauftigem Berstande, wie bechmannvs auch gethan. Ge= fest aber, daß d. löscher und wernsdorf auch diese Redens-Atet, in den angezogenen Stellen, batten verdammen wollen, wie doch von diefen gelehrten und wohlbelesenen Man= nern schwerlich ju glauben; find denn, um Dieser neuern Theologen ihrer blossen Huctoritat willen, da feine angegebene erhebliche Urfachen fich finden, alle diejenigen, welche fich dieser Redens - Art bedienen, verdächtige Theologen? Der berühmte D. SCHERTZER ift ein Mann gewesen, der mit der gröften Accurateffe und Behutsamkeit geschrieben; und gleich=

aleichmol ift er nicht in Abrede, daß die motus passiuæ renouationis, oder die Erneurung, daben fich der Mensch leidentlich verhalt, konne ein gutes Werck genennet werden. Seine Worte lauten in feinem Breuiario Theol. Hulfemann. C. XII. de Iustif. Renouat. et bonis oper. Thef. IV. p. 687. folgen= der massen: Quod vero nemo regeneretur citra confequentiam bonorum operum, faltim internorum, vel inde oftenditur: nam fi ipfe motus paffina renouationis, vti est OPVS subiective, cui consensus saltem noster, ad minimum passiuus (dum patimur, vt renouemur a Deo) accedit, est BO-NVM OPVS: multo magis boni motus actiui (v. g. velle obedire Deo) eliciti a nobis ipsis, per voluntatem a Deo iam renouatam, erunt bona opera. d. i. Daßaber niemand wiedergeboren werde, ohne nach= folgende gute, wenigftens innere Bercfe, folches laffet fich auch daber abnehmen: Denn wenn selbsten die Bewegung der paffiven Leneurung, als ein Werch, das fubiective in uns vorgehet, wozu wenigstens unser leidentlicher Consens kommt, (indem wir leiden, daß wir von GOtt erneuret werden) ein gutes Werck ift: Dielmehr muß man die guten Bewegungen, daber der Mensch active concurrivet, (1. G. GOtt gehorsam seyn wollen) als welche durch den von GOtt bereits erneurten Willen, von

von uns selbst hervor gebracht werden,

di

te

di

So

rit

rit

de

00

re

SC

3)

ne

pl

n

no

D.

w

er

De Red

in

fe

m

li

li

it

für gute Wercke pafiren laffen.

6. 17. Belangend Diejenige Stelle, welde Herr D. KLUGE aus des Herrn D. Löschers Timotheo Verino P.I. C.V. §. 14. num. 10. p. 382. anführet, so ist selbige so unglücklich ausgesucht, daß er in der That darinnen feine eigene Biderlegung findet. Sie lautet alfo: Es find NB. die gruchte des Geiffes, NB. in generali fenfu, unterschiedlich: bey etlichen verhalt fich der Mensch nur passive, und diese heissen gute Bewegungen; bey andern aber concurriret er active, und diese werden gute Wercke genennet. aus will nun herr D. KLVGE erweisen, daß fein unverdächtiger Theologus die guten Bemegungen ben erster Hervorbringung des Glaubens, innerliche gute Wercke nenne. Gleichwol, Herr D. Löscher nennet sie also: nur daß er an ftatt, gute Wercke, faat, Krüchte des Geiftes. Was find denn wol Krüchte des Beiftes, nach dem ftilo der Beil. Schrift und unfrer Symbolischen Bucher, anders, als gute Bercke? Wird wol was anders durch diese Redens = Art verstanden, mann es Gal. V, 22. heiffet: Die grucht aber des Geiftes ift Liebe, Freude, Friede, Geduld, u. f. w. Mit deutlichen Worten faget die Form. Concord. p. 596. Fructus vero Spiritus funt opera illa, quæ Spiritus Dei in credentibus habitans, per homines renatos opeoperatur. D. i. Die gruchte des Beiftes find Diejenigen Werche, welche der Geift GOr= tes, der in den Gläubigen wohnet, durch die Wiedergebornen wircfet. Und in der Solid. Declar. p. 722. Opera et fructus Spiritus adpellantur, quæ facit homo per Spiritum S. renatus, die Werche und grüchte des Geiftes find, welche der Mensch thut, der durch den Geist GOttes wiedergeboren ift. Wann dann nun der Herr D. Lo-SCHER Die guten Bewegungen, Daben fich der Mensch passiue verhalt, gruchte des Geiftes nennet, so iste ja, propter æquipollentiam phraseos, oder wegen Gleichgultigfeit der Redens-Art, eben so viel, als wenn er sie gute Wercke nennete. Wenn aber nun iemand, nach dem Erempel des herrn D. KLVGE, gegen D. Löschern deswegen angehen und sagen wolte, es fen verdächtig und ungebührlich, daß er Die guten Bewegungen, daben fich der Mensch passiue verhalt, gegen Die, in der Schrift übliche, und in den Symbolischen Buchern angenommene Beise zu reden, Bruchte des Geiffes, und folglich gute Wer= che nennete; es fen auch irrig also zu reden, indem dergleichen gute Bewegungen nicht un= fer, sondern GOttes Bercf maren, daben wir, als passiui, nur litten und in uns wircken liessen: wurde der Herr D. Löscher nicht vol= lige Urfache haben, dagegen einzuwenden, daß ihm das gröfte Unrecht geschehe? Und wurde

2,0

>>t1

2711

220

27F

2211

221

22/

291

27

278

22

R

Di

el

n

T

nii

u

1

T

er nicht zu seiner Bertheidigung antworten, daß er die guten Bewegungen, daben sich der Mensch nur passiue verhält, nicht schlechthin, sondern nur in GENERALI SENSV, im weitläuftigen Berstande, Früchte des Geisses, oder gute Wercke genennet, davon er ja diejenigen Handlungen, woben der Mensch active concurrirte, und die man in sensuspeciali Früchte des Geistes oder gute Wercke nennete, deutlich genug unterschieden hätte? Nun eben dasselbe würden auch byddevs und bechmannys antworten, wenn sie für sich resden könten.

6. 18. 3st aber nicht etwa LVTHERVS selbst mehrerwehnter Redens = Urt zuwider? Dis meinet Gr. D. KLVGE, und führet des Endes in seinem kurgen Beweis p. 52. aus den Actis Colloquii Altenburgensis folgende Worte LYTHERI an : " Wenn wir von der Contristion recht reden wollen, was sie sen, so ist Berck, fondern vielmehr pasplio nostra, dadurch wir zerknirscht und zu-"schlagen werden. Denn wir konnen uns micht felber zerknirschen, wie die Monchelehpreten, oder zu wahrer und rechter Erfentmiß der Gunden bringen, oder uns eine "Reue machen, wo und wenn wir wollen. Bott felbst muß unfre Bergen gufnirschen "und demuthigen; wenn uns derfelbige demus othiget und zuknirschet, so sind wir recht gendemuthiget und zuknirschet, und Gott ift, 22Der

ader durch den Glauben uns wieder aufrichatet, auf daß mahr bleibe, GOtt todtet und macht lebendig, führet in die Solle und wie-"Der heraus; wir fenn hier nichts mehr, denn "passiui, das ift, wir thun oder wirchen hie "nichts, fondern leiden nur und laffen in uns "wircken u. f. w. Stem : Golcher Glaube alleine macht gerecht, die Wercke thun gar nichts Mur Rechtfertigung. Nec quicquam operum præter MERAM PASSIONEM præ-"cedit iustificationem , D. i. es gehet gar fein "Berck vor der Rechtfertigung ber : gebet aber zetwas vorher, so ists, wie gesagt, passio nostra, unser Leiden, nicht unsere Wercfe, "so wir gethan haben. " Bis dahin LVTHE-Rvs in seiner Disputation de Veste nuptiali.

6.19. Was gewinnet aber D. KLYGE mit Diesen Worten wider den sel. BVDDEVM, Den er so gerne jum Reger machen wolte? Unt= mort: Go viel als nichts. Denn saget Ly-THERVS, Die Neue sen nicht unser Werck, D.i. wie Die Monche lehreten, ein Wercf mensch= licher Rraft, sondern vielmehr passio nostra, unfer Leiden ; fo lehret und bekennet daffelbiae byddevs aud, wie in seiner Theolidogm. L.IV. C. III. S. 41. zu ersehen, da es heisset: Ein Mensch thut im Wercke der Bekeh= rung nichts, GOtt aber alles. Saat Lv-THERVS: Les gehet gar tein Werct, so wir gethan hatten, vor der Rechtfertigung ber, und widerspricht er hiemit denen Pabstischen Lehrern.

fer

bil

fei

D. A

De

at

ta BV

C

bo

in

te

ne

fin De

ne

in

nie

fe

n

6

10

Lebrern, welche verschiedene dispositiones, in= fonderheit aber Die Contrition, als ein eis gentliches gutes Werck, das der Mensch felbst wircken, und dadurch fich der Rechtfer= tiaung fåbig oder würdig machen konte, vor= aus seken; so stimmet ihm byddevs hierinnen vollkommen ben, wenn er mit unfrer gangen Rirche lehret, daß der Mensch nicht durch Die Bercke, als Urfachen oder Mittel; fondern allein durch den Glauben, die Recht= fertigung und die Geligkeit erlange. er aber faget, falls iemand die guten Bewe= aungen der Reue, im weitläuftigen und un= eigentlichen Berstande, gute Bercke nennen wolte, so konne man frenlich nicht in 216= rede fenn, daß dergleichen in iustificando da maren; so halt er ja solche gute Bewegun= gen der Reue nicht für folche gute Bercke, auch im weitlauftigen Berffande, die von dem Menschen selbst, wo und wann er wolle, her= porgebracht würden, sondern sagt mit Lv-THERO, daß der Mensch sich passive, leident= lich, daben verhalte, und den Seil. Geift fol= che in sich wirchen lasse. Sodann schreibet er denenfelben fo wenig einigen wirchenden Gin= fluß in Die Rechtfertigung zu, als denen eis gentlich so genannten Wercken, ben welchen Die Miedergeborne aus den geschenckten vol= ligen Gnaden-Rraften des Beil. Beiftes mitwirefen, von welchen LYTHERVS mit Recht faat, daß nichts von solchen Wercken vor der Recht= ferti=

fertigung bergebe. QBer fan nun folches mifebilligen, ausser derjenige, welcher ertrem seuchtig ift in gragen und Wort-Ariegen? D. IOHANN WIGANDVS, Der benm Colloquio Altenburgenfi 1568. mit jugegen gewesen, und dem irrigen Gas der Majoristen, daß die auten Wercke zur Geligkeit nothig, sich tapfer miderset; schreibet benm schlüssel-BVRG Tom. VII. Catal. Haret. p. 762. alfo: Contritio non potest NB. proprie nostrum bonum opus dici, d. i. die Keue fan NB. im eigentlichen Derstande, nicht unser que tes Weref genennet werden. Das hat feine Michtiakeit. Leugnet er aber damit, daß fie im uneigentlichen oder generalen Berftan= de, unfer gutes Werck genennet werden kon= ne? Mit nichten: Bielmehr giebt er folches in diesen Worten nicht undeutlich zu.

§. 20. Und in Wahrheit ausser D. KLV-GEN und seines gleichen, die von der Kehersmacheren Profession machen, wird niemand leicht gefunden werden, der es für irrig anssehen solte, wenn man saget, daß solche Bußsubung oder Ansang der Bekehrung, in gewisser Absicht, ein Werck oder Zandlung eines bußsertigen Menschen sen. Denn wenn man lehret, die Busse sen keine menschliche Handslung, sondern vielmehr eine Reception oder Annehmung göttlicher Wirchungen durchs Geseh und Evangelium; so leugnen wir ja damit nicht den vsum legis et Euangelii in-

m

vi

fc

ge

31

3

N

22

77

27

22

27

27

27

2

2:

2

transitiuum, wie man zu reden pfleget, nach welchem von denenjenigen selbst, die bekehrt werden solten, gesordert wird, daß sie ihre Zergen zerreiffen, Joel II, 13. daß sie den Lern suchen und anrufen, und die vorigen Wege verlaffen sollen, Ef. LV, 6. Die unveinen Gunder, auagrada, grobe Erg-Sunder, follen elend feyn, Leide tragen und weinen, ihre Zergen teusch machen, die Zande reinigen und sich zu Gott naben, Sondern das wollen wir Sac. IV, 8. 9. Damit andeuten: Weil die Buf = Bewegun= gen derer, die noch erst bekehrt werden, und also noch unter der vorbereitenden Gnade stehen, nicht herruhren ex viribus fidei plene collatis , D. i. aus Den Rraften eines volli= gen Glaubens, als welche erst durch die wir= dende Gnade erlanget werden; fondern mir ex oblatis oder den Anfängen des Glaubens: so folge daraus, daß dasjenige, was von dem guten Beift, in dem Kampf wider das Rleisch, ben dem in erster Buffe stehenden Menschen gewircket wird, ungeachtet solcher Kampf nicht geschiehet, sine motu nostræ voluntatis; sed conando, petendo, pulfando, d. i. nicht ohne unsers Willens Bewegung, sondern durch Kingen, Bitten und 2Inklopfen, wie der sel. CHEMNITIVS in Loc. Theol. de Libero Arbitr, C. VII. redet, daß, sage ich, solche gute Wirckung nicht in fo eigentlichem Verstande eine Sand= lunct lung oder Werek des Menschen genennet werden könne, als hernach im Stande der Rechtsertigung, da ein bekehrter Mensch die vires complete datas oder die völlig geschenckten Kräfte, mitwirckender Weise kren gebrauchet, oder die erlangte Frenheit Gutes zu wircken wahrhaftig ererciret, Joh. VIII, 31.32.36.

6. 21. Gehr schon und grundlich erelaret sich von dieser Sache unser theurer CHEMnitivs l. c. da er schreibet: " Was von der "vorlaufenden, vorbereitenden und wirgerenden Gnade gefagt wird, ift so zu ver= nftehen, daß Wir in der Bekehrung den In= "fang nicht machen, sondern daß GOtt durch pfein Wort und gottliches Anthun (afflatu) und zuvor komme, und den Willen in Be-Rach folder Bewegung "wegung bringe. maber des Willens von GOtt, verhält sich ader menschliche Wille NB. nicht mehr bloß "passine, leidentlich; sondern wenn NB. "die vorlaufende Gnade, das ist, der erste "Linfang Des Glaubens und der Bekehrung "dem Menschen gegeben wird, so fangt sich "alfobald der Rampf des Fleisches und "des Geiftes an, und ift offenbar, daß fol-"cher Kampf nicht geschehe ohne Bewegung unfers Willens. Denn anders fampfete Der Heil. Geist in dem noch lebenden Mose "wider fein Fletsch; anders aber kampfete Di-2, chael

e

8

te

S

19

3=

S

"chael mit dem Teufel, um den Leichnam "Mofis, Judav.9. " Diefes erlautert CHEM-NITIVS ferner durch das merckwürdige Eremvel der Bekehrung AVGVSTINI, so zu ei= ner lebhaften Erklärung der Frage Dienen fonne: Wie unter den duncklen guncklein und schwachem Unfange der vorlaufenden Gnade, der Wille nicht muffig fep, fon= dern der Kampf des gleisches und des Gei-Stes alsobald seinen Unfang nehme? Auch giebt der gottselige chemnittes dem Hrn. D. KLVGE, und allen, die durch dergleichen Subtili= tåten Die Einfältigen verwirren, folgende nuß= liche Erinnerung: Les folte, fpricht er, dieses allen, nicht durch muffiges disputiven, noch aus fremden Erempeln; sondern aus ernsten Ubungen ihrer eigenen Busse, recht wohl bekannt seyn: Aber weil die meisten ohne Ubung des Glaubens und des Gebets, so dabin leben, so ift fein Wunder, wann sie viele verworrene Dinge zusammen rafpeln und aufs Tapet bringen.

6. 22. Wolte man gleich einwenden, daß CHEMNITIVS in obigen Worten nicht rede de convertendis; fondern von bereits Betebr= ten, als ben welchen der Rampf des Rleisches und des Geiftes allein statt finde: Desgleichen, daß er durch die vorlaufende Gna= de, wie ein sicherer Auctor behaupten will, fynecdochice, alle dren Stufen der Be= fehrung verstunde: Go murden doch alle deral

111 li

Di

fe

er

te

D

b

T

fi

aleichen Kahle Musflüchte gang vergeblich fenn, und ein ieder, der chemnitivm mit Bedacht liefet, gleich erkennen, daß deffen Worten Die grofte Gewalt geschehe. Denn daß er offenbarlich de convertendis rede, zeiget vor= erft der Inhalt des gangen fiebenten Capitels, darinnen eigentlich die Frage abgehans deltwird: An voluntas in conversione habeat se mere passine : Vel, an voluntas plane sit otiosa in motibus et actionibus spiritualibus? d. i. Ob der Wille in der Bekehrung sich bloß passine verhalte: Oder, ob der Wille gang muffig fep in geistlichen Bewegung = und Zandlungen? Und in Absicht auf Diese Frage faget CHEMNI-Tivs, wann durch die vorlaufende Snade, der menschliche Wille einmal bewegt worden, so verhielte er sich nicht mehr bloß passive, u. f. w. Wer wolte aber fagen, daß der Mensch, ben der ersten guten Bewegung, so aleich bekehret sen? Und wie kan CHEMNI-Tivs, durch die vorlaufende Gnade, fynecdochice jugleich die vorbereitende und wirdende Gnade, und also das Wercf der Befehrung in seinem völligen ftatu verfteben, da er die Stufen der Bekehrung eben des= wegen unterscheidet, damit man sie nicht mit einander vermengen mochte? Und wurde es alfo eine muthwillige Berdrehung feiner 2Bor= te seyn, wenn man fagen wolte, daß er durch die vorlaufende Gnade, den Stand der Bereb=

111

oj di

2

cl

0

ie

kehrung mit verstunde. Wie nun niemand, als der es selber noch nicht erfahren hat, leugnen fan, daß ben bem Menfchen, auch in der ersten Buffe, eine Lucta vorgehe, welche Lu-Eta aber ohne Bewegung unfers Millens nicht geschehen fan : Allso siehet man zugleich hieraus gehe, daß es der Natur der mahren gottlichen Reue, Die nicht mehr bloß gefetslich, fondern mit dem Evangelie temperirtift, nicht schlechterdings zuwider sen, wenn man Dieselbe, in gewisser Absicht, ein Werck oder Zandlung des Menschen nennet, ob man wol gerne zugiebt, daß zwischen solcher gottlichen Gnaden-QBircfung, und zwischen den nach= folgenden guten Wercken, Die aus der mitmirckenden Gnade berrühren, ein groffer Unterscheid bleibe. Und wird man, solcher Redens-Art wegen, niemand eines Synergisti= fchen Jerthums mit Jug beschuldigen können, weil dem allen ungeachtet, das heilfame Werch der Buffe, und der Kampf in derfelben, einig und allein Gottes Werck zu fenn geglaubet und bekannt wird, indem der Menfch durch eigenes Bemühen und Natur=Kraft, auch nicht das geringste zu feiner Bekehruna und mahren hergens-Beranderung, bentragen fan; fondern, gehet mas Gutes in dem Menschen vor seiner Rechtsertigung vor, so heißt es immerhin: Und daffelbe nicht aus euch, GOttes Gabeistes. Weswegen denn auch der Kirchen-Lehrer avgvstinvs T. VII. Lib.I. Lib. I. de Prædest. Sanctorum c. 7. sehr woht urtheiset: Quicquid igitur, et antequam in Christum crederet, et cum credidisset, bene operatus est Cornelius: totum Deo dandum est, ne forte quis extollatur. d. i. Was nun Cornelius Gutes gewirchet hat, che er an Christum glaubete, und nachbem er geglaubet hatte, das ist lediglich Gott beyzumessen, damit sich nicht etwa

iemand erhebe.

6.23. Wenn fonften iemand, nach Srn. KLVGENS genie, in der Begermacherep sein Plaifir und Chre fuchen wolte, Der durfte nur alle Diejenige Stellen auffuchen, in welchen dem Menfchen, der noch im Wercfe der Bekehrung begriffen ift, auf irgend eine Weife ein actus oder praxis bengeleget wird; fo fonte er mit leichter Muhe einen Catalogum Hære-Solchergestalt ticorum zusammen flicken. aber wirde er Die vornehmften Theologen unfrer Kirche feinem Reber = Brotocoll inferiren muffen, wozu gleichwol ein starcfes donum impudentiæ erfordert wurde. Denn ob zwar Die reinesten Theologi dem Menschen, in Der ersten Buffe, gemiffe actus oder motus activos zuschreiben; so folget doch daraus nicht, daß sie demfelben hiermit einige ourspyear oder actus effectivos conversionis benlegen, oder lehren folten, der Mensch könne aus fich, oder in eigener Kraft, etwas zu feiner Befehrung mitwirden. Bir wollen aus nielen

vielen nur einige namhaft machen, welche ohne den geringsten Verdacht oder Vorwurf des Synergismi, denen convertendis sichere actus oder Zandlungen zugeschrieben haben.

§. 24. In dem Corpore Pruthen. de liber. arbitr. p. 70. lesen wir folgende Worte: "Unfere Meinung ift nicht diese, als wenn der "Seil. Geift die mahre Bekehrung also wir= "cfe , daß in dem Menschen gar keine Der= anderung, feine neue Bewegungen im Ge-"muthe, Willen und hergen des Menschen "vorgiengen: Denn was mare das anders, sals die aanse Bekehrung in der That leug= "nen und völlig aufheben? Denn wo gar "feine Beranderung ber Gedancken, Des "Sinnes, des Willens und des Berkens, mo "fein Verlangen ift nach der Gnade Gottes, "Lein neuer Dorfay, fein Benfall des Worts, Bein Bleif, tein Bemuhen, tein Kampf, 3, die Bernunft gefangen ju nehmen, den bo-"fen Begierden zu widerftehen, von der Gun= "de NB. abzutreten und zu GOtt fich " befehren, (de convertendis igitur "fermo) da ift auffer allen Streit gewiß, daß "feine Bekehrung da fen. Go ift demnach "fein Streit davon, ob dergleichen in mabrer Bekehrung da seyn muffe, indem gewiß ift, "daß die Bekehrung darinnen bestehe : fon= "dern, das ist eigentlich die Streit= Frage, welches die wircfende Urfache ser, die soloche

cf

e.

1-

0

"her der Mensch eine solche Sinnes = Ver"ånderung, und guren Vorsatz des Wil"lens, wie auch das Verlangen nach der
"Gnade erlange und habe? Kurt, woher
"der Mensch in der Bekehrung das Bermd"gen und die Tüchtigkeit habe, daß er wolle
"und könne Gutes dencken, ergreissen und aus"üben? Auf diese Frage nun ist eine deutli"che und wahre Antwort, daß der Mensch,
"wie er von seiner ersten Geburt an beschaf"sen ist, mit nichten in seiner Natur und in sei"nen Krästen eine solche Tüchtigkeit und Kå"bigkeit habe, m. f. IB.

6. 25. Go schreibet auch D. GERHARD L. II. Conf. Cathol. P. III. p. 25. dem Men= schen, ben der Reue selbst, einige actus oder Sandlungen zu, wenn er faget: " Sonft wird "nicht aller actus in der Reue von uns gant= "lich geleugnet, sondern wir geben zu, in constritione QVOSDAM ACTVS "STROS concurrere, daß in der Reue ei-"nige unsve Zandlungen mit concurriren. "Dergleichen find die Erinnerung der Gunden, "die Betrachtung des Gesetzes, die Borftel-"lung des göttlichen Zorns, und andere mehr; "darinnen bestehet aber das Wesen oder die seigentliche Art und Natur der Reue nicht. So find auch merckwürdig die Worte ABR. CALOVII, welcher in seiner Harmonia Calixtino - Papist. de Conuersione S. LXI. p. 643. alfo

li

G

CI

d

a

d

e

11

0

2

a

a

11

U

0

n

il

0

3

e

11

also schreibet: Certum est, gratiam Dei vera cordis fiducia amplecti ac credere, feu fidem ipsam mpažw aliquam esse, quam Scriptura etiam egyov vocat, bonum spirituale expetere, velle, neazw effe, immo bonis operibus accenferi, phrafi Theologica. D. i. Es ift gewiß, daß der Glaube felbst, daman die Gnade GOttes, mit-wahrer Zuverficht des Zergens, ergreiffet, und also glaubet, eine Handlung ober Geschafte ser, welches die Schrift auch ein Werch nennet, und daß es eine Zandlung fer, wo man das geifflich Gute will und begehrer; ja es wird fo gar, nach Theologischer Redens= Art, der Glaube unter die auten Werde gezehlet.

§. 26. Der vormals gewesene Superintendens in Dortmund, d. 10hann christoph NvnGesser, in seiner Dissertation de libero hominis arbitrio, zeiget, wie es zu verstehen, wenn man saget, der Verstand und Wille verhalte sich in der Bekehrung bloß leidentlich? Nemlich er schreibet §. 43. Conuersionis actus, gradusque distinguendi sint: nempe in prioribus habet se mere passiue, in posterioribus vero ACTIVE, sed non propriis viribus, verum per gratiam prauenientem, praparantem et excitantem concessis. Sic B. Chemnitivs. Certum est nos velle, cum volumus, sed ille facit, vt velimus,

limus, qui operatur in nobis velle, S. Av-GVSTINVS. B. GERMARDVS diftinguit inter facultatem et actum credendi. Facultas est donum Spiritus fancti, et quidem folius; ad actum autem homo concurrit, non ex naturalibus, fed ex nouis per Spiritum S. donatis viribus. Non enim Spiritus S. in homine credit, fed homo Spiritus S. gratia et dono credit. d. i. Man muß die actus und Stufen der Bekehrung unterscheiden: nemlich in den ersten verhalt fich der Mensch bloß leidentlich; in den legteen aber thatig und geschäftig, doch nicht aus eigenen Braften, sondern durch dieje= nigen, welche er aus der vorlaufenden, porbereitenden und erweckenden Gnade erlanget hat, wie der fel. CHEMNITIVS Gewiß ift es, daß wir wollen, wann wir wollen, aber derjenige, welcher in uns das Wollen wircfet, der machet, daß wir wollen, wie G. Avgvstinvs reder. Der sel. Gerhard machet einen Unterscheid zwischen dem Bermogen, und der Hand. lung des Glaubens. Das Vermögen ift ein Geschenck des Zeiligen Geistes einnig und allein; zur Zandlung aber concurriret der Mensch, nicht aus natürlichen, son= dern aus den neuen vom Zeiligen Geist ge= schenckten Braften. Denn nicht der Zeilice Geift glauber in dem Menschen; son= dern

ra fi-

i-

le

e-25

ttt

t'=

11=

,

1=

tt

a

3=

1=

H

O

le

1=

ıdi

e

1,

11

172

ft

3-

S,

23

20

22

22

tr

gi

er

Ca

fo

n

b

m

bi

al

te

fe

m

P

23

99

50

22

37

tur,

dern der Mensch glauber durch des Zeili=

gen Geiftes Gnaden-Derleibung.

S. 27. Sehr deutlich und grundlich redet auch von dieser Sache der accurate und bewährte Wittenbergische Theologus, D. BALTH. MEISNERVS, in feiner Anthropologia Sacra Decad. III. Difp. XXII. de Seruo arbitrio, qu. IV. p. 76. Wir wollen der Rurke wegen feine Worte gleich in Teutscher Sprache vernehmen. Er fagt nemlich : " Die "Frage ist nicht: Ob die Bekehrung geschehe "NB. fine motu mentis et actione voluntaitis, ohne Bewedung des Gemuths und "Geschäftigkeit des Willens. Denn wir "gefteben felbst, daß niemand, ohne Gemuth sund Berftand, etwas konne verfteben, Den= "efen oder urtheilen, und daß, ohne den Wil-"len, niemand verlange, begehre, trachte und "fampfe. Denn vieles, wie avgvstinvs faat. "thun zwar die ATenschen wider Willen; aber glauben kan niemand, wo nicht der "Wille daber ift. Derohalben in der Be-"fehrung felbst und im Unfang berfelben, "dencket das Gemuthe, und stimmet in den "Gedancken ben; der Wille verlanget, und "verlangender Weise glaubet er. Sondern "davon ist die Frage: 2Bas den Berstand verleuchte, daß er gottliche Dinge verstehe; mas den Willen so einrichte, daß er recht= "schaffen und aufrichtig glaube? Die Papi= "sten antworten: Das thue theils die Na=

"tur, theils aber die Gnade. Die Unfrigen "aber sagen: Reinesweges wircke das die "Natur, sondern einzig und allein die "Gnade.

6. 28. Wann nun die Befehrung, auch nach ihrem ersten Unfana, nicht geschiehet ohne Bewegung und Geschäftigkeit des Willens, wie meisnervs redet, anden auch in Betrachtung gezogen wird, was schon oben vor= gestellet worden, und nun bald mit mehrern erwiesen werden soll, daß ben einem iustificando, die Reue nicht mehr bloß geseglich; sondern fide temperata, d.i. mit einigen, ob= wol noch schwachen guncklein des Glaubens, schon vergesellschaftet sep: so fagt man nicht unrecht, daß die Reue ben einem buffertigen Gunder theils ein Leiden, theils aber eine active oder practische Geschäftigkeit der von GOtt erweckten Seele fen. Laffet uns hiedon den fel. D. DANNHAVER verneh= men, welcher in seiner Hodosoph. Phæn. XI. p. 1275. alfo schreibet: "Beyde Stucke (nem-"lich Reue und Glaube) find in der wahren Buffe aufs bochste und ungertrennlich "vereiniget: Ob wol, was die Theorie "oder die Erkantniß anlanget, Rene und "Glaube sehr unterschieden find, find sie "doch in der Uebung, (auch in der ersten "Busse, davon hier die Rede ist) auts nachfte benfammen. Daber es kommt, "daß

'e=

on

D.

i-

se

0=

ie

he

a-

10

ir

th

11=

il=

10

t,

13

er

es

1,

in

n

id

2;

t:

1=

1=

"daß die Rene theils ein Leiden sep, so wider unsern Willen in uns erwecket "wird; theils aber NB. ein solches, da der "Wille mit geschäftig ist: so ferne sie "temperirt ist durch die Hoffnung der "Bergebung und neuen Vorsak eines "beffern Lebens, welches aus dem Glau-"ben herkommt, ohne welchen die Reue "Gott nicht gefallen tan. Daber ift das "Berg zweyerley, entweder ein zerknirsch= tes Bery allein, in welchem die Rurcht, "durch die Zoffnung der Vergebung. "nicht gemäßiget ift, dergleichen gewesen "die Reue Juda: oder ein zerknirschres Meischernes Zerge, das gleich einem Wachs beugsam ist zum Gehorsam, da "der Geift GOttes mitten inne wohner. "Jenes erftere ift ein gesetliches Zerne; "dieses aber ein Evangelisches. Und "diese Vermischung der Reue mit dem "Glauben, ift erst das rechte Gnaden-"Werd Gottes, indem sonft und seor-, sim aus dem Gefen, wenn es allein wir-"cfer, teine Gnade zu gewarten ift., Gben das ist es auch, was D. Quenstedt schreibet in seinem System. Theol. Cap. IX. de panitentia et confessione Sect. II. p. 859. da et faget: "Man muß einen Unterscheid ma= ochen, zwischen der täglichen Busse, der Stehenden oder Wiedergebornen, dem ,, oa

22

22

2)

22

27

25

27

n

fe

ti

11

d

D

b

11

2

·a

a

"da gehet der rechtfertigende und seligma= ochende Glaube vorher, als eine Urfache "vor ihrem Effect hergehet, und die Buffe "folget nach; und zwischen der Busse der "Unwiedergebornen (dergleichen waren-"Die Miniviten,) die den feligmachenden "Glauben an Christum nie gehabt; oder ,auch derer Gefallenen, welche durch "schwere Sunden = galle solchen Glauben "verloren haben: denn da geher der "Glaube nicht vor der Buffe her, sed SI-"MVL CVM ILLA EXSISTIT, fondern "die Reue entstehet mit dem Glauben "zugleich, ja die Rene ift, der Ordnung "nach, eber, denn der Glaube.,, welchen Worten des ovenstedts iedoch dies fes zu beobachten ift, daß das Werck der Befebrung so wol bengank Unwiedergebornen, die nun erst zum Christlichen Glauben bekehrt merden; als auch ben Gefallenen, ordentlicher Beise, nicht in einem Augenblick; sondern nach und nach, und zwar ben einem eher, ben dem andern langfamer zu Stande kommt, nach dem mehr oder weniger Hindernisse der Bekehrung im ABege liegen, und sind dahero auch die Wege GOttes, in Ansehung des Bercks der Bekehrung, gar sehr unterschieden, und öfters sehr wunderbar. So viel aber siehet man aus D. Quenstedts Worten, daß er Neue und Glauben im Wercke der Befeh-

50

et

215

ie

3

LI= .

re

18

)=

t,

3,

11:

es

111

oct

t.

23

10

m

11=

r-

t'=

en

et

2-

er

4=

er

m

a

n

27

22

221

22

77

22!

22

22

77

D

fe

D

fi

fi

D

u

11

Befehrung gar nabe jusammen febe, und Die= fe bende Stucke, der Zeit nach, nicht wolle getrennet wiffen, auch nicht undeutlich zu erkennen gebe, daß Reue und Glaubezugleich, doch nach und nach entstehen und zu Stande kom= men. Hus welchem allen ja deutlich erhellet, wie so gar ungereimt es sen, wenn man aus Dem falichen Schein-Grunde Der unrecht= perstandenen Pafivität des Menschen in der Bekehrung, wie auch der verkehrt applicirten Worte LVTHERI, Den Schluß machen will, daß es schlechterdings unrecht, die guten Bemegungen buffertiger Geelen Werde ju nennen, ja daß es auch so gar irrig und verdach= tig fen, wann man fie gute Werche in generalem und weitläuftigem Verstandenen= Denn wenn gefagt wird, daß nen wolte. der Mensch vor der Rechtsertigung sich bloß leidentlich verhalte, oder kein Werck des Menschen vorhergehe, so wird damit den Papi= ften widersprochen, daß nichts, aus naturli= cher eigener Rraft Des Menschen, in der Bekehrung gewircket werde, auch kein gutes Wercf, in dem eigentlichen engern Berftande, vorhanden sen, wie oben jur Gnuge er= wiesen ift.

s. 29. Nicht weniger leget auch Herr D. KLVGE seine Schwachheit mercklich zu Tage, wann er viertens beweisen will, daß dieser Buddeische (doch aber auch Bechmannisch= Scherzer-und Löscher-ja auch Epprianische) Lus-

Ausdruck, der Schrift zuwider fen. Denn also schreibet er ferner in seinem kurgen Beweis p. 53. 23ch sete nur noch hinzu, daß nder S. Geift selber diefer Redens-Art wider= pfpricht, indem er den NB. glaubenden Men= ofthen, der iego vor Gott gerecht wird, pohngeachtet die Reue vorhergegangen, Tov "un igya Cousvov, einen micht wirchenden, oder Der fein aut Wercf thut oder hat, nennet Mom. IV, 5. Barum will man doch (fus aget er hinzu) so unweislich, daßich aufs al-Mergelindeste urtheile, handeln, und mit so "verdächtiger, gefährlicher und irriger "Deuteley, von dem Borbild der heilfamen "Worte des H. Geistes abweichen? " Wer wolte nun nicht glauben, daß Herr D. KLYGE den Namen mit der That führe, da er fo groffen und hocherleuchteten Theologis, als BVD-DEVS und BECHMANN gewesen, zeigen fan, daß fie unweislich gehandelt? Und wer wundert fich nicht über feine Theologische Moderation, daß er, ungeachtet folcher verdachtigen, ge= fabrlichen und irrigen Deuteley, wie ers ein= zusehen vermeinet, mit folcher Gelindiakeit und Glimpf von diefen Mannern urtheilet?

§. 30. Billig mochte man den Auctorem fragen: Ob er nicht ben seiner Doctoralischen Promotion, gleichwie die Symbolischen Bucher; also auch die H. Schrift beschworen, und sich eidlich verbunden habe, daß er die= selbe rein und unverfälscht erklaren wolte?Und

6

3

t=

r

n

ıß

e=

1=

()=

e=

11=

16

n=

)i=

li=

e=

es

11=

er=

rr

ze,

fer h=

e) 18=

Eu

Do

te

De

fe

he

fo fo

(1

he

De

SP

m

fer

fte

al

De

he

re

9

di

al

al

D.

er

teる

no

ie

er

da folches fonder Zweifel geschehen, so hat man fich frenlich zum höchsten zu verwundern, daß, da er so fertig ist, andere, wiewolgang unbefugter Weise, zu beschuldigen, daß sie ihren den Somb. Buchern geleisteten Gid verletet; er hingegen so gar fein Bedencken traget, contra datam fidem, gar die &. Schrift und LYTHERI vortreffliche lebersekung, durch seine irrige Deutelev oder verkehrte Ausdeutung, zu perdrehen und so häßlich zu verfälschen. Bie fan in Ewigfeit o un Leya Cousvos, schlecht= bin, an diesem Ort, so viel bedeuten, als einen nicht wirdenden, oder der kein gut Werct hat noch thut? Go wurde fich ja Daulus selbst widersprechen, als welcher gleich im Unfang Des vierten Cavitels an Die Romer, Den Abraham zum Erempel Der Rechtfertigung feket, und von ihm saget, daß er durch den Glauben gerechtfertiget worden, von welchem gleichwol geschrieben stehet, daß er bereits viel gute Wercke gehabt, ehe man von ihm liefet, daß ihm sein Glaube sen zur Gerechtigkeit gerechnet worden. Allso konnen ja diese Worte Dauli nicht bedeuten einen folchen, der gar fein gut Wercf hat, sondern, der nicht mit Wercfen umgebet, wie LVTHERI lleberfegung lautet, d. i. der die guten Wercke nicht vor Gottes Gerichte bringet, um daraus ge= recht zu werden; wie unten Cap. III. Sect. 3. aussührlich und sonnenklar erwiesen wird. Zwar beziehet sich Herr D. KLYGE in seinem furtien

Lucuen Beweis p. 7. auf den sel. D. Spener, daß derselbe in seinen vom Misbrauch gevet= teten Sprüchen, ben Gelegenheit der Worte Dauli Rom. IV, 5. felber gestehe, daß, wenn der Mensch das erste mal die Gerechtig= feit und Bergebung der Gunden erlange, vor= her keine wahre gute Wercke ben ihm senn könten, als die aus der Nechtfertigung erst folgeten. Es Dienet aber hierauf zur Untwort, (1) daß dieses Orts in dem Erempel Abrahams, von der ersten Riechtfertigung des Gunders nicht gehandelt, folcher auch vom sel. D. SPENER nicht dahin gerechnet werde; wiewol. was die Form, Wefen und Mittel der Recht fertigung belangt, solche einerlen ben der er= sten und folgenden continuirten Rechtfertigung find, und daher das Erempel Abrahams dem Apostel zu seinem Zweck dienete. (2) Siehet man wol, daß spenervs durch die wab= ren auten Wercke, offenbarlich folcher Urt Mercke verstehe, welche man propter gradum perfectiorem, in specialem Berstande, also nennet, dergleichen sich ben dem bereits gläubigen Abraham befunden, welche der sel. D. SPENER unmittelbar vorher, nach der Reihe erzehlet. Und von solchen wahren, d. i. rech= ten und eigentlichen guten Wercken der Zeiligung, sagt er gant recht, daß sie ben denen vorher noch nicht senn können, welche ieho zum ersten mal Bergebung der Gunden erlangen. Aber damit leugnet er nicht, daß aute

n

0=

n

t;

t,

D

ne

1,

n.

it=

?i= It

ja

ch

ľ,

19

en

m iel

et, 10=

te

ar

ILL

ng

or

te=

.3.

D.

m ent

BY re

er

er n

2

n

I

n

el

22

22

22

27

2

aute und heilige Buß-Bewegungen vorherge= ben, und daß man dieselben gewiffer maffen, nemtich in generalem Berftande, gute Ber= cke nennen konne. Auch leugnet er hiermit keinesweges, daß folche gute und heilige Bemegungen, die zur Reue gehoren, wie auch Liebe und Soffnung, dem Glauben gegenwärtig find, wenn der Mensch gerechtfertiget wird; vielmehr bezeuget er oft und vielmal in seiner Glaubens-Lehre, daß, wenn man das Begentheil annehmen wolte, man sagen muste, der Glaube sey todt, wenn er rechtfertiget. Mann er indeffen saget, Die mahre gute Wercke folgen erst aus der Rechtfertigung; so nimmt er das Wort, wie gedacht, in sei= ner specialen Bedeutung, und verstehet da= durch die Früchte des Glaubens in der Seili= aung. Unter vielen Stellen, daraus man speners wahre Meinung ersehen kan, wollen wir nur eine und die andere vernehmen. Er fagt in feiner Evangelischen Glaubens-Lehre p. 1046. "Wenn wir fagen, der Mensch werde gerecht durch den Glauben und ohne "die Wercke, ist die Meinung nicht, daß er gerecht werde durch einen folchen Glauben, ber dem teine Wercke feyn; fondern allein, adaff die Wercke, die ben dem Glauben find, Bu der Rechtfertigung in dem geringsten vor BOtt nichts thun: indessen, wo der wahre "seligmachende Glaube ist, da ist solcher nie= mals ohne Wercke., Das ift speners, BVDDEL

BVDDEI und aller rechtschaffenen Theologen ih= re Lebre, wie wir im folgenden mit mehrern Daß aber spenervs, wenn erseben werden. er fagt, der Glaube fen niemals ohne Bercke, nicht bloß und allein verstehe die nachfolgende Wercke der Beiligung, folches wird aus feis ner eigenen Erklärung des Spruches Rom. IV, 5. in dem thatigen Chriftenthum p. 203. nicht undeutlich zu ersehen senn, als woselbst er folgende Auslegung macht: "Dem aber, "der nicht mit Wercken umgebet, welcher "von feinen Wercken nichts halt vor Gottes Bericht, noch fich auf diefelbe verläffet, als pauf eine Sache, Die ihm daselbst die Gnade "erlangen moge; glauber aber an den, der "die Gottlosen gerecht macht, da er sich an "die gottliche Berheiffung, daß Gott den "Sundern Buffe und Gnade verfprochen, "balt, glaubet derofelben vestiglich, wie er Diezienigen, so an sich gottlos sind, und ob sie "wol NB. angefangen haben, in die Buffe "zu treten und fich zu beffern, als ohne "welches fein Glaube fenn fan, ihrer vorigen "unvergebenen Sunde halben nicht anders "vor Gottes Gericht konten, als für Gott-Mofe und Ungerechte erfannt werden, ju Gna-"den annimmt, vergiebt ihnen ihre Gunde, und "spricht sie also gerecht: dem wird sein Blau-"be, damit er die Gabe und Gnade Gottes nannimmt, gerechnet zur Gerechtigkeit, "daß ihm deswegen feine Gunden vergeben mino,

10

r=

0=

e=

ig

0;

er

e=

e,

t.

ite

9;

ei=

a=

li=

an

en

Fr

h=

fch

ne

er

n,

10,

or

re

ie=

Sy

DEL

in,

27

22

77

22

1

"find, und er also vor GOtt gerecht gespro= "chen wird: Dann wo die Gunde weg ift, "da ist die Gerechtigkeit, welche gottliches Gewicht erfordert. Allfo ifte nicht NB. Die an= "gefangene Buffe und Wercke, welche ihn "gerecht machen, als die ihm den Ramen ei-"nes Gottlosen, wegen seiner Gunde nicht nehmen konten; sondern es ist allein die Bnade, und also der Glaube, so sich an fol-

"de Gnade halt."

6. 31. Aus diesem allen erhellet nun zur Gnuge, daß die vermeinten Beweis = Grunde des Gegners wider den sel. byddevm im ge= rinasten nicht Stich halten, sondern wie Schnee an der Sonne zerschmelben muffen. Db nun zwar die gante Sache auf einen puren Wort = Streit hinaus zu laufen scheinet; so hat sie doch weit mehr auf sich, als man dem ersten Unblick nach gedencken solte. Zwar will Herr D. KLUGE keinesweges das Unsehen haben, als wann er die guten Bewegungen in der Reue, oder auch in und ben Bervorbringung des Glaubens, an und vor fich felber leuanete. Bie er denn in seinem kurgen Beweis p. 53. solchen Berdacht mit folgen= den Worten von sich abzulehnen suchet: "Daß ferner der Mensch in der Reue gede-"muthiget, (welche Demuth aber von der "wahren Demuth, so aus dem Glauben "kommt, wohl zu unterscheiden) zur Er= "tantniß der Gunden, Verabscheuung der= "felben, "selben, Verleugnung seiner eigenen Ge"rechtigkeit und Verdienste, ja auch zum
"Vorsat, von Sünden, wegen Empfin"dung des Jorns GOttes und über den
"Jals gezogenen großen Schuld und
"Strase, zu lassen, und zu diesem allen
"durch das Gesetz gebracht werde, leugne
"ich keinesweges." So giebet er auch p. 57.
zu, daß innerliche gute Bewegungen in und
ben dem Glauben, wenn er hervorgebracht
wird, sich besinden; nur will er nicht, daß
selbige innerliche gute Wercke genennet werden können oder sollen.

S. 32. Wenn man indeffen in Betrach= tung ziehet, was für einen Begriff ihm der Auctor von dem Wercfe der Befehrung mache, und wie er fich das Subiectum iustificandum porftelle; fo fiehet man offenbar, daß, was er mit der einen Sand giebet, er mit der an= dern wieder nimmt. Denn (1) concipirt er ihm das Wercf der Buffe, als einen blogge= feiglichen Zustand, welcher fortwähre bis an Das Moment der Rechtfertigung. Und weil (2) nach seiner Auslegung des Paulinischen Spruche Rom. IV, 5. Der Mensch, Der Die Rechtfertigung erlangt, fenn foll ein nicht wirckender, so will er dem Buffe thuenden Gunder weder eine Luctam oder Kampf; noch Borfaß eines beffern Lebens; noch auch Das Gebet zugefteben, weil, nach feiner Meinung,

e=

¥=

m

1 =

ht

ie

1=

ur

de

e=

ie

n.

11=

t;

ın

ar

en

en

r=

el=

ent

11=

t:

e=

er

ent

r= r=

m,

nung, das alles erst auf die Rechtfertigung folget. Derohalben, nach feinen Lehr = Ga-Ben, erlanget Derjenige Die Rechtfertigung ober Bergebung der Gunden, der weder in der Buffe kampfet, noch fich vorgenommen, fein Leben zu beffern, noch auch die Beteb= rung und Vergebung der Sunden im Ges bet von GOtt verlanget. Das ifts, mas Die Welt gerne horet: Sie will eine folche commode Buffe haben, woben der Mensch die Hande in den Schoof legen fan; recht, wie chemnitivs das Beginnen eines sichern Menschen beschreibet: Secura et otiosa voluntate exfectabo, donec renouatio feu conuerfio, iuxta gradus recenfitos, operatione Spiritus fancti, fine meo motu abfoluta fuerit, ich will ftille finen und rubig abwarten, bis die Bekehrung nach er= wähnten Stufen, durch die Wircfung des Zeiligen Geiftes, ohne meine Bewegung, wird vollendet seyn. De libero Arbitr. c. VII. Bie denn das auch die Belt= übliche Praxis der meisten Menschen ift, daß, wann fie eine überhingehende Ruhrung ge= habt, fie fo fort fich einbilden, nun waren fie befehrt; indeffen aber ihre noch herrschende Luste und Gewohnheits-Gunden, als peccata infirmitatis, oder Schwachheits-Sunden ansehen und entschuldigen. Wie die aber ein gefährlicher Gelbst = Betrug von Seiten sol= cher Menschen ist: Also ist die Gefahr und das Das Alergernif um so viel groffer, wo man Die ohne dem sichere Menschen, mundlich und schriftlich in solchem Jerwahn zu bevestigen

fuchet.

8

6

n

u

g

g

e=

r-

t=

6,

e=

e=

1-

11=

in

1=

10

18

6. 33. Es will demnach vonnothen fenn, daß wir die Sache etwas genauer uns tersuchen, und darthun, wie gar weit Herr D. KLUGE der Bahrheit verfehle, so orthodor er auch zu lehren ihm einbildet. Und zwar (1) daß es ein gant unrichtiger Begrifffen. wenn er Die erfte Buffe anfiehet, als einen bloß geseglichen Zustand, der bis auf die Rechtfertigung fortwähre, solches ist aus Dem, was bereits oben S. 3. 5. vorgestellet worden, schon zur Gnuge zu ersehen. stellet sich die Sache unverständiger Weise also vor: Wie man etwa in Collegiis Theologicis erst handelt vom Gesetz und dessen Birchung, und bernach vom Evangelios also meinet man, muffe es auch in der Prari zugehen. Nemlich da richte vorerst das Gefet fein Wercf vollig aus in der Reue; und wenn das das feine gethan, alsdann fienge erst das Evangelium sein Werck an, wircke auf einmal den Glauben in der Wiedergeburt, und damit ware der Mensch zugleich gerechtfertiget. Es streitet aber dieses gegen die Schrift und alle Erfahrung. Christus laffet den Gundern in seinem Mamen zu= gleich predigen Busse und Vergebung der Sunden, Buc. XXIV. Wie fan man denn Die Wir= 3 5

Mirchungen des Gesetzes und des Evangelii, im Bercke der Bekehrung, alfo trennen und aus einander feten? Ja, wie fan man einer bloß gesetlichen und servilischen Reue, Die durch die Evangelische Loctungen zu Christo nicht temperiret ift, gute und heilige Bemegungen zuschreiben, und sie heilfam nennen? Es bleibet wol daben, was melanchthon Chreibet: Contritio fine fide est horribilis pauor et dolor animi fugientis Deum, vt in Saule et Iuda. d. i. Die Reue ohne den Glauben ift ein entsenlicher Schrecken und Quaal eines vor Gott fliebenden Bemuths, wie beym Saul und Juda. Wer fan sich aber einbilden, daß der Glaube so auf einmal, und nicht vielmehr nach und nach, aus dem Gehor des Evangelii, in dem Berben angezündet, und zu seiner Maturitat gebracht werde? Es heisset 2 Det. I, 19: Wir baben ein vestes prophetisches Wort, und ihr thut wohl, daß ihr darauf achtet, als auf ein Licht, das da scheinet in einem dun= cfeln Orte, bis der Tag anbreche, und der Morgenstern aufgebe in eurem Zergen. Rie es nun im Reiche Der Natur mit Dem Anbruch des Tages bewandt ift, daß uns der= felbe nicht auf einmal mit seinem hellen Licht= Glans überfället; sondern nach und nach herannahet: Also ist es auch im Reiche der Gnaden mit dem Lichte des Glaubens, oder mit dem Unbruch der Gnade Gottes, in der Geele

Geele eines buffertigen Gunders, beschaffen. 2Bann Demnach Der Beilige Beift durch feine porlaufende Bnade, einen sichern Menschen, in der Stockfinstern Racht seiner Gunden, als aus einem tiefen Schlaf, erwecket, daß er por dem Unblick seiner Gunden erschrickt, und eines theils die Last des gottlichen Borns; andern theils aber seine Ohnmacht, ihme sel= ber zu helfen und dem Berderben sich zu ent= reiffen, in feiner Geele fühlet: fo erwecket auch eben der gute Beift, durch die Predigt des Evangelii, ein, wiewol noch schwaches, Derlangen und Sehnen nach der Gnade Sottes, er treibt ihn an jum Gebet und gleben um das neue Herk, er treibt ihn an zur Betrachtung der Evangelischen Gnaden= Alber da fühlet erst der Berheimungen. Mensch sein aufferstes Unvermogen. Er bo= ret wol, daß Christus durch seinen Tod die Menschen mit GOtt versohnet, und eine ewi= ge, allgemeine Erlöfung erfunden; es reget sich auch durch das Wollen und Begehren dieser Gnade schon ein schwacher Unfang des Glaubens: Aber der sensus propriæ indignitatis adhuc dominans, d. i. das Gefühl eigener Unwürdigkeit, so in seinem Zergen annoch die Oberhand hat, machet ihn so blode und schüchtern, daß er sich folcher grofsen Gnade noch nicht annehmen kan. Wie dieses alles besser aus eigener Erfahrung, als durch subtiles Disputiren, verstanden werden fan:

Ť.

11

C=

t=

t

er

er

er

le

fan: Alfo erhellet hieraus doch fo viel, daß in Der Reue, Die Gott felbit durche Gefet wir cfet, sich bald ansangs einige scintillulæ sidei oder schwache guncflein des Blaubens, und Evangelische Gnaden-Büge mit untermischen, wodurch der Sunder zu Christo gelocket wird: Welche Kuncflein des Glaubens aber Der Heilige Geiff durche Evangelium, unter ernstlichem Kampfen und Kingen in der Buffe, nach und nach suchet anzuflammen, und das Licht des Glaubens in feine Bolligfeit zustellen. Das ift es eben, mas herr D. Löscher gar schon vorstellet, wenn er saget: Der Glaube blübet gleichsam und wachset in der Wiedergeburt, aber in der Recht= fertigung reifet er, u. f. w. Giebe oben §. 3. Es reifet aber Der Glaube in Der Rechtferti= aung alfo, daß er nicht nur die Schrecken des Todes; sondern auch die Zerrschaft der Sunden, befieget. Denn fo lange der Glaube foldbergestalt nicht sieget, ist er auch nicht rechtfertigend.

§. 34. Soll aber der Glaube siegen, so muß ja nothwendig ein rechtschaffener und ernstlicher Kannpf vorher gehen, ohne welchen an keinen Sieg zu gedencken. Solchen Kampf aber leugnet D. KLVGE damit, daß er ihn erst in das Moment der Rechtsertigung sehet. Es hatte sich Herr Pastor brugmann in seinem Sendschreiben an ihn folgender Worte bedienet: Fides est donum Dei, et

lucem in agnitione, amorem in apprehenfione gratiæ in plenitudine Christi, et fpem et fiduciam in promissionibus possidet, LVCTATVR, Christum respicit, SVSPIRIA habet Spiritus, quae omnia funt bona opera præsentia. D.i. Der Glaus be ift eine Gabe GOttes, und hat das Licht im Erkantnif, die Liebe in der Er= greiffung der Gnade in der gulle Christi, Loffnung und Zuversicht in den Verheisfungen; er tampfet, fiebet auf Chriftum, führet mit fich das Seufzen des Beiftes, welches lauter gegenwärtige gute Wercfe find. Hierauf antwortet nun D. KLVGE in seinen Vindiciis contra BRYGMANNYM p. 4. Lux in agnitione, seu notitia fidei, et asfenfus ad illuminationem, apprehenfio gratiæ in plenitudine Christi, seu siducia obedientiæ vtriusque ac meriti Christi, cum LVCTA et DESIDERIO, ad regenerationem spectat, cum qua STATIM coniuneta est iustificatio. D. i. Das Licht im Er= kåntnif, oder die Erkåntnif des Glaubens und der Beyfall, gehoren zur Erleuch= tung, die Braveiffung der Gnade in der fülle Chrifti, oder das Vertrauen auf Christi berderley Gehorsam und dessen Derdienst, nebst dem Kampf und Verlan= gen, gehöret zur Wiedergeburt, mit welcher NB. alsohald verknüpset ist die Rechtfertigung.

\$. 35.

É

D

g

N

r

t

6. 35. Der Mißbegriff ben diefer Gade stecket darinn, daß D. KLVGE das gange Merck der Wiedergeburt sich als etwas aus genblickliches vorstellet, gerade, als wenn er niemals gehöret hatte, daß man einen Unterscheid zu machen pflege, zwischen den actibus præparatoriis oder Dorbereitungs = Zand= lungen der Wiedergeburt, und derfelben ba= bitualen Beschaffenheit oder ganglichen Bollendung. Nach der erstern Absicht geschiehet die Wiedergeburt nach und nach, und ist Die Reue, wo sie rechter Art, schon ein Anfang Derfelben, indem fie eine peravoiav oder Sinnes-Menderung gebieret. Und da findet allerdings auch schon eine Lucta oder Kampf fatt, welcher nebst dem Desiderio oder Der= langen nicht nur fort währet, bis der Glaube in der Rechtfertigung durchbricht zum Sieae; sondern auch nachher in der täglichen Buffe fortgesetet wird. Blubet und wachset Der Glaube in Der Wiedergeburt, und reifet er in der Rechtfertiaung; wohlan! Bluben, Wachsen und Reifen geschicht ja nicht in eis nem Augenblick zugleich; sondern nach und Batte der Auctor das bedacht, fo murnach. De er den Kampf nebst dem Verlangen, und Die Ergreiffung des Berdienstes Christi, fo Die lettere Stufe des Glaubens und deffen Sieg ift, nicht fo schlechthin mit der Recht= fertigung in Ein Moment gesetzet, sondern auch daben gesagt haben, daß bereits ein Rampf

Kampf in der Busse vor der Rechtfertigung hergehe. Er bezeuget ja felbst in seinem turgen Beweis p. 84. daß er aus dem Munde des herrn D. WERNSDORF, in einem Collegio über die Formulam Concord. Diese Worte gehoret: Ob wol vor der Rechtfertiauna in dem Menschen einige Bewegungen find, als, daß er fein Elend erkennet, über die Sunde Leide tragt, Gottes Jorn scheuet. von seiner Schuld befrevet zu werden begebret, nach der Rube des Gewissens sich sehnet, wider das fleisch NB. zu fanwfen anfänget; find doch diese Bewegungen, accurat zu reden, feine gute Wercke. Warum weichet er denn nun von den Ruß-Rapfen seines Lehrmeisters ab, und sebet die Luctam ins Moment der Rechtfertigung? Doer, da er mit wernsdorfen eine Luctam por der Rechtfertigung agnosciret; woran Doch aus seinen eigenen Worten zu zweiffen: Wie fommts denn, daß er, ben feiner vielen Schreiberen, eine fo wichtige Sache fo gar mit Stillschweigen übergangen, da es doch wol der Muhe werth gewesen ware, und zu Abkehrung vieler practischen Irrthumer ben dem ge= meinen Mann, und auch ben Gelehrten mur= de gedienet haben.

§. 36. Es ist ja nichts gewöhnlicher, als daß sich die Menschen eine falsche Einbildung von der Buffe und dem Glauben machen, und

fich mit dem Berdienste Christi troften, ehe und bevor ein rechtschaffener Grund in der Buffe ben ihnen geleget ift. Denn da meinen Die Menschen, wenn sie fich in den Gedancken ihrer Gunden erinnerten, und dachten daben an das Berdienst Chrifti, wie er fein Blut für fie vergoffen, fich steif und vest einbildende, daß ihnen Gott um Chrifti willen gnadig fen; das hiesse alsdann Buffe thun und glauben. Und fo ift und bleibet dann der meiften Menschen ihre vermeinte Buffe und Glaube ein bloffer Wahn, und felbft gemachtes Seuchel-Wercf, und ein falfch eingebildeter Sieg, mo= ben gleichwol die Gunde immerhin die Berrschaft und Oberhand behalt, und gar feine Spur von einer wahren Sinnes-Menderung wahrzunehmen ift. D wie gar anders muß es hergehen, mo das gottliche Werck der Befehrung in dem Menfchen zu Stande kommen. und das edle Gewächs des Glaubens auf dem Bergen3-Acter hervorfprieffen foll! Denn da muß der Menfch nicht nur feine wircfliche Gun-Den, die er auf eine grobe oder subtilere Art begangen; sondern auch den tiefen Abgrund feines, theils naturlichen, theils durch lange Gewohnheit ihm zugezogenen habitualen Berderbens, in dem Lichte Gottes recht einfeben, vor Gottes Bericht, feiner gehauften Schuld und abscheulichen Gestalt wegen, erschrecken, sich schamen lernen, und in seiner Ohnmacht mit unabläßigem Gebet ju **GOtt** 

GOtt schreyen, daß er sich über ihn erbar= men, und durch seine unendliche Kraft die Bercke des Teufels in ihm zerstoren, die starcken Fesseln und Banden der Gewohnheits= Sunden zertrummern, und ihn von der D= brigkeit der Finsterniß befreyen wolle. für Arbeit in der Buffe aber wird nicht erfor= Dert, ehe der habitus peccati in dem Men= schen gebrochen wird, und das völlige exterminium mali propositi oder Ausbannung des bosen Vorsages erfolget? Was für Gewalt muß man nicht thun, wenn man das Himmelreich zu sich reiffen will? Die Reue kan das nicht alleine ausrichten. Denn ob zwar, wie oben bereits erinnert, durch die ge= sesliche Furcht vor GOtt den groben Außbrüchen der Gunden gewehret wird; fo bleibt doch die philautia praua oder verdorbene Ligenliebe, als Die Burgel Des Bosen, un= angetaftet, und das Hers wird nicht grundlich gebessert, wo nicht der Mensch das Werck GOttes, so er durch die Reue in ihm ange= fangen, durch den Sieg des Glaubens, in fich zu Stande bringen läffet.

6. 37. Alle Einbildung aber vom Siege des Glaubens ist vergeblich und nichtig, wo nicht ein wahrer Kampf des Fleisches und des Geistes vorhergegangen, in welchem, durch die Kraft des Todes Christi, die Macht der herrschenden bosen Lust, so dem Glauben im Wege stehet, nach und nach ge-

brochen

le

g

6

2=

1,

11

a

1=

rt

D

ge

11

1=

IF=

n,

?i=

u tt

brochen wird. Das ist der Bampf, dessen die Apologia A. C. p. 124. gedencket, da es heißt: Fides non fit fine magno agone in cordibus humanis, der Glaube entstehet nicht ohne groffen Kampf in den mensch= lichen Zergen. Das ist es auch, was der Aluctor der Apologie in dem Examine ordinandorum haben will, da er schreibt: Experimur autem omnes, in vera conuerfione LVCTAM ingentem effe, et NON SINE MAGNO CERTAMINE apprehendi confolationem fide, ficut inquit ille: Credo, Domine, fed opem fer imbecillitati meæ. d. i. Wir erfahren aber alle, daß in der wahren Betehrung ein groffer Kampf vorgehe, und daß NB. ohne beftigen Streit, der Troft durch den Glauben nicht ergriffen werde; wie jener spricht: Ich glaube, lieber & Err, bilf meinem Un= alauben.

S. 38. Und wie kans auch anders seyn? Oder wie kan eine wahre Reue ohne ernsten Kampf ben einem Menschen auch in der ersten Bekehrung statt haben? Man möchte denn sagen, daß GOtt den Menschen, ben der Bekehrung, gleichsam per saltum, oder Sprungsweise, von einem termino zum andern, oder von dem Stande der Sünden, zum Stande der Gnaden, überführete; welches aber durchaus nicht kan zugegeben werden. Denn obzwar GOtt, nach seiner abs

foluten

n

il

li

2

11

D

E

D

11

d

n

be

re

.Do

soluten Allmacht, solches wol thun, und den habitum der Gunde alsobald und augenblicklich, durch neue, übernatürliche, geistliche und Evangelische habitus, abthun und aufheben konte; fo folget doch gar nicht, daß GOtt der HErr diese Weise mit dem Men= schen halte, maffen er in dem Wercke der Bekehrung anders nicht, als nach seiner potentia ordinaria mit uns verfahret. Wolte man demnach die Bekehrung sogleich von dem habitu fidei et caritatis, von dem Glauben, wie er in seiner Reifung zu den schönften Brüchten da fecht, anfangen, fo wurde man fich gewaltig betrügen, und an fatt, daß man vermeinete ju glauben und ju lieben, in der That so viel als nichts glauben oder Wann die mannigfaltigen bofen Lufte und Begierden nicht erft durche Wefer und durch den Tod Christi entfraftet wer= Den, fo levnen die Menschen immerdar, und tonnen doch nie zur Ertantniß der Wahr= heit kommen, 2 Fim. III, 7. nicht, so ferne man die Wahrheit nach ihrem buchftablichen Sinn betrachtet; fondern so ferne sie wireflich und habitualiter, d. i. grundlich befrenet, und das Herk des Menschen von der Sunde los machet: Wie unfer Heiland lehret Joh. VIII, 10. felbst von solchen Leuten, welche angefangen hatten zu glauben, und doch noch nicht frey waren, v.32. Dergleichen (B) 2

11

=

r

eE

li

···

n

n

11

=

1

e

ľ

r

Freyheit uns hingegen angepriesen wird

fi

1

D

1

Di

Ь

0

Be

w

ne

oi

m

de

mi

un

ift

lai

er

V

hei

2

in

Ful

for

ab

dei

me

Rom. VIII, 2.

6. 39. Woran liegts aber, daß einige Menschen zu solcher Freybeit nicht gelangen, ungeachtet fich einiger Anfang des Glaubens ben ihnen blicken laffet? Antwort: Daran liegts, weil sie sich damit selber schmeicheln und zu frühzeitig troften, immittelft aber Die Wahrheit ben sich nicht in die Kraft gehen laffen, und dahero, ob fie fich schon des Glaubens und der Liebe ruhmen; iedennoch gum Glauben untuchtig bleiben, 2 Fim. III, 5. 8. Denn damit betrugen fich viele, daß fie nach dem Schein eines gottseligen Wesens, und überhingehender Bewegungen der Freude, des Berlangens und der Liebe, die Kraft des Glaubens abmessen, die sie doch vielmehr verleugnen, b. 5. und in einen Deckel der noch tief im Herken steckenden Bosheit verfehren; da sie sich hergegen in die rechte Ord= nung der anlockenden ZBahrheit schicken, und dem Gnaden=Zug aufrichtig folgen fol= Sch fage nicht, erzwingen, sondern fol-Denn fo rein und feusch find bendes Matur und Gnade in ihren Wircfungen, daß benderseits Same, wo er nicht gehin= dert wird, durch seine eigene Kraft fremwillig eindringer, und eher Wurkel schläget; als Früchte bringet. Erfolget aber Diefes nicht, was Bunder, si nos exspectata seges vanis eludat aristis, oder auf Teutsch, wenn die gehofften

bofften grüchte ausbleiben? Was hatte Christus Luc. VIII. an seinen Zuhörern, Die das Wort mit Freuden aufnahmen, aber zur Zeit der Unfechtung abfielen, auszufeben? War es nicht, daß fie nicht Wurgel hatten? Diefe aber wird in einem guten Lande nicht anders formiret, als wenn man das Wort GOttes nicht nur höret; sondern dasselbe auch bewahrer, und zur Fruchtbringung tuchtig zu werden suchet in Ge= duld, welche von den mahren Buß-Schmerken ihren Anfang nimmt. Das Wort onomoun bedeutet eigentlich ein Drunterbleiben, nemlich ein folches, Da der Geift Das Rleifch, oder den widerspenstigen Willen und die Bernunft ihm unterwürfig macht, und fie unter den Gehorsam des Glaubens gefangen nummt, 2 Cor. X, 5. welches ohne Rampf und Schmerken nicht geschehen fan. ift eben dasjenige Bleiben, welches der Beiland von folchen Glaubenden forderte, denen er doch die Frenheit noch nicht zuschrieb, Soh. VIII, 31. QBelches benm Jacobo Cap. I, 25. heisset παραμένων, beharrlich verbleiben: Da dann der Apostel zugiebet, daß ein Mensch in das Gesetz der Freyheit hinein schauen könne, als in einen Spiegel, und zwar, nicht sonder innere Bewegung der Freude; der aber, wo er in dem Kampf nicht bestehe, son= dern ein vergeßlicher zorer sep, nicht selig werde. Es wird aber Hebr. IV. Die Art und @ 3 Weise.

13

n

n ie

n

1=

11

6

D

r

Weise vorgeschrieben, und gezeiget, wie das gehorte Wort nicht nugen konne, wo es nicht mit dem Glauben vermischet werde, ben benen, die es boren, wie es nach der Grund-Sprache beiffet, wozu anfanglich die gurcht erfordert wird, v. 1.2. In solchem opere credendi fermentativo, oder gleichsam juerst bervorkeimenden Glaubens = 2Bercke, welch ein Streit der Zoffnung gegen Soffnung, muß nicht ben benen vorgeben, welche bekehrt werden sollen, da selbst der gläubige Abraham, der långst gerechtfertiget war, den= felben empfunden? Derohalben wird Sebr. IV, 12. die Kraft und Wirckung des Worts, fo mit dem Glauben vermenget werden foll, angezeiget, wenn es heiffet: Denn das Wort GOttes ift lebendig und traftig, und scharfer, demn kein zwerschneidig Schwerdt, und durchdringet, bis daß es scheide Seel und Geift, auch Marck und Bein, und ift ein Richter der Gedancken und Sinnen des Zernens. Reine Reinigung geschicht ohne Scheidung; feine Scheidung, durch ein zwenschneidiges Schwerdt, ohne Wunde; noch eine Wunde ohne Schmerken.

S. 40. Wolte man sagen: Gesett, daß einige Gnade des freudigmachenden Geisstes vor der Reue hergehet, was bedarf man derselben zur Reinigung, und warum solte nicht solche Gnade zur Reinigung hinlangen? Co ist hierauf die Antwort: Weil dieselbe

Gnade

(

d

a

h

0

D

D

a

m

DI

9

DI

w

bo

RI

al

De

01

0

gi

ne

ni

Sinade noch nicht habitual oder eingewurselt ist, noch senn kan; sondern sich nur in einigen actibus noch zur Zeit mercken lässet, welche mehr anlockend und ziehend; als lebendigmachend sind; man mag nun solche innere Negungen sür den Glauben, oder für die Liebe, oder aber sür die Hossinung halten und ansehen. Es ist dieses so gewiß und wahrshaftig, daß auch nicht einmal die habituale Gnade, wann sie durch Uebereilungs und Schwachheits Sünden vermindert worden, ohne einen wahren, obwol nicht so ängstlichen Rampf und Zerknirschung des Hertzens, orsdentlicher Weise erneuret werden kan.

6. 41. Es fommt die gange Sache an auf das Geheimniß des geistlichen Todes; welcher in der verderbten Natur so tiefstecket, daß sie denselben für das leben selber balt, Rom. VII, o. und kan diesem Tode nicht an= ders, als durch eine andere Art des Todes, wodurch wir der Gunde hinwiederum absterben, abgeholfen werden. 2Bovon LVTHE-Rvs in seinem Commentario über die Epistel an die Galater kan nachgelesen werden, son= derlich ben den Worten Gal. II, 19: Ich bin durchs Gesetz dem Gesetz gestorben, auf daß ich GOtt lebe: ich bin mit Christo gecreutziger. Denn das fan Moses alleine, durch sein Geset, nicht ausrichten, wo nicht auch Chriffus durch die Kraft seines Todes ju Gulfe kommt, also daß wir als O 4

e=

15

1)

)=

t

e

1=

e

e

+

t

Ì

e

fer

8.

G

at

CI

ni

be

IV

S

211

Co

ten

loo

KLY

tet

230

Dai

M

aus

m

Den

pe

tief

fen

uni

Ba

hen

jeni in t

fen

Gepflangte zu gleichem Tode, zugleich mit Christo gecreuziget werden, mit ihm sterben, und mit ihm begraben werden, Rom. VI, 3=6. Col. II, 11. 12. welches zugleich der Uebergang zum Leben ift. Nun aber wiffen wir, daß in der Erneurung, im engern Berstande genommen, die Ausziehung und Tod= tung, oder die Ausfegung des Bofen, alfo geschiehet, daß der alte Mensch gecreuziger, dessen Glieder zerknirschet, getödtet, be= graben und der Verwestung mehr und mehr übergeben werden, Rom. VI, 3. 4. 5. 8. 1 Cor. IX, 27. Joh. XIX, 32. und daß, wie SCHERTZER anmercket in System. p.460. der Tod in obigen Stellen eine angstliche Gemuths=Beschaffenheit bedeute. Wie vielmehr muß in der Bekehrung ein folches Ster= ben vorgehen, da der vorige Mann der Seele, das Gesetz der Sunde, der Herrschaft und des Lebens beraubet wird, und der Kampf des gleisches und des Geistes am allerheftigsten ift. Go lange das Fleisch nicht flirbet aus der Kraft des Todes JEsu Chris ffi; so kan auch der Geist des Lebens in 3 Efu Chrifto, den Gunder nicht befrepen, fon= dern der Mißbrauch des Evangelii ist ein Chebruch, Rom. VII, 3.4. VIII, 2. Christus wird ju einem Gunden Diener gemacht, Gal, II, 17. GOttes Gnade wird auf Muth= willen gezogen, Juda v. 4. Denn niemand wird gerechtfertiget von der Gunde, es

it

1.

n

=

sen denn, daß er gestorben sen, Rom. VI, 7. 8. Die der Gunde gestorben find, leben der Gerechtigkeit, 1 Detr. II, 24. Wer mit Christo gelitten hat am fleisch, der horet auf von Gunden: Wer aber diesen Sinn Chrifti fliehet, der beranbet fich felbst derje= nigen Ruffung Chrifti, ohne welche der Glaube fein Sieg über die Welt fenn fan, I Petr. IV, I. 1 30h. V, 4. Man kan von dieser Materie mit mehrerm nachlesen des sel. Hrn. Abt Breithaupts vortressliche Dissertation de Contritione universaliter necessaria convertendis p. 21. fqq. welcher Grundgelehrte Theologus es gar nicht verdienet, daß ihn Herr D. KLVGE Spottsweise den Pietistisch=gesinn= ren breithavpt nennet; in seinem kurgen Beweis p. 62.

S. 42. Rurh, man siehet aus dem allen, daß nothwendig in der Bekehrung ben dem Menschen aus der Wirckung des Gesehes und aus der Kraft des Todes Christi, eine wahre Mortisication oder Tödtung der herrschenzden bösen Lust vorgehen, und der habitus peccati, d. i. der böse verderbte Grund der tief steckenden Liebe der Finsterniß, rechtschaffen gebrochen werden musse; solches Tödten und Brechen aber unmöglich ohne grossen kampf des Sleisches und des Beistes abgehen könne: Welcher Kampfiedoch von dempinigen, der auf die Nechtsertigung solget, und in täglicher Busse sortgesetzt wird, mercklich

unter=

unterschieden: maffen ben dem ersten Buß-Rampf der Mensch mehr passive sich verhalt; ben dem Kampf aber in der täglichen Buffe, wegen erlangter Befrepung, actine concurriret. Jener ift groftentheils gefenlich und mit mehrerer Hengstlichkeit verknüpfet; Dieser aber propter habitum gratiæ mehr Evangelisch, doch ernstlich und wahrhaftig. Ben jenem wird der Menfch überwältiger, daß die Gunde in gewiffen wiederholten Gewohnheiten active den Meister spielet, und doch die vorlaufende Gnade ihn immer aufs neue reiget zu fampfen und durchzubrechen; ben diesem aber heißt es: Die Gunde wird nicht herrschen können über euch. Rom. VI, 14. Siehe D. SPENERS lette Theologische Bed. II Theil p. 398.

S. 43. Nun urtheile man ferner, ob einem Menschen, ben welchem solchergestalt GOtt in der Bekehrung, zu Hervordringung des Glaubens, sein Werck hat, das Propositum noux obedientix, der Vorsatz des neuen Gehorsams und der Lebens - Beste-rung, könne abgesprochen werden? Welches gleichwol Herr d. kluge in seinem kurzen Beweis p. 54. sq. behaupten will. Denn daselbsten rücket er dem Hrn. Pastor brundsalsch, daß er den Vorsatz oder die Versprechung des neuen Gehorsams, zur Reue rechne; und saget, er vermenge solchermas

fe:

lic

er

fa

de

mi

be

Da

tri

21

tre

do

die

MA

wi

ub

ein

ift,

der

au

Fai

da

nu

ein

feri

for

get

re,

fen das Gefer und Lvangelium febr fchand= lich, verwirre die Ordnung der Buffe, da er die Versprechung des neuen Gehor= sams, so aus und nach dem Glauben tame, dem Glauben vorsetzete. Das heisset aber wol recht, Mücken seigen, und Ramele verschlucken. Er verweiset feinem Gegner, daß er Gefet und Evangelium vermenge; traget bingegen aber fein Bedencken , in dem Bercke der Buffe Gefet und Evangelium zu trennen, und aus der heilfamen Reue, die doch zugleich eine Frucht des Todes JEsu Chrifti ift, ein bloß gesetzlich Wercf zu ma-Er beschuldiget Srn. Paftor BRVGchen. MANN, daß er die Ordnung der Buffe verwirre; schmeisset aber selbsten folche Ordnung über einen Saufen, indem er, irriger Beife, eine folche Buffe tichtet, die in der That keine ift, als in welcher, nach seinem Begriff, we= der ein Kampf, noch guter Dorfatz, noch auch das Gebet statt hat, indem das alles erst auf die Rechtfertigung folgete. kan wol untheologischer gesaget werden, als daß ein Mensch, der wahre Reue hat, und nunmehro gerechtfertiget werden foll, nicht einmal einen guten Vorsat habe, sich zu beffern, und von nun an Gott zu dienen; es könne einer nichts desto weniger gerechtserti= get und zu Gnaden auf= und angenommen werden, ob er gleich noch nicht Billens mare, sein leben zu bessern; oder es konne einer

B=

r=

211

ie

h

t;

9.

,

2=

0

8

5

n

fe

ir

E

De

Di

w

·fc

gi

no

V

C

et

23

De

di

be

111

for fet

fo A

T

iu

ne

de

qu

110

au

den gerechtmachenden Glauben haben, wenn er fich gleich noch nicht in den Sinn genommen hatte, sein ungottlich Wefen fahren ju laffen, ein anderer Mensch zu werden, und GOtt ju dienen? Satte Der Berr D. KLVGE das Werck der Busse, so vor der Rechtsertigung bergebet, an feiner eigenen Geele erfahren und empfunden, wie einem mahrhaftig buffertigen und reuigen Gunder zu muthe fen; er murde gewiß nicht folche verkehrte Reden führen, dadurch die Lehre von der Rechtfertigung, oder dem allein gerechtmachenden Glauben, gleichfam zu dem fliegenden Brief, welcher dem Bacharia Cap. V, 2.3. im Geficht gezeiget ward, gemachet wird, der 20 Ellen lang und 10 Ellen breit ift, nach welchem alle Diebe, und alle Meineidige, leichtfertige, geizige, ungerechte, rachgierige und hoffartige Menschen fromm gesprochen werden. Golfe das wol eine wahre Reue fenn, daben der Mensch noch nicht einmal in Den Sinn nimmt, ein anderes leben anzufan-Die Symbolischen Bucher reden p. 188. gar anders davon, da es heistet: Rech= te Gewiffens = 2Ingft, und rechte Schmer= men über die Gunde, laffen den Leib nicht den Wohllusten nachhängen; und p.169. Die angeborne bose Lust wird in den Schmerzen der Terknirschung ausgefeget. Bird nun die angeborne bose Lust in den Schmerken der Zerknirschung ausgefeget, wie

wie mag es denn anders fenn, als daß auch so bald ein guter Vorsay GOtt zu dienen im Herken entstehe. Daher CHEMNITIVS Exam. Concil. Trid. p. 2. de Pœnit. c. 4. den guten Vorsat nicht erst nach, sondern por der Rechtfertigung, in der Reue, setzet, mann er schreibet: Et primo, quod ad defcriptionem contritionis attinet, nemo pugnat, quin contritio continere doceatur. non tantum cessationem a peccato, et NO-VAE VITAE PROPOSITYM et IN-CHOATIONEM, fed veteris etiam odium et detestationem. d. i. Vorerst, was die Beschreibung der Reue anlanget, so wi= derstreitet niemand, daß gelehret werde, die Reue faffe nicht nur in sich ein Abste= ben von Gunden, und NB. den Borfaß und Anfangung eines neuen Lebens; sondern auch einen Laß und Derab= schenung des vorigen alten Lebens. Chen fo redet auch D. KROMEYER in seinen Locis Anti-Syncretisticis Loc. V. p. 188. da die Thef. VII. also lautet: Nec OPERA, quæ juftificationemantecedunt, ad eandem funt necessaria: nec opera, quæ iustificationem sequuntur, ad salutem sunt necessaria; We= der die Bercke, die vor der Rechtfertigung bergeben, find zu derselben nothig: noch auch die Wercke, die der Rechtsertigung folgen, find gur Geligkeit nothig. OBas

nn

11=

311

סו

GE

i=

h=

ig

e:

2=

(=

n

t

11

ct

fo

DI

a

21

10

9

fe

De

Di

fer

fer

Eu

m

2,0

2711

225

270

2,0

27 e

2717

22/6

27/6

271

2)SC

Dem

Was er aber durch die Wercke, die vor der Rechtfertigung hergehen, verstehe, saget er p. 191. mit diesen deutlichen Worten: Per opera iustificationem antecedentia PRO-POSITVM NOVAE OBEDIENTIAE, quod contritionem fequitur, antequam fides accedat faluifica, nos hic intelligimus. d. i. Durch die Wercke, welche vor der Rechtfertigung bergeben, versteben wir albier den Vorsatz des neuen Gehors sams, welcher auf die Reue folget, ebe der seligmachende Glaube darzu kommt. Ja fo reden auch BALDVINVS und viele andere Theologi mehr. Bestehet man aber darauf, daß der gute Vorsatz tunftiger Besserung nicht aus der Reue; sondern aus dem Glau= ben herkomme, wie felbsten Buddevs der Meinung ist: so ist man hierinnen gar nicht ent= gegen, weil fo dann die Reue bloß gefetlich verstanden wird, die den guten Borfat und die Kraft dazu nicht geben kan. Berstehet man aber die heilfame Reue, oder, wie fie der Apostel nenner, die Traurigkeit nach GOtt, 2 Cor. VII, 10. 11. fo kommt freylich aus der= felben der gute Borfat her, wie Paulus im angeführten Ort deutlich bezeuget: Siebe, daffelbige, daß ihr göttlich sept betrübet worden, welchen fleiß hat es in euch gewircket? Die Reue aber wird heilfam, da fie mit dem Evangelio, und aus demfelben mit

dem Glauben vermischet wird. Und da der Glaube, wie oben ausgeführet worden, ein Werck ist, das nicht aufeinmal, sondern nach und nach, unter vielem Kampf und manscherlen Versuchungen, zum Stande kommt; so entstehet auch schon aus denen Anfängen des Glaubens, da er grünet und blühet, der gute Vorsaz, der dann frenlich in seinem Ansang noch schwach ist, aber mit dem Glauben wächset, und wann der Glaube zu seiner Reise und Völligkeit gelanget, jener auch zu seiner rechten Vestigkeit und Kraft kommt.

6. 44. Wer folte aber glauben konnen, daß D. KLYGE auch so gar das Gebet unter die beiligen Bewegungen, die vor der Recht= fertigung bergeben, nicht wolte gezehlet wiffen, wo nicht seine eigene Worte in seinem kurgen Beweis p. 58. solches flärlich aus= Er schreibet also: "Falschlich wird "Drittens das Gebet unter die heiligen Be= "wegungen vor der Rechtfertigung gezählet. Muß man nicht im Namen Jesu Christi, "das ift, im Glauben an ihn beten, wenn "das Gebet Gott angenehm und NB. nicht "ein Greuel fenn foll? Wie fan denn ein "mahres Gottgefälliges Gebet von dem Men= "schen, NB. vor seiner Rechtsertigung, ge-"schehen, wenn der Glaube erst gewircket "wird? Diesem stimmet D. 10HANN ANDREAS "SCHMIDT in seinem Compend. Theol. mogral. P.III. c. XIII. da er pon der innerlichen ,,21n=

Der

er

0-

O-E,

fi-

US.

er

ir

Ľ=

be

t.

re

If,

g

1=

i=

1)

D

r

"Unrufung Gottes handelt, ben, wenn er "S. I. p. 195. Die innerliche Unrufung dem ge= "rechtfertigten und erneurten Menschen benpleget, und es not. c. also erortert: Is enim, "qui orat, Deo debet esse gratus, Iac. V, 16. "Ioh. IX, 31. Primum persona grata est "Deo, tum ipsius cultus et oratio. Gen. "IV, 4. Hebr. XI, 5. d. i. Derjenige, wel= "cher betet, muß Gott angenehm fern. "Erft ift die Derson Gott gefällig; ber= "nach derfelben Dienst und Gebet. Und "warum berufe ich mich nicht auf den 20 Ur= "ticul unfrer unveranderten Hugspurgischen "Confesion, da es heisset: Auffer dem Glau-"ben und aufferhalb Chrifto, ift menschliche "Natur und Bermogen viel ju schwach, gu= "te Wercke ju thun, Gott anzurufen "u. f. w. "

§. 45. Allein, alle diese Mühe håtte der Auctor wol sparen können, indem obige Gründe und Zeugnisse weiter nichts beweisen, als daß ein unbußfertiger und beharrlich ruch-loser Sünder nicht erhörlich beten könne. Wer leugnet das, oder zweiselt daran? Die Frage ist ieho davon: Ob das Gebet oder innerliche Seuszen zu GOtt, um Gnade und Erbarmung, ja zusörderst auch um das neue Herk, ben einem Busse thuenden Sünder, vor der Rechtsertigung, statt habe? Indem er nun dieses leugnet, und so ungescheut dahin sehet, alles Gebet vor der Rechtserti=

gung

g

n

6

(5

De

0

er

30

ei

a

6

I

fe

u

8

fi

DI

DI

g

n

3

N

D

(

L

d

d

u

gung fey GOtt ein Greuel; leget er biemit nicht gnugsam zu Tage, daß er selbst durch Seufzen und Beten nicht zur Busse und Glauben kommen sen, und daher kein 2Bun= der, daß er so blind davon schreibet? Golte Soft dem Herrn das miffallig senn, was er selbst durch seinen guten Geist in reuigen und zerknirschten Hergen wircket? Solte es ihm ein Greuel fenn, wenn ein bufferriger Menfch, aus Erkentniß feines tiefen Berderbens, mit Ephraim zu Gott feufzet: Betehre du mich, Ler, so werde ich befehrer, ger. XXXI, 18. oder wenn ein gedemüthigter Zöllner vor seiner Rechtsertigung an seine Brust schlägt und saget: GOtt, sey mir Sunder gnadig! Luc. XVIII, 13. S. Jer. XXXVI, 7. So gar können die Affecten den Berftand verblenden, daß, indem man die Wahrheit zu defendiren vermeinet, man dieselbige verlieret, und Din= ge vorbringet, die so wol der gesunden Ber= nunft, als der H. Schrift schnurstracks ent= gegen sind. Gar anders urtheilet Avgvsti-NVS Tom. VII. L. I. de Prædestinatione san-Horum cap. VII. pag. edit. Colon. 487. b. von dem Hauptmann Cornelius, indem er saget: Cuius acceptæ funt eleemofynæ et EXAV-DITAE ORATIONES, antequam credidiffet in Christum: nec tamen fine aliqua fide donabat et orabat. Nam quomodo inuocabat, in quem non crederet? Sed fi posser sine fide Christi esse faluus, non ad

er

ge=

21)=

m,

io.

n.

11.

t=

10

r=

n

1=

e.

1=

n

r

e

e

hô

na

un

Eei

be

ne

ni

ge

be

FF

fu

0

£

D

ic

5

9

n

\*

C

eum ædificandum mitteretur architectus Apostolus Petrus. d. i. Cornelii Almosen waren angenehm, und fein Gebet wurde erhort, ehe er an Christum glaubete: Doch schenckte und betete er nicht ohne einigen Glauben. Denn wie konte er anrufen, an den er nicht glaubete? Zat= te er aber ohne den Glauben Christi selig feyn konnen, was bedurfte zu seiner Er= bauung der Apostel Petrus, als ein Baumeister, zu ihm geschieft zu werden? Und wie hat doch der Herr D. KLYGE auf so ungeheure Gedancken gerathen konnen, da ihm fein gewesener Lehrmeister D. WERNSDORF ins 2(n= gesicht widerspricht, wenn er in feiner Difputation: Num bona opera in instificatione fidei fint prefentia C. II. S. 2. alfo schreibet: Iuftificationem antecedunt motus in contritione eliciti, dolor ob peccata, pia feriæ conversionis desideria, item pro largitione noui cordis suspiria. d. i. Dor der Recht= fertigung geben ber die in der Reu erregten Bewegungen, der Schmery über die Sunden, andachtiges Verlangen nach ernstlicher Bekehrung, imgleichen das Seufzen um Derleihung des neuen Zermens. Welche Worte Herr D. KLYGE in Dem Burnen Beweis &. 31. pag. 83. felber anführet. Und doch leugnet er, daß zu den guten Bewe= gungen vor der Rechtfertigung das Gebet ge= hore.

hore. Ist denn das andächtige Verlangen nach ernstlicher Bekehrung, sind die Seuszer um die Verleihung des neuen Herhens, sür kein Gebet zu achten? Und ist einsolches Gebet GOtt dem PErrn mißfällig? Das sen serne!

S. 46. 3ch fan ben diefer Gelegenheit nicht umbin, einer gewissen Dissertation zu gedencken, welche im Jahr 1714. unter dem berühmten Rostochischen Theologo D. IOHANN FECHT ist gehalten morden, de precibus pro fuimet conversione ad Deum fusis, d. i. von dem Gebet, welches ein Mensch seiner Bes kehrung wegenzu GOttabschicket. Es ist dieselbe von so merckwürdigem Inhalt, daß ich vestiglich glaube, es werde dem geneigten Leser angenehm senn, einen kurgen Huszug davon zu sehen, welchen ich denn auch hiemit getreulich communiciren will, um zu zeigen, wie so gar auch d. fecht, der doch vormals ein Erz-Verfechter der Orthodorie hat senn wollen, dem Herrn D. KLYGE in vielen Stucken, ganklich zuwider sen.

§. 47. Es behauptet nemlich gedachter Theologus in dieser Disputation, daß das Gebet, welches ein noch Unwiedergeborner um seine Bekehrung in rechtem Ernst 3u GOtt schieset, ein wahres und GOtt gefälliges Gebet sey. §. 13. Dieses zu ersweisen, sühret er solgende Gründe an: "(1) Weil Christus Matth. VI. die Norm zu

tus

fen

III:

111:

cht

nte åt=

elia

Er=

au=

lnd

ige=

fein

Un=

vu=

dei

fti-

tri-

riæ

io-

ht=

eg=

die

ach

er=

em ret.

ve=

re.

2711

220

22

29(

ng

3,6

273

273

221

270

278

27

22

22

201

2,1

27

52

27

22

77

27

2

3

"beten nicht den Jungern allein, fondern ins-"gemein allen Chriften vorgeschrieben; maffen ger seine Berg-Predigt an die Junger und an Das Bolek zugleich gehalten habe. §. 14. 3(2) Beil Luc. XI, 13. ein folcher Betender "aufgesteller, oder abgebildet würde, der noch umbekehrt ift, morneos unaexar, Der, Da er Dtt um seinen Geist und dessen Gaben bitgret, erhoret werden foll. 3ch erlange aber, "fagt D. FECHT, den S. Geift durch den Glauben, nicht durch einen folchen Glauben, NB. "der alsobald rechtfertigend ist, sondern "iustificaturam, der noch erst rechtfertigen "foll. Denn der S. Geift gehet mit dem Men-"schen in der Bekehrung Stufenweise. Er tiffe, der une des Worte, fo wir lanaft geplefen oder gehoret: Betebret euch zu mir, "fo werdet ihr leben, erinnert. Erifts, der juns jur Erfentniß der Gunden bringet. Er nifts, der uns aufden Arthhinweiset, der un= Mere Gunden-Wunden heilen fan. Er ifts. "Der uns den gerechtmachenden Glauben schen= "cket, wo wir ihm in solchen Stufen Kolae "leiften. Das alles gehet vor dem Glauben, ofo ferne er rechtfertiget, ber. Denn es find Wirchungen des D. Geistes, wodurch ger den Glauben schaffet, und welche der Mensch annimmt, ehe er glaubet. "chergestalt ist es ein wahres Gebet, welches "der noch nicht befehrte Mensch zu dem Ende perrichtet, damit er bekehrt werde. §. 15. "Diere

ins=

Ten

an

14.

ider

ioch

r er

bit=

ver,

au=

VB.

ern

gen

en=

Gr

ge=

ner,

der

Er

III=

ts.

en=

lge

en,

es

cct)

der

Ol=

es

de

5.

21'5

"Hierauf beruft er sich (3) auf die Ginstim= "mung der Symbolischen Bucher, und des "ren vornehmsten Ausleger, nemlich CARP-"zovu und chemnitu, welche darinn über-"einkamen, daß die funfte Bitte: Und verngib uns unfre Schuld, nicht nur von den "Schwachheits-fondern auch Tod- Sunden, "u verstehen mare. §. 16. Er füget (4) hin= "ju einige Schrift- Erempel folcher gefallenen "Menschen, die den Unfang ihrer Bekehrung "bom Gebet gemacht haben. Jer. XXXI, 18. 3 Jer. XVII, 14. Luc. XVIII, 13. 6. 17. Er be= miehet fich (5) auf die Praxin der gangen "Rirche, in Unfebung der Gebet-Bucher, wo= Burch die Menschen zur wahren Busse und "Erkentniß der Sunden, wie auch jum Blauben angeleitet werden folten, deren Si-"tul und Uberschrift ausweiset, daß das Ge-"bet unbekehrter Menschen, fo fie ihrer Be-"fehrung wegen mit rechtem Ernft zu Gott "abschicken, mit allgemeinem Benfall gebilli-"get, und für ein wahres Gebet, von Alters "her, in Christlicher Kirche gehalten worden. 3. E. Gebet um wahre Buffe und Betehrung. Gebet um rechtschaffene Ertent= "niß und Bereuung der Gunden. Gebet "eines groffen Sunders, der die Marter "feines Gewiffens empfindet, und dergleichen "mehr §. 18. 19. " Diefen allen fetet D. FECHT hinzu verschiedene Zeugniffe aus den alten Riv chen=Batern. 6. 20. 6.48. 5) 3

,,2

2011

200

350

2,1

3,0

306

206

221

201

20

20

22

22

33

33

23

22

3

3

2

6. 48. Hierauf fabret er fort und faget: "Eine iede Sache konne entweder in ihrem "vollkommenen und completen Stande; soder in ihrem Anfang und Sortgang bestrachtet werden. Sonderlich aber in Sa= "chen, die eine moralische Gute hatten, fan= .. den fich gewiffe Stufen, wodurch fie zur Boll-"fommenheit gelangeten. Indessen ehe sie solche aund erreicheten, fonte man ihnen "Doch die Bahrheit nicht ganklich absprechen. sollnd eben fo fen es auch mit dem Gebet be= s, wandt, welches ben den Menschen, nach be= Sangenen Tod-Sunden, drenerlen Art fenn "fonte, entweder ein kaltfinniges Gebet; oder "ein zwar ernstliches, aber doch bald nach-"gelassenes; oder auch endlich ein anhalten= "des Gebet. 2Bas Die erstere Gattung bes strifft, so gestehet der Auctor, daß dieselbe "wenig oder gar nichts von der Art eines mah= oren Gebets an fich habe, weil es ein bloffes Dund-und Lippen- Werck fen, das gleich in oden Wind gebe. Denn das ware die Gin-"bildung der meisten Welt-Menschen, daß. menn sie groblich gefündiget, und nur einen "Seufier zu Gott geschieft, oder ein Buß-Bebet aus einem Buche bergelefen, fo bat= sten sie damit hinlangliche Busse gethan, ob sifie indeffen gleich in Gunden fortlebeten. "Solche Menschen vergleichet er gar artig mit "denenjenigen, welche andere mit schweren "Injurien beleget, und von der Obrigfeit zur ... 21bbitte

"Abbitte genothiget werden, die denn endlich swol aus Zwang dem Beleidigten die Hand "geben, aber das Geficht abkehren, und nicht ssein Wort darzu sprechen; welches dann ei= ane Chriffliche Abbitte heiffen folte. "der zwenten Art, da man zwar ernstlich "betet, aber bald ablaffet, urtheilet er schon "anders. Erstlich zwar mißbilliget er die Ge-"wohnheit der meiften, fo zur Beichte gehen, sund aus einem Gebet-Buche viele Buß-Gesbeter durchlefen, welches Beten ihnen auch smol ein Ernst ist; woben fie aber nichts we= siniger in Sinn nehmen, als von ihren Ge-"wohnheits-Sunden abzustehen. Daher fie andenn auch, nach dem Abendmahl, des Bebets bald vergeffen, und ihr voriges Leben "fortseten. Indeffen saget er, daß ein folches 3. Gebet schon mehr von der Urt eines mahren "Bebets participirte, und so viel leichter in sein completes und rechtschaffenes Gebet, un= ster gottlicher Wircfung, verwandelt werden Belangend endlich die dritte Art, "nemlich das anhaltende und unabläßige Bebet, ob folches zwar für ein mahrhaf= stiges Gebet ju achten fen, fo konne man "Joch diejenigen, so solches verrichten, NB. micht fo fort für bekehrt halten. 33 Indeffen mare doch das Gebet ein gutes For-"derungs Mittel zur völligen Bekehrung. Dahero auch CLEMENS ALEXANDRINVS Lib. 5) 4

f:

m

2;

2=

1=

1=

11=

ïe en

11.

e=

e=

111

er 5=

11=

e=

be

h=

es in

11=

B,

en BF

It=

36

n.

nit

en

ur tte

229

زادد

201

236

أدد

201

201

22

201

201

201

201

20

22

22

22

22

23

3:

3:

2

VI. Stromat. p. 479. Edit. Heins. sagete: squosdam peccatorum duci pœnitentia, 3) quanquam nondum segews, solide vel firmiter crediderint, quo cafu per preces præbere Deum petitiones, b. i. einige "Sunder wurden zur Buffe geleitet, ob sfie gleich noch nicht grundlich oder vest "glaubeten, in welchem fall GOtt iedoch "durchs Gebet fie der Bitte gewährere." Herr D. FECHT füget Diese Unmercfung bin= ju: ,. Es fonne wol geschehen, daß ein Mensch, Boblinften gelebet, durch "die Predigt gottlichen Worts, oder durch 3. Lefung einer geiftreichen Schrift gerühret und speranlaffet murbe, die Gefahr feiner Geelen sseinzusehen, und dahero ernstliche Seufzer, ,NB. die gleichwol auch ein Gebet waren, 334 Gott abzuschicken, und dieselben ofters 33u wiederholen; da indeffen, wegen lang ge-"wohnter Gunden = Lust, die ungezweifelte "Gewiffheit der Bergebung der Gunden im "Bergen, oder der vollige Glaube, noch smicht erfolget, und pflegete NB. der Kampf "des fleisches und des Geiffes oft eine degraume und lange Zeit anzuhalten, bis endsolich der vefte Borfat in dem Gemuthe erfolsigete, von nun an aller Welt- Luft abzusa= sen, und in Chrifto feine eingige Bergnu-Golde Bewegung zur sogung zu suchen. grundlichen Buffe und Lebens : Befferung, "schriebe clemens dem Gebet zu, ob folches s, gleich

"gleich noch nicht aus dem volligen Glauben Nicht anders beschriebe uns auch "folchen Kampf St. CHRYSOSTOMVS in seiner Momilie über den sechsten Pfalm. Denn "da wurden vorerst Davids groffe und schweore Sunden erzehlet, welche ihn vor das er-Sichreckliche Gerichte Gottes forderten, und ssein Gewissen beunruhigten. Oft habe er 5.thm vorgenommen Busse zu thun, es aber "bon einem Tage zum andern verschoben, "und also Gott durch einen falschen Vorsatz "geheuchelt. Dahero er fast an der göttlichen , Snade verzweifeln muffe; und konne er weister nichts, als feufien und beten: Bib mir, "o GOtt, ach gib mir Jeit zur Bekehrung. "Und da in dir ift ein wesentlicher und un-"abtrennlicher Abgrund der Leutseligkeit , und ein rechtes Meer der Langmuth, fo oftrafe mich doch nicht in deinem Forn, ,und züchtige mich nicht in deinem Grimm, "sondern habe doch nur noch ein wenig Ge-"duld mit mir; reisse mich nicht vor der "Teit aus dem Leben dahin, und haue ,,mich nicht ploglich um, als einen un-"fruchtbaren zeigenbaum; vielmehr, als "ein gütiger und liebreicher & Err, schencke "mir nebst andern Wohlthaten auch die-"ses Jahr zur Buffe. Bekehre mich, & Ere, "und errette meine Seele, errette mich um "deiner Barmbergigkeit willen. §. 21=23.

D à

\$. 49.

te:

ia,

fir-

ces

ige

eft

och

E+72

in=

rd)

md

len

er,

en,

ers

ae=

lte

im

och

pf

ge=

10=

ol=

fa=

nu=

ur

g,

ich

3

3

3.

3.

3

9.

2

3.

2

3.

9.

9:

3

9.

3.

,

9.

3.

2.

3.

3.

2000r=

6. 49. Schlüßlich fo beantwortet Herr D. FECHT Diejenige Einwürfe, welche gegen Die Bahrheit des Gebets um die Befehrung, ge= macht werden mochten. "Der erfte ift: Das "Gebet muffe aus dem Glauben fommen, als "welcher gleichfam die Form oder Seele alles "wahren und erhörlichen Gebets fen, Jac. I. Man muffe im Mamen Christi, und also sim Glauben an denfelben, beten, Joh. ,XVI, 23. Ohne Glauben ser es unmog-"lich Gott zu gefallen, Hebr. XI, 6. und , was nicht aus dem Glauben gehe, das "sep Gunde, Rom. XIV, 23., Sierauf antwortet der Auctor: , (1) 2Bann die S. Schrift sur Kraft des Gebets den Glauben erfor= sodert, fo ift folches allein zu verstehen von folochen Gaben, die dem gerechtmachenden "Glauben verheiffen find, teinesweges aber soon dem Glauben an fich felbst, so ferne "derfelbe noch erst in Ordnung der Busse er= "langet werden foll. Denn wie fan ich im "Glauben bitten, um den Glauben zu erlan= agen? Bennich schon glaube, daß mir GOtt "anadig fenn und die Gunde vergeben wolle. ,mas bedarf ich ihn anzwufen, daß er den "Glauben in mir erwecke und wirche? Um die Bermehrung des Glaubens, wenn derfelbe sofchon vorhanden ift, mogen wir wol bitten, Buc. XVII, 5. aber nicht um den Glauben

"felbst. Che der Mensch ein Bertrauen auf

3. ODit um Chrifti willen feben fan, mußer

"vorhero GOtt bitten, daß er eine ernstliche "Reue seiner Gunden wegen; fo dann aber sauch den Glauben oder die Zuversicht zu »Christi Leiden, womit er für unfre Gunde sgenug gethan, in uns erwecken wolle. Daß "man aber bendes von Gott im Gebet fuchen smuffe, folches bezeugen alle Gebet-Bucher, »ja die Sache selbst weiset es aus. (2) Zu= 3,dem fo gehoren jum Glauben dren Stucke, "die Erkentniß, der Beyfall und die 3u= "versicht. Da find nun jum Gebet die ben= "den ersten Stucke an sich betrachtet, schlech= sterdings nothig. Denn da ift es mahr, was "der Apostel saget: Wie sollen sie anrufen, san den sie nicht glauben? wie sollen sie "glauben, davon sie nicht gehöret haben? "Rom. X, 14. Denn da der Apostel v. 10. ogezeiget hatte, daß ohne den Glauben, fo ferne ser eine Zuversicht zu Chrifto und seinem Ber-"dienst ift, niemand felig werden konne; fo "weiset er nun ferner, daß dieser zuversicht= soliche Glaube, ohne die Predigt des Evange= "lii, nicht entstehen Eonne; welchem Evangesolio muffe Benfall gegeben werden, damit ,aus folchem Benfall die rechtfertigende und "seligmachende Zuversicht erfolgen könne. Zu "benderlen Gebet ift der Glaube nothig. Zu "demjenigen, wodurch ich die Rechtfertigung ,und die Seligfeit erlange,ift nothig der Glau-"be, welcher ist eine Zuversicht auf Christi Ver-"dienst: Zu dem Gebet aber, wodurch ich »Die

err

Die

ge=

as

als

les

.I.

lfo

sh.

g= nd

as 1t=

ift

r=

err

ne

r=

1=

tt

e,

n

ie

e

n

r

"die Zuverficht bitte und erlange, ift nothig "die Erkentniß und der Berfall, als ohne "welche die Zuversicht nicht gewircket werden

3

33

99

33

2

122

20

23

20

23

22

22

22

21

27

20

20 20

أرو

30 22

ادد

33

30

ofan. 6. 24. ,,

S. 50. Der zwepte Ginwurfift: Die= "mand konne auf eine Gottgefällige Urt besten, wo er fich nicht der wahren Gottfelig-"feit mit Ernft befleißige, oder fein Licht "leuchten laffe por den Leuten, daß fie fei-"ne gute Werde feben, und der Vater im "Simmel gepriesen werde, Matth. V, 16. swelches ohne den Glauben nicht geschehen "fan., Der Auctor antwortet hierauf: "Es "werde hier supponiret, daß die Wohlthat Der Bergebung und Der zugerechneten Ge-"rechtigfeit Chrifti, durche Gebet schon erlan-"get fen. Dahero fein 2Bunder, daß auf ei-.. ne so grosse Wohlthat auch so fort die Pro-"ben der Danckbarkeit gegen den Wohlthaster erfolgeten., Sierauf fahret er fort, und fagt: "Ipía præterea in precante, et remis-, fionem peccatorum petente deuotio, fub-"missio animi, variaque AMORIS et RE-"VERENTIAE figna, antequam benefi-,,cium, quod expetit, impetrat, antequam "peccatorum remissionem, et donationem "justitiæ Christi consequatur, Deo NON "POSSVNT NON ESSE GRATA et ,,accepta, quia ad conversionem tendunt; ,,quanquam nonnunquam, quamferia eti-,am fint, a carnis et mundi seductione inoterciothia ohne erden

Mie= t be= felia= icht e fei=

rim 16. ehen , Es

that Gie= lan= fei=

ro= hå= und

nisıb-

Eefi-

am em N

et it;

tin-

i-

"tercipiantur. d. i. Betrachtet man aber "ber dem betenden und die Vergebung "der Sünden suchenden Menschen die "Undacht, die Demuthigung des "herkens, und die mannigfaltigen Unsigungen der Liebe und der Ehrfurcht. sehe er NB. die Wohlthat, darumer bit= stet, erhalt, ehe er die Vergebung der "Sunden und das Geschenck der Gerech-"tigkeit Christi erlanget, so konnen solche BOtt nicht anders, als angenehm und "wohlgefällig fern, weil fie auf die Betebsung abzielen; ob sie wol zuweilen, wie "ernstlich sie auch seyn mögen, durch die "Derführung des fleisches und der Welt "unterbrochenwerden." Diesem setet der Auctor noch hinzu: "Denn da der Glaube, ofo ferne er gerecht und felig macht, durch "mancherlen actus oder Handlungen erlan= siget wird, als da find die Erkentniß der sogottlichen Geheimniffe, wovon auch nur "die nothigsten Stucke zu fassen, oft viele Beit und groffer Fleiß erfordert wird; fo "dann der Bepfall, die Erkentniß folcher "Sunden, die man vorher nicht für Gunden serfant, der Schmert wegen zugezogenen "gottlichen Zorns, das Berlangen errettet sund selig zu werden; so kans nicht anders sepn, als daß vor dem Glauben, der den 3,Menschen gerecht und selig macht, NB. "meb=

"mehrere Gottgefällige und von ihm ge"botene actus hergehen, und von dem
"Menschen durchs Gebet von Gott be"gehrer und erlangerwerden. §. 25. "

3.

3:

3.

3.

. 3:

3

3

3

33

2:

3

33

3)

20

22

23

23

23

0

uie

D

6. 51. 3ch fete nur noch den dritten Einwurf hingu, "daß gleichwol das Gebet "der Gottlofen, dergleichen alle noch unbestehrte Menschen waren, an unzehlichen Drten heiliger Schrift verworfen murde; sale Joh. IX, 31: Wir wiffen, daß Gott "die Gunder nicht boret, sondern so iemand Gottesfürchtig ift, und thut feis ,nen Willen, den hovet er. It. Prov. XXI. 27. Cap. XV, 8.29. Pf. CXLV, 18.19. Efa. ,I, 15. Mich. III,1-4. Bach. VII, 13., D. FECHT antwortet hierauf: "Es werde hier etwas "supponirt, das doch falsch sen, nemlich, "daß diejenigen, welche den gerechtmaochenden Glauben noch nicht haben, doch aber Gott um ihre Befehrung mit ernftli= ochem Gebet anflehen, NB. unter solche "Gottlofe zu gehlen, welche Gott nicht Boven wolle. War denn, spricht er, "der Zollner zu der Zeit, da er zu Gott "betete: Gott, fer mir Gunder gnadig, soluc. XVIII, 13. gottlos zu nennen? Da mun fo oft gesagt wird, daß GOtt der SErr "der Gottlofen Gebet nicht hore; fo merden "nothwendig folche Gottlofe verstanden, welsiche fich in dem Roth und Unflath der Guno, den

"den herum welken, indessen, da ein Un=

39lucks-Fall ihre Ergehlichkeiten storet, sie

n ge= dem tt be=

itten Seber

unbe= lichen irde; Ott

o ies fei= XXI,

Gfa. ECHT

was lich , ma=

doch nitli=

lche

icht er,

Ott dig,

Da Err den

pel= un=

Den

Mor einen Schein der Buffertigkeit von sosich geben, und sich vor GOtt demuthisogen; aber, so bald es mit ihnen besser wird, sofo gleich wieder fressen, was sie gespevet »haben, da dann das letzte mit ihnen år= siger wird, denn das erstere, 2 Petr. II, 5,20. Denn wie folte Gott das Gebet de= orer nicht erhören, die in wahrer Buffe zu 30 Ott ihre Zuflucht nehmen, da es Gott selber befohlen, und die Gunder, die folochem Willen GOttes Folge leiften, von "der Gottlofigkeit abzutreten und Gott zu "fürchten anfangen? Und ob sie wol die "Busse nicht in einem Augenblick vollen-"den, und alle Widerspenstigkeit des "verderbten gleisches auf einmal unter-"drucken konnen, so ift Gort doch lang-"muthig, 2 Petr. III, 9. und will ihnen "das Vornehmen und den Verzug der 33uffe, nicht für eine Gottlosigkeit 3u= "rechnen, wo nur solcher Derzug nicht "mit vorseglicher Bosheit und Zeuchelep "verknupfet ift., §. 52. So weit gehen demnach D. FECHTS

Gedancken von dem Gebet eines Menschen

um seine Bekehrung. Nun will ich einen

ieden unparthenischen Leser, ja den Herrn

D. KLVGE selber, urtheilen lassen, ob nicht in

seiner wunderlichen und verkehrten Meinun= gen zu erblicken? Welch eine Apostafie oder Abfall machet er nicht von d. Fechtens Dr= thodoxie. D. FECHT statuiret gar recht und GOttes Wort gemaß, ein Mensch fonne noch vor feiner Rechtfertigung erhörlich und Gottgefällig um feine Befehrung beten: Er aber verwirft nicht nur alles Gebet vor der Rechtfertigung; fondern will auch nicht ein= mal jugeben, daß ein Gebet fatt habe ben Hervorbringung des gerechtmachenden Glaubens. D. FECHT sagt: Die Andacht, die Demuthigung des Bergens, die mancher= ler Zeichen der Liebe und Ehrfurcht ber einem Menschen, der um die Bergebung der Gunden bittet, konne nicht anders, als Gott angenehm und gefällig feyn: Er aber unterstehet sich, Die Gegenwart Der Liebe und Soffnung, oder wie die guten Bewegungen im Bergen Ramen haben mogen, mit all zu leugnen, auch fo gar, wenn der Mensch iest gerechtsertiget werden foll. So tief verfallet er, da er mit feinen Gub= tilitäten sich allzu hoch versteiget. BVDDEVs oder andere, die er unbefugter Beife Dietiften nennet, Dergleichen geschrieben, als D. FECHT in angezogener Stelle gethan; wie boch wurde er nicht seinen elenchum wider ihn angefangen haben? Jedoch genug bon dem erften Stück.

Das

# Tas dritte Capitel

Der Gegenwart der Liebe und Hoffnung im Handel der Rechtfertigung.

Ist ist nun die Haupt-Frage, worüber vornehmlich der Streit erreget wor= den: Ob innerliche gute Wercte, nemlich Liebe und Soffnung, im Bandel ber Rechtfertigung gegenwärtig? BVDDEVS in seinen Institut. Theol. dogm. Lib. IV. C. IV. s. X. bejahet solches mit folgenden Worten: Wenn man ferner diejenigen innerlichen Werde, die allezeit mit dem Glauben verbunden sind, nemlich Liebe und Hoffnung, in Betrachtung ziehet, dies selben, weil sie vom Glauben niemals getrennet werden mögen, so können sie and nicht anders, als gegenwärtig sepn, wenn der Mensch gerechtsertiget wird, ob sie gleich auf keinerley Art und Weise zur Rechtfertigung selbst etwas helfen oder beytragen. Da nun des Herrn D. KLYGENS Begriff von dem gerechtmachenden Glauben, eben so irrig, ungereimt und verkehrt heraus kommt, als derjenige, welchen er sich von

der 2¢.

inun=

oder Or= und

und

: Er

ein=

ilau=

, die

ther=

ber

uma

ers,

epn:

uten

mo=

enn

foll.

ub=

atte

Bei=

en,

an;

mi=

mg

as

# 130 Das III Cap. 1216 fchn. Dom wahren

der Reue machet; so ist kein Wunder, daß er fich, durch feinen vermeinten Gifer für Die Orthodorie, antreiben laffen, obigen Bud= deischen Lehr= Sag, als eine irrige und ver= führische Lehre, auszuschrenen, und daben Die hestigsten Injurien wider dessen Berson auszustossen. Wir wollen denn untersuchen, ob folche Beschuldigungen gegrundet, und des Endes besehen

- I. Den wahren Grund der Buddeischen Lebre.
- II. Die Einstimmung unserer Symbolischen Bücher, wie auch anderer Orthodoren Lebrer unfrer Birche.

III. Den Ungrund und Michtigkeit der Blugischen Limvürfe.

# Erster Abschnitt

Dem wahren Grunde der Gegenwart innerlicher Wercke im Handel der Rechtfertigung.

#### Inhalt.

Woven bier eigentlich die | Die gange Sache wird in Rede sen, und wovon sie nicht sen? §. 1.

einem Sat vorgestellt, und beffen Grund aus 3

Bi

# Grunde der Gegenw. innerl. Werckerc. 131

BVDDEI eigenen Worten gezeigt, S. 2. 3.

Der Grund ift die wefent: liche Art und Beschafe fenheit des Glaubens, 9. 4.

Woben alles auf das Les ben des Glaubens an-

fommt, S. 5.

CIR

aB

Die

10=

er=

en

on

n,

nd

en

0=

er

e.

:E

Solches Leben hat der Glaube in fich schon aus der Wiedergeburt, und nicht erft ex Christo apprehento, §. 6:8.

Die motus vitales, wo: durch fich der Glaube in der Rechtfertigung thatig erweiset, werden aus chemnitio parges stellet, §. 9.

Fernere Erinnerung des fel. CHEMNITH von fol: chen Stufen bes Glaubens, f. 10.

Der Glaube ift nie ge: schäfftiger, als wenn er rechtfertiget, §. 11.

Die folgende Thatigfeit des heiligenden Glaus bens bebet nicht auf bie Thatigkeit des ges rechtmachenden Glau: bens, g. 12.

Beschreibung folcher that tigen Ratur des Glaus bens aus sinceri evan-GELICIGend-Schreiben,

Hus ber Thatigkeit bes

Glaubens erhellet fer, ner deffen unabtrennli: che Liebes Matur, G. 14. Belche aus Pauli Borten

Gal. V, 6. bestätiget

wird, 6. 15.

Wie ungereimt es fen, Lie: be und Doffnung vom gerechtmachenden Glaus ben abzusondern, §. 16.

Der doch von feinem erften Uriprung an ift prægnans operibus, §. 13.

Warum folche innerliche Wercke weder als Urfas chen; noch als ein Vers dienst; noch als Wittel der Rechtfertigung fon nen angesehen werden, Q. 19.

Und warum man nicht fas gen fonne, daß derfels ben Gegenwart nothig fen zur Rechtfertigung,

9. 20.

Db zwar die lehre von der Gegenwart innerlicher Wercke an fich fo beschafe jen, daß man, drüber ju halten wichtige Ursache bat, S. 21.

Und ift diefe Wahrheit um deswillen, weil sie kan gemißbrauchet werben, nicht zu verleugnen, 6.22,

Bie denn alle redliche und reine Theologi biefelbe bekennen; 9. 23.

C 2 Q. I.

3 26

§. I.

Us nun belanget den wahren und eigentlichen Grund, warum gelehret werde, daß innerliche gute Wercke, Liebe und Lossinung, dem D

1

11

I

0

のはははついり

Glauben, wenn er rechtfertiget, gegen= wartig feyn; fo muffen wir, allen Migbegriffen vorzubeugen, zuförderst erinnern, wovon eigentlich die Rede sen. Nemlich es ist Die Frage (1) de actu, vom Bandel der Rechtfertigung, da ein Mensch das erste mal Bergebung der Gunden erlanget, oder, da er durch muthwillige Gunden aus der Gnade gefallen, fich aufs neue ju Gott bekehret; nicht aber de statu, von dem Stande der Rechtfertigung, ober deren Fortsetzung und Wiederholung in der täglichen Buffe und Erneurung, worinnen sonft die Gegenwart der guten Wercke zugegeben wird: Biemol doch einige so weit gehen oder sich vergeben, daß sie auch so gar die Gegenwart der guten Wercke in statu instificationis leugnen, als wenn der Glaube bloß ware von allen auten Wercken, so oft ein Mensch in der thalichen Buffe die Vergebung der Gunden erlangt; welches dann nichts anders fenn wurde, als iustificatio quotidiana relapsorum, eine tägliche Rechtfertigung solcher Menschen, die alle Tage aufe neue in Tod = Gunden fallen.

Wie das der greuliche und doch sehr gewöhn= liche Irrthum ift der meisten Welt-Menschen, Die eben dazu den Spruch mißbrauchen: Der Gerechte fället des Tages siebenmal, und stehet wieder auf, Gpr. Gal. XXIV, 16. da doch daselbst nicht stehet: des Tages; auch nicht von Gunden- sondern von Unglucks = Rallen die Rede ift, folglich auch nicht von der Bekehrung und Rechtfertigung, sondern Errettung aus leiblichen Trübfalen; wie der sel. d. spener vom Migbrauch der Spruche Seil. Schrift, grundlich ausgeführet hat, und aus dem Contert leicht zu ersehen ist. Und wer solte sich einbilden, daß ein alter Prediger in der Stadt Hamburg dergleichen weiche Polster den Leuten unter die Armen machte, wo nicht Herr nevmeister selbst in seinen Eclogis Euangelicis P. II. p.320. das von ein deutliches Zeugniß ablegete? So ist auch (2) hier allein die Frage von den inner= lichen guten Wercken der Liebe zu Gott und IEsu Christo, wie auch der lebendigen Soffnung auf seine Gnade, so ferne Diesels ben noch in innerlichen guten und heiligen Bewegungen in der Seele bestehen; feinesweges aber von solchen Wercken, die in täglicher Erneurung, als Fruchte, von dem volligen Glauben zeugen; wie man folchergestalt die mores et instituta vitæ, d. i. die Sitten oder Tugenden und Lebens = Pflichten, im genauen Verstande, gute Wercke zu nennen pfleget. 3 3

ren

ren

nd,

daß

cte,

dem

ten=

Bbe=

mo=

ist ist

Der

mal

da

lade

ret;

Der

und

und

vart

wol

en,

uten

als

iten

hen

igt s

als

eine

Die

llen. Wie

## 134 Das III Cap. 1266chn. Dom wahren

(3

fo

X

る

00

ate

De

re

111

Do

fo

(F.

ne

2

fil

fer

ar

fe

De

ae

ch

re

fo

au

ifi

ti

ne

ni

vi

pfleget. Zwar beschuldiget Herr D. kluge in seinem kurgen Beweis & VII. p. 26. fq. den Beren Baft, BRUGMANN, daß er den ftatum controuersiæ srevenslich verdrebe, indem die Streit = Frage nicht fen von guten und heili= gen Bewegungen, die nicht so wol Wirchungen der Seele, als Wirchungen des Beil. Beiftes in der Geele waren; fondern es wurde gefragt: Obinnere gute Wercke, Liebe und Soffnung, in dem Sandel der Rechtfertigung gegenwärtig wären? Golte es Diese Meinung haben, daß Herr D. KLYGE nicht eben die innerliche Bewegungen der Liebe und Soffnung; sondern nur die in= nerlichen auten Wercke der Liebe und Soffmina, leugnen wolte: so wurde es ja auf ei= nen pur lautern Wort-Streit hinaus laufen, und bloß darauf wieder ankommen: Db folche innerliche, vom Beiligen Beist zwar ge= wirckte, aber von dem Menschen angenommene Bewegungen, infonderheit der Liebe und Hoffnung, gute Wercke zu nennen? Welche Frage aber im borbergebenden Capitel, meis nes Erachtens, so abgeferriget worden, daß wol nicht leicht ein vernünftiger Mensch eini= gen Scrupel mehr baben haben wird. Alleine, daß herr D. KLYGE die Liebe und Boffnung durchaus nicht unter den auten Bemegungen in und ben Bervorbrinaung des Glaubens, mit begreiffe, sondern Diefelben glatt leugne, erhellet nicht nur aus seiner Ecloga, fon=

sondern auch aus dem kurgen Beweis &. XXXIX. p. 95. dd er von der Liebe und Soffnung ausdrücklich schreibet, daß sie weder vor, noch bev dem Glauben, wenn er gewircfer wird, sich befånden, und NB. 311 den guten Bewegungen in der Reue und Gervorbringung des Glaubens nicht gehöreten, sondern aus und nach dem Glauben und der Rechtfertigung folgeten. Und das ift eben der grobe Grethum, der im nach= folgenden zur Gnüge soll aufgedeckt werden. Es ist (3) die Frage de præsentia simultanea, ob diese innere Liebes = und Hoffnungs= Bewegungen mit dem Glauben zugleich da und in der Seele, wenn der Mensch gerechts fertiget wird; und nicht von der præsentia antecedanea aut consecutiua, ob innere gute Wercke, nemlich Liebe und Hoffnung, vor der Rechtfertigung hergehen oder drauf fol gen. Denn daß sie vorher gehen folten, folches wird nicht gelehrer; daß sie aber, als reife Früchte des völligen Glaubens, drauf folgen, das leugnet niemand schlechterdings; sondern nur, daß sie, der Zeit nach erst, auf die Rechtfertigung folgen sollen. ist (4) lediglich die Frage de nuda coexistentia, von bloffer Gegenwart, ob solche innere gute Wercke dem gerechtmachenden Glauben bloß zugegen sind; durchaus aber nicht, de coefficientia, ob sie als Ursachen oder als Mittel in dem Handel der Rechtfer= 3 4 tigung

tett

e in

den

um

Die

ili=

un=

eil.

ur=

ebe ht=

es

GE er

in=

AF=

ei=

m,

ol=

1e=

m=

nd

he

ei=

aß

ni=

ei=

F

e=

11=

tt

1,

13

## 136 Das III Cap. 1216schn. Dom wahren

Gr

2011

GI

fer

me

aie

ma

Gi

fo !

ne

un

mi

ffi

hie

,,F

2,1

37

27

223

22

22

22

27

27

77

97

27

27

27

27

2

tigung vor GOtt, anzusehen. Wie denn auch (5) nur die Rede ist von der Gegen= wart innerlicher guter Wercke in dem Menschen, als dem Subiecto des durch die Liebe thatigen Glaubens; aber mit nichten, von deren Gegenwart vor GOttes Gericht, auffer dem Mienschen, im Sandel der Rechtfertigung, da nichts gilt, denn allein der Glaube; und zwar nicht wegen der Ergreis fung, so ferne fie ein Wevet ift; fondern me= gen der ergriffenen Sache, so da ift Christi Berdienst. Und ob wol die Liebe in Dem Moment, da der Mensch gerecht wird, vom Glauben nicht getrennet werden fan; fo recht= fertiget doch die Liebe nicht socodas, formaliter; sondern nur onuavinas, das ist, die Liebe giebt nur von erlangter Rechtfertigung Zeugniß.

§. 2. Aus dem allen sehen wir nun, daß der wahre und eigentliche Lehr=Saß dieser sen! Die innerlichen guten Wercke oder heilige Bewegungen der Liebe und Zossenung, sind dem gerechtmachenden Glauben also zugegen, daß, ob sie wol in den Zandel der Rechtserrigung, vor GOttes Gericht, weder als Ursachen, noch als Mitztel, im geringsten nicht einsliessen, oder darzu nöthig sind; sie iedennoch, auch nicht einmal in dem ZeitzMoment, da der Mensch zum ersten mal die Rechtsertigung erlanget, schlechterdings und in Anse-

Unsehung der blossen Gegenwart vom Glauben getrennet werden konnen. Die= fer Sah ist nun so wahrhaftig, daß derjenige, welcher ihn leugnet, eben damit zu verstehen giebet, daß er mit all nicht wisse, was der wahre Glaube sen. Um aber den rechten Grund folder Wahrheit vor Augen zu legen, so wollen wir zuförderst byddevm davon ver= nehmen, welcher um dieser Lehre willen, so ungestum als unbefugter Weise, angegriffen worden. Seine Worte lauten in seinen Institut. Theol. dogm. L.IV. c.IV. S. X. hiervon also: "Durch den Glauben, davon "bier die Rede ist, verstehen wir den "wahren, folglich auch, lebendigen Blauben: maffen ein todter Glaube für "keinen wahren Glauben zu halten. Und "swar, daß solches Leben des Glaubens, "To ferne fich daffelbe durch die Ergreifung "des Verdienstes Christi auffert, da senn "muffe, solches ift daber offenbar, weil "wir durch solche Ergreifung die Gerech= "tigkeit Christi uns eigen machen. "terne sich aber der Glaube durch die "guten Werche erweiset, kommt er bier "gar nicht in Consideration, hat auch in "solcher Absicht mit der Rechtsertigung ngar nichts zu thun, weil sonsten nicht "könte gesagt werden, daß der Glaube al-"lein rechtfertige. Indessen, da die guten

FRANCKES

en

enn

en=

ens

ebe

noo

111=

ht=

Der

reis

me=

risti

Dem

om

cht=

ali-

Lie=

una

daß

iefer

der off=

lau= den

ttes Nit=

der

ruch

da fer=

in in infe=

"Wercke auf keinerley Art von dem Glau"ben ganglich getrennet werden können,
"so muß man zugeben, daß sie dem Glau"ben gegenwärtig sind, ob sie zwar,
"indem sie zur Rechtsertigung im gering"sten nichts beptragen, als abwesend,
"betrachtet werden können.

6. 3. Uber diesen untadelhaften und mit GOttes Wort einstimmigen Lehr-Punct, er-Flåret sich der sel. Auctor noch weiter in der gleich drauf folgenden Almmerckung, da er alfo schreibet: "Obiges betrift die Frage, wor-Biber unter den Lehrern unserer Rirche ein "Streit entstanden: Ob gute Wercke im "Landel der Rechtfertigung gegenwärtig Jern? Desgleichen: Ob der Glaube, welcher "rechtfertiget, mit Recht lebendig genen= "net werde? Was die erstere Frage anbe-"langet, so ist offenbar, daß hier ein wab= over und lebendiger Glaube zu verstehen sen. "Diemeil der todte Glaube gar nicht einmal ein "Glaube ift. Und da zwischen dem lebendi= "gen und todten Glauben gar fein Mittel= "stand sich findet, so folget, daß derjenige, "welcher nicht zugeben will, daß man durch "den lebendigen Blauben gerecht werde, ju= aleich behaupten muffe, daß man durch den "todten Glauben die Rechtfertigung erlange, ,welches gang ungereimt heraus kommen "würde. Es erweiset aber der Glaube sein "Leben

Gri

osfice osfice

u. s.

BVDI cte, Gla Mier Den liche als e und get, und tung Ergi auch fa ( flieff bier cfen taali heili das man te : Gla fen, "Leben auf zwenerlen Art, einmal und haupt"fächlich durch die Ergreifung des Verdien"stes Christi; so dann aber auch durch die
"guten Wercke, welche den Glauben entwe"der begleiten, oder aus demselben fliessen."
u. s. w.

6. 4. Wann man nun fraget, warum BVDDEVS lehre, daß innerliche gute Wers cke, nemlich Liebe und Soffnung, dem Glauben gegenwärtig sind, wenn der Mensch gerecht wird? So weiset er uns in den angezogenen Worten auf die wesent liche Art und Beschaffenheit des Glaubens, als einen unumstößigen Grund solcher Lehre, und faget: Der Glaube, welcher rechtfertiget, ist tein todter; sondern lebendiger und thatiger Glaube, nicht nur in Betrach= tung seiner vornehmsten Saupt-Rraft, der Ergreifung des Berdienstes Christi; sondern auch der guten Wercke, die aus ihm, ceu caussa emanatiua, quæ existendo operatur, fliessen, und fein Leben anzeigen. ABann nun hier die Rede nicht ist von solchen guten Wer= cken, die aus dem Glauben flieffen und zur täglichen Erneurung gehören; sondern von heiligen und guten Bewegungen, dadurch sich das Leben des Glaubens erweiset: so siehet man leicht, daß, wenn gefragt wird: Ob gute Werde in der Rechtfertigung dem Glauben gegenwärtig? solches eben so viel sen, als wenn ich fragere: Ob der Glaube in

der

ren

all=

tell,

all=

ar,

ma=

10.

mit

er=

Der

al=

or=

ein

1111

tia

ber

en=

be=

th=

en,

ein

idi=

tel=

ge,

rch

311=

en

ge,

ient

ein

140 Das III Cap. 1216fchn. Dom wahren

Gri

Diefe

als

Ben

der

29

Her

bar

23e

nac

hod

nur

ano

auf

VI

pol

bor

fti '

der

nif

che

ge

ich

gel

211

er

2

all

au

D

di

der Rechtfertigung thatig zu seyn sich ers weise?

6. 5. Da nun bier alles auf das Leben des Glaubens ankommt, so fragt sich billig: Ob der Glaube alsdann schon, wenn er rechtsertiget, ein Leben habe? Antwort: Denn das bringet die Matur Allerdings. und das Wefen des Glaubens mit sich. Zum Glauben gehöret ja erstlich unstreitig das Er-Bentnif, insonderheit der ewigen Liebe und Erbarmung GOttes in Christo JEsu, wie Sott in demfelben uns mit ihm felbst verfohnet habe, und fo groffe Berheiffungen, nach Dem Reichthum feiner Gnade, geschencket, uns die Gunde nicht gugurechnen, seinen Born fahren zu laffen, zu feinen Kindern und Erben der ewigen Herrlichkeit uns aufzunehmen: Und zwar eine folche Art des Erkentnisses, da der Mensch solches nicht so bloß lieset, höret und weiß als eine Hiftorie und Geschichte, wie Die Gottlofen und die Teufel felbst es wissen; fondern eine folche Erfentniß, Die & Dtt wir cfet, da er den Geift der Weisheit und der Offenbarung schendet, zu seiner selbst Er Bentnif, und erleuchtete Augen unseres Derftandniffes, daß wir ertennen mogen welches da sey die hoffnung unseres Be rufs, und welcher sey der Reichthum sei nes herrlichen Erbes an seinen Zeiligen Eph. 1, 17. 18. Wenn nun das Wort GO tes (denn dasselbe ift das Gnaden = Mittel p Grimde der Gegenw. innerl. Werdezc. 141

Diefer inneren Erleuchtung des S. Geistes) als ein Licht in den dunckeln Ort des Berhens scheinet, bis der Tag anbricht, und der Morgenstern aufgehet in dem Gergen, 2 Petr. I, 19. fo erwarmet folches Licht Das Derb in der erkannten ewigen Liebe und Erbarmung Gottes, und giebt die fraftigste Bewegung dem Willen des Menschen, sich nach diefer Gnade zu sehnen, dieselbe allein boch zu achten, da grunet denn schon die Soff= nung, der Glaube blubet, und die Liebe wird Daher unfer Beiland Diefes angezündet. aufgehende Licht oder Erkentniß in dem Menschen, das Licht des Lebens nennet Joh. VIII, 12. Bie nachdrücklich zeuget der 21= postel Paulus mit seinem eigenen Erempel, bon folder Rraft des Erkentniffes Jefu Chrifti Phil. III, 8: Ich achte es alles für Scha= den gegen der überschwenglichen Erkent= niß Christi JEsu meines ZErrn, um welches willen ich alles habe für Schaden gerechner, und achte es für Dreck, auf daß ich Christum gewinne. Wer muß nun nicht gestehen, daß es um den Glauben, auch m Unsehung seines ersten Theils, ohne welches er nicht senn kan, ein lebendig und geschäfftig Ding sen; zumalen da unser Beiland es nicht allein das Licht des Lebens nennet; sondern auch von diesem Erkentniß lehret Joh. XVII,3: Das ist aber das ewige Leben, daß sie dich, daß du allein wahrer GOtt bift, und

FRANCKES-STIFTONS

ren

et=

ebent

illia:

n et

vort:

atur

Zum

Er:

und

mie

rioh=

nach

icfet,

Zorn

d Ers

hmen:

es, da

horet

e, wie

oissen;

t wir

nd der

任建心

nferes

nogen

's 25c

un sei

eiligen

(3D)

littel 30 Diesel

#### 142 Das III Cap. I Abschn. Dom wahren

den du gefandt haft, Mefum Chriftum ers Fennen. Bu unferer Brufung aber und Unfers fuchung, ob unfere Erfentnig, fo wir von der Liebe & Ottes und von Christo haben, folcher gottlichen Art fen, oder aber noch irdifch, oder bloß menschlich, giebt und der Apostel Jaco= bus die Probe Cap. III, 13=17: Wer ift weise und flug unter euch? der erzeige mit seinem guten Wandel seine Werche in der Sanftmuth und Weisheit. Zabt ihr aber bittern Meid und Janck in eurem Zergen. fo rübmet euch nicht, und lüget nicht wis der die Wahrheit. Denn das ift nicht die Weisheit, die von oben herabkommt, sondern irdisch, menschlich und teufelisch. Denn wo Meid und Janet ift, da ift Uns ordnung, und eitel bose Ding. Die Weis= beit aber von oben ber ift aufserste teusch. darnach friedsam, gelinde, laffer ihr sa= gen, voll Barmbergigkeit und guter Krüchte, unpartherisch, ohne Zeucheler. Daraus denn auch abermalen erhellet, welch ein lebendiger und fraftiger Grund das Erkentniß Christi in dem Menschen sen, so es rechter Art ift. 3a, fprichst du etwa, ein folches Erkentniß ift der Glaube felbst. wort: 3ch spreche auch so. Denn ob wol des Glaubens feine Theile, das Erkentnif, Der Beyfall, und die Juverficht, mit Ge-Dancken können unterschiedlich betrachtet werben, fo find fie doch in der Hebung im Bergen aufs

Gri aufe

aus aus welc da t erfe gun mah fo li Der t 10 0 pder Den cepti wien

Geif nach get, XIII und ift ei werk

folch

er di

ift;

Mit nicht Here Form ge er

Den

Grunde der Gegenw. innerl. Werete tc. 143

aufs genaueste vereiniget, und entstehet eines aus dem andern. Wie denn in, mit und aus solchem Erkentnik entstehet der Beyfall, welcher der zwente Theil des Glaubens ift, da man nemlich die Liebe GOttes in Christo erkennet, mit innerlicher gewisser Ueberzeugung, daß es Wahrheit sen, und vest für wahr halt, daß uns GOtt in Christo IChu to lieb habe. Diefer Benfall ift nun auch nicht Der blog menschliche Benfall oder Zustimmung, to allein auf Vernunft = Schluffen beruhet, oder nur das jum Grunde hat, weil man da= ben erzogen, oder von feinen Eltern, Praceptoren und Lehrern es also gehöret hat, wiewol der meiste Haufe der Menschen einen folchen bloß menschlichen Benfall hat, wenn er dieser oder jener Lehr und Religion zugethan Ift; fondern eine von GOtt durch den heiligen Beist gewirckte Ueberzeugung des Herhens, nach 1 Joh. V, 6: Der Geist ists, der dazens get, daß Geist Wahrheit ist; und Hebr. XIII, 9: Laffet euch nicht mit mancherley und fremden Lehren umtreiben. Dennes ist ein köstlich Ding, daß das Zergvest werde, welches geschicht durch die Gnade. Mit wie vielem Zweifel aber hat der Mensch nicht vorher zu kampfen, ehe er in seinem Herken zu solcher gewissen Ueberzeugung kommt, daß Gott ihn lieb habe. Go lange er zwar in der Sicherheit hingeher, und den Greuel seiner Sunden noch nicht mit Furcht

cent

er=

ifer=

der

cher

oder

100=

ift

mit

der

ber

ens

wi=

die

Ott=

feb.

In=

eis=

Sch,

fa=

ter

lev.

elch

Er=

es

ein

nt=

vol

iff,

Se-

er=

sen

ufs

Furcht und Schrecken vor Gottes Gericht er= fennet, fan er leicht aus der allgemeinen Gnade einen vernünftigen Schluß auf sich machen, und fich einbilden, er glaube vefte; aber die gottliche Ueberzeugung ift ein ander Ding. Daber heifft es in der Apologia Aug. Conf. pag. 124. Hæc fides remissionis peccatorum, quæ vere et ex corde affentitur promissioni gratiæ, nonfit sine magno agone in cordibus humanis. D. i. Diefer Glatts be der Vergebung der Gunden, welcher wahrhaftig und von Zergen berftimmet der Gnaden-Derheiffung, geschiehet nicht ohne groffen Kampf in den menschlichen Bas endlich die Zuverficht, so Der Dritte Theil des Glaubens ift, belanget, fo ift felbige auffer Streit eine folche Bemeaung des Billens, daben fich ein Verlangen, ein Ergreifen, und eine Soffnung befindet. Mie denn der Glaube Bebr. XI, 1. mit deuts lichen Worten beschrieben wird, als eine ge= wisse Zuversicht deß, das man hoffet, und nicht zweifelt an dem, das man nicht fiehet. Folglich fan man fich den Glauben, der dieses alles in sich fasset, unmöglich anders, als lebendig und geschäfftig, einbil-Den.

S. 6. Solches sein Leben hat nun der Glaube aus der neuen Geburt, die von oben geschiehet, Joh. III, 3. vermittelst des unversgänglichen Samens, welcher ist das lebens

dige Wort Gottes, das da ewiglich bleis bet. 1 Petr. I, 23. Basist aber die neue Geburt anders, als eine Erweckung aus dem geistlichen Gunden-Tode, zum neuen gottli= chen Leben? Welches Leben Der Glaube felber ist, als die erste Kraft des neuen geistlichen Lebens, womit der Mensch von GOtt, aus der Wiedergeburt, begnadiget wird. denn alle Theologen mit byddeo in Instit. Theol. dogmat. Lib. IV. C. III. 6. 25. Darin= nen übereinstimmen, daß die gorm oder das Wesen der Wiedergeburt in der Mittheilung des Glaubens, als des geistlichen Les bens, bestebe. D. KOENIG in seiner Theol. Posit. de Iustif. S. 543. setzet diese thesin: Derjenige, welcher gerecht wird, ist in Unsehung des termini a quo oder des vorigen Standes, der fundige Mensch, Rom. III, 23. in Unsehung gegenwärtiger Zandlung und Standes, ein Glaubender Rom. IV, 5. 2Bo wird er aber glaubig?D. könig antwortet §.473. daß GOtt dem in Sünden todten Menschen, in der Wiedergeburt, die Brafte, vom geistlichen Tode aufzustehen, und das Leben des Glaubens mittheile, und zwar, wie er §. 470. erinnert, daß es fuccessive, nach und nach, ju Stande fomme. Womit dieser Auctor ja deutlich genug zu erkennen giebet, daß das Leben des Glaubens aus der Wiedergeburt, schon da sen, oder daß der Glaube schon lebendig fen, wenn er Chris frum

t

is

es

to

t.

It:

e=

t,

bt

n,

11=

il

Der

en

er=

m=

stum ergreifft. Mithin hat er nichts zu thun mit der neuen und feltfamen Meinung, als ob der Glaube erst lebendig wurde, ex Christo apprehenso, aus und wegen der Ergreifung Christi; gestalten er 6. 897. de fide, wohl unterscheidet die Zuverficht, davin= nen das Wefen des rechtfertigenden Glaubens bestehet, von der majonosa, der mehr bevestigten Zuversicht, oder getrostem Ututh, der aus dem ergriffenen Berdienfte Chrifti entitehet, als welche erst auf den rechtfertigenden Glauben und die Rechtfertigung folge; iene aber, die nichts anders sen als die Ergreifung und befondere Zueignung des Verdienstes Christi 6. 898. sen der actus, die Kandlung des rechtsertigenden Glaubens, qua justificans eft, in so fern er rechtfertigend ift. Huch erinnert er sehr wohl &. 899. daß nicht verstan= den werde eine solche Ergreifung Christi, die in bloffen und muffigen Gedancken bestehet. Deraleichen auch die Gottlosen haben konten; fondern apprehensio practica, eine thatiae oder geschäfftige zuversichtliche Ergreifung, Da sich das gange Hers und Wille des Menschen aufs Berdienft Chrifti verlaffe. Db es nun also wol wahr ift, daß der Glaube, indem er Christum ergreifft, und nachdem er ihn ergriffen bat, aus Chrifto Leben bekommt, nemlich leben der Rechtfertiaung und Seiligung oder täglichen Erneurung, und der Glaube selbst mehr gestärcket wird, daß er zu folcher

cher Parrhesie oder Freudigkeit gelanget, wie oben aus D. könig erinnert ist: Gleichwol, ehe er Christum ergreist, ist allbereit von Christo, als dem Ansänger und Vollender des Glaubens, derselbe vermittelst des lebendigen Wortes Gottes, als etwas lebendiges gewircket worden; in der Ergreisung aber des Heilandes Jesu Christi überkommt und erweiset er die völlige Krast, da er zuvor zwar ex gratia præparante, aus der zubereitenden Gnade, gekämpset, nun aber ex gratia operante oder wirckenden Gnade sieget, ja

felbst der Sieg ift. 1 3oh. V, 4. §. 7. Und es ist ja auch an sich vernünf= tig, wenn man nach etwas greift, so ist das= jenige, so nach etwas greift, nicht nur mit ei= ner Kraft versehen, daßes greifen kan; son= dern stehet auch in einer wircklichen Bewegung, und damit ift es lebendig. Nach die= sem richtigen Begriff, den wir vom Ergreifen haben, kan man nicht anders urtheilen, als daß der Glaube, indem er ergreift, bereits lebendig sen, und durch das Ergreifen felbst sich thätig erweise, folglich derselbe sein Leben und seine Thatigkeit nicht erst habe wegen der Ergreifung Chrifti, von der er griffenen Sache des Verdienstes Christi. Denn sonst wurde folgen, daß Christus den todten Glauben, der ihn ergreift, (welches er aber unmöglich thun kan) muste lebendig machen, welches die Schrift nirgends faget,

R 2

aber

n

m

16

i-

r=

n=

18

9=

er

e=

m

10

19

18

ig

i-ih

1=

ie,

1;

je

a

n

n

ľ

-

r

aber wol, daß GOtt den in Gunden todten Menschen lebendig mache durch den Gilauben, welcher eine neue, gottliche, himmlische, aeistliche und übernatürliche Kraft ist; wie in der Apologie der Augsburgischen Confession hin und wieder, sonderlich aber p. 71. 79.82. gezeiget wird. Und wann auch iemand so ungereimt und unschriftmäßig reden wolte, so muste ja doch der todte Glaube erst zum Ergreifen lebendig gemacht werden, ebe er wircklich ergriffe. Gans anders wird uns auch der Ursprung solches geistlichen Lebens. und wie es in iustificando schon da sevn musse, angewiesen, in der Formula Concordiæ p. 692. da es heisset: Bona opera non præcedunt fidem, et fanctificatio non præcedit iustificationem: fed PRIMVM IN CONVERSIONE per Spiritum S. FI-DES NB. EX AVDITY EVANGELII (non ergo ex Christo iam apprehenso) in nobis accenditur: illa IAM (nimirum iam accensa adeoque et viua) APPREHEN-DIT gratiam Dei in Christo: qua persona (iam fide donata) iustificatur. D. i. Die que ren Werete geben nicht vor dem Glauben ber, und die Zeiligung geher nicht vor der Rechtfertigung ber; sondern voverstwird in der Bekehrung der Glaube aus dem Gebor des Evangelii in uns angezundet: derfelbe ergreifet nun (da er bereits anges aundet und also lebendig ist) die Gnade GUt=

GOrtes in Christo, wodurch die Person (die nun mit dem Glauben begabet ist) gerechtsertiget wird. Es ist also ein recht grober Absall von unsern Symbolischen Büchern, wann Herr D. KLVGE in seinen Vindiciis contra brugmannum lehret, der Glaube werde erst lebendig, aus und wegen der Lr-

greifung Christi.

§. 8. Man möchte vielleicht einwenden: Muß nicht alles Leben, und also auch des Glaubens, aus Christo kommen? Untwort: Allerdings. Aber die Gnade Christi, Die das Leben wircket, und das Leben, das gewircfet wird, haben ihre Stufen. Natura et gratia non faciunt faltum. Christus ift der Unfänger und Bollender des Glaubens. Das Leben des Gerechtfertigten, ift ein meh= rerer Grad oder Stufe des Lebens, als sich findet in dem, der in der Befehrung ftehet und gerechtfertiget werden foll. Bon bent Leben in dem Stande der Gerechtfertigten heißt es Gal. II, 20: Ich lebe, aber doch nun nicht ich, sondern Christus lebet in mir. Denn was ich iegt lebe im fleisch, das lebe ich im Glauben des Sohnes GOt= tes, der mich geliebet hat, und sich selbst für mich dargegeben. Hingegen das Leben des zu rechtsertigenden ist noch schwach. Es ist hiemit gleich wie mit einem Kinde, das schon in seiner Mutter Leib lebet, ehe es durch Die Geburt and Tages = Licht kommt. Gleich=

#### 150 Das III Cap. I Abschn. Dom wahren

wie auch oft die Wiedergeburt in solchem en= gern Berftande genommen wird, da der Glaube zu seiner volligen Kraft kommt in der Rechtfertigung; hier aber in dem mehr gemeinen und eigentlichen Sinn genommen ift, da fie in dem Gleichniß zugleich die Empfangnif und Bildung des Menschen bis zu seiner Geburt mit begreift. Mochte auch ferner eingewendet werden: Das Praveifen des Glaubens tome in der Rechtferrigung nicht angesehen werden, als ein actus oder Zandlung, denn sonft wurden wir durch den Glauben, als eine Tugend oder Werct gerechtfertigetwerden. Untwort: Dieser actus oder Handlung des Glaubens, da er ergreifet, wird in der Rechtfertigung nicht an fich betrachtet, sondern relate, wie er Chrifrum ergreifet : gleichwie einen Bettler, wenn er ein reiches Almosen ergreift, sein Ergreifen nicht reich machet, fondern das groffe Geschenck, das er ergreifet; oder, wenn ein Hungriger mit groffer Begierde Brodt iffet und dadurch gesättiget wird, nicht das Effen an fich ihn fattiget, fondern das Brodt, das er iffet; denn sonft wurde ihn Strob oder Spreu auch fattigen können: indessen muß doch das Essen daben senn. Jedoch genug bievon, da wir erwiesen, daß der rechtfertigen= De Glaube nicht nur in fich ein Leben habe; fondern daß er auch dieses Leben aus der neuen Geburt von oben habe, und also von fei=

seinem ersten Ursprung an schon viua, leben-

§. 9. Wie nun aus obigen flarlich erhellet, daß der Glaube ein Leben habe, und seine motus vitales, oder Lebens = Bewe= gungen; und also activa, thatig und geschäfftig sen: Also wollen wir auch noch hier von den alten und um unstre Kirche hochver-Dienten Theologum, D. MART. CHEMNITIVM in seinem Examine Concilii Tridentini, de fide p. 295. urtheilen horen, welcher uns Die Bewegungen oder Stufen des Glaubens, wie fie nach und nach in zerknirschten Geelen, aus der Betrachtung des Evangelii, von der Gnade Gottes in Christo Jefu, erwecket werden, in folgender Ordnung erzehlet, "daß sich ben dem Menschen befinde n(1) eine Erkentniß und Betrachtung der "Gnade GOttes in Chrifto dem Mittler, "oder seiner Wohlthaten, Luc. I. Jes. LIII. "Col. III. (2) ein specialer Berfall, daß fol-"che Gnade auch ihn besonders angehe, "Hom. IV. (3) ein, aus obigen benden Stuocken, mit wahrhaftig reuigem Herten, ge-"faßtes Verlangen, da er begehret, will, "fuchet und bittet, daß ihm die Wohlthat "der Rechtfertigung, welche in Evangelischer "Berheiffung vorgestellet wird, moge geschen-"cfet werden; so auch ein Ergreifen solcher "QBobithat der Rechtfertigung, daß er die-"selbige an sieh ziehe. Auf solche Weise "fliehe \$ 4

er

er

e=

9=

er

es

er

th

cf

er

er

ci=

m

ei=

111

dt

18

it,

er

113

ig

n=

e;

er

on

" fliehe der Glaube von dem Urtheil der Ber= "Dammniß, fo durche Gefet, unfrer Gunden "wegen, uns angekundiget wird, jum Gna-"den Shron, welchen der himmlische Bater "vorgestellet hat in Chrifti Blut. Hierzu "fommt (4) die Zuversicht, Evh. III. welche "aus der Berheiffung veffiglich dafür halt, "daß dir GOtt so dann schencke und zueigne "die Bohlthaten der Berheiffung, und daß "du sie solchergestalt wahrhaftig erlangest, "jur Gerechtigkeit, jur Geligkeit und jum eini-"gen Leben. Alus diefer Zuversicht folget n(5) die Freudigkeit (majonoia) welche einen 33ugang hat ju GOtt, Eph. III. der Friede "des Gewiffens, Rom. V. die grende im Beiligen Geift, Rom. XIV. daß das Berke "ruhet in der Berheiffung der Barmbertig= "feit, und die Hoffnung der Herrlichkeit "GOttes vefte behålt, auch unter dem Ereuk. "in der Unfechtung, ja endlich im Tode felbft, "Rom. V."

6. 10. Mach obiger Vorstellung setet ber fel. CHEMNITIVS noch folgende Erinnerung hinzu, und saget: "In allen diesen Stufen "merde die Kraft Gottes vollendet in "Schwachheit: Denn der Glaube fen nicht mallezeit und ben allen ein brennendes Licht, Mondern oft nur ein glimmendes Docht. "Bann alfo nur der Glaube in dem Obiecto "nicht irre, sondern daffelbe, unter dem angst= "lichen Zagen, mit einer, ob wol schwachen

"Zuver=

97

22

99

2

"Zuversicht, ergreife, oder doch zu ergreifen "trachte und begehre, so sen es zwar ein ge= "ringer und schwacher Glaube, iedoch aber "ein wahrhaftiger Glaube: es rechtfertige "aber der Glaube nicht deswegen, weil er ei= "ne so veste und vollkommene Rraft fen; son= "dern wegen des Objects, weil er nemlich "Christum, Den Mittler, ergreifet: Belche musse Eröstungen, in der Schwachheit des "Glaubens, Paulus vorstellet, Phil. III. "Gal. IV. Go konne auch aus dem Ge= pfühl des Troftes und der geistlichen greu-"de, nicht allezeit geurtheilet werden, ob ein mahrer Glaube vorhanden: Denn folches "Gefühl gehe! nicht vor dem Glauben her, "sondern folge demselben, und sen oft unter "dem Creus und Anfechtungen verdecket und Aus dem Wort muffe man "verborgen. "demnach vom Glauben urtheilen. " Der theure Mann sehet noch hinzu: "Das sen "die furte, einfältige und wahre Erklärung, "was der rechtfertigende Glaube ser, und "in welchem Sinn es die Schrift wolle ver= "standen haben, wenn sie saget, daß der "Gottlose durch den Glauben gerechtfer= "tiget werde. " Daß aber der sel. CHEMNI-Tivs hier rede von dem Glauben, wie er sich im ersten Sandel der Rechtsertigung ver= halt, solches ist aus denen gleich drauf folgen= den Worten klärlich genug zu ersehen.

\$ 5

§. II.

en

er=

en

a=

ter

att

he

t,

ne

afi

t,

01=

jet

en

de

111

se

g=

eit

to,

ft,

et

19

111

in

ht

t,

t.

o

to in

#### 154 Das III Cap. I Abschn. Dom wahren

C

m

11

fo

Z

D

g

e

D

0

fi

n

6

6. 11. Sat es nun mit dem gerechtma= chenden Glauben eine folche Bewandnif, wie wir aus chemnitu Schriftmäßiger Borftellung vernommen; so sehen wir ja aus dem allen sonnenklar, daß der Glaube niemals thätiger und geschäfftiger sen, als ben dem hochwichtigen Wercf ber Rechtfertigung. Denn da erweiset er fein Leben, und ift ge-Schäfftig (1) in meditatione, in der Betrach= tung des Evangelii, oder der Barmbertiafeit GOttes und der Gnugthung Chrifti, Da= her Diejenige heilfame Erkentniß entitebet. welche nach gottlicher Schrift der Glaube felber ift. Wie es denn Jef. LIII, 11. davon heiffet: Durch sein Ertentniß wird er, mein Knecht, der Berechte, viel gerecht machen: Denn er träget ihre Gunde. G. Joh. XVII, 3. Phil. III, 8. 1 Eim. II, 4. Der Glaube ift geschäfftig (2) in supplicatione, im Bitten und Bleben, oder innigsten Verlangen nach der Gnade GOttes in Christo Jesu. Gigenschaft des Glaubens durch den geiftli= chen Zunger und Durft Matth. V, 6. angezeiget wird: Dergleichen an dem Follner, Luc. XVIII, 13. an dem verlornen, aber buffer= tigen Sobne, Luc. XV, 17. wie auch an Da= wid in feinen Buß-Pfalmen ju feben ift. Der Glaube ift geschäfftig (3) in lucta, im Bampfen wider den Unglauben und natürliche Wider= spenstigkeit. Wannenhero es in der Apologia A. C. p. 143. wohl heiffet: Hæc (nos propter

#### Grunde der Gegenw. innerl. Werckerc. 155

pter Christum respici) non discuntur sine magnis et multis certaminibus. D. i. Daß uns GOtt um Christi willen gnadig fer, solches lernet man ohne groffen und vielen Kampfnicht versteben. Geschäfftig ist auch der Glaube (4) in apprehensione, in Er: greifung des gerechtmachenden Objects, da er seine magnetische Art erweiset, die durch das Wort an=oder aufnehmen Joh. I, 11. 12. Belche anziehende Gigen= angedeutet mird. Schaft des Glaubens uns gar schon abgebildet wird, an dem Erempel des blutfluffigen Weibes, die das Kleid Christi von hinten zu an= rührete, Matth. IX, 20. sq. Endlich so ist auch der Glaube geschäfftig (5) in vincendo, im Siegen, ja er ift felber der Sieg, wie Johannes redet 1 Ep. V, 4. auch schon in der Rechtfertigung, oder zu der Zeit, da er Chris Bie denn der Glaube, wenn itum ergreift. er rechter Urt ift, ben Teufel, Die Welt und die Gunde überwindet, oder anfänget zu über= winden: und wo er eine solche kampfende und siegende Kraft nicht hat, so ist er kein wahrer Glaube, folglich auch kein gerechtmachen= der Glaube, sondern ein blosses Natur- 2Berck und leere Einbildung vom Glauben. uns die Apologia A. C. p. 71. belehret, da es heisset: Cum autem de tali fide loquamur, quæ non est otiosa cogitatio, sed quæ a morte liberat, et nouam vitam in cordibus parit, et est opus Spiritus S.; nonstat cum pec-

ren

na=

wie

stel=

dem

als

emi

ing.

ge=

ch=

31g=

da=

et,

fel=

oon

ein

en: II,

ift

ind

Der

che

Eli=

ge=

uc.

er=

a=

er

en

er=

0-

0-

er

## 156 Das III Cap. I Abschn. Dom wahren

peccato mortali, sed tantisper dum adest, bonos fructus parit, vt postea dicemus. Weil wir aber von einem folchen Glauben reden, der bein muffiger Gedancke ift, fon= dern welcher vom Tode befrevet, und ein neues Leben in den Zergen schaffet, und ein Werch des &. Geiffes ift; fo mag derfelbe mit teiner Tod-Gunde besteben, son= dern als lange derselbe da ist, gebieret er gute grüchte, wie wir bernach zeigen werden. Und p. 74. wird gesagt: In remissione peccatorum oportet in cordibus VINCI terrores peccati et mortis. d. i. Ber der Der= gebung der Gunden muffen in dem Zergen überwunden werden die Schrecken der Sunde und des Todes.

g. 12. Db also zwar der Glaube, auch nach der Rechtsertigung, sich thätig und geschässtig erweiset; so ist er doch auch, schon angezeigter massen, in dem Process der Rechtsertigung in voller praxi oder That. Denn, wie man zu sagen psieget, status non euacuat actum, das ist, aus der Thätigseit des Glaubens in dem Stande der Gerechtsertigten, solget nicht, daß der Glaube müßig und ungeschäfftig sen, im Landel der Rechtsertigung selbst. Denn gleichwie der actus oder Janzdel der Rechtsertigung, del der Rechtsertigung, in dem nachfolgenden statu, oder im Fortgang der täglichen Erneurung, in Unsehung der wiederholten Application oder mehreren Gesühls, gestärcket wird:

6

21

23

in

m

lic

ge

3

Li

be

w

d)

fd

SI

P.

C

gi

0

te

111

ei

111

p

0

ei

C

0

りる

b

Grunde der Gegenw. innerl. Werckerc. 157

Also hat der Glaube einerlen Art, Natur und Weschaffenheit, so wol in achu, als statu, indem die erste Busse mit der täglichen, (ob wol ratione sensus, in Ansehung des empfind-lichen Gesühls und mehreren Krast, mit einisgem Unterscheid) dieses gemein hat, daß der Mensch das, allen Sündern gewöhnliche, Busseied anstimmet: Miserere mei, Deus, ersbarm dich mein, o Lerre GOtt!

9. 13. Gehr schon und nachdrücklich wird uns solche thatige Natur des gerechtma= chenden Glaubens beschrieben in dem Gend= Schreiben, welches unter dem Ramen eines sinceri evangelici herausgekommen, da es p. 14. also lautet: So entspringer nun der Glaube eines armen Sunders, der GOtt gefallen soll, in der wahren Buffe, aus dem Lvangelio, und ift tein Spiegel-Bechten, sondern lauter groffer Ernft. Was meinen wir woldavon? Wie ift es wolmit einem solchen Glauben beschaffen? Stehet nicht eben da der Glaube in seiner rechten pollen praxi? Und abermal sage ich, ist dis nicht alsdenn die allerhochste praxis in einer zerschlagenen Seele? Es hat da der Glaube nicht mit Menschen zu kampfen oder mit Engeln. Mit GOtt dem Allerhöchsten hat ers alsdam zu thun. Dor den guffen des Beren Jebaoth lieget er, bittet und flebet zuforderst um Gnade und Vergebung der Gunden, und hiernachst

bren

deft,

mus.

uben

· fon=

d ein

und

der=

fon=

et et

wer=

ione

ICI

Der=

tten

der

auch

ge=

chon

echt=

enn,

cuat

lau-

ten,

1111=

una

an=

Den

reu=

ica=

ird:

um ein neues Zertz, und um einen neuen gewissen Beist, mag aber dem Allerhoch= sten nichts vorhalten, als allein sein eigen Wort und den Gnaden = Stuhl, welchen er selbst Ihmvorgestellet hat. Zu solchem suppliciven, bitten und fleben wendet der Glaube seine Kraft (die er allein durch den beiligen Ruf GOttes, aus dem Evange= lio, um Christi willen, empfangen bat) zu allererst getreulich an. O das ist ja teine todte Verrichtung, tein mußiges Beschäffte, teine faule Sache. Da tan gewiß der Glaube am allerwenigsten mußig feyn, da er auf nichts, als auf Gnade zuzugreifen hat, mit aufrichtiger Lindansegung aller Meben=Absichten, aller Beschönis gungen, Vorbehaltungen, Linbedingungen, und was sonst immermehr zu ersinnen ware. O was kostet solch Legreifen! O was für eine geiftliche Geschäffrigteit in der Seele! Owas für eine reine gandlung! O was für eine sehnliche Zuflucht gehöret zu einem solchen einfältigen und demuthigen Durchbruch! Geschicht dis wol durch einen andern, als den lebendigen und thå= tigen Glauben? u. s. w.

§. 14. Aus dem nun, was bishero von der praxi oder Chätigkeit des Glaubens in der Rechtsertigung, vorgestellet worden, ershellet zugleich die unzertrennliche Liebes-Na-

tur

Git

tu

der Gil

zur

fich

gle

uni

rer

fer

Der

im

ber

au

red

bu

Det

91

3

gel

hei

nei

21

in

Der

bu

0

ba

er

Del

tur des Glaubens, oder, daß die Liebe nebst der Soffnung, von dem gerechtmachenden Glauben schlechterdings unzertrennlich, auch zur Zeit der Rechtfertigung felbst: gestalten fich die Liebe und Soffnung, in gewiffer Maffe, gleich vom ersten Unfang des Glaubens, und also auch nothwendig, und zwar in meh= rerem Grad oder Völligkeit, wenn er recht= fertiget, nicht allein potentia, der Kraft und Dem Bermogen nach; sondern auch actu ipfo, im wircflichen affectu, in und ben dem Glauben findet, also, daß sie auch nicht einmal auf einen eintigen Augenblick, von dem gerechtmachenden Glauben getrennet werden Denn was locket und ziehet wol den fan. buffertigen Menschen, der die Last seiner Gun= den, und die Schmerken seiner Gewissens= Wunden fühlet, zu dem rechten Seelen-Artst Jesu Christo? Ists nicht die aus dem Evangelio in ihm erweckte Soffnung, von ihm geheilet zu werden? Was bewog den verlor= nen Sohn, daß er sagte: Ich will mich aufmachen, und zu meinem Vater geben? Was trieb den Zöllner, daß er hinauf ging in den Tempel zu beten? War es nicht ben= derseits die Zoffnung der gnädigen Vergebung? Warum übet sich der gedemuthigte Sunder in der Betrachtung der Liebe und Er= barmung GOttes in Christo JEsu? Beil er von derselben den eintigen Erost und Linderung seiner Geelen-Angst erwartet : Und iff

ren

tient

ch)=

zen

en

em

der

den

ge=

at)

10

3e=

dic

on,

ei=

na

ni=

111=

n=

in

ig!

et

)i=

ch

å=

n

in

r=

lo

t

# 160 Das III Cap. I Abschn. Dom wahren

6

Die

(3)

ma

fin

fd

fie

3

fell

M

De

tic

De

91

Der

ge

1

fd

3

no

be

al

DC

Do

he

w

De

ei

ge

al

0

ist diese Hoffnung, die mit Zuversicht des Herkens verknüpft ist, im Grunde nichts anders als der blubende Glaube, welcher, wann er in dem Herben zu seiner Reife und volligem Stande kommt, das gehoffte Gut ber gnadigen Bergebung wircklich ergreifet und im Befit erlanget: Da diese Hoffnung zwar dann erfüllet wird, aber nicht aufhöret, sondern immer weiter gehet auf das, was ferner nach denen Gnaden-Berheiffungen in Chrifto 30 fu zukunftig und zu erwarten stehet in dem Reiche der Gnaden und der Herrlichkeit, und dieselbe Hoffnung auch immer vester, unbeweglicher und freudiger wird. Und eben da= ber, weilen fich in dem buffertigen Berben ein so inniges Verlangen, Seufzen und Seb= nen findet nach Christo, den es aus der Erkentniß des Evangelii, als den einigen Gnas Den-Brunn, hochftes Gut und schonften Geelen-Brautigam, ansiehet, und mit ihm inniglich wünschet vereiniget zu werden; wer wolte denn von folcher hungernden und dürftenden Glaubens=Begierde, zumalen von der zwersichtlichen Umfassung des vollgültigen und verdienstlichen Opfer-Todes IEsu Christi, da solche in der buffertigen Seele zu Stande gekommen, auch nur mit den bloffen Gedancken, die Notion der Liebe und Boffnung trennen konnen? Denn, fo wesentlich dem Glauben das Ergreifen ift: fo eigen ift ihm auch das Lieben und Zoffen; obgleich Die

die Ergreifung das Haupt-Geschäffte des Glaubens ist, so er in der Nechtsertigung sormaliter ererciret. Denn Liebe und Hoffnung sind woldem Glauben, als wesentliche Eigenschaften, zugegen, wenn er rechtsertiget: aber sie kommen nicht in den Circulum oder in die Definition der Nechtsertigung, daß sie in diezselbe den geringsten Einsluß haben, oder als Mittel derselben angesehen werden solten; sondern werden in so sern, ob sie wol gegenwärztig sind, doch als abwesend betrachtet: weil der Glaube, ob er auch wol an sich selbst ein Werck ist, in der Nechtsertigung des Sunzbers vor GOttes Gericht, allem Werck entzgegen gesebet wird.

S. 15. Diese ungertrennliche Liebes= Matur des gerechtmachenden Glaubens beschreibet uns der Apostel Paulus Gal. V, 6: In Christo IL su ailt weder Beschneidung noch Vorhaut etwas, sondern der Glau= be, der durch die Liebe thätig ift. aber Paulus hier Kricke und eigentlich rede von dem gerechtmachenden Glauben, und daß rolgien, gelten, vermögen, zu verste hen sen, von seiner gerechtmachenden Kraft, wird wol kein vernünftiger Ausleger in Abres Wann man nun fraget: Was für ein Glaube rechtfertige? oder, wie derfelbe gerechtmachende Glaube beschaffen sen? so antwortet Paulus: di ayanns everysuevn, der durch die Lieberhätig ist: und giebt damit

reft

er=

ers

n er

tem

idi=

Be=

nn

ern

ach je

emi

ind

be=

da=

ein

26=

Fr=

10=

=99

ig=i

ol=

11=

er

en

ri=

zu

en

F=

ch

ift

ch)

#### 162 Das III. Cap. 1216schn. Vom wahren

au erkennen, daß eben der Glaube, der eine Rraft bat, Die Gnade Gottes zu ergreifen, und also vor Gott in Christo ju gelten; der habe auch eine Rraft durch die Liebe fich thatig zu erweisen, nicht nur in Ansehung der nach= folgenden Früchte; sondern er hat die Liebe schon ben fich, indem er gilt in Christo 3Cfu, das ift, rechtfertiget. Und was ist das 2Bun= der, da wir oben gehoret haben, daß er fo dar von seinem erften Ursprung an, Die Liebe und Hoffnung, in gewiffer Maffe, ben fich habe? Denn wo hat der Glaube benderlen Rraft und Eigenschaft anders her, als aus der Gnade der Wiedergeburt, in welcher derselbe durche Evangelium, nach und nach andezundet wird?

s. 16. Es ist also eine recht verkehrte und irrige Meinung, die aus einem groben Mißverstand einiger phrasium unster Symbolisschen Bücher herrühret, wenn man saget, Liebe und Loffnung sinden sich nicht benm Glauben im Handel der Rechtsertigung oder in dem Moment derselben, sondern erst momento post, in dem Augenblick hernach. Denn das ist nicht nur, wie wir zur Gnüge gehöret haben, der Natur und dem Wesen des Glaubens, nach welchem er ein Leben, solglich auch seine Lebens-Bewegungen hat, zuwider: sondern es würde auch daraus solgen, daß in dem Augenblick, da der Mensch
Vergebung erlangt, Laß und Mistrauen O

in

ift

9

30

fo

hô

tu

all

弘

fer

ful

rec

flu

in

be

fu

ef

ne

gil

771

fe

m

jet

De

tel

Do

un

fo

ge

m

in der Seele sen. Denn wo keine Hoffnung ist, da sindet sich das Gegentheil, Zweisel und Mistrauen; wo keine Liebe ist, da sindet sich Last: Daher 1 Joh. III, 14. sq. nicht lieben, so viel ist, als haffen. Das wurde aber höchst ungereimt herauskommen, und der Natur des gerechtmachenden Glaubens, wie auch aller Erfahrung schnurstracks entgegen senn.

9. 17. Und warum follen Liebe und Soffnung, der Zeit nach erst, auf die Recht= fertigung folgen, da dieselben wesentliche, folglich unabtrennliche Eigenschaften des ge= rechtmachenden Glaubens sind? Quoad influxum, schreibt D. König Theol. pos. 5. 908. in productionem bonorum operum, habet se fides ad analogiam formæ ad propria fua, quorum caussa per emanationem ipla est. Es gemahnet mich eben, als wenn eis ner sagte! In dem Mugenblick, da man ein gluend Lifen angreifet, brennt man fich micht. 2Barum? Quia caussa prior est effectu, antecedens prius confequente, oder, weil das Angreifen eher ift, als das Brennen: jenes gehet vorher, dieses aber folget. Qurde nicht ein ieder vernünftiger Mensch antwor= ten und sagen: Do du gleich in deinem Ropfe das Angreifen und Brennen von einander unterscheidest, als caussam und effectum; to find fie doch, der Zeit nach, nicht einen 2111= genblick von einander unterschieden. Alfo fagt man zwar wol recht, die Sonne sey eher; als

err

eine

en,

Der

itia

ch=

ebe

fu,

un=

· fo

ebe

ich

len

1118

er=

ın=

nd

iß=

et,

m

er

0-

**b**.

ge

en

1,

t,

1=

(1)

n

ae

ift

311

ne

fei

hi

gl

m

al

Ec

fe

De

fil

D

D

gi

zi

et

DEN DE

n

9

n

n

als ihr Glanz, weil sie sich gegen einander perhalten als caussa und effectus. Aber wie man sie solchergestalt, der Matur nach, in Dem Gebirn unterscheiden fan; sind sie denn deswegen auch der Zeit nach unterschieden? Und, kan wol eine wesentliche Eigenschaft von Der Sache, welcher fie inhariret, nur auf ei= nen Augenblick getrennet werden? Nun eben to verhalt fichs auch mit dem Glauben in der Rechtfertigung. QBie davon LVTHERI QBor= te in der Formula Concordiæ p. 701. Zeugnif geben: Impossibile est, bona opera a fide vera separare: quemadmodum calor vrens et lux ab igne separari non potest. Di Les ist unmöglich die guten Werche vom Glauben trennen: gleichwie die brennende Lige und das Licht vom seuer nicht ge= trennet werden fan. Wann nun gesagt wird, Liebe und Soffmung folgen auf die Rechtfertigung, als reife Früchte des volligen Glaubens, so hat das in so weit wol seine Nichtigkeit: es muß aber nicht also verstanden merden, als mennsie posterioritate temporis, der Zeit nach, auf den Glauben und auf die Rechtfertigung erst folgeten, oder, als wenn der Glaube einige momenta eher, als Liebe und Zoffnung ware, welches nach bisheriger Vorstellung unmöglich senn fan; sondern es ist solches lediglich zu verstehen posterioritate nature, da eine Sache, unferm Begriff nach, eher ist, als ihre wesentliche Ei-

genschaft: wie in solcher Absicht das Feuer eher ist, denn die Hige, ob sie wol der Zeit nach jugleich sind, und schlechterdings nicht getren= net werden können. Und so hat es zwar auch feine Nichtigkeit, wenn der Glaube, in Unfehung der guten Wercke, einem Baum verglichen wird, welcher Früchte träget. muß aber dieser Glaubens=Baum nicht also angesehen werden, als wenn er schon da senn konte, ehe er Früchte hervorbringet; wie wir feben, daß die naturlichen Baume nicht nur der Natur, sondern auch der Zeit nach, eher find, als die Früchte: Sondern, so bald nur der Glaube da ift, so ist er ein solcher Baum, der nicht nur eine Kraft hat, Früchte zu brin= gen, sondern der auch mit Früchten schonge= zieret, oder doch also schon beschaffen ist, daß er voller Knospen siget, und aus denselben gute Früchte, deren einige zeitiger reifen, als die andern, ohne einigen Zwischen-Raum der Zeit, nach seiner treibenden und gleichsam ge= barenden Fruchtbarkeit, hervorbringet. 2Bes= wegen man den Glauben nicht unfüglich ver= gleichen könte mit den Baumen im Paradis, welche GOtt in der ersten Schöpfung, wie die meisten dafür halten, fo gleich mit Früchten gezieret, hervorgebracht. Denn in der That ist die Schöpfung der grossen Welt ein Bild der neuen und geistlichen Schöpfung, in welcher das edle Gewächs des Glaubens also her= vorspriesset, daß es von seinem ersten Ursprung an

ent

1der

mie

, in

enn

en?

von

fei=

ben

Der

3or=

ug=

afi-

lor

est.

om

ide

ge=

agt.

Die.

gen,

ine

den

ris,

die

nn

be

ri=

rn

0-

e=

Fi=

ne

an seine Früchte schon in sich bat. Betrach= tet man aber die Früchte des Glaubens, die nach Zeit und Gelegenheit fich auffern und hera porthun, gestalten der Glaube zwar ohne Un= terlaß innerlich und ausserlich Gutes wircket, doch aber, nach vorfallender Gelegenheit, die= fe oder jene Jugenden infonderheit übet: fo mag er auch in dieser Absicht mit einem ge= meinen guten Baum veralichen, foldbes Gleich= nif aber alsdann nicht dabin extendiret wer= Den, daß der Baum des Glaubens zu einiger Zeit ohne alle, auch innerliche Früchte wäre oder senn könte. Es ist der rechtsertigende Glaube gleich einem Baum, Der nun wircflich Jugleich blubet und Fruchte traget, und in dem Stande zwar der Natur nach eher begriffen wird, als die Früchte, die er trägt, aber nicht der Zeit nach, wiewol auch der Zeit nach, noch immer mehrere Früchte hervorkommen.

S. 18. Und eben das ist es, was unste Theologen ju sagen pslegen: Fides prægnans operibus, iustificat ante partum. d.i. Der Glaube, welcher von Wercken tråchtig ist, rechtsertiget vor der Ausgeburt derselben. Welche Borte vom d. kromayern in Theol, posit, pol. Part, II. p. 374. Aphor. XI. angesühret und gebilliget, von dem Episcopo Roffensi aber, beym flacio in Claue Scr. S. also erkläret werden: Fides absque partu operum, hoc est, cum nondum peperit opera, iustificare quempiam potest: at iam par

6

tu

mi

qu

ne

fu

bu

n

Bti

विव

al

内

w

gi

9

be

fe

0

ri

a

ei

a

11

20

e

a

D

turit nihilominus, et est operibus grauida, nil, præter partus tempus, exspectans: et quoniam potestate quadam intra se continet opera, quæ nondum in lucem edita sunt. Das ist: Der Glaube kan ohne Geburt der Wercke, oder da er noch nicht die Wercke geboren, iemand gerecht machen: nichts destoweniger aber gehet er doch mit der Gebärung um, und ist von Wercken schwanger, und warret auf nichts weiter, als auf die Zeit der Geburt, weil er der Krast nach die Wercke schon in sich hat, welche noch nicht ans Licht gebracht sind.

6. 19. Was immittelst von guten Bewegungen und Affecten, vor dem Handel der Rechtfertigung, theils hergehet, theils denfel= ben begleitet, theils aber nebst den auten aufserlichen Wercken, als Früchten des völligen Glaubens, darauf folget; folches fan im ge= ringsten nicht als eine wirckende Ursache, oder als ein verdienstliches Werck, oder auch als ein Mittel, die Rechtfertigung zu erlangen, angesehen werden; weil (1) die heilige Schrift, wie oben berühret ist, und für bekannt und vest angenommen wird, allem Werck, wie es Namen haben moge, die Rechtfertigung abspricht, und von feinem andern Mittel weiß, Dieselbe zu erlangen, als den Glauben, und zwar wie er allem Werck, in solcher Absicht, entgegen gesetzt wird. Und was (2) diejentge Bemegungen und Affecten, Die vor dem San-2 4

ren

ach=

Die

hera

un=

fet e

Die=

fa

ge=

id)=

er=

iger

are

nde

lich

em

Fen

cht

och

ifre

ins

der

ift,

en.

ol.

ge=

of-

lfo

e-

e-

arr

rit

#### 168 Das III Cap. 1266chn. Dom wahren

Gi

Der

per

ein

Del

n

9)

be

211

be

tro

gå

Do

(3

fe

m

DI

5000C

for Host

Der

del der Rechtfertigung hergehen, anlanget, so find unter denfelben die allerheftigften die, welche der Mensch, wegen seiner Unwurdigkeit und über sein Elend, in demuthiger Reue em= pfindet, und geben also die Fraftigsten Uberzeugungen, daß nichts verdienstliches vorhanden Daber, ob zwar unter denfelben schon einige Flammlein der Liebe gegen Gott und den Rächsten, mit dem ersten Funcken des Glaubens, gleichsam hervorblicken; so laffet doch das noch herrschende Gefühl eigener Unwurdigkeit und Elendes im ersten Buß-Rampf, auch nicht dem geringsten Vertranen auf solche Bewegungen und Klammlein der Liebe einigen Plat, fondern raumet daffelbe ganglich aus dem Wege, und die ersten Run= cken des Glaubens, die aus dem Erkentnift Der Gnade in Chrifto Jefu entstehen, find ein aufrichtiges Bekentniß, daß alles auf lauter Gnade und Erbarmung ankomme. nun endlich gar der Glaube zur Rechtfertigung hindurch, so nimmt foldes Gefühl nicht ab, fondern vermehret fich, fo daß es niemals grof= fer ift, als wenn es jum Sandel der Recht= fertigung kommt, da der Mensch, gleich ei= nem armen Delinquenten, sich aufs betteln und flehen leget, sich selber anklaget, um die Erlaffung seiner schweren Schuld in tieffter Demuth bittet, und lediglich von der Gnade GOttes abhanget. Dergestalt, daß, wenn zu eben der Zeit, da der Glaube im Handel

Grunde der Gegenw, innerl. Werderc. 160

der Rechtfertigung begriffen ist, sich nur ein verdienstlicher Gedancke in dieses Geschäffte einmischen, und ben dem Menschen statt fin= den solte, eben derselbe das gange Werck der Rechtfertigung hindern, und zum gewissen Merchmaal dienen wurde, daß weder der Glatt= be, noch die Reue in dem Menschen rechter Urt sen. Und solchergestalt ists offenbar, daß benm Handel der Rechtfertigung, alles Ver= trauen auf solche innere gute Bewegungen oder Wercke, oder wie man es nennen mag,

ganklich wegfallen.

ren

t, fo

Die,

gfeit

em=

zeu=

iden

chon

und

Des

affet

ener

duß=

tten

der

elbe

un=

tnik

ein

uter

cidit

una

ab,

mos=

cht=

) el=

teln

i die

fiter

nade

enn

ndel

Der

S. 20. So fan man auch nicht sagen, daß die Gegenwart der guten Wercke dem Glauben nothig sen dazu, damit er recht= fertigen könne: angesehen eine solche Noth= wendigkeit der Gegenwart, in Absicht auf den Handel der Rechtfertigung, anders nichts senn wurde, als ein wirckender Ginfluß der Wercke, der doch schlechterdings von der Rechtfertigung muß abgesondert werden. Denn obschon der Glaube, wenn er rechtfer= tiget, lebendig und thatig ist, also, daß die innern Wercke der Liebe und Hoffnung auf eine unzertrennliche Art damit verbunden find, und also der Glaube, welcher rechtfertiget, Wercke hat; so rechtsertiget er doch nicht durch die Wercke, oder in so sern er Wercke hat. Gleichwie, wenn der Wein, welcher Farbe und Geruch hat, den Durft loschet, denselben darum nicht durch die Farbe noch Durch

durch den Geruch loschet, oder in so fern er Die Farbe und den Geruch hat: wiewol die Karbe und der Geruch seine Art und Natur anzeigen fan. Ja der Glaube felbft, ob er zwar in seiner Natur und Wesen ein Werck ist; so wird er doch im Handel der Rechtfer= tigung nicht betrachtet in prædicamento qualicatis, das ist, er rechtfertiget nicht, weil oder so ferne er ein Wercf und ge= schäfftig ist; sondern in prædicamento relationis, in Absicht auf das gerechtmachen= de Object, oder er rechtfertiget, so ferne er, als eine Hand oder Werckzeug, das Wer= Dienst Chrifti ergreiffet, in Unsehung beffen GOtt allein zur Vergebung der Gunden bewogen wird, und hat folglich alle seine Bur= digkeit von dem gerechtmachenden Object, so da ergriffen wird.

S. 21. Aus dem allen meine nun klar zu seyn, warum man sage, daß innere gute Abercke, nemlich Liebe und Lossenung, dem Glauben, wenn er rechtserriget, gegenwärtig sind. Nun möchte man aber gedencken: Was ists nöthig, hierüber viel Streitens zu machen, da der Unterscheid nur auf ein einsteges Zeit-Moment aukommt? Denn eine Parthey lehret, daß Liebe und Hossenung dem Glauben zugegen, schon in dem Augenblick, wenn er rechtsertiget; die andere aber saget: Nein, sondern sie solgen erst momento post, unmittelbar nach der Rechtsertigung. Solte

es

Gr

es '

ma

net

risc

foli

Do

Der

me

feir

9

for

titt

Sr

1116

le i

Dei G

D

ein

1111

mo

Da

Da

m

Illi

fol

er

V

be

T

Grunde der Gegenw. innerl. Werckerc. 171

es denn nun wol der Muhe werth fenn, daß man um einen Augenblick Difputivet? Es dies net aber darauf zur Antwort: Ob man gegnerischer seits wol vorgiebt, die guten Wercke folgeten erst auf die Rechtsertigung; so wird Doch durch folche Lehre der unbuffertige Gun= der betrogen, und erlangt in der That nichts weniger, als die wahre Rechtfertigung von seinen Sünden, sondern wird vielmehr in der Sicherheit gestärcket; daher man billig zu beforgen hat, daß so wol die ausserlichen, als innerlichen guten Wercke oder Glaubens= Brüchte, lange genug ausbleiben, ja nie= mals folgen werden, wo nemlich in der Geele des Menschen kein anderer Glaube vorhan= den, als ein folcher todter Wahn=und Hirn= Glaube, ben welchem sich weder ein guter Dorfay, noch ernfelicher Kampf, noch auch ein brunftiges Gebet, noch Liebe, noch Soffnung, befindet. Will man demnach wiffen, warum man so steif und vest darauf bestehe, daß der Glaube, auch selbst in dem Moment, da er rechtfertiget, innere gute Wercke gegen= wartig have; so geschiehet es aus folgenden Ursachen: (1) Weil die Schrift selbst einen folden Glauben, der thatig und lebendig ist, erfordert, Eph. I, 19. II, 5. Col. II, 12. Gal. V, 6. und hingegen den todten und Wercklosen Glauben, als unnug Ding, verdammet und verwirft, Jac. II, 20. 26. welcher hierin Lv-THERYS in seinen Schriften, und sonderlich in Der

FRANCKESC

ren

n er

ldie

atur

ob er

Berck

tfer=

ento

cht,

ge=

ela-

ett=

er,

Ber=

Ten

be=

Bur=

, fo

Elar

iute

demi

rtia

en:

3 311

1131=

eine

em

icf,

tet:

oft,

olte

es

## 172 Das III Cap. 126schn. Dom wahren

der Borrede über die Evistel an die Romer, die Apologie der Augspurgischen Confession aber durchaus, und andere reine Lehrer Der Evangelischen Kirchen folgen und benftimmen, wie wir balo horen werden. (2) Beil Die Urt, Natur und Gigenschaft Des gerecht= machenden Glaubens es also mit fich bringet, daß, wie er von seinem ersten Ursprung an thatig und lebendig ist; also auch allezeit die Liebe und Hoffnung, als wesentliche Gigen= schaften, ben sich habe, wie im vorhergeben= den zur Gnüge gezeiget worden. Denn es ift ju aller Zeit, und also auch in der Rechtfertigung, ein lebendig, geschäfftig, machtig, thas tig Ding um den Glauben, und ist unmöglich, daß er nicht ohn Unterlaß Gutes wir= cken folte, obgleich nicht allemal im aufferlichen Berck, darauf die Bernunft allein fallt, doch innerlich im Hergen, in gottlichen, heiligen, geiftlichen Gedancken, Reigungen und Begierden. (3) Damit man foldbergestalt den groffen Gelbst - Betrug, da iederman meinet und spricht, er glaube, ohnerachtet er noch in Gunden und Abertretungen todt und ein fahler, unfruchtbarer Baum ift, dazu auf grobere oder subtilere Urt in Augenluft, Rleischesluft und hoffartigem Leben Dabin mandelt, und feine Frucht der Gerechtigkeit zeigen fan, entdecken, folchem Schein = und Maul-Glauben die Beuchel garve abziehen, und damit dem alten Abam das Pol-

ster

Gr

ster

heit

eine

rect

der

des

Der

der

me

all

w

Li

auf

(31

ST CO

Des

Die

(3)

an

Da

an

Dei

bei

un

mo

un

R

(3)

fin

me

ster, darauf er in seiner fleischlichen Sicherheit so sanste schläft, wegnehmen, und also einen ieglichen überzeugen moge, daß das kein rechter Glaube sen, der nicht in der Arbeit der Busse, in rechtschaffener Zerknirschung des Herkens, im Hunger und Durft nach der Gnade, in Bitten, Flehen und Kampfen, den Herrn Jesum annimmt, und zu Beweifing dessen sich nachmals nicht auch in allerler Gütigkeit, Gerechtigkeit und Wahrheit, oder mit einem Wort, in der Liebe, thatig erzeiget. (4) Damit man auf folche Weise zeigen moge, daß der Glaube nicht Menschen= fondern Gottes Wercf in der Seele sen, und also alles falsche Bertrauen auf eigene Kraft, in Erlangung des Glaubens, niederschlagen, hingegen aber die Menschen erwecken moge, demuthiglich GOtt den HErrn um seinen Beiligen Geift anzurufen, daß derfelbe durch seine Kraft, das Licht und Leben des Glaubens in ihnen anzunde und erwecke, damit sie nicht unter der Einbildung des Glaubens, im Unglauben beharren, sondern zum Glauben kommen und selig werden. Endlich auch (5) damit man nicht die gante Evangelische Religion, und insonderheit die theure Lehre von der Rechtfertigung eines armen Sunders vor GDtt, prostituiren, und ben den Romischgesinneten zum Sohngelächter und Spruchwort machen moge. Denn gleichwie sie mit Une

bren

mer,

effion

e der

ftim=

Meil

echt=

naet.

gan

t die

igen=

hen=

es ist

erti=

thas

nog=

wir=

ferli=

allt.

eili=

und

italt

nan

et er

und

azu

ust,

thin

feit

and gie=

Jol=

fter

# 174 Das III Cap. 1216schn. Vom wahren

Gr

Die

stai

rect

Den

uni

che

Den

net

fen,

ges

wa Cir

thu

der wei stife

ger

ina

gut

Re

ma

ein

voi

etm

Ti.

fud

un

gra

mu

Unrecht sich darüber küßeln, wenn man lehret, daß der Glaube allein, ohne die Wercke, gerecht mache; so hätten sie billige Ursache, die Evangelische Lehre, für eine gottlose Lehre, zu halten, wenn dieselbe dahin ginge, daß ein anderer, als der thätige und lebendige Glaube gerecht und selig mache; da hingegen aus diesem Grunde, welcher Urt und Beschaffenheit der gerechtmachende Glaube sehn müsse, der Papisten Einwenden wider die Evangelische Lehre von der Nechtsertigung, als ob sie sichere, gottlose und freche Leute mache, am krästigsten widerleget, und dero Wahrheit behauptet werden kan.

6. 22. Zwar wendet man vor, es fep zu besorgen, daß, wenn man nur erst die Gegenwart der innerlichen guten Wercke, im Zandel der Rechtfertigung, zugegeben, man mit dem Derdienft der Wercte bald nachfahren, und so allmålig zum Pabst= thum wieder zurück fallen würde. Allein gefest, daß diese Besorgniß Plat hatte, oder einige daher Unlag nehmen wolten, Die Gegenwart der innerlichen guten Wercke, im Handel der Rechtfertigung, verdienstlich, oder menigstens ein meritum congrui, daraus ju machen: soll man denn, folchen verkehrten Köpfen zu Gefallen, welche fich Diefer theuren und göttlichen Lehre, von dem wahren, gerechtmachenden Glauben, migbrauchen, Die

Grunde der Gegenw. innerl. Wercherc. 175

die Wahrheit selber verleugnen, und etwas statuiren, wodurch in der That der wahre rechtsertigende Glaube zerstöret, hingegen dem Epicureismo und Pharisaismo Thur und Fenfter geöffnet werden. Daß aber folche Besorgniff, als mochte durch diese Lehre dem Pabsithum allgemach der Weg gebah= net werden, gang ungegründet und nichtig sen, erhellet daraus: (1) Weil deutlich genug gesaget wird, daß von der blossen Gegen= wart die Rede sen, hergegen aller caussale Ginfluß, Berdienst, Würdigkeit, Mit = 2Bir rfung der innerlichen Wercke, vom Handel der Rechtfertigung, ganglich ausgeschlossen werde; mithin, daß man auch die Majori= stische Redens = Art nicht billige, daß die Ge= genwart der guten Wereke nothig ser zur Rechtfertigung. Hierzu kommt (2) daß man ja gegnerischer seits die Gegenwart der guten Wercke in statu zugiebt, ohne zu beforgen, daß dadurch dem Articul von der Rechtfertigung der geringste Eintrag geschehe; massen man billig dafür halt, daß auch nicht einmal die guten Wercke der Gerechtfertigten vor GOttes Gericht angesehen werden, oder etwas gelten, so oft sie aufs neue ben GOtt Bergebung ihrer Schwachheits Sunden suchen, da es nach wie vor heißt: Nicht auf unsere Gerecheigkeit, sondern auf deine groffe Barmbernigkeit, liegen wir vordir mit unserm Gebet. Wie nun im Stande Der

Mel

bren

1 leh=

ercfe,

iche,

ehre,

k ein

dige

egen

23e=

fenn

Die

ing,

eute

dero

Tep

die

cte,

en

ald

It=

lein

der

Sje=

im

der

311

ten

111=

n;

n,

ie

## 176 Das III Cap. I Abschn. Dom wahrenze,

der Rechtfertigung, die Gegenwart der guten Wercke ohne einiges Bedencken zugegeben wird: Also ists eine vergebliche Sorge und nichtiger Borwand, daß die blosse Gegenswart der innerlichen guten Wercke in acku, oder in dem ersten Zandel der Rechtfertigung, diesen hochwichtigen Articul auch nur im geringsten benachtheiligen oder verfälschen solte.

§. 23. Damit aber nun auch iederman sehen möge, daß der sel. D. byddeys hierinnen nichts neues, irriges oder verdächtiges geschrieben, wie ihn Herr d. klyge zur Ungebühr beschuldiget; sondern der alten, reinen und orthodoren Lehre gesolget: so will ich zum Uebersluß nicht nur aus den Symbolischen Büchern, sondern auch aus den Schriften anderer Theologen, die ben unster Evangelischen Kirche in besonderm Ansehen sind, solche Stellen vorlegen, welche zu verdrehen oder anders zu deuten, Dortmundische Klugheit nicht vermögend senn wird, weil sie allzu offenbar mit byddel Lehre übereinstims men.

Zwen:

bo

De

Plu

Mu

CVI

W

CH

# Swenter Abschnitt

von der

Uebereinstimmung unserer Sympholischen Bücher, und anderer Orthodoxen Theologen mit BVDDEI Lehre.

#### Inhalt.

Deutliche Zeugnisse aus ber Formula Concordiæ, §. 1. 2.

Aus Lytheri Schriften,

Mus hvrten Compendio, und Condish Roten über dasselbe, §. 4.

te der Formulæ Conc. p. 692. eben so wie byddevs, s. c.

Was Chemnitivs burch vorhergehende und gegenwärtige Wercke verftehe, §. 6.

Zeugniß von der Gegen: wart innerlicher Wercke in der Nechtsertigung, sucht d. KLVGE undham, iedoch vergeblich zu verschen, §. 7.

Bie CHEMNITIVS den Sah mißbillige: Dere Mensch wird gevecht durch den lebendigen und thätigen Glauben, §.

Merckwirdiges Send: Schreiben D. CHEMNITH; betreffend die Begenwartder Wercke in der Recht; fertigung, §. 9.

Da denn præcise die Nede ist vom ersten Sandet der Rechtsertigung, &.

Undere sonderbare Stellen aus Chemnitu Examine Concilii Tridentini, §. 11. 12.

Beug.

W

11 2C+

uten

eben

jen=

erti=

nue

nan

rin= iges

nge=

um

then

ften

reli=

fol=

hen

**sche** 

fie

ima

1):

## 178 Das III Cap. II 216schn. Von der

Beugnisse aus Gerhardi Schriften, §. 13.

Wie auch aus Hoeppneri Buche von der Nechtfer, tigung, §. 14.

Wonit Meisnervs, durch die deutlichsten Ausdrifckungen, überein stimmet, §. 15. 16.

Deffen Worte von bem acht ber Achtfertigung felbst zu verstehen, S.

Eben diese Wahrheit bestätiget d. ovenstedt, 6. 18. Und d. dannhaver in seit ner Hodosophia, S. 19. Desgleichen d. 10h. Mysaevs, dessen Worte vor andern deutlich und einlenchtend sind, S. 20. So auch der Helmstädtissiche Theologus 10h. Rempe, S. 21. 22.

Lle

201

3,0

200

الرد

مرو

nu

Da

O

fol

ref

bei

1,c

1cc 1cc

ارد

201

350

3,1

33

33

33

30

30

00

03

3000

Der Jenaische Theologus, D. BECHMANN, §. 23. D. HÜLSEMANNVS, §. 24. D. GRAPIVS, §. 25.

11nd viele andere mehr, g.



§. I.

Ir nuchen den Anfang von unsern Symbolischen Büchern, da es in der Formula Concordiæ, und zwar in der Solida Declaratione p.

592. also lautet: "Die guten Wercke ges

"hen nicht vor dem Glauben her: und

"die Zeiligung gehet nicht vor der Recht=

"fertigung her. Sondern anfänglich in

"der Bekehrung, wird durch den Zeiligen

"Geist, aus dem Gehör des Evangelii

"der Glaube in uns angezündet: derselbe

"aber ergreift die Gnade Gottes in Chri
"sto, wodurch die Person gerechtsertiget

"wird. Wenn also die Verson gerechts

R in sein S. 19.

S. 19.

Borte
ich und
S. 20.

nstädtie
10 H.

2.

dlogus,
23.

he, S.

der

bon
23 il =
1 muar in
1 e p.
1 ges
1 und
1 cht =
1 in
1 gen
1 telii

elbe

ri=

aet

bt=

jet

"fertiget ift, alsdann wird sie auch durch "den Zeiligen Geist erneuret und geheili» oget: Mus der Erneurung aber und Beioligung kommen bernach die Früchte, "das ift, die auten Wercke., Wasaber nun damit gemeinet, und wie es zu verstehen, daß die Rechtsertigung vorgehe, die guten Wercke aber folgen; das wird in den nächst folgenden Worten dermassen deutlich erkläs ret, daß gar kein Zweifel mehr übrig blei-Denn da heifit es ferner: "Welches ,NB. NB. nicht also verstanden werden ofoll, als ob die Rechtfertigung und Les meurung von einander getrennet, der-"massen, daß ein wahrhaftiger Glaube sunterweilen eine Zeitlang neben einem Bosen Dorsan seyn und bestehen konte Jondern, ordine caussarum et essectuum, ,antecedentium et consequentium, ita disstribuuntur, das ist, es wird hiemit als blein die Ordnung gezeiget, wie eines dem "andern, dem Begriff nach, vorgehe oder machfolge. Denn es bleibt doch wahr, », daß d. Lyther recht gesagt hat: L's rei "men und schicken sich recht zusammen der "Glaube und die guten Wercke, aber der "Glaube ift es allein, der den Segen er-Dereift, ohne die Wercke, doch NB. nima "mer und zu keiner Zeit allein. " Wer nun Ohren hat zu horen, der hore hier M 2

lle

die

mid

OI

als

n

te!

GI

tes

Re

ten

blo

NE

tig

NI

fol

LV

er

6

cfe

wo

fei

101

0

wi

1111

au

ge

her

CH

de

und mercke, was das für eine schändliche Aspostasie von unsern Symbolischen Büchern sen, wenn man lehret, daß der Glaube so wol im statu, als actu instificationis, kahl und bloß

von allen auten Wercken fen.

6. 2. Und wie kommt es denn, daß leute, die fonst von der Metaphysic so groß Dercf machen wollen, just hier nicht verste= ben konnen noch wollen, daß zwen Sachen ordine caussarum et effectuum, antecedentium et consequentium, in dem Ropse wohl unterschieden werden können, die aber in 21n= sebung ihrer Eristent, nicht einen Augenblick getrennet find? Licht und Zitze find zwar ordine caussarum et effectuum vom Reuer unterschieden, aber nicht einen Alugenblick geschieden? Eben die Bewandniff hats mit dem Glauben und guten Wercken; wie die Formula Concordiæ ausdrücklich saget p. 701. Derohalben ifes unmöglich, gute Wercke vom Glauben trennen, so unmöglich brennen und leuchten vom Reuer mag ge= schieden werden. Daß aber Lytherys und Die Berfasser der Formulæ Concordiæ nicht fo wol von dem beiligenden, als rechtfertis genden Glauben reden, folches lieget offen= bar vor Augen, wenn man obige Stellen in ihrer Berbindung betrachtet. Es heiffet p. 691 in der Formula Concordiæ: Allein durch den Glauben werden wir vor GOtt gerecht und selig, denn dadurch werden

Uebereinstimm. unf. Symb. Bücher, ic. 181

die guten Wercke ausgeschlossen, NB. NB. nicht der Meinung, als wenn ein wahrer Glaube wol seyn könte, ohne Reu, oder als solten, dürsten und müsten die guten Wercke, als die gewisse und ungezweiselzte Zrüchte, nicht folgen, oder als ob die Gläubigen nicht dürsten noch müsten Gutes thun; sondern von dem Articul der Rechtsertigung vor GOtt werden die guten Wercke ausgeschlossen, (wie aber? der blossen Gegenwart nach? Nein, sondern) NB. daß sie in die Zandlung der Rechtsertigung eines armen Sünders vor GOtt, NB. als dazu gehörig und nöthig, nicht sollen mit eingemenget werden.

S. 3. Merckwürdig find auch die Worte LVTHERI in seinen Tisch=Reden p. 130. b. da er auf melanchthons Krage: Ift dieser Spruch mahr: Die Gerechtigkeit der Wer: de ift nothig zur Geligkeit? folgende Untwort giebet: Micht, daß Wercke die Selig= keit zu wege bringen, oder zu erlangen, sondern daß sie da und zugegen sind dem Glauben, der die Gerechtigkeit erlanget, wie ich von noth wegen werde gegenwärtig muffen fepn zu meiner Seligkeit. auch die Formula Concordiæ in vorhin angezogner Stelle p. 692. auf LVTHERVM beziehet, so wollen wir seine Worte aus MARTINI CHEMNITH Examine Concilli Tridentini, de fide iustificante p. m. 299. selber verneb-

er

he 21=

chern

o mol

bloß

& Leu

groß

erste=

achen

den-

wohl

2(n=

iblick

mar

feuer

f ge=

dem

For-

70I.

ercfe

glich

ge=

und

ucht

rti=

Fen=

1 in

iffet

lein

Dtt

den

Hel

hier

Bl

- wei

230

LVT

che

tate

ein

the hie

fen

RVS

ber

fer

all

un

HV

01

w

23

211

er

Fo

G

al

ei

31

111

111

01

Denn da schreibet CHEMNITIVS also: Und weil andradivs schrenet, Lytherysver= stehe durch das Wortlein allein, einen leeren und todten Glauben, so will ich seine eis gene Worte über 1 Mof. XV. hieher fegen, woselbst er den Sinn folder Husschlieffungs= Particul aufs deutlichste erklaret. Morte sind folgende: Jeh weiß, daß die übrige Tugenden sind vornehme Gaben Gottes, ich weiß auch, daß der Glaube sich ohne diese Gaben nicht befindet. Aber die Frage ift: Was einem ieden eigen ser. Du hast etwa in deiner gand mancherley Ich frage aber nicht: Wel= Camen. cherley Samen mit einander vereinbaret find; sondern, welche Kraft einem ieden eigen fer? Zier sage frey und unverhohlen, was der Glaube allein thue, nicht aber mit was für Tugenden er verbunden fep. lein der Glaube ergreift die Verheiffung: Das ift des Glaubens sein eigenes Werck. Die übrige Tugenden haben was anders por sich, womit sie umgehen. Desglei= chen so wissen wir, daß der Glaube nim= mer allein ift, sondern bringer mit sich die Liebe und andere vielfältige Gabent und ist nimmer und zu keiner Zeit allein; aber deswegen muß man die Dinge nicht mit einander vermengen, und was alleine dem Glauben eigen ift, andern Tugenden bermessen. Bis dahin Lytherys, Dak hier

hier die Rede sen vom gerechtmachenden Glauben, oder desselben Beschaffenheit, wenn er rechtsertiget, solches braucht keines Beweises. Auch siehet man klärlich, daß LVTHERVS hier nicht eben rede von äusserlichen Heiligungs Dercken, sondern de caritate, vom innerlichen Liebes Wercke, als einer inseparablen Eigenschaft des gerechtmachenden Glaubens. Folglich gestehet er eben hiemit, daß die Liebe dem Glauben zugegen sen, wenn er rechtsertiget. Nur sagt LVTHERVS, die Liebe, ob sie gleich mit dem Glauben zugleich da ist, hilft nichts zur Rechtsertigung, sondern das thut der Glaube allein.

6. 4. Daß das Lytheri rechter Sinn und Meinung sen, bestätiget auch der sel. HVTTERVS in Compend. artic. de instific. Qu. 20. da gefragt wird: Ban denn nun wol der Glaube, NB. im Articul der Rechtfertigung, ohne gute Wercke seyn? Untwort: Reinesweges. Und das beweiset er mit den vorhin angeführten Worten der Formulæ Concordiæ. Denn, saget er, Glaube und gute Wercke werden nicht also von einander getrennet, als wenn ein wahrhaftiger Glaube unterweilen eine Zeitlang neben einem bosen Vorsatz seyn und bestehen könte; sondernes wird hier= mit allein die Ordnung gezeiget, wie eines dem andern vorgebe oder nachfolge. 2398 M 4

er

alfo:

ver=

lee=

e ei=

sen,

nas=

eine

die

iben.

nibe

lber

fer.

rlev

Del=

aret

den

len,

mit

201=

ng:

rcf.

ers

tlei=

iim=

fich

en:

ein:

icht

eine

den

Dak

hier

# 184 Das III Cap. II Abschn. Von der

11

200

331

23

256

أدد

22

ul

al

fo

23

33

20

20

971

35

20

22

33

23

2:

3

2

2

2:

Was aber das gefagt fen, das erflaret vor= trefflich der sel. condisions in Notis ad Compend. HVTTERI, da er schreibet: "Man ,muß einen Unterscheid machen zwischen ,NB. der Gegenwart und Wirdung "der guten Werde. Indem Circulo oder "handel der Rechtfertigung, find zwar "die guten Werete da, aber sie wirchen sund schaffen dafelbft nichts, weil fie das "seligmachende Object nicht ergreifen, ,als welches allein der Glaube thur. "Wann demnach von der Rechtfertigung 3,0der zuversichtlichen Ergreifung geban-"delt wird, so muffen die guten Wercke "ausgeschlossen werden (wie aber? Huc ,arrige aurem) nicht, als wenn sie gantz sund gar nicht zugegen waren; sondern "durch eine bloffe Gemurhs=Absonderung, "wodurch die Wercke unterschieden wer-"den von den Ursachen, welche in den Zan= "del der Rechtfertigung und Seligma-"chung hinein laufen, welche Abstrabi= stung oder Absonderung so wol mit dem "Derstande; als auch mit dem Affect "des Willens geschiehet. Mit dem "Berstande, wann unerachtet, daß die "innhaftende Gerechtigfeit mit dem Glau-"ben, als desselben Ligenschaft und Benn= "zeichen, allezeit unzertrennlich verfnüpfet "ift, selbige iedennoch von der Matur der ,, Recht=

"Rechtfertigung unterschieden wird, 311 "dessen wesentlichen Beschaffenheit sie "nichts beyträgt: Mit dem Uffect des "Willens aber, wenn in Christi Verdienst-"allein die Gerechtigkeit gesucht wird, "nicht aber in andern Dingen, z. E. in den "Wercken.

6. 5. Eben dieser D. condisions macht über die Worte LVTHERI, welche BVDDEVS. aus der Form. Conc. p. 692. angeführet, folgende Unmerchung: "Daß der Glaube, , wodurch wir allein, als durch das Er= "greifungs=Mittel, gerechtfertiget wer-"den, niemals ohne gute Wercke fen, ,und daß dennoch dieselben guten Wercke "erst folgen, wenn der Mensch gereche "fertiget ist, das scheinet dem ersten 2sn= ofeben nach contradictorisch zu seyn: es alafit fich aber leichtlich zusammen reimen. swenn man einen Unterscheid macht (1) » 3wischen dem, was der Zeit, und was der »Matur nach eher ist, (2) zwischen den mausserlichen und innerlichen Wercken. 33 Beyderley Unterscheid schieft sich hieher »gang wohl. Daß die Gerechtigkeit, so= somol die zugerechnete, als auch die inn= "haftende NB. der Zeit nach, zugleich ofer, solches ist ber der nächst vorherge-"henden grage nicht undeutlich angezeis "get worden. Daß immittelst die Recht= M 5 pofer=

et.

bor=

om-

Man

Chen

una

oder

war

cten

das

ifen .

bur.

ung

)all=

ercfe

Huc

ants

dern

mg,

ver=

वाा=

ma=

abi=

em

Fect

em

die

au=

mm=

fet

der ht=

"fertigung, der Matur nach, eber fep, als "die Erneurung, das geben wir gerne zu. "Darnach, wenn gesage wird, die guten "Wercke folgen, wenn der Menfch "schon gerechtfertiget ist, so ist solches "vornehmlich von den ausserlichen Wer-"chen zu verstehen, darum, weil sie in die "Sinne fallen, und alfo tanntlicher find als "die innern Werche: wiewol auch der inmerliche Wachsthum der Tugenden un= "ter dieser Regul mit begriffen ift, welcher "von derselben nicht muß ausgeschlossen "werden., Mus obigen Stellen erhellet nun Sonnenklar, daß unfre alten und reinen Theologi die Morte der Form. Concord. eben so verstanden und erklaret, als der sel. BVDDEVS gethan; und mithin, daß es eine un= verantwortliche Calumnie D. klugens sen. wann er denselben disfalls beschuldiget, er ba= be seinen den Symbolischen Buchern geleiste= ten Eid gebrochen.

§.6. Solte er aber hytterym und cyndisivm noch nicht für voll ansehen wollen, wohlan! so lasset und den theuren mart. Chembitivm selber hören, der, wie er ben Albsassing der Formulæ Conc. meistens die Feder geführet; also auch unstreitig den besten Ausleger derselben abgeben kan. Da ist nun erstlich unläugbar, daß derselbe, in Ansehung der Rechtsertigung, opera antecedentia, con-

comi-

u

C

6

cF

he cf

Vi ti

te

1

le

fe

d

£1

Bi

DI

DI

gi

1

TAG

1)

1

B

comitantia und consequentia, vorherge= bende, begleitende und nachfolgende Wercke statuire, und daß er durch die vorherge= hende und begleitende oder gegenwärtige Wer= cfe verstebe ea, quæ fiunt in conversione, vt funt disciplina, contritio, mutatio mentis et voluntatis, dasjenige, was in der Bekebrung vorgebet, als gute Zucht, Reue, Veränderung des Sinnes und des Wil-Wers nicht glauben will, der lese es felber nach, in seinen Locis Theol. Cap. II. de Instificatione p. 228. b. So wird auch turs vorher geredet, von den ersten Bewes gungen der Bekehrung, welche vor dem Glauben hergehen, oder denselben begleiten, als von der Reue, von der Verabschemung der Gunde, von den Schmerken aus Erkentniß des göttlichen Zorn=Gerichts wider die Sunde, von dem auten Vorsak. Was nun CHEMNI-Tivs daselbst nennet erste Bewegungen der Bekehrung, das nennet er in dem bald darauf folgenden opera præcedentia et concomitantia, porhergebende und begleitende Werche.

S.7. Hiernächst aber so hates Hr. Past.
BRVGMANN sehr wohl getrossen, wenn er seinem Gegner aus chemnith Locis Theol. de Iustif. p. 287. a. solgende Worte vorgeleget: Zürs zwerte ist wohl zu mercken, daß die Ausschliessungs-Wörtergen recht verstanden werden mussen.

Man muß denmach zeigen,

er

, als

e 311.

iten

nich

ches

Der=

die

als

: itt=

1111=

cher

Hen

ellet

nen

ord.

fel.

un=

en,

ha=

Ite=

VN-

111 ,

M-

af=

der

15=

ift=

der

n-

11-

u

ge

200

225

27 t

ונכי

226

יוני

201

201

220

271

229

3211

20

225

ייני

ווני

225

377

201

,,1

275

271

271

371

27

271

zeigen, in welchem Derstande sie gebraucht werden, und wie sie zu nehmen sind NB. in dem Articul der Rechtfertigung, Samit ihnen fein fremder Derftand aufgeburdet werde, und damit sie niemand auf. die Sicherheit des fleisches ziehe. wenn Paulus fagt, wir werden gerecht und selig ohne Weecke, so schliesset er nicht aus die Buffe oder die Reue, daß sie nichtvor= hergebe: auch schliesset er nicht aus die übrige Tugenden, daß sie nicht NB. da senn oder folgen mussen. Uber diefer Stelle hat fich Hr.D. KLVGE den Kopf gar febr gerbrochen, in seinem Lateinischen Glückwunschungs-Schreiben, an feinen Schwager Srn. Superintend, ERDMANN GOTTHOLD NEVMEI-STER, darinnen er weitläuftig zeigen will, Immortalis famæ Theologi, MARTINI CHEMNI-TII auctoritatem, commentitiæ bonorum operum, qua internorum, qua externorum, in actu iustificationis, præfentiæ, falfo prætexi, daß man sich ber der ertichtes ten Gegenwart der inner= oder aufferli= chen guten Werche, im Sandelder Recht= fertigung, auf die Auctorität des bochbe= rübmten Theologi Martini CHEMNITH, vergeblich beziehe, wie seine Worte auf dem Titul-Blatt lauten. Das vermeinet er nun aus vielen andern Stellen des fel. CHEMNITII su erweisen; endlich aber ziehet er alles in fol=

### Uebereinftimm. unf. Symb. Bucher, zc. 189

genden Schluf zufammen: "Derjenige, wel= "cher lehret, daß der Mensch nichts gutes "wircken konne, wo er nicht vorher gerechtfer= "tiget fen; daß der Mensch erst gerechtfertiget, whernach aber erneuret werde; daß die Liebe micht fenn konne, wo nicht erft der Glaube "da sen; daß der Glaube nothwendig der Lies "be vorgehe; daß die Rechtsertigung von der "Deiligung zu unterscheiden fen; baß die Er-Meurung eine Frucht der Rechtfertigung sen; adaß die Gaben des Geiftes der Erneurung verst auf die Rechtfertigung folgen; daß der "neue Gehorfam konne von dem Menschen an= agefangen werden, nachdem er gerechtfertiget morden; daß der Glaube seine Kraft in der "Erneurung erweise; daß gute Wercke von "vorhero schon Gerechtfertigten geschehen; "daß die Gerechtfertigten Gutes wircken; daß "die Liebe oder einige aute Wercke nicht ein= mal da senn und entstehen konnen, wo nicht "der Glaube vorhergegangen; daß, wo der Baum gut gemacht sen, so dann erst gute "Früchte gebracht werden; daß auch die 21f-"fecten und Bewegungen, als Zeichen des les "bendigen Glaubens, auf den Glauben fol-"gen; daß der gerechtmachende Glaube leben= "Dig werde, indem er Christum ergreift, hers "nach aber sich durch die Liebe thatig erzeige "daß die Proposition zu verwerfen sen: daß hder Glaube, welcher Liebe, Soffnung "und andere Tugenden bey fich habe, recht "fertis

cht

IB.

19,

ge=

uf

1111

110

115

St=

die

B.

fer

hr

n=

n.

-I-

n-

1-

m

)-

1-

e=

1=

t=

e=

Ι,

11

n

II

"fertige; daß auch die Meinung musse ver"worsen werden, nach welcher die Gegenwart
"der guten Wercke nothwendig erfordert wür"de, damit der Glaube rechtsertigen könne;
"daß der Mensch weder vor der ersten, noch
"wiederholten Rechtsertigung einige gute Wer"cke (bona opera vere et proprie talia) ha"be: Derselbe statuiret keinesweges, daß
"im ersten oder wiederholten Handel der Recht"fertigung gute Wercke gegenwärtig sind.
"Run aber GHEMNITIVS lehret u. s. w. Ergo. "
So weit gehet D. KLYGENS Schluß.

6.8. Ich achte aber, er hatte aller dies fer Mube wol überhaben fenn konnen, wenn er Luft gehabt, Der Wahrheit fein einfaltig Allein das allzutief einge= Plas zu geben. wurßelte præiudicium receptæ hypotheseos et veritatis quali possesse, das ift, die Rechts haberey und die Luft, Beger zu machen, hat einmal eine solche Blendung auf sein Ge= muthe gebracht, daß er so wenig die Som= bolischen Bücher, als den chemnitivm vers Zwar folte es fast das Ansehen steben fan. haben, als wenn gedachter Theologus, die innerlichen guten Wercke, benm Handel der Rechtfertigung, schlechterdings leugnete, weil ers an Lythero billiget, daß er aufdem Colloquio zu Regenspurg die Redens = Art: per fidem viuam et efficacem iustificatur peccator, der sündige Mensch wird gerechtfertiget durch den lebendigen und thatiHe

ge

leit

ge

get

an

me

au

be

Du

au

qu

GI

ge,

gui

Lef

rei

TI

ein

Der

ad

fer

D.

ein

ebo

ger

na

fie

po

Die

det

### Uebereinstimm. unf. Symb. Bucher, 20,191

gen Glauben, nicht habe dulden wollen. 211= lein es hat der sel. D. spener in seiner freudis gen Gewissens = Zoucht p. 71. grundlich gezeis get, wie der fel. Lytherys diese Redens = Urt an fich, nicht verworfen habe, auch fie unmöglich verwerfen können, sondern damit nur auf den Berstand der Widrigen gesehen ha= be, der dahin ging, daß der Mensch nicht durch den Glauben allein, sondern zugleich auch durch die Wercke gerecht wurde, oder quod fides QVA actuosa iustificet, daß der Glaube, so fern er thatig ift, rechtfertis ge, worauf sie denn eine gefährliche Vereini= gung der Religion, jum Schaden der reinen Lehre, grunden wolten. In den fortgesetz= ten Sammlungen von alten und neuen Theologischen Sachen A. 1733. p. 74. fommt ein Brief des Glassu vor, darinnen er von der Frage: An bona opera fint necessaria ad falutem? also urtheilet, es musse auf den sensum acht gegeben werden, der ben einem Papisten der Rechtfertigung nachtheilig; ben einem Orthodoren aber unsträflich sen. eben dieses kluge Urtheil findet auch ben obis ger Proposition statt, als welche chemnitivs nach Lytheri Erempel billig verworfen, weil fie es bende mit Papisten zu thun gehabt.

S.9. Was aber übrigens maiorem propositionem Hrn. D. KLYGENS anlanget, so ist dieselbe wegen übelverstandener Stellen aus dem Chemnitio grundfalsch, und machet por-

berühr-

er=

irt

ir=

re;

sch

er=

10=

aß

ht=

10.

. 77

ie=

nn

tia

ge=

OS

to

11 0

je=

m=

er=

en

Die

der

eil

oli

er

C-

)t=

ti-

192 Das III Cap. II Abschn. Von der

berührter GVNDISIVS einen geraden Strich durch und durch, wenn er distinguiret (1) zwischen dem, was der Zeit nach, und was der Vatur nach vorgehet oder nachsolget, (2) zwischen äusserlichen und innerlichen Wercken. Die Application ist leicht zu machen. Und was beruse ich mich auf andere? CHEMNITIVS selbst soll auftreten, und dem Jrn. D. kluge ins Angesicht sagen, daß er ein salscher Ausleger seiner Worte sen. Es besindet sich nemlich benm schlüsselburg in Catalogo Hæretic. Lib. VII. p. 195. ein merckwürdiger Brief des sel. CHEMNITI, welschen wir dem geneigten Leser mitzutheilen nicht unterlassen können.

# Send-Schreiben D. MARTINI CHEMNITH

am den edlen Mann,

D. ANDREAS MEYENDORFEN, A. 1569. den 17 Febr.

Eil und Gnade in Christo unserm Heilande! Edler und Wohlgeborner Herr, werthester Freund. Es solte mir nichts angenehmers senn, als daß ich könte viel, ja recht viel, mich mit euch bereden, entweder durch Briefe, oder mündlich. Aber dieses mißgönnet uns die Heftigkeit der allzustrengen Kälte; jenes aber, was mich anbelanget, hindert lleb hind WO. fo n Erfl tiger Gefi Sch aufg fchli fcble cfe 1 mas felbe ferti Ders aen

> gere ob t Geg daß cke den Mo

> zelje

XI,

log

06 8

red

Erei han

# Uebereinstimm. unf. Symb. Bucher, 2c. 193

hindert die groffe Menge meiner Geschäffte. Was nun die überschieften Fragen betrifft, so wird darüber eine weitläuftige und fleissige Erklärung erfordert, welche leichter und richs tiger mundlich, und in einem vertraulichen Gespräche, als durch Briefe geschehen konte. 3ch weiß wohl, von wem zuerft diese Frage sep aufgeworfen worden, nemlich daß die Ausschliesfungs=Wörtergen (allein, ohne 2c.) schlechterdings die Gegenwart der Wercte selber ausschliessen. Es ist aber weit was anders, wenn man faget: Die Wercke selber kommen in die Landlung der Recht= fertigung, welches falsch ist. Und ein an= ders ift, ob der Glaube NB. in dem 2111= genblide, wenn er rechtfertiget, gang los und bloß sen von Wercken? das ift, ob der Glaube NB. alsdenn, wenn er rechtfertiget, todt sen. Ein vortrefflich Erempel stehet Rom. IV, 4.5.6. allwo Abra= ham, durch den Glauben, ohne die Wercke, gerecht und selig wird. Da frage ich nun, ob das Ausschliessungs- Bortgen (ohne) die Gegenwart der Wercke selber ausschliesse, daß Abraham dazumal gar keine guten Wercke gehabt habe? Nun aber nimmt Paulus den Abraham aus dem XV Cap. des 1 Buchs Mose, da er schon seinem GOtt ohngefahr zehen Jahr im Glauben gedienet hatte, Sebr. XI, 8. Dahero dazumal dessen Glaube mit pielera

ch

1)

as

t,

en

0=

53

in

in

e=

in

in

el=

h£

1

is

re.

1=

a

er

14

t,

vielen und vortrefflichen Wercken ist geschmus cfet gewesen: und dennoch wird er NB. NB. auch dazumal obne Wercke gerecht, weil die Wercke nicht in die Handlung der Recht= fertigung kommen oder gehoren; es wird aber NB. deren Gegenwart nicht ausges Schlossen, als wenn der Glaube Abrahams dazumal mare von Wercken entbloffet gemefen. Imaleichen: Ob der Glaube allein im Unfange der Betehrung rechtfertige, daß er bernach, wenn er mit guten Wer= chen geschmücket ift, das Umt der Rechtfertigung niederlege? Gewislich Paulus nimmt den Abraham Rom. IV. nicht im Unfange feiner Bekehrung, aus I Mof. XI, 31. sondern aus dem XV Capitel, etliche Jahr nach seiner Bekehrung. Und der Glaube übet ber ihm allezeit das 21mt der Recht= fertiaung im Anfange, Mittel und Ende. Menn wir nur ein Stundgen mit einander reden konten, so wolten wir diese Sache leichte deutlich machen. 3hr fehet, NB. NB. mas daher entstehet, wenn dergleichen Gubtilitäten ohne Masse erreget werden. Das ist falsch, wenn man sagen wolte, daß die Wercke in die Sandlung der Rechtfertiaung oder des Glaubens kamen, oder daß in der Zandlung der Rechtfertigung sels ber die Wercke nothig seyn, damit der Glanbe rechtfertigen konne. Wiederum auch,

aud NI fer uni re Sie Deni Rec Iten nad Sal tilit se, 200 fein tel a w fenn zeich Die und men euch zu fi 231 der

fie ]

ieso

als

Uet

Uebereinstimm. unf. Symb. Bucher, 20. 195

auch, wenn ich sprache: Daß der Glaube, NB. wenn er ift im Sandel der Rechtfertigung, muffe schlechterdings bloß und ohne gute Wercke senn, das ware so viel, als er solte todt senn. Dier betrachte man, was das fen: Man bedencke auch, wie lange die Zandlung der Rechtferrigung daure, ob sie nur in dem er= ffen Augenblicke der Bekehrung sen, und dar= nach aufhöre. Ich habe schon vor vielen Jahren gefagt, als ich diefe NB. neue Subtilitat des Illyrici (und ieso d. klugens) la= fe, daß dergleichen Disputationes folgen würden. 3th sage schlechterdings, daß die Wercke ausgeschlossen werden, (1) daß sie fein Verdienst senn, (2) daß sie fein Mit= tel der Zueignung senn, (3) daß sie nicht das Wesen der Gerechtigkeit oder Seligkeit fenn: und daß die guten Wercke ein Renn= zeichen des gerechtmachenden Glaubens seyn. Diese Dinge wollen wir unter uns mundlich und weitläuftiger, so bald wir können zusam= men kommen, abhandeln. Jeso habe ich euch nur Unlaß nachzusinnen gegeben. Kurt ju fagen: Erweget, ob das Plusschliesfungs= Bortgen (ohne) Rom. IV. die Gegenwart der Wercke dergestalt ausschliesse, daß sie NB. gar nicht vorhanden seyn. Aber ieto fan ich nicht mehr; doch habe ich mehr, als ich mir vorgesetset hatte, geschrieben. 9 2

mi=

VB.

peil

cht= ber

ge=

ms

we=

de,

er= bt=

lus

In=

31+

ahr

ibe

ht=

de.

der

che

B.

16=

as

die

ti=

aß

el

er

um ch,

Ule

als

fel

v

KL

rec

an

m

De

De

111

3

00

111

bi

111

明る

ti

a

N

27

2

29

2.

Berhelfe GOtt, und wendet ihr Fleiß an, daß wir können zusammen kommen. Lebet in Christo wohl und glücklich, und deutet dies se unordentliche und zur Abend-Zeit gescheherne Schrift zum besten. Gegeben Braun-

schweig, den 17 Febr. 1569.

6. 10. hier vernehmen wir nun, mas CHEMNITH rechte Meinung von der Gegenwart der guten Wercke in der Rechtferti= gung sen. Dit seiner gewöhnlichen Unsflucht, daß das alles de statu zu verstehen fen, mag herr D. KLVGE nur ju hause blei= ben, weil ein ieder mit Sanden taften fan, daß hier præcise vom ersten handel der Rechtfertigung die Frage sen. Denn CHEM-NITIVS argumentiret in diesem Briefe a notiori, von der Gegenwart der guten Wercke in statu, Rom. IV. ad minus notum, auf die Gegenwart derselben in actu. Go bilft ihm auch das nichts, wann er in dem gedach= ten Gratulations = Schreiben, Die oben 6.7. p. 189. angeführte Worte also verdrehen will, daß er faget, CHEMNITIVS nahme den Urticul der Rechtfertigung in sensu laxiore, in weiterm Derstande, und begriffe zugleich darunter Die gange Lehre der Rechtfertigung und den Stand der Gerechtfertigten. Wie fommt er denn nun daran, daß er sich durch diese Erfindung heraus wickeln will? Sat er denn seine Meinung geandert, oder ists ihm wieder pergessen, daß ers in seiner Ecloga byddeo als

als einen Jerthum ausgedeutet, wann ders selbe das Wort Nechtsertigung in weiterm Verstande nimmt? Doch, was Herr D. KLVGE schreibet und redet, das muß alles recht seyn.

9. 11. Mann ihm indessen das, was angeführet worden, noch nicht genug ist, so wollen wir zum Heberfluß noch ein und andere Stelle aus chemnitio anführen. Dem Examine Concilii Tridentini P. I. de uftificatione p. 265. stehet der Einwurf des Jesuiten andradu: Inder NB. Betebrung oder Dersöhmma des Menschen, ist nicht nur der Glaube da, nicht nur die Verge= bung der Sünden, oder allein die Zurech= nung der Gerechtigkeit Christi; sondern auch die Reue, die Erneurung, Liebe, Zoffmung, u. s. w. Ergo ist die Rechtser= tigung nicht die Vergebung der Sünden allein, sondern es gehören auch die übrige Tugenden NB. zur Rechtfertigung. CHEMnitivs antwortet: "Les ist wahr, daß nie= mand versohnet werde, wo nicht die "Reue vorher gehet: und wenn der Mensch versöhnet wird, so wird er auch "Zugleich erneuret. Aber es folget nicht, "NB. was zugleich ist, oder zugleich "geschiebet, daß das alles einerley Li-"genschaft und 2imt habe. Denn der "Mensch hat zugleich Suffe, Hugen, Obren,

ın,

bet

die=

he=

un=

oas

enrti=

นธ=

nen

lei=

an, der

EM-

10-

ccfe

aut

llft

ich=

+7.

oill,

rm

den

mt

riefe

enn

Der

des

Ule

, £1

110

me

foli No

abe

200

nec

sil

Dec

3,6

2031

3011

200

2231

a,ct

2,11

200

2016

osti

2011

300

Un

wo

bef

fid

DO

GE

"doch folget nicht, daß er mit den guffen sfebe, und mit den Hugen bore. Allso in "der Rechtfertigung, ift das die grage, "was es eigentlich ser, wodurch und um "welches willen wir mit GOtt verfohnet, 3,311 Kindern und Erben des ewigen Le= "bens angenommen werden., Giehe da! Dier ift die Rede von der Bekehrung, und folglich, vom ersten Sandel der Recht= fertigung. Mit derfelben ift nun NB. zugleich da die Erneurung, die Liebe und Soffnung. Doch sagt man gar recht: sie folgen auf die Rechtfertigung. Wie aber folgen sie? Richt erst der Zeit nach; sondern in ordine caussarum et effectuum, dem Begriff nach; wie schon mehrmals erinnert worden.

Ich die Gegenwart der guten Wercke im Zandel der Rechtsertigung hiermit lehrete, so machte ihm der Jesuit andradivs sast eben den Vorwurf, l. c. p. 297. welchen Herr deben den Vorwurf, l. c. p. 297. welchen Herr des machtet, da er ihn des Majoristischen Irrthums beschuldiget. Nemlich, es wolte der Jesuit dem sel. chemnitio ausbürden, als wenn er lehrete, die guten Wercke wären zur Rechtsertigung und zur Seligkeit nöthig, und seizete hinzu, " wann er angeschangen so zu statuiren und zu reden, so könsne man sich Hossinung machen, daß er in "kur-

FRANCKES

Uebeveinstimm. unf. Symb. Bucher, zc. 199

"furhem zur Romischen Kirche wiederkehren swerde., Eben so saget Herr D. KLVGE, wenn die Buddeische Lehre Eingang finden solte, so wurde man allmalig wieder zum Was antworter Pabstthum überfallen. aber CHEMNITIVS hierauf? Er faget: "Es ist 3.das eine recht giftige und sprophantische 33 Berleumdung des Andradu. Es ist mir onie in den Ginn gekommen, niemals habe solch so geredet; sondern bekenne und bezeuge, »Daß ich folche Sabe mit gangem Ernft miß= billige, welche von einigen in unfern Rirchen somar ausgestreuet, aber einhellig verworfen sund widerleget worden, daß nemlich die "guten Wercke zur Rechtfertigung und "zur Geligkeit alfo nothig find, daß un= 53möglich ein Mensch ohne die guten Wer "che selig werden fonte. Doch schreiben ,wir auch einem mußigen und todten "Glauben die Rechtfertigung nicht zu, "fondern fagen, der Glaube, wenn er rech= "ter Art und lebendig ist, so ist er nicht "mußig, sondern durch die Liebe thastig., Mun das ist denn auch die rechte Untwort auf Hrn. KLUGENS Berleumdung; womit er den sel. byddevm noch im Grabe zu beschmißen gesucht.

s. 13. Jedoch lasset uns nun hören, wie sich andere vornehme Theologi unsver Kirche von dieser Sache erklären. Es schreibet D. Gerhard loco de Iustificatione p. 707. mit

n 4 deut=

.

Ten

in

ge,

um

et,

Ze=

oa!

a,

tit=

ich

ng.

die

cht

Ta-

vie

ar=

im

ete,

ast

err ro=

en

lte

n,

26=

eit

qe=

11=

in

Ir=

U

201

201

30

300

201

201

201

20

200

20

33

22

ارد

22

14

91

"

D

u

1

33

3:

3

3

Deutlichen Worten: "Der wahre Glaube sund die Liebe, die Wiedergeburt und "Erneurung, die Rechtfertigung und Zei-"ligung, find zwar durch ein immerwäh= prendes Band mit einander verknüpfet, "unterdessen muß doch einem ieden das zu= "geschrieben werden, was ihm eigen ift.,, Und p. 865. saget er: "Der wahre Glaube sift eine zuversichtliche Erareifung Christi. , welche sich durch die Liebe thätigerweisfet, Gal. V, 6. von welcher so wenia ,NB. die guten Wercke getrennet werden Fonnen, als das Licht von der Sonnen. "die Kenchtigkeit von dem Wasser. Licht und geuchtigkeit aber sind ja wesentli= de Gigenschaften der Sonnen und des Waffers: Kan man dieselben wol einen Hugenblick von ihrem Subiecto trennen? Nuneben fo wenig laffet sich die Liebe vom Glauben trennen, in dem Moment, wenn er recht= fertiget. "Denn obzwar, wie Gerhardvs p. 988. spricht, ,, der Glaube ordine natu-"ræ, dem Begriff nach, eher ift als die "Liebe, immassen der Glaube die Ursache "der Liebe ist; so sind sie iedoch, NB. "der Zeit nach, zugleich.,, Ran wol was deutlichers gesagt werden, denn das? Weiter schreibet besagter Gerhardvs mit den aller= ausdrücklichsten Worten: "Die Werete "werden ausgeschlossen nicht von dem actu præsentiæ, daß sie nicht gegenwärtig , fept sosen solten, sondern von der communio-"ne efficientiæ, das ist, sie wirden und Delfen nichts zur Rechtfertigung. Allein "der Glaube rechtfertiget, dochifter NB. micht allein. Zier muß keine Absonde= brung, der Eristens nach, ertichtet "werden, (wie von dem Srn. D. KLYGE ge= solchiehet) Der Glaube findet sich in keinem "Subiecto, das nicht zugleich Gott lie-"ben solte. Die vorhergehende Landlun= sigen und Qualitäten nennenwir nicht eine "Ursache der Rechtsertiauna, sondern eime nothige Ligenschaft derer, die da sol= "len gerechtfertiget werden. " Und p. 1481. spricht er: "Der Glaube ohne "Wercke ist todt, und kan NB. nicht "rechtfertigen, weil er ist ein leeres und "todtes Bild des Glaubens."

§. 14. Und eben das saget auch der sel.

D. HOEPFNER, einer der vortresslichsten Lehrer unsver Kirchen, in seinem Buch von der Rechtsertigung p. 15. "Der erste Satz, "spricht er, wir werden gerecht allein durch "den Glauben, schliesset nur das Subiectum "aus, und unterscheidet zwar die Wercke "vom Glauben, aber trennet sie nicht das "von, und hat diesen Verstand: Durch "den Glauben, und durch kein anderes Mitz, tel von unsver Seiten, werden wir gerecht "und selig. Der andere Satz aber: Der "Elau

r

ube

und

sei=

åb=

fet,

311=

£ ,,

ube

iffti,

vei=

enig den

tett ,

14 22

ıtli=

den=

ben

iben

cht=

DVS

atu-

die

tche

NB.

vas

eiter

Iler=

refe

actu

rtia

septt

Ulel

ben

ftee

aur

als

fon

Er

be

lich

Des

Den

che

che

befi

fag

gen

me

red

Das

be

231

get

Der

het

D.1

NE

nei

bei

311

Li

110

pe

"Glaube, dadurch wir gerecht werden, ist "nicht allein, schliesset das Prædicatum ,aus, und muß also erflaret werden: Der sfeligmachende Glaube findet sich nicht ohne "die guten Wercke, sondern hat aute "Wercke gegenwartig, und ist durch die "Liebe thatia, Gal. V, 6. " So auch schreibet dieser Theologus p. 1103., Der rechtfertigende "Glaube ift NB. niemals obne aute Wer-"cle. Denn NB. niemals ift das Wesen einer Sache allein, sondern hat allezeit sei= me Ligenschaften bey sich, und seine eige= "ne Wirchungen: Wenn indessen von dem "Wesen der Sache die Rede ist, so wer= "den die Ligenschaften von dem Wesen "(nicht abgesondert und getrennet, sondern) unterschieden, weil sie dasselbe nicht aus= machen, noch auch wesentliche Theile der "Sache find, ob sie zwar unzertrennlich "find von der Sache selbst, also daß sie "nicht einenal mit dem Berftande fon-"nen abstrabiret, oder auf einige 2Bei-"fe abgesondert werden." Wer gegen die einstrahlende Wahrheit die Alugen nicht muthwillig verschlieffen will, der kan bier son= nenklar feben, daß Höpfnervs (1) ftrictiffime von dem Zandel der Rechtfertigungrede, und nicht de ftatu; denn mas brauchte es vie= len Beweises, daß da gute Wercke gegen= wartig. (2) Er redet vom Wesen des Glaubens,

# Uebereinstimm. unf. Symb. Bucher, 2c. 203

bens, so da ist die Brareifung des Verdien= stes Christi, die im Handel der Rechtferti= gung allein in Consideration kommt, nicht als eine Qualitat, Handlung oder Werck, sondern correlative in Absicht auf Christum. Er saget (3) dieses Wesen des Glaubens ha= be seine adiunctas proprietates oder wesent= liche Kigenschaften, die zwar vom Wesen des Glaubens selbst unterschieden, aber von demselben unzertrennlich. 2Bas kan deutli= cher senn? Und würde man nicht die wesentli= chen Eigenschaften von dem Wesen selber un= besonnener Weise trennen wollen, wenn man fagte, Liebe und Zoffnung waren nicht gegenwärtig, zur Zeit und in dem Augenblicke, wenn der Glaube Christum ergreift und ge= recht machet. 2Bo bliebe denn solchergestalt das Werck der Wiedergeburt, da der Glaube successive unter vielen Kampfen in der Buffe, aus dem Gehor des Evangelii hervor= gebracht wird, blühet und wächset, bis er in der Rechtfertigung reift, und in seiner Fulle ste= het zu den schönsten Früchten, wie der Dr. D. Löscher redet? Und was will denn Höpf-NERVS, wenn er an einem andern Orte in seinem Buch de Iustific. Disp. XI. also schreiz bet : Die zuversichtliche Ergreifung hat zwar NB. nothwendig die Hoffnung und Liebe ber fich, welche fich NB. NB. bernach in der täglichen Ubung der von GOtt verliehenen Kräfte erweiset; gleichwolin

ist

um

der

me

ite

Die

bet

de

cr=

ei=

ei=

te=

m

t=

en

n)

18=

er

di

te

11=

i:

en

ht

11=

e,

e= n=

1=

8,

Ulel

,,6

200

2010

,be

30/11

,, D

,,2

2,6

, ft

2,61

,,ni

2000

,to

onfi

2,111

ofd

nos

2211

2001

5,00

,,i

,,0

200

2011

220

,,11

2,11

27

2,0

27

dem actu oder Zandel der Rechtfertigung, ist sie von diesen ihren Eigenschaften unsterschieden, u. s.w. Heist das nun nicht, innerliche gute Wercke, Liebe und Hoffnung, im Handel der Nechtfertigung gegenwärtig statuiren?

§. 15. Mit dem, was der theure Hopf-Ner von dem gerechtmachenden Glauben bezeuget, stimmet vollkommen, und fast den Worten nach, überein, der berühmte Wittenbergische Theologus D. BALTH. MEISNERVS in Anthropologia facra Dec. III. Disp. 28. 6.57.58. p. 398. fqq. Dafelbft führet er aus dem bellarmino diesen Einwurf an: Wenn der Glaube von der Soffnung und Liebe und andern Tugenden getrennet wird, so kan er zweifels ohne nicht rechtfertigen. Derowegen rechtfertigen Liebe und Loffnung zugleich mit. Hierauf antwortet MEIS-NERVS: "Es ist eine Zwendentigkeit in den "Worten: Sola fide, welche der Jesuit von dem Wercklosen und abgesonderten Glaus "ben verstehet, welches wir mit nichten lehven. Denn der wahre Glaube fan nicht al-"leine seyn, das ift, actu abgesondert von der "Liebe und hoffnung. Der Glaube zwar "allein hat diese besondere Eigenschaft, die sihm mit andern Tugenden nicht gemein ift, "daß er Chrifti Berdienst und Gehorsam in "der Berheissung des Evangelii ergreift und alfo rechtfertiget. Denn das thut allein der "GlauUebereinstimm. unf. Symb. Bucher, tc. 205

"Glaube, nicht Die Liebe, nicht die Soffnung, "oder andere Jugenden. Doch folget nicht "fo fort, daß andere Tugenden vom Glau-"ben ganglich getrennet find; wir lehren ,fie unterscheiden, nicht aber trennen. "Man mache einen Unterscheid zwischen dem "Wesen oder der wesentlichen Sache, Die dem "Glauben eigen ift, und zwischen deffen Eri-Der Glaube ist nicht alleine und "bloß von andern Tugenden, (denn er ist miemals mußig) aber deswegen folget nicht, "daß er, in Unsehung seines Wesens, nicht Denn viele Dinge "fonne alleine wircken. afind zugleich, die doch nach ihrem Wefen und wesentlichen Eigenschaften sehr unter= Achieden sind. Niemals ist der Mensch ohne "Karbe, und doch dencket oder urtheilet er oh= ne Sulfe der Karbe. Niemals ift der Mensch whee Suffe, und doch siehet er ohne Sulfe "der Füsse. Folget also nicht, was zugleich wift, wirefer auch zugleich. Also ist zwar "der Glaube niemals allein und ohne an= "dere Tugenden; indessen kan er doch sein wesentliches Umt, welches ist rechtfertigen, ohne sie wohl ausrichten. Damit also die "Urfache mit ihrer Wircfung nicht vermenget "werde, so muß man den Glauben von den " Eugenden unterscheiden, so wol in Unsehung "des Wesens, und der wesentlichen Eigen= "schaften; als auch in Ansehung des Amts

r

ma,

un=

cht.

ma,

rtig

PF-

be-

Bit=

RVS

28.

aus

enniebe

, fo

ten.

off=

EIS-

von

leh=

tal=

der

war die

ist,

n in und

der au=

Ule

,,9

fen.

"C

s,et

,,a

200

,,00 ,,0

nei

2201

2,60

2231

Si ges

ver pro

abo

feir

ME 9

fer

an.

9

Der

ME 3

mic

du

ma riis

und besondern Handlung, nemlich der Recht= pfertigung, weil das Wesen des Glaubens "nicht ist das Wesen der Liebe, ob ste zwar

"zugleich find, u. f. w.,

6. 16. Hierauf fahret Meisnervs 6. 58. fort und saget: "Jedoch der Jesuit wen= "det ein, daß der Glaube, der Matur nach, "vor der Liebe bergebe, und folchemnach, "wenn man fage, er rechtfertige allein, fo "Schlieffet er, daß er auch allein existive ob= "ne die Liebe, wenn er rechtfertiget." Er antwortet aber: "Die Prioritat der Natur "fommt vom Wesen; und die Prioritat der "Zeit gehet auf die Eristent. Ich gebe gerne , daß der Glaube, wie er der Ratur oder "Dem Begriff nach eher ift, als Die Liebe, al-"so auch sein Amt wohl ausrichten könne; "aber es folget nicht, daß eines könne sevn "ohne das andere. Hernach ists, eigentlich "ureden, NB. NB. ein unbequemer Hus= bruct: Fides ante dilectionem iustificat, "der Glaube machet gerecht vor der Liebe; "ebener maffen es auch unformlich geredet ift, "folem lucere ante radium, die Some "leuchte vor dem Strahl, ob mar die Son= me der Natur nach eher ift denn der Strahl. "Go ift Reden und Sehen eine Wircfung der "Bernunft, und die Bernunft ift, der Rantur nach, eher denn jene; und doch kan kei-"ne Zeit erdacht werden, da zwar die Bermunft eriftire, und doch die Gigenschaft des "Die=

#### Uebereinstimm. unf. Symb. Bucher zc. 207

"Redens und Sehens noch nicht vorhanden sen. Also NB. NB. der gerechtmachende "Glaube ergreiser, der Natur nach, zuserst Christum, und die Liebe folget nach; naber, der Zeit nach, NB. sind sie zusalleich, und können nicht getrennet werschen. Denn es ist eine ungezweiselte "Wahrheit: Die Form oder das Wesen weiner Sache ist, der Natur nach, eher "als die Ligenschaften, welche aus derselschen stielsen, ob sie wol, der Zeit nach, "zualeich sind."

S. 17. Nun glaubeich zwar leichtlich, daß Sr. D. KLVGE fein Beil versuchen werde, obi= ges Zeugniß des meisneri, so gut er kan, zu verdrehen, weil doch die Rechthaberer sein proprium in quarto modo ift. aber wenig Ehre damit einlegen. sein vltimum refugium ergreifen und fagen, MEISNERVS rede de iustificationis statu, vom Stande der Rechtfertigung oder der Gerecht= fertigten, so kommt er abermals gank blind Denn daß eigentlich in angezogenen an. Stellen die Rede sen von dem ersten Zandel der Rechtfertigung, erhellet daraus, weil MEISNERVS wider den BELLARMINVM disputiret. Diefer aber wolte den Sak, daß der Mensch micht allein durch den Glauben, sondern auch durch die Wercke gerecht wurde, erweislich machen aus den dispositionibus præparatoriis oder Dorbereitungs-Mitteln zur Rechtfertie

t)t=

ens

ar

58.

en=

ch,

ch,

10

·b=

Er

tur

der

ne

der

al=

e ;

pn

ich

18=

t,

e;

ít,

ne

n=

61.

er

a=

ei=

r=

es

e=

fertigung, welche, feiner Meinung nach, fenn folten Glaube, gurcht, Zoffnung, Liebe, Schmern oder Reue, der Dorfan das Sa= crament wireflich zu genieffen, der Dorfat des neuen Lebens. Und weil fich alle diese Dinge ben einem iustificando befanden, fo erlangete ein Mensch die Rechtsertigung nicht durch den Glauben allein. Queil sich nun MEISNERVS dem allen entgegen seket, so siehet man ja gnugfam, daß seine Worte vom er= sten Handel der Rechtfertigung zu verstehen find. Und insgemein, wenn von den Theologis, es sen in denen systematibus theticis oder Lehr = Buchern, ober es fen in denen Streit-Buchern wider die Papisten, von dem Urticul der Rechtfertigung gehandelt wird, fo wird von derfelben und von dem Glauben, durch welchen solche geschicht, an sich gehan= delt, nach ihrer Natur und Wesen, so einer= len ift und bleibt in der ersten und in der fortgesetten Rechtsertigung; und zwar wird hauptsächlich gehandelt und gefraget von der= felben in der ersten Bekehrung des Sunders au GOtt. Wie denn daher auch folche Ordnung gehalten wird in folchen Schriften, daß erst von der Befehrung, von der Buffe, De= ren wesentliche Theile die Reue und der Glaube find, von der Wiedergeburt und von der Rechtfertigung, darnach von der Erneurung und guten Wercken gehandelt wird. solte nun traumen, daß die Theologi in ih

der dar täg be en übe Gift lich

glei

Dia

niff

Ne

rer

lle

ren

gui

han und gi i ni ni ni

9,81 9,111

71 B

ren Schriften, wenn sie von der Rechtfertigung und vom Glauben lehren, oder wie der die Papisten schreiben, reden folten von dem Grande der Gerechtfertigten, wie darinnen die Rechtfertigung fortgesetzet und täglich wiederholet werde, und wie der Glaube ben solcher Rechtfertigung in der täglichen Erneurung oder Heiligung bewandt sen, nicht über, wie es mit der ersten Rechtfertigung des Sunders jugehe, oder der Glaube daben fich befinde, davon doch eigentlich und hauptfachlich die Lehre und die Frage handelt. gleichwol macht Hr. D.KLVGE folche unverstän= dige Erception fast allenthalben ben denen Zeugniffen derer Theologorum, da sie von der Rechtfertigung und vom Glauben an sich, ih= rer Natur und wesentlichen Beschaffenheit bandein.

§. 18. Jedoch wir schreiten weiter sort, und vernehmen, wie sich andere reine Theologi unster Kirche über diesen Punct erklaren. Da schreibet nun der berühmte v. ovenstedt in System. P. IV. p. 287. folgendergestalt: "Wir schließen die guten Wercke aus, "nicht nach ihrer Gegenwart, oder "Coëxistents; sondern in Insehung der "Kritwirckung: nicht, daß sie dem gerechts" machenden Glauben NB. nicht gegenswärtig wären; sondern daß sie mit dem "Glauben keine Araft oder wirckenden

nu

be,

ða=

atz

iefe

fo

cht

un

her

er=

hen

eo=

icis

nen

em

, fo

en, an=

ier=

der

ird

er=

ers

rd=

daß

De=

au=

der

ing

em

ih=

ren

Ule

2,66

mal

ofe

,,10

, fe

3,1E

s,al

3,61

mac.

,,w

,,00

2,116

,,D

2,51

nat

,, B

,,es

,,21

mal

poal

onif

"fe

(D)

Dut

00

ben

ver

COL

Ch

"Linfluß in die Rechtfertigung des Men-"Schen haben., Sier fist Sr. D. KLVGE, und weiß weiter feine Ausflucht, als quosdam de coexistentia bonorum operum in iustificatione iusto laxius fuisse locutos, es bâtten einige unsver Theologen von der Coeri-Stentz der auten Wercfe in der Rechtfertigung in weitlauftigerm Derffande geredet, als fichs geziemet batte. Ich meine aber doch, daß D. Quenstedt wohl gewuft, wie er in diesem wichtigen Glaubens = Urticul ba= Einen so groffen und bes be reden follen. mahrten Theologum zu corrigiren, ift Hr. D. -KLyge noch zu jung. Daß aber obige Wor= te dem sel. D. OVENSTEDT nicht von ungefähr entfallen, sondern daß er fie mit gutem Bedacht geschrieben, erkennet man daraus, weil er dieselben p. 553. fast in gleichen terminis wiederholet, und mit besonderm Nachdruck einschärfet, wenn er also spricht: "Ich er= minnere aber nochmals mit fleif, daß das "Wortgen allein die Werche ausschlieffe, micht NB. nach der Gegenwart, fon= "dern nach der Mitwircfung; oder man "leugne nicht die Coerifteng der Liebe, "hoffnung, Kurcht Gottes, und fo "weiter, fondern nur die Mit = Wircfung und cauffalen Linflug NB. in den han "del der Rechtfertigung., Und wieder um schreibet er p. 558. folgendes : "Der Glaus

"be rechtfereiget alfo, daß jene Tugenden nabwesend sind, was den Zandel der Kechtsfertigung oder den actum causse angehet, "weil des Glaubens eigenes 2mt, und def-"sen eigene Zandlung es ist, daß er Chri-Afti Derdienst zueignet. Er rechtsertiget saber nicht ohne dieselben, NB. in Unse: "hung der Gegenwart, oder was den nactum effectus betrifft. Es ist eben, als wenn ich sagre: Allein das Auge siehet; derohalben fieher es auch, wenn es allei= me, und vom Baupte abgesondert ift. "Das folget nicht. Denn allein dem 2/11= "ge wird zwar das Sehen zugeschrieben, naber nicht, so ferne es von den übrigen "Gliedern des Leibes abgesondert ist, weil es alsdenn nicht einmal eigentlich ein "Huge ift: Also wird zwar dem Glauben "allein die Rechtfertigung zugeschrieben. "aber nicht, NB. so ferne er abgesondert nist von den übrigen Tugenden der Gott= Das alles strahlet von solcher "Seliateit." Deutlichkeit, daß es alle falsche und zur Berdunckelung abzielende Auslegungs = Runft zu Schande macht.

§. 19. Wir können nicht umhin diesem benzusügen, was der um unste Kirche hochverdiente Straßburgische Theologus, D. 10H. CONR. DANNHAVER, in seiner Hodosophia Christiana, oder Theologia positiua, Phæn.

FRANCKES

en=

ind

de

ca-

ten

cri=

cti=

re=

eine

mie

ha=

be=

. D.

or=

ähr

Be=

peil

inis

ruct

er=

005

ffe,

on=

be,

10

ing

m

Der:

au=

## 212 Das III Cap. II Abschn. Don der

Uel

2,00

2,018

2:111

29112

20 QU

27/e

,0

prec

ntic

2320

ומות

mer

von

ferti

Ola

tige

Rec

(3)

tud

ferti

liat

Ole

dak

mid

fore

D. K

50 fiv

W

XI. p. 1387. von diefer Sache schreibet, da die Worte in Teutscher Sprache also lauten: "Der Glaube rechtfertiget allein (1) von "Ceiten unfer; daher die himmlische Ga= "ben und Werchzeuge hier feinesweges auß= (2) in Unsehung des "geschlossen werden: "cauffalen Linfluffes, der verdienstlichen Ge-"rechtigfeit und Geligfeit; mit nichten aber min Unfebung der Gegenwart oder Coeris "ftent, welche in der praxi mit dem Glaus ben (quouis mathematico puncto vnitior, d.i.) wauf das allergenaueste vereinbaret, und "auffer dem Landel der Rechtfertiguna nund Seligmachungthätig ift. Durch die Bercke geben wir das Zinsgut, durch den "Glauben empfangen wir das Erbgut, fagt "Lutherus in den Tischreden p. 153. "ders ist der Glaube, welcher rechtfertiget. memlich geschäfftig, eine glankende Liebes= "Flamme, und fruchtbar an guten Wercken pist: ein anders aber der Glaube, so fern "er rechtferriger, so fern er in den Zandel "der Rechtfertigung bineinläuft, darecht= pferriger er allein, ob er wol NB. nicht "alleine ist, wie der Apfel niemals ift obme Geruch, Geschmack und garbe, doch "wircket er nicht ins Gesicht durch den Beruch , sondern allein durch die garbe. Daher hat es unter den Unfrigen nicht gefehalet an folchen, welche gemeinet, es sen viel maccus

FRANCKES

"accurater geredet, fidem folum iuftificare, "als fidem folam iustificare, der Glaube "mache allein gerecht; aber nicht solita-"ria, ber alleinige Glaube. Go fan man "auch nicht fagen, das Wortgen allein schliefnfe das prædicatum aus, denn so hatte der "Glaube feine andere Wircfung, als daß er "rechtfertigte. So aber ist er auch tha-"tig durch die Liebe, und zwar NB. avw , μαι κάτω, so wol von seinem ersten Ur= "prung an; als auch bernach." merche, bis dahin redet D. DANNHAVER bloß bon dem acht oder ersten Zandel der Recht= fertigung, und faget, Wercke find dem Glauben gegenwärtig, wenn er rechtfer= tiget, aber die Wercke helfen nichts zur Rechtfertigung. Nun aber zeiget er auch (3) daß allein der Glaube rechtfertige, folitudine continua oder im Stande der Rechts fertigung, in der gangen Ordnung zur Geligkeit, nicht im Infang allein; fondern aus Glauben in Glauben.

§. 20. Der geneigte Leser vergönne mir, daß ich, zur Bestätigung einer so theuren und wichtigen Wahrheit, noch einige unwiderssprechliche Zeugnisse anführe; damit dem Hrn. D. KLVGE, der die Gegenwart der Liebe und Zossnung, im Zandel der Rechtsertigung, für eine neu ertichtete Lehre, leichtsinniger Weise ausschreyet, das Maß, recht voll geschie

18 3

Die

en:

non

Bia=

เแช=

des

Ge=

eris

au=

o.i.)

ınd

ma

die

den

agt

an=

tet,

es=

Fen

ern

del

ht=

cht

b)=

och

ent

bes

eh=

viel u=

lle

,,2

a,no

, fi

,,2

idee

,fl

3300

3,00

,,90

2,91

2, 10

2,9

3,11

2716

tif

bet

stif

Ev

311

绝

p.

Eos

276

22

2016

2,6

27!1

200

meffen werde, ob er feine Frrung erkennen Der berühmte Jenaische Theolo= aus D. IOH. MVSAEVS in Diff. de Iustificatione hominis peccatoris coram Deo, Ienæ 1650. 6. 41. sq. schreibet also : "Db nun gleich der Blaube allein rechtfertiget, fo ift er doch niemals allein, d.i. bloß und leer von Wer-"cken: sincemal der Glaube ohne Wercke, "oder der Wercf-lose Glaube ein todter Glau-"beist, Jac. II, 17. 20. Und folget nicht, daß "der Glaube, wenn er nicht ist ohne Wercke. "auch ohne Wercke nicht rechtfertige. Denn "Dinge, die zugleich find, concurriven nicht "auch zugleich, zu Zervorbringung oder "Erlangung gleichen Effects." 42. heißt es: "Derobalben ift es eine gar un= "bequeme Redens-Art, bona opera ingredi "actum iustificationis, daß die guten Wernde in den Sandel der Rechtfertigung bin-"einlaufen., Munhore, was Mysaeys ferner faget: "Denn obzwar der Glaube NB. "NB. auch in dem Augenblick ber Zeit, "da derittensch gerechtwird, micht ohne alle "gute Wevele ift; fo lauft doch, eigentlich zu "reden, nur dasjenige in den Sandel der Recht-"fertigung, mas GOtt jum Handel der "Rechtfertigung beweget, oder in Unsehung "Deffen Gott bewogen wird, daß er den Men= "schen rechtfertige, oder was GOtt, der den "Menschen rechtsertigen will, ansiehet, als "die antreibende Urfache der Rechtfertigung. , Weil

FRANCKES-STIFFUNG "Beil aber GOtt in der Nechtsertigung ei"nes armen Sünders allein den Glauben an"siehet, und dieser allein (iedoch in Kraft des
"Derdienstes Christi) ihn beweget, daß er uns
"die Sünden vergiebet, uns für gerecht er"släret, und zu Gnaden annimmt: so sol"get allerdings, daß kein gutes Werck, son"dern allein der Glaube, von Seiten des
"Menschen, in die Handlung der Nechtserti"gung kommt, ungeachter NB. NB. in Un"sehung der Zeit, die guten Wercke zu"gleich mit dem Glauben da sind,
"wo nicht in aesu oder in der That,
"iedennoch in dem Vorsas. "Sapienti satis.

6.21. Chen diefe Bahrheit erkennet und bekennet auch 10H. REMPE, vormals der Pab= stischen Theologie Professor, nachher aber Evangelisch = Lutherischer Professor Theologia ju helmstädt, in seiner Schau-Bubne der Evangelischen Wahrheit, woselbst vorerst p. 176. folgender Einwurf der Papisien vorformut: " Spricht doch S. Paulus: Der "Glaube wirche durch die Liebe, Gal.V,6. "Daraus folget ja, daß nicht der Glaube alslein, fondern beneben und mit dem Glau-, ben auch die Liebe gerecht mache. "Untwortift: Aus diesen Worten G. Yau-"li kan man mehr nichts schliessen, als daß "der Glaube, da keine Liebe ben ift, ein tod= poter 9 4

ren

10=

me

6.

der

ic=

er=

fe,

111=

aß

fe,

1111

ht

er S.

ın=

edi

er=

itt=

rer

B.

it,

lle

318

ht=

rec

ng

:n=

en

ils

10.

eil

Uel

, N

2000

of e

sofe.

200

osfel

2010

sole

oo I (

sein

safto

osbe

socii

poer

2000

mec

2000

osfer

ווונכ

s,ilt

2001

mat

ster Glaube fen. Daf aber die Liebe, fo "mit und bey dem Glauben fich erzeiget, "gerecht machen folle, davon findet man nicht "Den geringften Buchstaben in Beil. Schrift, "Und es ist auch albier nicht die Frage, was für "berrliche fcbone Lugenden benm Glauben "sich finden lassen; sondern das ist die Fra-"ge, was der Glaube allein thue und vermo-"ge. Da iff nun gewiß und unzweifelhaftig, "daß allein der Glaube die Berheiffung ans "nimmt, auf das Berdienst Christi sich freu-"ret und gerecht machet : Die Liebe aber ban-"delt mit GOttes Geboten, Dieselbe m ver= "richten. Summa, der Glaube bringt mit "fich einen gangen Chor voll schoner Tugen= "ben , und ift niemals allein. Man foll naber Diese Ding darum nicht vermengen, "und was eigentlich und allein dem Glauben "zustehet, andern Tugenden zuschreiben." Weiter fiehet p. 177. der Ginwurf : " Spricht "doch der Apostel Jacobus Cap. II, 17: Der "Glaube, wenn er nicht Wercke bat, ift "toot. Und v. 21: Abraham ift durch "die Wercfe gerechtfertiget worden, da "er seinen Gobn opferte. Item b. 24: "So feber ibr nun, daß der Menfch ge= "recht wird nicht durch den Glauben al-"lein, Ergo so macht der Glaube allein "nicht rechtfertig. Antwort: Jacobus re-"det von einem todten Glauben, den auch wir, NB, in dem Handel von der " Recht=

"Rechtfertigung, verwerfen, und ist 33das seine Meinung, man muffe die Recht= »ferkigung den Memschen zeigen und zu er= stennen geben durch gute Wercke, als durch »Fruchte des Glaubens: Drum faat er da= ofelbst v. 18: Zeige mir deinen Glauben; wie auch Christus fagt: Lasset ever Licht sleuchten vor den Menschen. Matth. V, 5,16. So wenig aber die Früchte konnen seinen Baum aut machen: eben so wenig 32konnen auch die auten Wercke den Glauben sollkommen machen, (\*) sendern sind mir sein Merck = Zeichen, daben man aufferlich "erkennet, welcher Baum gut und geschlacht, "oder bose und ungeschlacht sen; wie man saus der Hiße erkennet das Feuer. Kurg "davon zu reden, der Mensch wird gerechtefertiget durch den Glauben allein; aber micht durch den Glauben, NB. der allein. milt, ohne aute Wercke. Go fiebet sauch der Mensch mit den Hugen allein; "aber nicht mit den Augen, so allein und node

(\*) Nota: Frensich können die Wereke den Glauben nicht vollkommen machen, was sein Wesen bestrifft, und in Ansehung der Nechtsertigung, ob sie ihn wol vollkommen machen in Absicht auf seinen Endsweck der Früchte in der Heiligung, welche Früchte ihn vollkommen zu senn erweissen. In welchem Sinn denn Jacobus sagt, daß durch die Wereke der Glaube Abrasbams sey vollkommen worden, Cap. II, 22.

a.

t,

it

t.

u

n

1=

5=

16

1=

1=

C=

it

1=

U

1,

n

"; (t

a

-

H

1

Ue

500

3,0

Jec

Dec

2011

Sec

200

220

ווכפ

300

200

22

500

203

201

3,0

3,5

ارد

BE

Se

201

335

221

22

"von dem Leibe abgesondert seyn; dannoch "folget darum nicht, daß der Mensch sehe "mit dem Hals oder Herken, oder übrigen "Theilen des Leibes; obschon, wann die "übrige Theile des Leibes alle abgesondert

"find, die Augen nicht sehen. "

6, 22, Mann ferner in dem Concilio Tridentino Seff. 6. c. 15. gelehret wird, der mabre Glaube konne wol senn ohne gute Wercke; und dieses unter andern daher erwiesen werden will, weil die Loungelische selbsten diese Rede nicht gut bieffen, wenn einer sagte, die guten Wercke waren no= thia zur Geligkeit, womit sie ja selbst er= Benneten und glaubten, daß der seligma= chende Glaube obne Wercke seyn konne; So antworter ionann Rempe p. 189. hierauf: "Ein anders ist unterscheiden; ein anders "ist trennen und von einander sondern. 28ir machen einen Unterscheid zwischen dem Blauben und guten Wercken, und eignen "einem ieden zu, was ihm gebühret, und sei= one Sigenschaft ift. Lehren wir demnach alsofo, daß der Glaube allein gerecht mache, "Dieweilen dem Glauben allein die Gerech-"tiakeit Christi wird zugerechnet; die Bercke "aber haben nicht eine folche Chre ben GOtt: sosondern find nur Früchte einer solchen Ver= , son, so durch den Glauben an Christum sihr deffen Gerechtigkeit hat zugewendet; "damit aber NB. tremen wir keinesweges "den

## Ucbereinstimm. unf. Symb. Bucher, 2c. 219

"den Glauben und die Wercke von einan-"der; sondern unterscheiden sie nur. Heber », das, so ist es viel ein anders, wenn ich sage, sogute Werefe folgen (ordine naturæ) noth= smendig auf einen mabren Glauben; ein an-3, ders aber ist, gute Wercke sind nothin zur "Seligkeit. Die erste Rede ist recht, die zandere aber unrecht. Go fagt man recht sund wohl: Die Sonne erwärmet mit ihrer Hige, und darzu ist nicht von nothen ihr "Glank: Dennoch befinden fich NB. die Bige und der Glang der Sonnen allwes gen bersammen; und ben folcher Redens "Art eignet man einem ieden Dinge seine "Bircklichkeit ju, wie es die Sache erfor= "dert. So seynd auch die drey görtliche Dersonen von dem göttlichen Wesen un-"zertrennlich, und dennoch find wir erloset worden nicht von dem götelichen "Wesen, auch nicht von der ersten und "dritten Person; sondern von der zwer-"ten Person des Sohnes in der Gottbeit.

§. 23. Wir hören ferner den sel. D. Bechmann, in Dissert. de necessitate B. O. Sect. HI. §. 3. da er schreibet: "Damit nun Junste Widersacher die Meinung, daß die "guten Wercke allezeit mit dem Glauben "Jaufs genaueste verbunden sind, über einen "Haufen stossen mögen, so suchen sie uns "sfolgender massen ad absurdum zu brümen:

och

ehe

ren

die

ort

lio

er.

ite

er=

he

1111

10=

it=

a=

te;

re

2114

en ei=

al=

e,

th=

te

tt:

21:

ım

t;

es

lle

3,6

oofi

Dec

soa

335

500

soli

5,0

3,0

,,0

,,ct

ا ادد ا ادد

300

3,01

soct

333

Dec

soct

30th

35 n

350

200

3500

3210

Diejenige Sandlung, welche vor fich schlech= sterdings einen Effect nach fich ziehet, Die Bedarf nicht der Coeristens einiger andrer "Sandlung. Run aber der Lutheraner ihr Blaube fan vor fich felbst schlechterdings Den Effect Der Rechtfertigung bewerckstelli= gen. Derohalben bedarf er nicht der "Coeristenn der Liebe, und folglich ist er micht nothwendig mit der Liebe verbunden. . S. EBERM. Troph. I. C. V., 2Bas ant= mortet aber nun hierauf BECHMANNVS? Er faget: "Benn das prædicatum maioris galfo verstanden wird, daß eine solche Sand= Jung Der Coeristents einer andern nicht be= Durfe zu gleichem oder eben demfelben Effect, 23 fo konne man folches, und maleich das "gange Argument zugeben, weil man nies "mals lehre, daß der Glaube nothwendig "erfordere die Coeristent der guten Wercke. 3311 eben demselben Effect, nemlich zur "Rechtfertigung. Aber wenn der maior verstanden wurde, von der Coeristent ei= mer ieden andern Sandlung, wie und mas Weise auch dieselbe concurriven "möchte, so ware er Grundfalsch. "dasjenige, so irgend eine Derbindung "barte mit der Urfache, das ware nicht , so fort auch nothing zu Zernorbringung "des eigenen Effects. Denn Dinge, die mit einander verbunden, agirten oder wirckeren nicht allezeit gemeinschaftlich. "3.€.

## llebereinstimm. imf. Symb. Bucher, 2c. 221

3.3. E. Der Berftand, obzwar mit demfel= "ben der Wille nothwendig verbunden sen, ofo fonne er doch wol verstehen, ohne die "Bircfung des Willens. Das Licht im 35 Feuer konne allein den Glant hervor brinsigen, obswar in eben demfelben Subiecto sauch die Leichtigkeit mit zugegen sey. Und shieraus fonne man verstehen, was es heiffe, soder Glaube allein rechtfertige; wie es nem= Blich nicht die Meinung habe, als ob der halleinige Glaube, so ferne er von der "Boffnung und Liebe getrennet ift, in "denen , welche NB. gerechtfertiget wer= "den, fich befinde: Dem die guten Werocte waren an und vor sich dem Glauben "nicht entgegen geseigt, sondern derge= siftalt mit demfelben vereiniget, daß der Blaube, ohne Wercte, vielmehr NB. wein todter Leichnam, als ein seligma= sochender Glaube fep, wie Mysaevs in seinem 55 Eractat de Ecclesia Disp. I. Part. I. p. 33. sgar grundlich ausführete, obzwar die Wersocke mit dem Glauben, damit fie vereinbaret siwaren, jum Sandel der Rechtfertigung Daher denn sonicht concurrirten. 33 ABortgen allein, fein Absehen nicht hatte sauf die guten Wercke in Unsehung der Begenwart, sondern nut in Ansehung 33der Mit Birckung. Allein der Glaube rechtsertigte, aber nicht der alleinige "Glau=

ie

er

r

13

1=

r

r

1.

t=

is

)=

2=

t,

8

g

r

T

1=

0

It

1

g

t

g

e

r

#### 222 Das III Cap. II 26schn. Don der

He

, E

Acc Dec

200

5,0

3080

Dec

3,6

3331

osti

3,6

arti

الادد

200

Dec

30 fec

ازدد

338

301

30 f

ost

30

De

2,1

"Glaube; wie die Hige der Sonnen alleis, me angunde, ob sie wol nicht alleine sen, "sondern allezeit den Glant mit sich sühre. "Bis hieher bechmannen. Will nun Herr das der von ihm unglücklich angesochtene Buddeische Lehr Sat, ben allen orthodoren Lehrern unster Kirche Benfall sinde, wer kan ihm denn helsen?

6. 24. Doch will ich ihm zum leberfluß noch ein Zeugniß aus D. HVLSEMANNI Schrif ten vorlegen, welcher Theologus, wegen der Orthodorie, unter den Lehrern unfrer Rirche in besonderer Renommee stehet. Es schrei= bet derselbe in seiner Dissert. de Iustificatione hominis peccatoris coram Deo § 7. folgender massen: "Es wird aber gesagt, daß der "Glaube allein rechtfertige, nicht der Meimung, als wenn der alleinige, oder NB. "ein von der Hoffnung und Liebe abge-"sonderter Glaube in denen, welche NB. "gerechtfertiget werden, sich befinde: Denn die guten Wercke sind an und vor sfich dem Glauben nicht zuwider, sondern "aufs genaueste mit demselben vereiniget, al= "fo, daß der Glaube, dem es an diefen fei= ,nen Gigenschaften fehlet, und mit Wercken smider das Gewissen verknüpfet ift, vielmehr "ein todter, als seligmachender Glaube zu nennen, welches LYTHERVS gar herrlich er= "flaret

### Uebereinstimm. unf. Symb. Bucher, 1c. 223

"flaret über 1 Dtof. XV. Go wird demnach "NB. die Abwesenheit der Wercke vom Blauben, durch diese Redens - Urt nicht "angedeutet; fondern nur dieses geleugnet, "daß die Wercke zum Handel der Recht= "ferkigung nichts bentragen. Denn nicht "Durch die Wercke, sondern allein durch den .. Glauben wird zuversichtiglich ergriffen und Mugeeignet Die gerechtmachende Gnade GDt= stes, und in derselben die Bergebung der "Sunden um Christi des Mittlers willen. "Daber find die benden Gabe gar weit unsterschieden: Der Glaube ift ohne Werete; "und, der Glaube rechtfertiget ohne Wer-"de. Der Glaube ohne Wercfe NB. ift zien todter Glaube, und rechtfertiget nicht; Der Glaube aber, der ohne die Bercke rechtsfertiget, ist das Werckzeug, so das im "Evangelio angebotene gerechtmachende Db= piect annimmt. Dahero sind diese propoafitiones zwar zu unterscheiden, aber nicht Mu vermengen: Der Glaube rechtfertiget micht ohne die Wercke; und, der Glau-»be, welcher ohne gute Werche ift, recht= "fertiget nicht. Die erste ift falsch und he= sterodor; die andere aber ist NB. orthodor, sund in der Apologia A. C. gebrauchlich. Noch weiter erläutert dieses hvlsemannvs in dem folgenden §. 8. daes heiffet: "Und dem wist auch die Verbindung des Glaubens "und

lei=

1),

. 77

err

11,

ne

en

oer

uß

cif=

der

che

ei=

me

der

der

ei=

B.

Je=

IB.

et:

or

rn

al=

sei=

en

chr

311

er=

ret

und der Wercke NB. im handel der Mechtfertigung nicht zuwider. Denn "mas mit der wirckenden Urfache zusammen "banget, das ist nicht so fort nothig zu Ber-"vorbringung des eigenen Effects, fintemal "vereiniate Dinge nicht allezeit mit ein= nander wircken, wie in der Seele und de gren Rraften zu feben ift, welche mit ber Geeale war zusammen hangen, gleichwol aber Birckungen einerlen Wirckungen micht concurriren. Desgleichen mit bent 2) Muge sehen wir, mit dem Ohre horen wir, micht aber mit der Hand oder dem Ruffe, pobimar die Gliedmassen mit den übrigen Ebeilen des Leibes vereiniget find. Dero= "wegen das Wortgen allein bat nicht "sein Absehen auf die guten Wercke, in "Anschung der Gegenwart; sondern mur in Unsehung der Mit-Wirchung. "und zielet so wol auf die Braft und eigaentliche Verrichtung des Glaubens; sals auch auf die Husschliessung der Wersicke, nicht NB. vom Glauben an ficht Jondern von dem Amt der Rechtfertis gung oder verdienstlichen gandlung: Denn die Zueignung des Verdienstes Chrisifti, welche unfre Rechtfertigung ift, Die ist seinsig und allein eine Handlung des Glaubens, nicht aber eine Sandlung der Tuaggend. 33

\$ 25.

Uel

ein

PII

Th

p. 9

sode

on

3,1116

olmi

sowi

3,50 3,214

3,217

s,des

5,2111

, OF

,, Sc

ntan

s, Tu

me :

othu

3,01

ma

malei

,bai

oobi

"deli

onten

,fcht

6. 25. Diesem muß ich noch benfügen ein recht merckwürdiges Zeugniß aus D. GRA-PH Theolog. polemica, Libro fingulari Theol. Polem. Rhaw. Rostochiensis annexo p. 93. n. moselbst es beisset: " Mus der Dersseinigung des Glaubens und der Tugensiden, womit sie einander zugegen sind, swill man Papistischer Geits diese Solge s, machen, daß andere Tugenden zugleich smit dem Glauben rechtfertigen. Gleich= simie das aber eine nichtige und elende », folge ift: Das Ohr horet nicht, und das "Auge fiehet nicht, ohne Zert, Leber und "Magen; Ergo das Zerz, die Leber und "der Magen, sehen eben so wol, als die Mugen, und hören auch so wol, als die "Ohren: Allso ist es ein gangungereimter "Schluß: Der gerechtmachende Glaube "kan nicht getrenner werden von andern "Tugenden. Ergo thun oder wirchen die= "se zugleich dasjenige, was der Glaube sthut, oder, da diese gegenwärtig find, "so wircker der Glaube nicht allein. Im= "massen viele Dinge sind, welche nicht zu= "gleich wirden, ob sie wol zugleich vor-"banden. Miemals wird ein Mensch "ohne Kopf entweder schreiben oderwan= "deln, und dennoch, obgleich der Kopf de= men übrigen Gliedern zugegen ist, so "schreibet oder wandelt doch der Kopf "felb:

er

nn

ten

er=

nal

in= de=

ee=

ber

gen

em

ir,

le,

ien

:0=

bt

in

rit

gi

ei=

183

"L'=

6:

ti=

g:

ri=

ift

u=

110

"selbsten nicht: indessen tonnen doch die "schreibenden Zande und wandlenden Ruffe nicht seyn ohne den Ropf. Also ntan auch der gerechtmachende Glaube micht seyn ohne gute Bewegungen und nandere Tugenden, welche aber mit dem "Glauben zur Ergreifung Christi und zu "der Rechtfertigung nicht concurviren. "Daber denn auch diejenigen Spruche, "welche in den Gerechtfertigten drey zu= "gleich existivende Tugenden darstellen, ,1 Cor. XIII, 13. Col. I, 4. 1 Theff. 1, 2. "Cap. VI, 8. Tit. II, 2. uns im geringsten micht entgegen stehen, weil sie (1) ban-"deln von den Gerechtfertigten, feines= "weges aber erflaren sie die Art der Recht= "fertigung. (2) Weil sie nur beweisen "die συνύπαςξω, oder daß der Glaube und "die übrige Tugenden zugleich da find; mit nichten aber die evegyeian, die Braft "und Mit=Wirchung in der Rechtferti-"gung."

S. 26. Jedoch es mag dieses genug senn, die Einstimmigkeit der vornehmsten Lehrer unser Kirchen mit bydder Lehre zu zeigen. Ich könte zwar weit mehrere Stellen aus andern Theologis ansühren; mit Fleiß aber habe nur diesenigen ausgesucht, welche ihrer Deutlichkeit wegen am meisten in die Sinne sallen. Will sich iemand die Mühe nehmen, anderer bewährter Lehrer Schriften auszus

fala

Heb

fchla

fami

wah

Lehr

KROM

P.I.

P. 37

CARE

fegg

de I

fer C

niger

fehur

mad

ne.

alten

lehre

men

nes 1

Wit

Titu

Uebereinstimm.unf. Symb. Bucher, 2c. 227

schlagen, so wird er befinden, daß sie alle zufammen mit byddeo in diesem wichtigen, den wahren seligmachenden Glauben betreffenden Lehr = Puncte harmoniren. Man sehe, was KROMAYER in Theol. Positiuo-Polemica P. I. Artic. XI. p. 512. und P. II. Aph. XI. P. 374. BROCHMANDVS in System. p. 167. 189. CARPZOVIVS Hag. in Libros Symb. p. 878. legg. calovivs in System. Theol. T. IX. de lustif. p. 330. und andere mehr, von die= fer Sache schreiben, und sage mir, ob eineiniger die innerlichen guten Wercke, in Un= sehung der Gegenwart, von dem gerecht= machenden Glauben, ausschliesse oder tren= Will man insonderheit sehen, was die alten Wittenbergischen Theologi hievon ge= lehret, so kan man ihre Zeugnisse benfam= men finden, in des Herrn D. HAFERVNGS, ei= nes noch lebenden Professoris Theologiæ ju Wittenberg, seinem Tractat, unter dem Litul: Der Thatige Glaube, als der Uni= versität Wittenberg uralte Lehre.

P 2 Drit

die

den

Illio

ube

und

dem

311

ren.

che,

311= len,

, 2.

att=

ites=

cht=

risen

und

nd;

raft erti=

enn, hrer gen. das hrer inne nen, ifius blas

# Tritter Abschnitt

Ungrund und Nichtigkeit der Klusgischen Einwürfe.

## Inhalt.

Die Einwürfe des Gegners jud alle Jusammen in Renmeisiers Eclogis Euangelicis in sinden, §. 1.

fertigung im weitlauftigern Berstande, g. 2.

Welches D. KLUGE mißbilliget und als irrig angiebet, §. 3.

Alber ohne erhebliche Mais fon, §. 4.

Wie er denn auch fälschlich statuiret, das man das Moment der Nechtfertigung wissen könne,

Deschuldiget byddevm gur ilngebihr, daß er die Wercke in den Handel der Nechtsertigung einflicke, §. 6.

Ersses Argument wider BVDDEVM aus Nom. VI, 22. wird beantwortet, 5. 7. Der Gegner beruft sich vergeblich auf des FLAcu Auctorität, S. 8.

Tweytes Argument aus Köm. III, 28. Der Mensch wird gerecht ohne Wercke, E. ist er ohne Wercke, §. 9.

Der Itngrund biefes Schluffes wird gezeigt aus der Bedeutung des Wörtgens Xwpis, &!

Wie auch aus andern parallel : Stellen ber Schrift, §. 11.

Drittes Argument aus Mom. IV, 5. Der Mensch, welcher gerecht wird, heisset non operans, E. ist er ohne Liebe und Hoffnung, §. 12.

Der Paulinische Ansdruck fommt des Auctoris lieblosem Glauben nicht zu statten, §. 13.

ABUR.

u. T Was

te, flå Nicht ber

riff Was

uni

wer Bie und

D. SPE Erf linif 18. Den

drug mac gere ner Fingire

stific aller und in de fertis Vierre

Gal. ift di tig. Rech be.

Nichtig aus Was non operans bedeut te, weiset der Context klårsich, §. 14.

und

lu

fich

FLA-

aus

Der

recht

ift er

iefes

zeigt

des

dern

ber

aus

Der

echt

ope-

iebe

ruck

oris

tid)t

Bas

2.

5:

3.

Nicht minder auch LVTHERI herrliche Ubersesung, und insgemein die bes rühmtesten Ausleger, §.

Was für ein Gottloser Rom. IV, 5. verstanden werde, §. 16.

Bie nach ein Buffertiger und Wiedergeborner gottlos heisse, §. 17.

D. SPENERI vortreffliche Erklärung dieses Paulinischen Spruches, §.

Den trofireichen Nache bruck der Worte: GOtt machet den Gottlosen gerecht; sucht der Gegener zu enerviren, §. 19. Fingiret einen solchen iustificandum, der von aller Frömmigkeit alien, und sieck selbst die Neue in den Handel der Nechtfertigung ein, §. 20.

Dierres Argument aus Gal. V. 6. Der Glaube ist durch die Liebe thätig. E. ist er in der Mechtsertigung ohne Liebe. Antwort hierauf, S. 21.

Richtig ist auch der Schluß aus Phil. III, 9. Daß

der Glaube erstex Christo apprehenso sein Les ben habe, &. 22.

Das geiftliche Leben fan auf zweperlen Urt betrachtet werden, §. 23.

Es ift eine Alugische Lafter rung, daß byddevs in Behauptung seiner Lehre feinen Biblischen Spruch anzusühren sich getraue, §. 24.

Des Gegners unverschäm te Meineids Beschuldigung verdienet nicht einmal eine Antwort, s.

3ur Bemantelung feiner Calumnien beruft er fich vergeblich auf die Apologiam A. C. S. 26.

11nd auf die Formulam Concordiæ, §, 27.

Welche der Gegner recht erbärmlich mißdentet, §. 28.

Die Formula Concordie erflaret fich in diefen Stud felber, &. 29.

Unch die vortressichsten Lehrer unsern Kirche, versiehen das Wort sequi nicht anders, als budders, §. 30

In der Borrede der Reumeisserischen Predigt, spielet d. kluge in Unschleng der vielen Zeugnisse

FRANCKESC STIFFUNGS

#### 230 Das III Cap. III 216 schn. Wom Ungrund

nisse wider byddevm eis ne immerwährende Fallaciam oppositionis, §.

Offenbare Proben hiervon, §. 32.

Unch die Acta Colloquii Altenburgensis sind Budden nicht zuwider, §. 33.

Welches aus dem Sak, der darinnen bestritten wird, gank unwiders sprechlich erhellet, §. 34. Massen die Ducales nicht die Gegenwart guter Wercke, sondern nur necessitatem præsentiv

ad iustificationem, vers

worten, wie hylseman-

Nvs bezenget, §. 35.

u. T

Se

cher

hat

er e

w

NB

wei

Rei

BL

ge e

mit

KLV

nich

Ro

der

aefe

daß ge e heif

del

fen

ein

alle

ant

mo

der

die

ift,

lich

p. 2

Wie auch der berühmte Wittenbergische Theologus, abr. Calovivs, S. 37.

D. KEVGE nimmt zur Res formirten Kirche seine Zuslucht in der Noth, fommt aber blind an, §. 38.

Immassen die Reformirten Theologi seiner Lehre vom lieblosen Glauben gar nicht savorisiren, §. 39.

Sondern berfelben vno ore widerfprechen, §.

Schluß, §. 41.

§. I.

Isjenige, was Herr D. Kluge dem sel. buddeo, und zugleich denen reinesten Lehrern unster Kirche, die seiner Lehre einhellig beupflichten, entgegen zu sehen

sich erkühnet, findet sich in seiner Ecloga aus der Epistel Dom. VII. Trinit, worinnen er die Frege erörtert: Ob die guten innerlischen Wercke, Zossnung und Liebe, im Zandel der Rechtsertigung gegenwärtig senn müssen? Worinnen er bereits zum Vorganger gehabt seinen Schwieger-Bater, den

Herrn Paft. Nevmeister ju Hamburg, welther Unno 1733. Eclogas Euangelicas ediret hat, in deren P. II. Dom. VI. Trin. p. 314. er ebenfalls die Frage aufwirft: Ob gute Wercke, oder auch mir die Kraft und NB. Meigung gute Wercfe zu thun, ent= weder im Landel oder im Stande der Rechtfertigung, dem gerechtmachenden Blauben gegenwärtig find? Welche Frage er denn schlechterdings verneinet, und zwar mit eben den argumentis, deren sich Herr D. klyge bedienet, der also in seiner Ecloga nichts anders gethan, als daß er den alten Robl feines Herrn Schwieger = Vaters wie= der aufgewärmet, und byddeo denselben vor= Es wird unnöthig fenn, zu erinnern, daß er gleich Anfangs in Formirung der Fra= ge einen Sophistischen Streich spiele, da es heisset: Ob innerliche gute Wercke im gandel der Rechtfertigung NB. gegenwärtig fenn muffen. Denn ein ieder fiebet, daß ein anders sen præsentia nuda, welche von allen unfern Theologis jugegeben wird; ein anders necessitas præsentiæ ad hoc, vt homo instificetur, oder die Mothwendiakeit der Gegenwart darzu, daß der Mensch die Rechtfertigung erlange, welches falsch ist, und dahero auch von BVDDEO ausdrück= lich geleugnet wird, wie oben Cap. 1. §. 15. p. 21. fg. mit mehrern vorgestellet worden.

P 4

und

. 35.

binte

Theo 2

VIVS,

Res

feine

oth ,

an,

irten

Pehre

mben

iren,

vno

1 50

VGE

leich

isrer

ellig

eßen

aus

n er

erli

im

rtig

Bors

den

errn

## 232 Das III Cap. III Abschn. Dom Ungrund

6. 2. Wir wenden und vielmehr jur 216= handlung der Frage felbst, da denn vorerst zu wissen, daß, indem byddevs in seiner Theol. dogm. L. IV. C. IV. S. X. Die Streit= Fra= ge formiret, herr D. KLYGE auch daben schon etwas zu erinnern oder zu critisiren findet. Es fagt BVDDEVS 1. c. Die Rede sen vom Zandel der Rechtfertigung, oder, da der Mensch zuerst durch die Wiedergeburt, oder auch durch die Buffe der Gefallenen, wie man sie nennet, auf den rechten Weg gebracht ist und gerechtfertiget wird. Er feget aber hingu, daß man die Handlung der Nechtfertigung in weitläufti= germ Derstande nehmen muffe, so daß fie auch dasjenige, was an Seiten des Menschen erfordert wird, in sich begreife, sintemal der engere Verstand auch deswe= gen bier nicht in Betrachtung fomme, weil der Augenblick der Teit, in welchem der Mensch in dem göttlichen Verstande gerecht und unschuldig erfläret wird, nicht konne bestimmet werden.

S. 3. Hiermit will nun herr D. KLUGE schon nicht zufrieden senn; denn so lauten sei= ne Worte: "Allein es wird, meines Erach= "tens, wenn man von der Rechtfertigung "vor Gott handelt, von dem Sandel der "Rechtfertigung vergebens getichtet, daß er "im weitläuftigen und engern Berftande "könne genommen werden. Es ift nur Gine

"Sand=

11.

2,5

206

2,9

37

2,01

,DI

2701

2,00

,in

,a1

22311

,,3

pre

2, fe

,98

,,9

,,DC

,,6

mei

,fer

, w

"im

,fer

inten

,Del

onlic

, No

miel

2,00

,ger

»,get

10

6=

zu

ol.

a=

sn

et.

mer

t,

e=

et

ie

1=

ie

11=

e,

e=

e,

be

t

GE i=

()=

ıg

er

er

De

10

"Sandlung, und dieselbe geschicht im Alugen-"blick. Ueber dem ist es falsch, daß der 21u= "genblick der Zeit, da der Mensch im "Berstande Gottes gerecht und unschuldig "erfläret wird, nicht könne bestimmet wer-"ben. Denn fan der Menfch feinen Glau-"ben gewissich wiffen und mercken, wenn er "das Berdienst und die Gerechtigkeit Christi "in wahrem Bertrauen ergriffen, fo wird er "auch ohnfehlbar schliessen können, daß er mu eben der Zeit, da er auf Chriffum feine "Zuversicht geset, von GOtt mit der Ge-"rechtigkeit Christi begabet worden. Und ge= "fest, Die Zeit der Rechtfertigung por Dem "Richterstuhl Gottes fen dem glaubigen "Menschen unbekannt, so gebührte es sich "doch darum nicht, die Wercke, wider den "Sinn der heiligen Schrift, als ich so gleich "zeigen werde, in den Zandel der Recht= "fertigung, er mag geschehen, wenn er will, einzuflicken. Ja Byddevs bilde fich "immerhin ein, daß die Handlung der Recht-"fertigung in weitlauftigerm Berftande, daßsienige, mas an Seiten des Menschen erfor-"dert wird, in sich fasse; so wird er doch michte andere, als was vor dem Sandel der "Rechtfertigung vor GOtt hergehet, hieher mieben konnen. Aber zu geschweigen, baß "dasjenige ungeschieft zu dem Handel selbst "gerechnet werde, was vor demselben herogehet; so will ich nur dis daben vorstellen, P 5

#### 234 Das III Cap. III 216 schn. Dom Ungrund

D

ft

ic

11

U

ir

11

fc

转

fe

le

h

fc

B

D

11

m

D

91

u

6

ti

D

9

9

S

"daß, nach der Reue, auf welche der Bor-"fat von Gunden abzulaffen folget, in dem .Menschen, der gerechtfertiget werden foll, michts, als der Glaube, da sen. Inzwi-"schen mag byddevs, wie er immer will, die Dandlung der Rechtfertigung erweitern; fo "wird er fich doch niemals unterstehen, eine "folche zu erdencken, welche über den Augen-"blick, da der gläubige Mensch in dem gott-"lichen Berstande gerecht gesprochen wird, reiche. Derohalben, wenn ich erweisen "werde, daß feine innerliche Wercke in dem "Alugenblick, da der Handel der Rechtfertigung vor GOtt verrichtet wird, konnen geagenwärtig senn; so wird man nicht zweifeln, BYDDEVS habe seine Sache verloren., So weit gehen D. KLYGENS Worte in gedachter Ecloga §. III.

S.4. Alleine, wenn wir das alles benmt Lichte besehen, so sinds lauter leere Worte und weiter nichts. Denn (1) machet der Gegner eine gant unnöthige, zum theil aber ungegründete Critique über das Wort actus oder Landlung, und sager, der Landel der Rechtsertigung könne deswegen nicht in weitläuftigem oder engerm Verstande genommen werden, weil nur Eine Handlung sen, die in einem Augenblick geschähe. Welche Schwachheiten sind das? Wenn von dem actu oder Articul der Rechtsertigung eines Sünders vor GOtt gehandelt wird, mußdenn

## u. Michtigk. der Klugischen Einwürfe. 235

=

0

1

11

11

or

11

te

3.

is

T

11

e=

1),

)e

III

es 16

ın

denn nothwendig dadurch allezeit Arictissime deractus momentaneus oder die augenblictliche Sandlung, die in dem göttlichen Verstande vorgehet, verstanden werden? Es ift ja hier die Frage von der Gegenwart der innerlichen guten Wercke, nicht vor GOttes Gericht, in welches sie nicht kommen, oder in welchem sie nicht angesehen werden, als Urfachen, die Gott bewegen folten, den Men= schen zu rechtsertigen; sondern in dem Ber= gen des Menschen, der gerechtfertiget werden foll, von Seiten deffen mahre Buffe und ein lebendiger Glaube aus der neuen Gebure vorhanden seyn muß. Ift es denn nun so ungeschieft, ale sichs Hr. D. KLVGE einbildet, daß BYDDEVS die Nechtfertigung oder den Handel derfelben, in weitlauftigem Berftande nimmt, und zugleich auch dassenige drunter verstehet, was an Seiten des Menschen erfordert, und durch die Bekehrungs = Gnade Gutes in ihm gewircket wird? Oder ist ihm dieses so was unerhortes? Wie aber, wenn unfre Symbolischen Bücher selbst das Wort Rechtsertigung in dergleichen weitläuftigem Verstan= De nehmen? Mit ausdrücklichen Worten fa= get die Apologia A. C. art. III. p. 90. Quanquam autem ex his, quæ supra dicta sunt, constet, IVSTIFICATIONEM NON SOLVM INITIVM RENOVATIONIS SIGNIFICARE, fed RECONCILIA-TIONEM, qua etiam postea accepti sumus;

#### 236 Das III Cap. III 216 schn. Dom Ungrund

mus: tamen nunc multo clarius perspici poterit, quod illa inchoata legis impletio non iustificet, quia tantum est accepta propter fidem. D.i. Ob aber gleich aus dem, was oben gesagt worden, erhellet, daß die Rechtsertigung NB. nicht allein den Unfang der Erneurung (oder der Befehrung) bedeute, sondern auch die Versöhnung, wodurch wir auch bernach angenehm find: so kan doch nun viel deutli= cher erseben werden, daß solche angefangene Erfillung des Geseges nicht rechtfer= tige, weil sie nur angenehm ist um des Glaubens willen. Mercke nun, in so wei= tem Begriff nimmt die Apologia das Werck der Rechtfertigung, daß sie auch dasjenige, was vor demselben hergehet, mit drunter be-Denn das Wort Renouatio fan areifet. hier unmoalich den actum momentaneum iu-Stificationis, Der im gottlichen Berstande geschicht, allein bedeuten; sondern es schlieffet zugleich die Veränderung, die von Seiten des Menschen in der Bekehrung vorgehet, mit in fich, in welcher Bedeutung und 216= sicht die Renovation vor der Rechtfertigung selbst hergehet. S. davon Epitome Artic. p. 582. Sandelt denn nun die Apologia auch ungeschieft? Das heißt sc. den Symbolischen Buchern gemäß lebren! Wenn min einer, der dergleichen anmercket, gleich mit Meineids-Beschuldigungen losbrechen wolte,

11

n

te

es

gr

0

w

er

be

fo

(3)

Da

er

fer

(1)

ge

ges

fd

1111

wi

lid

bel

201

fol

tu

der

tel

foi

Ein

wie wurde es dem Hrn. D. KLVGE gefallen? Es heißt aber: Quod tibi non vis fieri, alteri ne feceris.

6. 5. Bann hiernachst (2) Der Auctor es für falsch und irrig angiebet, daß der 2111= genblief der Zeit, da der Mensch in dem Verstande GOttes gerecht und unschuldig erkläret wird, nicht könne bestimmet werden; so hat er was dahin geschrieben, das er blutschlecht überleget hat. Zum wenigsten beweiset er seine Affertion sehr elend, wenn er so argumentiret, der Mensch konne seinen Glauben gewiß wiffen und mercken, wenn er Das Berdienst Chrifti in wahrem Bertrauen ergriffen; Ergo könne er auch ohnfehlbar schlief fen, daß er in eben dem Augenblick, da er auf Christum seine Zuversicht gefest, gerechtferti-Es folget aber dieses keinesme= get worden. Denn ein anders ift, ob ein Mensch nes. schon in diesem Leben seines Glaubens, mithin auch seines Gnaden = Standes ge= wiß feyn konne, welches wir mit unüberwind= lichen Grunden, wider die Romische Rirche, behaupten: Ein anders aber ift, ob er den Mugenblick feiner Rechtfertigung, wann solche in GOttes Gerichte vorgehet, punctuel wiffen konne? Desgleichen, ein anders ist, ob einer den Periodum seiner Betehrung und mit Gott geschehener 2lus= föhnung wissen könne, welches wir bejahen: Ein anders aber, ob er den Mugenblick der deit,

#### 238 Das III Cap. III 266 fchn. Dom Ungrund

lei

Fe

p.

fct

tic

ag

al

de

3u

mi

lai

vie

(F.

A.

211

er

de

bei

1111

wo tes

ihr Gl

fen

ber

Die

ma

geg

Zeit, da er vor GOttes Gericht losgesprochen wird, genau wiffen konne; welches wir leugnen, und zwar um deswillen, weil die Rechtfertigung, so ferne sie im allergenquesten Berstande genommen wird, eine augenblickliche Landlung ist; da hingegen das Gefühl derselben, so gemeiniglich im Anfange gar schwer ift, mit der Zeit zunehmen und wach= fen fan. Bie man nun das eigentliche Moment nicht wissen kan, da der Glaube in der Bekehrung, aus feinen vorhergehenden Sand= lungen und vielfältigem Rampf, zu feiner mab= ren Constitution oder Beschaffenheit durch= bricht : Alfo fan auch das Moment der Necht= fertigung nicht eigentlich bestimmet werden. Denn ob es zwar in thefi eine ausgemachte Wahrheit ift, daß fich in den Wiedergebor= nen eine ungezweifelte Gewißheit des specialen Glaubens und der geschehenen Rechtfertigung befinde: so lehret doch die Erfahrung, daß es mit diesem wichtigen Wercke nicht so leicht und geschwinde zugehe, als sichs der Beaner einbilden mag; sondern daß ein gar groffer Rampf in der Buffe vorhergehe, ehe man zu einer folden Gewißheit des Glaubens gelanget, daß man aus innerlicher Uberzeugung seines Herkens sagen konne: Tun, mun weiß und glaube ich erst, daß mir meine Gunden vergeben find. Und was bildet fich doch Hr. D. KLVGE ein? Hat er mehr Licht und Weisheit, als der alte und hocher= leuch=

leuchtete D. CHEMNITIVS? Derselbe aber befennet in seinen Locis Theol. P.I. Cap. VII. p. 184. b. fren, daß man das momentum iustificationis nicht wissen konne, wenn er schreibet: Neque enim in puncto mathematico oftendi potest, vbi voluntas liberata agere incipiat. D.i. Es tan so eigentlich und gleichsam auf eine Zaar nicht gezeiget wer= den, wo der befrevete Wille des Menschen 3u wirden anfange. Durch Die Befreyung aber verstehet er nichts anders, als diejenige, mozu der Mensch in der Rechtfertigung gelanget, Rom. VI, 18. Und es ist uns auch so viel nicht dran gelegen, daß wir eigentlich das Moment unfrer Rechtfertigung wiffen. Es ist genug, wenn man mit der Apologia A. C. p. 121. faget: Wir lehren, daß der Mensch gerechtfertiget werde, wenn das erschrockene Gewissen, durch die Predigt der Buffe, aufgerichtet wird, und glaubet, daß es einen versöhnten Gott habe um Christi willen. Uebrigens glaube ich gar mohl, daß diejenigen, welche ihr eingebilde= tes Bertrauen auf Christum, oder vielmehr ihre fleischliche Sicherheit, für den mahren Glauben halten, zwar auf einen Punct wiffen fonnen, in welchem Augenblick fie fich, ben ihren herrschenden Gunden, Christi Berdienst anmassen: Aber sind sie denn deswegen wahrhaftig vor GOtt gerechtfertiget ? Hingegen die, welche ein inniges Gefühl ihrer Sun=

## 240 Das III Cap. III 266chn. Dom Ungrund

Sunden haben, und mit dem buffertigen Bollner nicht einmal ihre Augen auf heben wollen gen Himmel, doch aber in demuthigem Glauben zum Gnaden-Thron flieben, achtet man billig für Gerechtfertigte, ob wol, wegen Armuth des Geiftes, und ben noch mahren= dem Gefühl eigener Unwurdigkeit, der Glaus be noch nicht zur völligen Parrhefie und Freu-

Diafeit Durchgedrungen ift.

6.16. Es fabret indeffen der Muctor fort. und fpricht: Gefetzt auch, die Zeit der Rechtfertigung vor dem Richterstuhl Gottes ware dem glaubigen Menschen unbekannt. fo gebührte es fich doch darum nicht, die Wercke, wider den Sinn der Zeil. Schrift, in den Bandel der Rechtfertigung, er mochte auch gescheben, wann er wolte, anzuflicken. Ich antworte aber mit wenigem : Der Auctor Diefer Eclogæ weiß entweder in der That nicht, oder will es muthwillig nicht wiffen, daß es ein anders, wenn man faget, bona opera fidei effe præfentia, cum homo iuftificatur, daß aute Werche dem Glauben gegenwärtig find, wenn der Mensch gerechtfertiget wird; ein anders aber, bona opera ingredi circulum iustificationis, baß die guten Wercke (als Ursachen oder Mittel) in den Landel der Rechtfertigung tamen. Diefes lettere, feinesweges aber das erftere, heißt, die guten Wercke in den Sandel der Rechtfertigung, wider den Sinn der heiligen Schrift,

Schrift, und also zur Ungebuhr ansoder eins Wie es also eine grobe Lasterung des Auctoris ift, daß er den sel. byddevm eis ner folchen Ginflickung guter Wercke, und zugleich einer Berfälschung des Articuls der Rechtjertigung, ohne alle Raison beschuldiget: Also heisset das vielmehr ungebührlich handeln, wo man, wider den Sinn göttlicher Schrift, und gegen die deutlichsten Zeugnisse unfrer Symbolischen Bucher, dasjenige von dem gerechtmachenden Glauben trennen will, was doch, vermöge seines Ursprungs und wahren Beschaffenheit, ungertrennlich mit demfelben vereiniget ist, wie oben mit meh= rerm erwiesen worden. Und wenn der Ge= gner daran noch nicht genug hat, so hore er, was in der Apologia A.C.p. 126. geschrieben stehet: "Wolte auch iemand diesen unbe-"fugten Linwurf machen: Wenn das der Maube ift, der dasjenige will, so in der "Derheisfung angeboten wird, so scheinen "die habitus vermenget zu werden, nemlich "der Glaube und die Hoffnung, weil "das die Zoffnung ist, so die verheissenen "Dinge erwartet. Wir antworten aber "bierauf, daß diese Affecten NB.NB. nicht" "also in der That selbst von einander ges "trennet werden konnen, wie sie NB. in "Schulen durch mußige Gedancken wol-"pflegen getrennet zu werden. Denn auch "in der Epistel an die Zebräer wird der "Glau=

## 242 Das III Cap. III 216 fchn. Dom Ungrund

"Glaube beschrieben, als eine Erwartung "def, das man hoffer. Sebr. XI, I., Seift das nun nicht eben so viel, als daß die Soff nung dem Glauben gegenwärtig fen, wenn er rechtfertiget? Ran ich aber deswegen die Apologiam beschuldigen, daß sie die guten Wercke in den Handel der Rechtfertigung einflicke? Dem allen aber ungeachtet meinet der Auctor, wann er erweisen wurde, daß feine innerliche Wercfe in dem Alugenblick. Da der Handel der Rechtfertigung vor GOtt perrichtet wird, konten gegenwärtig senn, fo wurde man nicht zweifeln, BVDDEVs habe fei= ne Sache verloren. Wir hingegen, wann wir erweislich machen werden, daß fein ein= Biges von den vermeinten argumentis des Gegners Stich halte, so wird niemand wei= ter zweifeln können, daß D. KLVGE dem fel. BVDDE o hochst unrecht gethan, und mithin eine schwere Gunde wider das achte Gebot begangen habe, die ihm GOtt zu erkennen geben woile!

§.7. Wohlan! wie lauten denn nun diejenigen Gründe, womit der Auctor seinen Lieb= und Loffnungs-losen Glauben in der Rechtsertigung, vertheidigen will? Er schreibet in seiner Ecloga §. IV. also: "Paulus, "daß ich hievon zu reden aus unstrer Epistel "den Ansang mache, widerleget bydder Mei-"nung vortrefflich, wenn er die Gerechtser-"tigten also anredet: Ihr habteure Frucht,

"daß

5 90 F

v

の神教の

ill change

D

21

3,daßihr beiliawerder Rom. VI, 22. Seiligung nennet er demnach eine Frucht der 3) Rechtfertigung. Mun aber werden ohne 33 Bweifel nicht allein die aufferlichen Wersocke, sondern auch vornehmlich die innerli= sichen, jur Beiligung gehoren. Hebr. XII, 14. Daben demnach die Gerechtfertigten, oder, sodie da frey sind von der Sunde gewor-3,den, aus ihrer Rechtfertigung diese Frucht, »Daß sie heilia werden; so ist die richtige Fol-33ge, daß die innerliche Wercke noch nicht »gegenwärtig sind, wenn der Mensch gesrechtfertiget wird., Alleine es ist das eine gar elende, nichtige und unrichtige Folge. Denn indem der Apostel Die grucht der Recht= fertigung febet in der Heiligung, so leugnet er damit nicht, sondern setzet allerdings voraus die Wiedergeburt, welche, der Naturnach, vor der Rechtfertigung, ju Ungundung des Glaubens, nothwendig bergehen muß. Und ist demnach die wahre eigentliche Meinung des Apostels diese: Mun ihr aber serd von der Sunde frey und GOttes Anechte worden, nemlich in Ordnung mahrer Bekehrung, da ihr Christi Gerechtigkeit durch den, in der Biedergeburt angezundeten Glauben, er= griffen habt; so habt ihr eure grucht zur Zeiligung, welche nunmehre in stetswährender Uebung der Liebe und des neuen Gehor= sams erwiesen werden muß. Folglich trennet er hiermit keinesweges die Liebe und Soff-1 2

und

una

reifit

offs

oenn 1 die

uten

uma

mei=

daß

lick, Ott

, fo

fei=

ann

ein=

Des

vei=

fel.

bot

nen

Die=

ren

Der

cei=

18,

itel

ei=

er=

it,

#### 244 Das III Cap. III Hibschn. Dom Ungrund

Ŀ

I SO II

mmg von dem gerechtmachenden Glauben. auch felbst im Handel der Rechtfertigung; sondern zeiget nur, welchergestalt der gerecht= machende Glaube, nach erlangter Bergebung der Sunden, sich auch wireflich und in der That, durch gute Wercke in taglicher Erneurung thatig erweise. Rurt : Der Apostel nimmt hier das Wort Heiligung im engen und genauen Verstande, daß es so viel als die tägliche Erneurung bedeutet. derselben entstehet nicht erst die Liebe, als welche demselben allezeit zugegen ist, also daß man fich den Glauben nicht auf ein einsiges Moment ohne die Liebe concipiren fan, noch darf. wo man nicht auf das absurdum verfallen will, daß ein todter Glaube rechtfertige. Nimmt man aber das Wort Zeiligung in weiterm Berstande, so schliesset dasselbe die Zeiligung des Zergens in der Wiederae= birt; bisweilen auch die Rechtfertigung, mit in fich. Und in foldbem weitern Berstan= de wirds genommen 1 Petr. I, 2: Mach der Dersehung Gottes des Vaters, durch die Zeiligung des Geiftes, zum Geborfam, und jur Besprengung des Blutes Christi. Act. XXVI, 18: 311 empfaben Dergebung der Sunde, und das Erbe famt denen, die geheiliget werden durch den Glauben an mich. 2 Theff. II, 13. 14: Wir aber follen GOtt dancken allezeit um euch, geliebte Brüder von dem ZErrn, daß euch GOtt erweb=

rund iben, una; recht= bung n der rneu= oostel engen el als er in mel= man Mo= dart, allen ctiae. ta in e die rge= ing, tan= der die und Act. der ac= an Hen

erwehlet hat vom Unfange zur Geligkeit, in der Zeiligung des Geiffes, und im Glauben der Wahrheit, darin er euch berufen bat durch unfer Woangelium, zum herrlichen Ligenthum unsers & Lern JEsuChris Also werden wir durche Evangelium, iti. als den Samen der Wiedergeburt, in der Seiligung des Geistes, erst zum gerechtmachenden Glauben bereitet. QBiederum 1 Cor. VI, 11: The feed abgewaschen, the seed geheiliget (durch das Bad der Wiedergeburt und Erneurung Des heiligen Geiftes, Eir. III.) ihr sepd gerechtsertiget worden. Und siehet man also aus dem allen, daß, wann die Schrift von einem redet, sie damit das andes re nicht ausschliesse. Redet nun Yaulus an die Rom. VI. von der Heiligung, die auf die Rechtfertigung folget; so gedencket er gleich= wol auch anderwarts einer Beiligung, die vor der Rechtfertigung ordine naturæ hergehet, und nichts anders ift, als die Wiedergeburt. Es ist denmach eine offenbare Sophisteren und Schrift-Verfälschung, wann Sr.D.KLVGE aus den angezogenen Apostolischen Worten erweisen will, daß der Glaube, wenn er recht= fertiget, ohne Liebe und Zoffnung sen. als Doctor Theologia, solte ja billig missen, daß der Glaube, der aus der Heiligung des Beistes entspringet, in der Bekehrung bluhet, in der Rechtsertigung reiset, und in der Erneurung die schönsten Früchte darleget.

ebte

Ott

## 246 Das III Cap. III 216 fchn. Dom Ungrund

Alber es scheinet, daß disvor seinen Augen versborgen sep. Warum? Er hat einmal in seinem Ropse veste geset, daß der Glaube, wenn er rechtsertiget, lieblos sepn musse. Und das soll nach seiner Einbildung die wahre Orthosdorie oder reine Lehre sepn.

6. 8. Mun vermeinet zwar der Auctor iemand gefunden zu haben, der seinem lieblo= sen Glauben das Wort redete. Er fpricht weiter in seiner Ecloga: " Ueberaus wohl ge-"fallt mir des MATTHIAE FLACH, Der unsere "Meinung weitlauftig bestätiget, seine Erin= "nerung, welche zu unfrer Zeit hochst nothig "ift: Man bute fich, daß man nicht, wie man zu reden pfleget, den Wagen vor die Pferde, oder die Wirchung vor die "Ursache, die guten grüchte vor den gu= nten Baum, und die guten Wercke vor "die Rechtfertigung seige, woraus vielfälstige Verfälschungen des Articuls der "Rechtfertigung baufig entspringen, und "wir also ins Dabstthum allmälig wieder suructe geben., Barum gefallen denn dem Auctori diese Worte so überaus wohl? Meinet er, daß fie BVDDEO jumider maren, fo betrügt er fich gar febr. Denn wo fpan= net byddevs die Pferde hinter den Wagen? 2Bo seket er die Wirckung vor die Urfache, die Früchte vor den guten Baum, und die guten Wercfe vor Die Rechtfertigung? Die Streit= Frage ist ja nicht, ob Liebe und Hoffnung vor Der

der Rechtfertigung hergehen? sondern, ob sie dem Glauben, wenn er rechtfertiget, gegenwärtig find? Welches lettere BVD-Devs bejahet. Was hat denn nun der Huctor für ein Wohlgefallen daran, daß er durch ein so erzwungenes und gar nicht zum Ziel treffendes Zeugniß, den Leuten weiß machen will, Byddevs verfalsche den Articul von der Rechtfertigung? Und gefeht auch, es ware in angezogener Stelle Des FLACH Meinung diese, daß er so gar die guten innerlichen Uf= fecten und Bewegungen der Liebe und Soffnung, vom Glauben, wenn er rechtfertiget, trennen wolte, (welches boch wenigstens aus dem angeführten Orfe nicht zu schliessen) so würde doch dieses Mannes Auctorität, in einer fo ungereimten und der Matur des gerechtmachenden Glaubens schnurstracks jumis derlaufenden Sache, eben so wenig ben mir gelten , als in der ungeheuren Brrlebre , daß Die Erb=Sunde selbst die Substant und das Wefen des Menschen sen. Sonft mag man nicht in Abrede senn, daß Flacivs anderwärts auch die blosse Gegenwart der guten Wercte zu verwerfen scheinet, womit er eben die er= fte Veranlaffung zu allen diesen Streitigkeiten gegeben. Ich weiß wohl, sagt chemni-Tivs in dem oben angeführten Gend=Schrei= ben, von wem zuerst diese grage sep auf= geworfen worden. Und wiederum: Ich habe schon vor vielen Jahren gesagt, als 2 4

nd

er=

ei=

nn

as

0=

or

0=

tht

3e=

ere

n=

pig

oie

or

Die

11=

or

al=

er

10

er

111

[ ?

1,

11=

1?

die

en

it=

or

er

# 248 Das III Cap. III 216fchn. Domlingrund

ich diese neue Subtilität des illyrici lase, daß dergleichen Disputationes solgen würden. In Erwegung dessen sich Hr. d.
kluge billig zu schämen hat, daß er, durch Wieder Aufkochung dieser Flacianischen Subtilität, neue motus erreget, dadurch den gemeinen Mann irre gemacht, und, an statt die Wahrheit zu vertheidigen, vielmehr die altereine Lehre vom gerechtmachenden Glauben,

durch seine Schreiberenen verfälschet.

6.9. Bie er benn auch mit feinem zweyten Beweiß-Grunde gar übel bestehet, wann er schreibet : "Zum andern halt eben "Diefer Apostel, daß der Mensch, zweis ig-"yav, ohne des Geseiges Werck, allein "durch den Glauben gerecht werde, Rom. "III,28. Gefeht aber, die innerlichen Wer-"cke, Liebe und Hoffnung, waren ben dem "Menschen, wenn er gerechtsertiget wird, ge= "genwärtig; hat denn Paulus mit Grunde "Der Bahrheit gefagt, der Mensch werde "ohne des Gesetzes Werck von Gott ge-"recht gemacht?", 3ch antworte hierauf: Ja allerdings hat dis der Apostel mit höche ftem Grunde der Mahrheit fagen konnen. Denn ob zwar die innerlichen Wercke, Liebe und Hoffnung, dem Glauben, wenn er recht= fertiget, gegenwärtig sind; so kan doch dem ungeachtet allein der Glaube, ohne des Geseizes Werck, wol rechtfertigen. ben bereits oben so oft und aus so manchen Beug=

Zeugnissen unsver Theologen vernommen, coniuncta non femper coniunctim agere, daß Dinge, die zugleich und beysammen find, nicht allezeit zugleich und einerley wir= cen. Denn, wie MEISNERVS fagt, viele Dinge find zugleich, die doch nach ihrem Wesen und wesentlichen Wigenschaften sehr unterschieden sind. Miemals ist der Miensch obne garbe, und doch dencket oder urtheis let er ohne Zülfe der Farbe. Miemals ist der Mensch ohne Lusse, und doch siehet er ohne Zulfe der Ruffe. Allso ist zwar der Glaube niemals allein und ohne andere Tugenden; indessen tan er doch sein wes fentliches 2mt, welches ift rechtfertigen, ohne sie wol ausrichten. Siehe oben Sect. II. S. 15. p.204.1q.

6. 10. Und was brauchts viele Worte? Ein ieder fan mit Sanden greifen, daßes ein recht grober, untheologischer, und gegen die ersten Regeln der Hermenevtic anstossender Miguerstand sen, wann D. kluge das Griechische Wörtgen xweis, ohne, Rom. III, 28. ansiehet, als eine particulam separatiuam, in Meinung, daß dadurch die Wercke, auch fo gar der Gegenwart und blossen Eristentz nach, vom gerechtmachenden Glauben getrennet würden. Wer hat ihn denn gelehret, daß das ABortgen zweis nothwendig und allezeit einen Absonderungs = Verstand in sich schlieste? Es stehet Matth. XIV, 21: Die aber

tito

la=

gen

. D.

irch

)en

rch

aft

ilte

en,

em

et,

sen

-83

ein

m.

er=

em

ae==

ide

'de

ge=

if:

che!

m.

be

)f= :

m

CE

a=

en

9=

#### 250 Das III Cap. III 266fchn. Dom Ungrund

aber geffen hatten, der waren bey funf tausend Mam, xwols, ohne Weiber und Saben denn nun Weiber und Amder. Rinder nicht mit gegeffen? conf. Cap. XV, 38. Go auch 2 Cor. XI, 28. heifit es : Ohne was fich souft sutraget. Bieler anderer Schrift-Stellen zu geschweigen. Wolte man fagen, daß wenigstens in dem Orte, wo von der Rechtfertigung gehandelt wird, die notio separativa statt haben muffe, also daß die Gegenwart selbst dadurch ausgeschlossen und verneinet wurde, weil eben deswegen der fel. LVTHERVS selbst das Husschliessungs 2Rort= gen SOLA, allein, in den Tert eingedrücket habe; so antworte ich: daß LYTHERO deralei= chen niemals konne in den Sinn gekommen fenn, weil er felbft in dem funften Teutschen Tomo Ienensi Edit. 1575. f. 141. b. ausdructlich faget: daß er in der leberfehung der Worte Nom. III, 28. nicht gebraucht habe das 2Bortgen Sola, sondern SOLVM. ches ja gnugfame Unzeige giebet, daß Lythe-Rvs das Wortgen xwols nicht genommen feparative, fondern nur exclusive in Unsebung Des Prædicati oder des Rechtfertigens, daß nemlich der Glaube allein, (Solum) und nichts anders, von Geiten des Menschen, rechtfertige, da der Glaube doch nicht sen alleine, (Sola) daß er feine gute Wercke ben fich habe, wenn er rechtfertiget. Seine Worte lauten also: Buch aber und den Unsern will

11. Michtigt. der Blugischen Linwürfe. 251

will ich anzeigen, warum ich das Work (Sola) habe wollen brauchen, wiewol Rom. III. nicht Sola, sondern Solum oder tantum von mir gebraucht ist. Und ob er zwar hinzusüget, daß er sich anderwarts der Worte fola fide bediener, und also bendes wolle, solum und sola; so siehet man doch wenigstens daraus, daß er durch die Worte lola fide, nicht verstehe fidem solitariam, den alleinigen Glauben, der gang bloß ware von guten Wercken; sondern nur anzeigen wol= le, daß der Glaube rechtfertige und nicht die Wercke. Welches man auch ferner daraus abnehmen kan, weil Lytherys l.c. f. 143. b. saget, Paulus führe das Erempel Abrahams an, welcher ohne Werche sen gerechtfertiget worden, also, daß auch nicht ein= mal das größte Werck, welches ihm nur erst neulich anbefohlen worden, und gröffer gewefen, als alle andere Gefete und Wercke, nemlich die Beschneidung, ihm nicht zur Gerechtigkeit gereichet, sondern daß er NB. ohne die Beschneidung und ohne einiges Werck (woran doch der Glaube Abrahams reich gewesen) gerechtsertiget worden, all in burch den Glauben. Eben das bestätiget auch D. DANNHAVER in Hodofoph, Phæn. XI. p. 1390. Calumnia est per SOLA, cui reclamat ad rauim vsque noster Lythervs. D.i. Es ist das Wörrgen Sola, woher die Zeinde zu lästern Anlas nehmen, deme aber

und

funf

und

und , 38.

nne

erer

nan

bon

otio

Die

md

fel.

vt=

fet

lei=

ien

en cf=

or=

as

el=

E-

e-

19

ıß

DI

1,

L=

th

te

It

unser Lytherys aufs ausserste widerspricht, vornehmlich über i Mos. XV.
Wir wissen, daß der Glaube niemals allein ist, sondern bringt mit sich die Liebe,
und andere vielfältige Gaben: Gleichwol
müssen die Dinge nicht vermenget, und
was dem Glauben allein zustehet, andern
beygemessen werden. Du hast in der Land
mancherley Samen, ich srage aber nicht,
welche Gattungen bey einander sind, son-

dern was iede für eine Braft bat.

6. 11. Hus dem allen feben wir zur Gnuge, wie weit herr D. KLVGE auch hier des wahren Apostolischen Sinnes verfehlet. Bollen wir den Parallelifmum, ober andere gleichgultige Schrift = Stellen zu Gulfe nehmen, so werden wir erkennen, was der Auctor für einen groben Solweismum Hermeneuticum begangen habe, wenn er Pauli Morte: Ohne des Geseiges Wevet, Rom. III, 28. also erflaret: Ohne daß innerliche Wercke dem Glauben gegenwärtig find. Denn daß dieses der rechte Ginn des Beiligen Geiftes gar nicht fen, mogen folgende parallel - Stellen ausweifen. Es heißt Gal. II, 16: Doch, weil wir wissen, daß der Mensch durch des Geseiges Wercke nicht gerecht wird, sondern durch den Glauben an Justum Christ; so glauben wir auch an Chriftum JEsum, aufdaß wir gerecht werden durch den Glauben an Chriftum,

XV. s al= iebe, wol und dern and cht, fon= aur des slet. ide= tilfe Der lernuli om. che nd. eili= nde al. er tht en ch

und

ider=

und nicht durch des Geseiges Wercke: Dem durch des Geseiges Werde wird fein Bleisch gerecht. Und Cap. III, 10: Denn die mit des Gesetzes Wercken umgehen, (dadurch gerecht zu werden) die sind unter dem Gluch. Desgleichen Eph. II, 9. 10: Denn aus Gnaden seyd ihr selig worden, durch den Glauben, und daffelbe nicht aus Nicht aus euch, Gottes Gabe ift es. den Wercken; auf daß sich nichtiemand hier sieht man demnach, welches der mahre Berstand und Sinn des Aposto= lischen Spruchs sen: nemlich zweis Leywy, ohne des Gesetzes Wercke, gerecht werden, ist eben so viel, als, nicht aus den Wercken, oder durch die Wercke gerecht werden. Folglich, wenn Paulus fagt, daß der Mensch, ohne des Gesetses Wercke, gerecht werde, so removirt er dadurch nicht die Wercke felbst ab actu præsentiæ, sondern ab actu efficientiæ, wie GERHARDVS redet loc. de Iu-Stific. p. 607. wo er diese Worte weiter also erflaret: Non vt ADESSE fidei et iustificationi; fed vt fidei in ACTV instificationis cooperari negentur. d. i. Es wird die Gegenwart der guten Werde nicht geleugnet, als wenn solche dem Glauben und der Rechtfertigung nicht zugegen waren; sondern nur dieses leugnet man, daß fie mit dem Glauben NB. im San-Del

ht

11,

br

# 254 Das III Cap. III Ubschn. Domlingrund

del der Rechtsertigung zugleich wirden solten.

6. 12. Nun mag zwar bem Herrn D. KLyge felber geahndet haben, daß er mit dem Beweisthum, ben er aus Rom. III, 28. ge= führet, nicht weit kommen durfte; Daber ift er nun bennihet, deffen Schwäche durch ein neues Argument, so das dritte ift, ju unterftuken. Denn fo lauten feine Worte ferner: Bedoch, Damit nicht iemand vergeblich ein= Afreue, als werde nur die kraftige Wircfung, nicht aber die blosse Gegenwart, Der Wercke durch diese Redens = Urt ausge= ofchloffen; wohlan, fo will ich unfere Lebre mit Den allerdeutlichsten Worten bestätigen. Bestehet nicht der Handel der Rechtferti= gung darin, daß Gott dem glaubigen "Menschen die Gerechtigkeit zurechnet? Dun "wird derjenige, dem Gott die Gerechtia "feit Christi, xapis epyw, obne die Werce, jurechnet Lion. IV, 6. ausdrücklich im "fünften Bers, fo mol o un spyalousvos, ein "folcher, der nicht mit Wercken umgebet, oder nicht wirefer und teine Werete hat: als auch o dosGis, ein Bottlofer, der von "Der Frommigfeit ferne ift, genennet. Wer "wurde aber einem, der mit den innerlichen "Bercken der Liebe und Soffnung begabet "ift, ohne offenbares Unrecht, folche Benennungen beplegen? Wircfet Denn ein folcher nicht

"nicht und ist ein Gottloser? So wird deun"nach fälschlich gelehret, der Mensch misse,
"innerliche Wercke gegenwärtig haben,
"wenn er gerecht gemacht wird. Denn
"der Mensch hat allerdings einen solchen
"Mangel an allen guten Bercken, daß er we"der ein einziges innerliches oder äusserli"des gutes Werck thut, noch, ausser sei"ner erkannten und beweinten, nun aber durch
"das Blut Christi abzuwaschenden, Gottlo"sigkeit, etwas in den Handel der Rechtsen"tigung bringet, als den Glauben. Was
"kan doch deutlichers in der gangen heiligen
"Schrift gesunden werden, broder Meinung

6. 13. Was fan sich aber hingegen auch ein Mensch für Dinge bereden oder weiß machen, wenn er sich einmal in einem Irrthum recht vefte gesetet? Das zeiget D. KLVGENS Erempel. Denn einmal, daß ac gen das vorhergehende Argument, aus Rom. III, 28. nicht vergeblich eingestreuet; son= dern recht deutlich und unwidersprechlich erwiesen worden, daß nicht die blosse Gegen= ware, sondern nur die Mitwirckung der guten Bercke, durch den Paulinischen Spruch ausgeschlossen werde, davon wird ein unpar= thenischer Leser gnugsame Einleuchtung und Ueberzeugung bekommen haben. Die Borurtheile find wie ein falsches Brillen-Glas; wie dasselbe tingiret ift, so prafentiren sich al-

mo

en

Di

em

ge=

ift

ein

er=

r:

11=

ir=

t,

1e=

uf

n.

ti=

en

m

9=

1'=

m

in

t,

,

n

r

n

et

1=

t

# 256 Das III Cap. III 266fchn. Dom Ungrund

le Objecta, die durch dasselbige gesehen wersten. Da nun d. kluge einmal mit dem bestrüglichen Vorurtheil eingenommen ist, daß kein anderer, als liebloser Glaube, rechtsertigen könne; was Wunder, daß er nunsmehro auch in dem Paulinischen Spruch Röm. IV, 5. einen lieblosen Glauben, benm Handel der Rechtsertigung, zu erblicken versmeinet. Lasset uns aber Pauli Worte, die an sich deutlich und klar sind, ohne alles sal-

sches Blendwerck, betrachten.

6. 14. Da heisset nun o servacousvos, v. 4. unstreitig ein solcher operarius oder Lobn=Knecht, der sich auf seine Wercke verläffet, das ift, ein Mensch, der Christi Pose Gield und Berdienst bintan fetet, und feine falsch vermeinte Wercfe dem Gerichte Softes entgegen halt, ja ein Mensch, welcher die Evangelische Heils-Ordnung nicht weiß, oder doch verdunckelt und zerstum= melt, auf die Wercke ( die ben einem folchen Menschen nicht einmal gut sind) sein Bertrauen feget, und aus denfelben die Rechtfer= tigung, als einen verdienten Lohn, begehret. hieraus fan man aber zugleich abnehmen, was im Gegentheil heisse o un epyacouevos, nemlich, wie der sel. D. SEB. SCHMID Disp. V., Th. 14. es erflaret, einer, der feine folche Bercke hat, die der Rechtfertigung werth waren, oder sie einigerlen Beise verursach ten, folglich auch darauf im geringsten nicht. bauet.

u. Michtige. der Blugischen Ginwürfe. 257

bauet. Es heißt aber, wird Herr D. KLUGE fagen, o un segasousvos, einer, der nicht wircket, und ein solcher, der nicht wircket, thue kein Werck und habe kein Werck. Untwort: Nach dem Lexico, wenn man die Wörter = Bucher aufschläget, so heißt o un segracous so viel als einer, der nicht wir= ctet. Wenn man aber bloß nach dem Lexico, eine Uebersehung aus einer Sprache in die andere machen wolte, so würde es oft un= gereimt herauskommen, und der Berftand nicht getroffen werden. Denn der Zusam= menhang und Zweck der Rede, wie auch an= Dere Derter der heiligen Schrift, Die von felbiger Sache handeln, determiniren die gemeine Bedeutungen der Aborter, in welchem Sinn dieselbige zu nehmen find. Davon denen Auslegern der heiligen Schrift die Regul des berühmten Philologi und Theologi D. SALOM. GLASSII nicht unbekannt ift, in Philolog. Sacra Lib. III. oder Grammatica Sacra Tract. III. de verbo Can. XIV. welche auch der gelehrte D. DANZIVS in seinem Interprete Ebræo, und stockivs in seinem Interprete Graco, wiederholet haben: Verba quædam non tantum vsitatam significationem, fed etiam quandam eius qualitatem, adiunctum aut conditionem simul indicant. Bum Grempel, wann Johannes schreis bet 1 Ep. III, 6: Wer in ihm bleibet, der sündiget nicht; und iemand wolte nach der

und

mer=

1 be=

Dak

echt=

nun=

ruch

enm

ver=

Die

fal

voc.

oder

rcfe

risti

und

chte

pel=

icht

ım=

ben

ser=

fer=

ret.

en,

05 2

V.

che

rth

ch=

cht.

## 258 Das III Cap. III 216 fchn. Dom Ungrund

Beise des Herrn D. KLYGENS sagen, wer nicht fündiget, der thut feine Gunde, und hat fei= ne Gunde: wurde derfelbe damit nicht eine falsche Auslegung machen, welcher der Apoftel felbst Cap. I, 8. widerspricht? Eben so mes nia tauget auch hier D. KLYGENS Glosse und Auslegung, denn sie ist dem Zusammenhang und Zweck der Rede Pauli, auch andern Schrift = Stellen gant zuwider. Denn nach= Dem der Avostel im vorhergehenden 3 Cavitel an die Romer gelehret hatte, daß der Menfch gerecht werde ohne des Geseiges Werck allein durch den Blauben, v. 28. und fol= ches auch damit bestätiget, daß GOtt nicht allein der Juden Gott, sondern auch der Benden Gott, und folche so wol als die Juden gerecht machte, die Henden aber das Gefet nicht hatten, und also nicht anders. als durch den Glauben gerecht gemacht werden könten, v. 29. 30. und demnächst die falsche Rolge abgelehnet, als ob dann durch den Glauben das Gefet aufgehoben murde: v. 31, so führet er darauf im Anfang des 4 Cap. zum Grempel der Rechtfertigung durch Den Glauben, Den Patriarchen Abrahaman, und beweifet in dem 3 Bers aus der Schrift, nemlich aus 1 Mof. XV, 6. daß Abraham aus -dem Glauben gerecht worden fen. 2Bas fa= get aber die Schrift? Abraham hat GOtt geglaubet, und das ift ibm zur Gerechtig= feit gerechnet. Diesen Beweisthum führet

Der

11

00

0

111

a

De

De

fo

m

w

D

be

lo

be

De

nu

tic

fu

211

ha

ge

21

211

311

mi

X

un

20

gt

fu

der Apostel aus in dem folgenden 4 und 5 Bers. Erstlich in dem 4 Bers: Dem aber, der mit Wereten umgehet, wird der Lohn nicht aus Gnaden zugerechnet, sondern aus Pflicht. Darinnen der Schluß unwidertreiblich steckt: Weil nun dem Abraham der Lohn der Gerechtigkeit nicht aus Pflicht, fondern aus Gnaden zugerechnet worden, weil er geglaubet, wie aus der Schrift erwiesen, so sen Abraham nicht mit Wer= cken umgegangen. Kurs andere im 5 Bers: Dem aber, der nicht mit Wercfen umge= bet, glaubet aber an den, der den Gottlosen gerecht macht, dem wird sein Glaube zur Gerechtigkeit gerechner. Da wiederum die unwidersprechliche Folge ist: Weil nun dem Abraham sein Glaube zur Gerech= tigkeit zugerechnet worden ist, wie aus ange= führter Schrift im 3 Bers erwiesen, so ist Abraham nicht mit Wercken umgegangen, hat aber geglaubet an den, der die Gottlosen gerecht macht. So siehet man flar, daß der Apostel mit zwenfachem Grunde darthut, daß Abraham nicht mit Wercken umgegangen, zu der Zeit, da er durch den Glauben gerecht worden ift, nemlich da Abraham nach i Mos. XV. dem HErrn glaubte, der ihm erschien, und zu ihm sprach: Zürchte dich nicht, Mbram, ich bin dein Schild und dein febr groffer Lohn, v. 1. und ihm die Verheifs fung gab, daß fein Same werden folte, wie R 2

mo

icht

fei=

eine

DO=

wes

ang

ern

ich=

vitel

erct

ful=

icht

der Ju=

das

rs,

der=

irch

de:

3 4

ird)

an,

ift,

us

fa=

ett

id=

ret

# 260 Das III Cap. III 216 fchn. Dom Ungrund

Die Sterne am Himmel; in welcher Berheif fing zugleich Die Verheiffung des Mefic ein= gewickelt war, wie Paulus in dem Brief an Die Galater bezeuget. Mann nun vom Abraham gefagt wird, daß er fen zu der Zeit o un sevalousvos gemesen, fan das heisten, er habe feine Wercke gethan, und feine Wercke aehabt? Es war um diese Zeit, nach LVTHE-Ri Rechnung, schon in die 40 Jahr, daß er Gott gehorfam geworden, und aus feinem Baterlande gezogen, ob er gleich nicht wußte. wo er hinkame, und kan man von seinem Glauben und gottesfürchtigem Wandel. den er von solcher Zeit an bis dahin bereits geführet, das 12. 13. und 14 Cap. des 13. Moflefen, und das 1 Cap. an die Bebraer In Summa, man fie-Damit vergleichen. bet, daß auch die Gläubigen, nach ihrer er= ften Rechtfertigung, im Stande derfelben, in Unsehung ihrer täglichen oder continuirten Diechtfertigung, sind oi un seyacousvoi, die nicht mit Wercken umgeben. 2Bas beift aber denn nun, nach dem Zusammenhang und Zweck des Apostels, ein nicht wirckender? Antwort, wie schon vorhin gesagt, der feine vollkommene Wercke der Gerechtigkeit hat, fich folches in Demuth bewußt ist, und daher seine Wercke nicht als ein Berdienst ansiehet, damit vor Gott zu bestehen. Dies ses hat der oben angeführte Superintendens, D. GLASSIVS, wohl eingesehen, darum er nach oben

3

oben gesetzer Regul, Diesen Ort Rom. IV. mit jum Exempel gebrauchet. Auch stimmet vollkommen hiermit überein die Formula Concordiæ, und mar in der Solida declaratione p. 690. edit. Lips. da der Spruch Pauli Rom. IV, 5. gar schon und dem Zweck des Apostels gemäß erläutert wird. Es heißt Daselbst: Zieher gehöret, was Paulus schreibet, Rom. IV. Abraham sey vor Wott gerechtfertiger worden, allein durch den Blauben um des Mittlers willen, ob= ne die Wercke, und das nicht nur, da er zu erst von der Abgötrerer bekehrt, keine gute Wercke hatte: sondern auch nach= her, als er durch den Zeiligen Beist er= neuvet, mit vielen herrlichen guten Wer= cken gezieret war. Und wirft Paulus diese grage auf, worinnen Abrahams Ge= rechtigkeit vor GOtt (um derentwillen er einen gnådigen GOtt gehabt, und ihm ge= fallen, und angenehm, und ein Erbe des Reiches GOttes gewesen) eigentlich berubet und bestanden sey? Da antwortet er nun: Dem, der nicht mit Wercken umge= het, glaubet aber an den, der den Gottlosen gerecht machet, dem wird sein Glaube gerechnet zur Gerechtigkeit. Wie auch David saget, die Seligkeit sey des Men= schen, dem GOtt die Gerechtigkeit schencfet, ohne die Wercke. Derowegen, obs zwar Bekehrte und an Christum Glaubige in Di 3

ittid

heif=

ein=

fan

moon

Zeit

, er

ercfe

THE-

iß er

nem

ifte,

nem

del.

reits

des

räer

fie=

r er=

ben.

rten

die

eific

ang

fen=

Der

afeit

und

ienst

Die=

ens,

nach

ben

#### 262 Das III Cap. III Abschn. Dom Ungrund

sich haben eine angefangene Erneurung, Heiligung, Liebe, Tugenden und gute Wercke: so kan und soll doch dieses alles in den Articul der Rechtsertigung vor GOtt nicht eingemenget werden: damit dem Erlöser Christo seine völlige Ehre gelassen werde; und, da unser neuer Gehorsam unvollkommen und unrein ist, die beunruhigten Gewissen auf einen gewissen und vesten Trost sich steisen und

ftußen konnen.

6. 15. Schämet fich denn nun der Auctor nicht, daß er den Symbolischen Büchern zuwider, und gegen den offenbaren Contert und flaren Buchftaben, Die Worte Pauli fo schlechthin übersetet, der gar teine Wer= de bat? Will er fluger senn als Lytherys? der die Worte des Apostels also verteutschet: Dem aber, der nicht mit Wercfen umge= bet. Welche vortreffliche paraphrasis so gut als ein Commentarius ist. Denn so reden Die Teutschen: Womit geheft du um? Da= mit geheft du um: das ftectt dir im Boufe. Wie dergleichen paraphrasis auch vorkommt Efa. LVII, 11. 12. und Sebr. XIII, 9. da folcher Menschen gedacht wird, die mit Speisen umgehen, und daraus ein verdienstlich Werck machen. Underwarts braucht der 21= postel das Wort diwnen, nachsteben, ver= folgen mit Werden. Go beschreibt er Rom. IX, 31. die Juden als solche, die dem Gesetz der Gerechtigkeit nachgeskanden,

d. i. die es nicht aus dem Glauben, son= dern aus den Wercken des Geseyes gelucht, v. 32. Und hierinnen folgen LYTHE-Ro nicht nur die vinarienses; sondern auch fast alle übrige Lehrer unster Kirche. Unter vielen wollen wir iebo nur den fel. D. DANN-HAVER horen, in seiner Hodosoph. Phæn. XI. P. 1401. Edit. Argentor. 1666. da er die 2Borte Pauli also erklaret: Dem aber, der nicht wircket, d. i. der auf seine Wercke in dem Berichte Gottes nicht vertrauet, noch in denselben seine Gerechtigkeit seiget. berufet fich daselbst auf D. AEGID. HVNNIVM III Commentario ad h. l. Bie auch auf Avg. CONTZEN ad h. l. Qu. I. p. 209. Operanti, h. e. de operibus præsumenti, dem, der da wirefet, d. i. sich auf die Werefe ver= laffet. Eben so erklaret auch den Maulinischen Spruch D. Scherzer in Breuiario HVL-SEMANNI enucleato p. 781. D. HEMMINGIVS cit. a spenero in der Glaubens = Gerechtig= feit p. 1172. und unzehlige andere mehr. Wir wollen nur des AEGID. HVNNII Worte, aus seinem Commentario über die Epistel an die Romer, noch anführen, woselbst er p. 62. ad h. l. also schreibet: Notanda hoc loco phrahis Apostoli dicentis, fidem imputari ad iustitiam ei, qui non operatur. Neque enim docet, eos, QVI IVSTIFICAN-TVR, esse plane otiosos, et non operari vel studere bonis operibus (hoc enim na-97 4

no

ei=

fe:

rti=

in=

ri=

Da

md

ei=

ind

uc=

rn

ert

uli

er=

rs?

et:

te=

jut

en

a=

fe.

mt

ol=

et=

ich

21=

er=

er

m

nt,

. 1.

## 264 Das III Cap. III 266chn. Dom Ungrund

11.

111

re

m

(3

de

bi

Ec

ni

he

ei

fo

Ec

111

Ec

ti

Ic

be

bi

li

Fe

fd

n

m

fe

10

n

b

turæ fidei repugnat, quæ maxime eft OPE-ROSA, et per caritatem operans Gal. V.) fed per non operantem intelligit Paulus eum, qui suis operibus in iudicio Dei non confidit, nec in iis iustitiæ suæ præsidium collocat. d. i. Zier ift zu mercken die Res dens=21rt des 21postels, da er saget, der Glaube werde zur Gerechtigkeit gerechnet dem, der nicht wirchet. Womit er feinesweges lebret, daß die, welche NB. gerechtfertiget werden, gang missig waren, und gar feine Lust batten, gute Wercke zu thun (denn das wurde NB. der Matur des Glaubens zuwider seyn, welcher bochst wirdfam und durch die Liebe thatig'ift Gal. V.) sondern durch den nicht wirekenden verstehet Paulus einen folchen, der seinen Wercken in dem Bes richte GOttes nicht vertrauet, noch in denfelben seine Gerechtigkeit seget. 2Boraus man ja flarlich genug siehet, daß unsere Gottes = Gelehrten die Paulinische Redens= Art gant anders verstehen, als D. KLYGE sie fälschlich paraphrasiret. Denn ein anders ist non operari simpliciter, nichts gutes wircken, dencken oder wollen; ein anders aber non esse operarium, als ein Lohn-Bnecht, mit Wereken nicht umgeben. Nicht das erstere meinet Paulus; fondern das lettere. Denn da kan man zwar nicht leugnen, daß viele gute und beilige Bewegungen, Affecten und

# u. Michtiak, der Alugischen Linvürfe. 269

und Begierden in dem Menschen, wenn er gerechtfertiget wird, vorgehen; aber alle diese motus und innerliche Wercke gelten und belfen nicht zur Rechtfertigung: folglich vor Soft und seinem Gerichte stehet der Mensch Da, als o un spya coussos, immassen doch das Sute, so sich ben ihm befindet, als höchst un= vollkommen und ungnugfam, vor GOtt in die gerinaste Consideration nicht kommen fan.

S. 16. Wie aber nun zuthun? Derjenige, welcher die Rechtfertigung erlanget, heißt in dem Paulinischen Spruch nicht nur einer, der nicht mit Wercken umgebet; fondern auch doskie, ein Gottlofer. Wie kan sich denn nun ben einem solchen Soffnung und Liebe befinden? Ich antworte: Das fan gar wohl senn. Denn einmal ist unstreitig wahr, daß Paulus hier durch den Gott= losen verstehe, nicht einen unbußfertigen und beharrlich ruchlosen Sunder; sondern einen bußfertigen Menschen, der aus Antrieb'gott= licher Gnaden = Wirckung, seine Gottlosig= keit demuthig erkennet und beweinet, alle fal= sche Einbildung eigener Wurdigkeit aus fei= nem Bergen verbannet, bergegen aber, mit wahrem Glauben, Chrifti Berdienst ergreis fet: Dergleichen aber von keinem andern ges fagt werden kan, als von einem folchen, der wahrhaftig zu GOtt bekehrt und wiedergeboren ist. David beschreibet uns den Men-N 5

no

E-

(.)

us

on

ım

ied!

er

iet

ei=

B.

iia

ite

B.

11 0

ie=

en

en

se=

in

31:=

ere

15=

fie

ift

ir=

ver

ot,

as

re.

aß

en

nd

# 266 Das III Cap. III 216 fchn. Dom Ungrund

schen, dem der Zerr die Missethat nicht zurechnet, als einen folchen, in des Beift teine Salschheit ift, Maim XXXII, 2. Eben Dieser buffertige Konig externet seine Missethat, nimmt aber feine Zuflucht zur Gute und Baumbergigkeit Gottes, mit Demuthigem Gebet und Rleben, daß Gott feine Sunde tilgen, und ihn von seiner Miffethat wohl waschen und reinigen wolle, Pfalm LI, 3. 4.5. Der Menschen Gunde, wenn sie gleich Blut = roth ift, soll sie doch Schnee-weiß werden. In welcher Ord nung aber follen fie stehen? Es heift: Wa= schet, reiniget euch, thut euer boses Wesen von meinen Augen. Lasset ab vom Bosen, lernet Gutes thun, trachtet nach Recht. Jefa. I, 18. 16. 17. Chen Diefe Ord= nung weiset uns auch der Heiland an Matth. V, 3.4.6: Gelig find, die da geifflich arm find, denn das Zimmelreich ift ihr. lig find, die da Leid tragen, denn fie follen getröftet werden. Gelig find, die da bungert und durftet nach der Gerechtiateit, dem fie follen fatt werden. Go auch will der Herr Jesus alle Mühselige und Beladene erquicken, wenn sie nur zu ihm kommen, das ist, an ihn glauben, Matth. XI, 28. Der verlorne Sohn wird angenommen, da er in sich schläget, sich aufmachet und zu seinem Vater gehet, und zu ihm saget: Vater, ich habe gefündiget im Sum=

11. Michtigk. der Blugischen Linwürfe. 267

Limmel und vor dir, Luc. XV, 17. segg. Wiederum diejenigen haben an dem Sohn der Liebe die Erlösung durch sein Blut, nemlich die Vergebung der Sünde, welche der Vater, vermittelst einer neuen Geburt, tüchtig gemacht hat zu dem Erbtheil der Geiligen im Licht, und sie errettet hat von der Obrigkeit der Jinsterniß, Col. I, 12.13.14. Cap. II, 13. So machet uns auch das Blut IEsu Christi, seines Sohnes, rein von aller Sünde. In welcher Ordnung aber? So wir im Lichte wandeln, wie er

im Lichte ift. 1 Joh. I, 7. 6. 17. Einen solchen buffertigen und wiedergebornen, das ist, mit wahrem Glauben, folglich auch mit Liebe und Zoffnung, begabten Menschen, nennet nun der Apostel, und zwar, ohne einiges Unrecht, nicht nur einen nicht wirckenden, das ift, einen fol= chen, der feine vollkommene Wercke hat, und der aller eigenen Gerechtigkeit, weswegen er die Vergebung der Sunden ben GOtt for= dern könte, ganglich ermangelt: sondern auch einen Gottlofen, in Absicht theils auf Defsen vorigen Zustand vor der Bekehrung; theils auf den noch gegenwärtigen reatum, oder noch auf ihm haftenden Schuld vor Stt, da er an und vor sich und ausser der Gnaden = Rechtfertigung, ein Gottloser ist; theils auf deffen Gemuths=2lffect, da er fich als einen, seiner Gottlosigkeit und des gottli=

und

richt

seist

iffe=

Sute

mu=

eine

iffe=

olle,

ide,

ody

ord=

Va= Ve=

om

tach

drd=

itth.

um Je=

fol=

da

tig=

uch

und

ibm

itth.

nae=

ma=

34

im=

#### 268 Das III Cap. III 216 schn. Dom Ungrund

den Borns in der That Schuldigen, in tieffter Demuth feines hergens, por Gottes Gericht hinstellet, und ledialich um Gnade bittet. Mannenbero denn auch wahrhaftia Wieder= geborne, wie hier der glaubige Abraham, in der Schrift bin und wieder in fo ferne Bottlose oder auch Ungerechte genennet werden. Kur einen solchen Gottlosen erkennet sich der pon Herken buffertige David, Malm XXXII, 5: Darum bekenne ich dir meine Gunde, und verheele meine Miffethat nicht; und Df. LI, 5.6: Un dir allein habe ich gefün= diget und übel vor die gethan, auf daß du recht behaltest in deinen Worten, und rein bleibest, wenn du gerichtet wirft. Der Prophet Jesaias nimmt sich selber nicht aus, wenn er Cap. LXIV, 6. fcbreibet: Wir find allesamt wie die Unveinen, und alle unsere Gerechtigkeit ist wie ein unflätig Bleid. Eben dergleichen demuthige Befantnis thut auch Daniel von sich und seinem Bolck, Cap. IX, 5. 7.8: Wir haben ge= fündiger, Unrecht gethan, find gottlos ge= wesen und abtrunnig worden, wir sind von deinen Geboten und Rechten gewi= chen. Infonderheit bekennet der heilige 21= postel Paulus 2 Cor. IV. er sey ihm wol nichts bewust, (dessen man ihn nemlich be= schuldigte) aber darinnen sep er nicht ge= rechtfertiget. Und 1 Cor. XV, 8.9. nennet er sich eine unzeitige Geburt, und saat: Ich bin

bin nicht werth, daß ich ein Apostel beisse. darum, daß ich die Gemeine GOttes verfolget habe. Desgleichen 1 Tim. I, 15. nen= net er sich den Vornehmsten unter den Da er benn in Mahrheit feine Sündern. fingirte oder gemablte Gunder verstehet, fon-Dern folche, die, auffer der Gnade betrachtet, an sich nichts als fündige, gottlose, des Fluchs und der Berdammniß wurdige Menschen Wolte aber iemand. find und senn würden. Davaus schlieffen, daß David, Jesaias, Daniel Paulus, ja Albraham felbst, als der Bater al ler Gläubigen, fein einsiges innerliches oder aufferliches gutes. Wercf gethan oder gehabt, wurde es nicht hochst thoricht und ungereimt heraus kommen, ob sie wol damit bekennen, keine folche gute Wercke gehabt zu haben, da= mit sie vor Gottes Gericht bestehen konten? Nun eben so unflug ift D. KLVGENS Schluß, wenn er so argumentiret: Paulus nennet den Menschen, der gerecht wird, einen Gottlosen: Ergo ist er von aller Frommigkeit entfernet. Ergo ist er gang bloß von innerlichen Wer= cken. Ergo hat weder Liebe, noch Soffnung ben ihm statt. Und was Wunder, daß er so verzweifelt bose Schlusse macht, da er den Menschen, wenn er iebo gerechtfertiget wird, für einen solchen Gottlosen ansiehet, wie der Apostel Judas in seiner Epistel im vierten Bers gewisse Menschen beschreibet, wenn er saget: Es sind etliche Menschenneben eins ges 379815 er

ind

fter

Sie=

tet.

er=

in

tt=

en.

Der

III.

de,

ind

in=

du

mo

off.

cht

Div

ille

tig

nt=

em

ge=

ge=

mo

vi=

21=

ool

be=

ge=

net

(ch

tit

geschlichen, von denen vor Zeiten geschrie= ben ift, zu folcher Strafe, die find Gottlo= fe, und ziehen NB. die Gnade unfers GOt= tes auf Muthwillen, und verleugnen GOtt und unfern Beren Tefum Chrift, den eis nigen Zerrscher. Denn aus dieser Stelle wird das Wort acelig in der Predigt des jungen Nevmeisters erflåret, welche D. KLVGE als sein eigen Werck billiget. Goll nun der Gottlose, dem Paulus die Rechtfertigung auschreibet, senn ein solcher, der die Gnade Sottes auf Muthwillen ziehet, Sott und den Geren Jestum Chrift verleugnet, ja von aller Gottesfurcht und Frommigkeit entfer= net ift; so reime mir das iemand zusammen mit der Adee eines Buffertigen.

6. 18. Es mag ben dem Auctorn des fel. D. SPENERS Auctoritat und Ginficht etwas gel= ten oder nicht, daran habe ich mich nicht zu kehren. Es giebt doch noch viele vernünftige Leute, Die Dieses theuren Mannes Schriften hochschäßen, denen zu gefallen ich aus seiner Glaubens = Gerechtigkeit zeigen will, wie er Das Bort doelis, Gottlofer, l.c. erflaret. Denn so lauten Cap. VIII. S. 16. p. 1172. seine Worte: ,, Man mochte aber fagen, es ftehe in "dem Sert, der den Bottlosen gerecht macht, so konne folches nicht vom Abraham dem "schon Gerechten gesagt werden. Aber estivs "bekennet abermal, Daulus verstehe hiedurch sinsgemein einen Gunder, und sepen die vier

11.

201

201

201

32

أرد

23

00

30

30

30

20

2)

30

20

22 25

22

20 20

25 a

li

D

u. Michtige. der Blugischen Linwürfe. 271

32 Bort Sunder, Gottlos, Ungerecht, Un= stecht (auaglwhos, arelins, adinos, avouss) "ben ihm Eines Berstandes, und heissen also seinen Menschen, der das Gefet übertreten, sund deswegen gottlichen Zorns schuldig ist, »alfo alle, welche GOtt gerecht machet, sind, 3.NB. auffer seiner gerechtmachenden Gna= Und wo GOtt auch um sode, solche Leute. "die Zeit, da NB. Abraham durch den Glau-»ben gerecht worden, hatte wollen und kons onen seinen Gnaden- Spruch über ihn zurück siehen, und ihm die Gnugthuung seines >> Sohnes nicht ferner zurechnen, wurde der= 3, selbe als ein Sünder und Gottlofer NB. bey mallem seinem besten Leben, gestanden senn, ,als welches dem göttlichen Geset, nach sei= oner Strenge, noch fein Genüge gethan, sund er also ein Uebertreter erkannt worden mare. Also mar Abraham, als er dismal 3aerechtfertiget wurde, wahrhaftig ein Ge= "rechter aus der Gnade feines GOttes, "und in derfelben, und ware doch, wo ihm "seibige entgangen, in sich ein Gottloser ge= mesen: welche bende nicht so entgegen sind, wie man von Gegenseiten sich einbildet, weit 3.man die Art der Lvangelischen Gerech= stigkeit nicht verstehet. 2Bie wenig Ehre aber D. KLVGE mit seiner Erklarung des Paus linischen Spruchs einlege, erhellet unter ans dern daraus, weil man Papistischer Seits, Pauli Worte in eben so verkehrtem Sinne nima

no

eie=

10=

t=

tt

ei=

elle

deg

GE

der

mg

ide

md

on

er=

ien

fel.

el=

311

ige

ten

rer

er

et.

ne

in

t,

m

VS

(d)

ier

ort

## 272 Das III Cap. III 216 fchn. Dom Ungrund

11.

أود

201

331

ارد

ادد

201

201

أرد

25

201

ارو

22

أرو

27)

33

ادد

ce

201

33

33

>>

22

33

33

20

20

33

33

32

23

nimmet, welches folgender Schluß der Dapisten ausweiset : "Go rechtfertiget GOtt "den Gottlosen. Durch einen Gottlosen "verstehet man NB. einen, der ohne Gott-"seligteit, ohne Gottesfurcht und Ehrer= "bietung gegen denselben ist. Wie ton-"nen denn diese Worte verstanden wer= "den durch gerecht=achten, auf welchen "Derstand des Worts rechtfertigen die "Drotestivende in der gangen Apostol. Dif "putation treiben. Solte GOtt einen Gottolosen, das ist, NB. einen Lasterhaften. "für gerecht achten? Solte GOtt andes ore rechtfertigen, das ist, gerecht ausspre= "chen, ertlären und achten, als die Gläu-"bige? Les fan aber feiner glaubig genennet werden, der da gottlos, ohne gurcht "und Schen vor Goet ift. Folglich tan "an diesem Orte das Wort rechtfertigen micht genommen werden, für gerecht "achten., Hierauf antwortet aber der fel. SPENER in der Glaubens= Gerechtiakeit Cap. VIII. 6.18. p. 1183. , Dieses hat einen feinen Schein, wo man nicht genau acht giebet: 21ber die Kraft des gangen Urauments fteckt sin dem Wort Gottlos. Aber wir haben 3,6. 16. bereits aus estio gehöret, wie er sehr mohl bemercket, daß das Wort Gottlos sund Ungerecht, und was mehr dergleichen 2Borte find, von dem Apostel in feinem anadern Sinn und Berstande genommen wermoden,

Javi= Ott losent ott= rer= ton= wer= chen r die Dif ott= ften, nde= ore= slau= men= wcht tan riden echt er fel. Cap. einen ebet: steckt aben e sehr ttlos ichen

rund

"den, als daß ein Gunder damit verstanden "werde, wie er Cap. III, u. allen Menschen "auf der Welt die Gottesfurcht abgesprochen »hatte: Wie auch Lib. Fromondy's sehr "wohl das Wort erkläret, daß es heisse, »quemlibet peccatorem, einen ieglichen 3. Sunder, und also ohne sonderbaren Mach= "druck eines vor andern lasterhaften Men= Dahero heiffet dieses, daß GOtt srechtfertige einen gottlosen Menschen, einen Denfchen, welcher in fich ein Gunder ift, sund da er mit seinen allerbesten Wercken solte vor Gottes Gericht erscheinen, vor "demfelben als ein Gunder und Gottlofer, "ja Feind GOttes, wegen des heimlichen, snatürlichen, fleischlichen Sinnes, Rom. VIII. serfunden murde werden. Diesen, mann er "glaubig worden, ob er wol NB. nun nicht mehr so fern gottlos ist, wie er vorher 3, war, indem die Gottlosigkeit die Meister= 3. schaft nicht mehr ben ihm hat, dennoch eine "Natur hat, in dero die Wurkel der Gott-3.losigfeit immer stecket, und er also nach sei= "ner Wurde vor Gottes strengem Gerichte mehr für einen Gottlofen, aus feinem na= stürlichen Berderben, als einen Frommen, "wegen der Gnaden = Wircfung, geachtet swerden muste; achtet er für gerecht, das ist, sofpricht ihn seiner Gunden und Ungerechtig safeit aus Gnaden los, und vergiebt ihm folsoche seine Gottlosigkeit. Also macht er einen . Softe

nan=

wer=

## 274 Das III Cap. III 2(bfchn. Dom Ungrund

u. I

nesc

er fi

als

Den

run

fich

(35

Go

mel

233

fen

bor

lass se, glå

ger

fche

aus

len

fon

dies lieb

ers ften

fen

wa Da

M

det der

"Gottlosen gerecht, nicht, daß er gottlos "bleibe, dann er horets auf zu sern, durch "die Vergebung, und die Gnade heilet mehr sund mehr seine anklebende Unart, aber daß ser doch ohne solche Gnaden-Rechtfertigung Allso bekennen wir, Gott "gottlos ware. mache feine, als die Glaubige gerecht: Wir serkennen auch, kein Glaubiger sey mehr "also gottlos, daß er der naturlichen "Gottlofiateit Dlan bey fich laffe, fondern ger reiniget fich mehr und mehr davon; in-"dessen ist eben derselbe, der also gerechtferti= "aet wird, in fich felbft und auffer der Gna= "de, ein solcher, da schon in der natürlichen 3. Berderbniß das gange Reich der Gottlofig-"feit in einem ieglichen ftecket." Bis dahin SPENERVS.

6. 19. 3ch will aniego nicht gedencken, daß d. Wegnervs in seiner zu Königsberg 1697, gehaltenen Differtation de imputatione fidei ex Rom. IV, 5. p. 6. eine drenfache Ursache ansühret, warum der Apostel vielmehr von der Gottlofigkeit; als entweder vom Glauben, oder von der inhaftenden Gerechtigkeit, das Subiectum benenne. ses kan man ben andächtiger Betrachtung bald einsehen, daß eine besondere Rraft in den Daulinischen Worten liege, wann es heisset: GOtt mache den Gottlosen getecht. Denn einmal werden dadurch alle Hohen der einge= bildeten eigenen Gerechtigkeit mit eins nieder=

geld)la=

geschlagen, wenn der Mensch hier vernimmt, er sey, an sich und ausser der Gnade, nichts als ein Gottloser. So dann gereicht es ge= demuthigten Herken zur innigsten Aufmunte-Denn sie konnen daraus den zuvers fichtlichen Glaubens = Schluß machen: Ift Softes erbarmende Liebe so groß, daß er den Gottlosen gerecht machet; so darf sich nun= mehro der armste Gunder herzu machen. Bill uns Satanas und unser eigenes Gewisfen die Rechtfertigung schwer, ja unmöglich vorstellen; wir durfen uns nicht abschrecken laffen, wo wir nur, in Ordnung mabrer Buf= se, unfere Gottlofigkeit erkennen und bereuen, gläuben aber an den, der die Gottlosen gerecht machet. Es ist also dieser Paulini= sche Spruch gleich einer lieblichen Blume, woraus mahrhaftig muhfelige und beladene Gee= len den suffesten Honig des Trostes saugen Sr. D. KLVGE aber, indem er aus diesen Rraft- Worten die scandalose Lehre vom lieblosen Glauben behaupten will, so macht ers wie die Spinnen, welche aus den fuffeften Blumen Gift faugen.

§. 20. Uebrigens ist nicht wohl zu begreisfen, wo d. KLVGE seine Gedancken gehabt, wann er in seiner Ecloga nicht nur gesehet, Paulus verstehe durch den Gottlosen einen Menschen, qui sit ab omni probitate alienus, der von aller Frommigkeit serne ist; sons dern auch unbedächtig dahin geschrieben, der

S 2 Mensch

trund

ottlos

durch

t mehr

er daß

tigung

GOtt

Bir

mebr

lichen

ndern n; in=

tferti=

Gna=

lichen

tlofia=

dahin

icken,

sberg

tatio-

ofache

viel=

veder

n Ge= Die=

tuna

n den

eisset:

Denn

einge=

ieder= schla= 276 Das III Cap. III 216 schn. Dom Ungrund

Mensch habe allerdings einen folchen Mans gel an allen guten Wercken, daß er weder ein einziges innerliches oder aufferliches autes Weret thue, und NB. NB. auffet seiner erkannten und beweinten, nun abet durch das Blut Christi abzuwaschenden Gottlofigkeit, etwas in den Handel det Rechtfertigung bringe, als den Glau Run bedencke man, der Auctor will awar nicht in Abrede senn, daß sich ben einem iustificando Reue und Glaube, oder mit ei nem Borte die Buffe befinden muffe. Gleich wol will er behaupten, der Mensch, wenn et nun gerechtfertiget wird, sen von aller grom migkeit alien, ferne, abgekehrt, und also ein geind derselben. Bie schieft oder reimt fich nun das mit der Buffe, die doch, wenn fie rechter Urt, eine wahrhaftige us avoia oder Sinnes-Deranderung ift und senn muß, wo nicht das gange Werck auf eine pure Seuche len hinauslaufen foll? Würde man nicht foldbergestalt Licht und Kinsterniß, Chri stum und Belial mit einander vereinigen wol Hiernachst aber, da der Auctor sons so scharfsichtig senn will, daß er in anderer Schriften, Brrthumer zu feben vermeinet,wo keine sind, wie kommt er denn dazu, daß et felbst gegen die Grund-Sabe der Theologie so groblich anstosset, und nebst dem Glauben auch die Erkentniß und Zeue der Günden,

n's

einfl gun nich ingr nis. dem fen.

me mit feri

De

wie

fen fein eine fo feit ber

Ary

"te

11. Michtige. der Kludischen Ginvirse. 277

an oder in den Zandel der Rechtfertigung einflicket? In den Handel der Rechtsertigung kommt ja von Seiten des Menschen nichts, als allein der Glaube. Sola fides ingreditur circulum feu actum iustificatio-Allso wird die vorhergehende Reue von dem Handel der Rechtfertigung ausgeschlof-Folglich ift es nicht orthodox, oder doch wenigstens febr unbehutsam geredet, der Mensch bringe, nebst dem Glauben, seine erkannte und beweinte Gottlosigkeit, mithin die Reue, in den Zandel der Recht= fertigung. Jedoch wir laffen dieses fahren, und begnügen uns damit , daß wir den herr= lichen Troft = Spruch des Apostels von den Berfälschungen des Auctoris gerettet. wie damit sein vornehmster Grund umgestofsen ist: Alfo fället zugleich das ruindse Haus feiner darauf gebaueten Demonstration mit einem Sturb ju Boden. Denn das übrige, lo er anführet, ift von gar feiner Erheblich= feit. Doch wollen wird mit wenigem noch berühren.

§. 21. Es folget nemlich das vierte Argument, da der Auctor alfo schliesset: "Ja, "da überdem der Glaube durch die Liebe "thatig ift, Gal. V, 6. und die Loffmung "bringet; Rom. V, 4. Diefe bende aber un= "ter die Zahl der in dem gottlichen Gesetze ge= "botenen Zugenden begriffen sind: fo wird der "Glaube, wenn die innerlichen Wercke, Liebe "und

arund

Man<sup>s</sup>

weder

cliches

ausser

n aber

endell

el der

Glaus

or will

einem

mit ev

3leich

venn et

Srom

id also

rreimi

menn

a oder

uß, wo

)euches

n nicht Chri

n wol

r sonst

inderer

net, wo

daß et logiefo

auben

indeni

all

# 278 Das III Cap. III 216 schn. Dom Ungrund

11.

30

fd

ge

1111

Lie

ge

wi

n

be

in I

Do

die

le

0

tr

to for

n

P

t

und hoffnung, schon in der handlung der "Rechtfertigung, und da der Mensch gerecht "wird, gegenwärtig find, eber jur Saltung "des Gefehes, ale jur Ergreifung der Gerech-"tigkeit Chrifti, Dienen : Belches eine entfet-"liche Bermengung der Rechtfertigung und "Beiligung ift., Wannes wahr mare, was herr D. KLVGE hier fcblieffen will, daß nach Diefer Lehre, Der Glaube eber Das Gefet halten wurde, als die Gerechtigkeit ergreifen, fo wurde folches doch feine Bermengung der Rechtfertigung und Heiligung; sondern Die Ordnung derselben umgekehret senn: und scheinet der ungeschickte Husdruck daher ge= foffen zu fenn, daß fein Gemuthe mit dem bofen Borfas schwanger gegangen, Den fel. BVDDEVM in Berdacht zu seben, als wann er mit den Napissen die Rechtfertigung und Beis ligung vermenge. Doch ich halte mich da= mit nicht auf, sondern antworte ihm vielmehr mit gleichem Rechte: Es ift ein entsetlicher Abweg von der alten reinen Evangelischen Lebre, wo man einem lieblosen Blauben Die Rechtfertigung zuschreiber. Und welch eine nichtige Consequentien=Macheren ist das? BVDDEVS fagt: Die innerlichen Werche, Liebe und hoffnung, find dem gerechtmachenden Glauben gegenwärtig. Ergo lehret er, der Glaube diene jur Saltung des Gefetes cher, als jur Ergreifung Der Gerechtigkeit Chrifti. Sich

arund g der gerecht altung ierech: intlebs g und was nach ts hal= en, so a der in die : und er ge= t dem en sel. nn er Sei= h da= lmehr slicher ifchen en die eine das? Liebe enden , der eber,

Ich frage: Warum eben eher? Mit der scharffinnigsten Klugheit konte doch nicht mehr geschloffen werden, als daß die Rechtfertigung und Haltung der Gebote, in Ansehung der Liebe und Soffnung, jugleich ju Giner Zeit gegenwärtig waren; welches denn eben der Gat wiederum ware, den D. KLVGE doch bestreiten Sonften ift, nach der Ordnung der Ratur oder nach unferm Begriff, der Glaube eher, als Liebe und Hoffnung. Ware es wol eine vernünftige Rolge, wenn einer fagte: Die Erleuchtung der sichtbaren Corper ift da, wenn die Sonne scheinet. Ergo Dienet die Sonne eher zur Erleuchtung, als zum Scheinen. Das mufte fürwahr ein fubti= ler Berftand fenn, der die Erleuchtung vom Sonnen = Schein nur auf einen Augenblick trennen wolte, ob man sie wol im Gemuthe von einander unterscheiden fan. Siernachst fo ift ja der Glaube felbft ein gutes Werch, wie MELANCHTHON fagt: Fides est præcipuum bonum opus. Db nun zwar der Glaube nicht kommt in circulum iustificationis, so ferne er ein Weret oder Qualitat ist; so ist und bleibt er doch ein Werck, das Dem Menschen gegenwärtig ift, wenn er gerechtfertiget wird. Folget aber nun hieraus, daß der Mensch GOttes Gebot vom Glaus ben, der Zeit nach, eher halt, als er die Gerechtigkeit Chrifti ergreifet ? Geschicht nicht bendes zu Giner Zeit und in Ginem Augenblick?

hristi.

Sch

# 280 Das III Cap. III Abschn. Dom Ungrund

Wann der Glaube, nach D. KLVGENS Itrung, in der Rechtfertigung von allen Wercken bloß und abgesondert senn soll, wird er denn auch ohne fich felbst fenn, Glaube und nicht Glaube fenn, weil, wie wir gehoret ha= ben, der Glaube felbst ein Werck ift, welches von Gott in der Seele gewircket, von dem Menschen aber angenommen, und als eine lebendige Rraft, jur Ergreifung Chrifti, em= pfangen wird, welche Ergreifung eben das rechte Baupt-Geschäffte des völligen Glaubens in der Rechtfertigung ift. Daß übrigens der Glaube die Zoffnung bringe, die in täglicher Erneurung immer mehr hervorgrunet, daran zweifelt niemand. Folget aber daraus, daß Die Zoffnung in der Rechtfertigung nicht ge= genmartig, fondern erft, Der Zeit nach, dar= auf folge? Mit nichten!

§. 22. Was der Auctor ferner hinzu settet: Es könne auch nicht geschehen, daß der Glaube cher durch die Liebe thätig sev und wiecke, als der Mensch in Christo ILsu ist, Gal. V, 6. so bald aber der Mensch in Christo ILsu crsunden werde, babe er die Gerechtigkeit, Phil. III, 9. solches giebt man ihm gerne zu. Denn wo ist strends anders gelehret und gesaget worden? Aber das ist es, was verneinet wird, daß das in Christo ICsu sen, oder seine Gerechtigkeit im Glauben ergreisen, der Zeit nach eher sey, als die Liebe. Wann auch hier die Nede

It.

if

g

n

d

ti

d

e

6

b

onu Ir= Ber= rd er und tha= lches. Dem ie le= em= echte n der lau= Gr= iran daß t ge= dar= u se= daß atia ilto der de, fol= o ist en? das rfeit her

ist, de eo operandi modo, von derjenigen Art der Thatigfeit und des Wircfens. nach welcher sich der Glaube, mit welchem Die Liebe verknüpft ist, in den Gerechtfertig= ten oder nach der Rechtfertigung, durch folche Liebe in täglicher Erneurung auffert und erweiset; so ist es wahr, daß solche Thatig= feit, nach mancherlen derselben Ubung, der Zeit nach, auf die Rechtfertigung folget; aber damit wird nicht geleugnet, daß die Lie= be selbst dem Glauben in der Rechtfertigung schon gegenwärtig sen, welches der Apostel in Diesem Spruch vielmehr bestätiget. der Gegner einwenden, der Glaube übertomme erst sein Leben ex Christo apprehenso, nachdem er Christum ergriffen bat; so ist oben schon darauf ausführlich ge= antwortet worden, ben der Frage: Wieder Glaube lebendig fey ? Berftehet man durch das leben des Glaubens die rechte Kraft zu lieben, so ist solches Leben aus Christo, wie er mit volligem Glauben ergriffen ift, aber dars um der Zeit nach nicht später. Verstehet man durch das Leben des Glaubens die Kraft des Ergreifens und Annehmens, des sehnlichen Begehrens, Suchens und Verlangens nach Christo und seinem Beil, und wolte fagen, daß solches von Christo komme, nachdem er zur Rechtfertigung wircklich ergriffen worden ist; to wurde das wen so viel gesagt senn, als daß der Mensch erst, durch die Ergreisung des

ist,

## 282 Das III Cap. III 216 schn. Dom Ungrund

Derdienstes Christi, aus dem geistlichen Tode erwecket werde, welches eine entsetliche Bermengung der Wiedergeburt und Rechtsertigung, ja eine recht ungeheure Contradiction seyn wurde. Denn der Auctor selber sagt, der Mensch bringe in den Handel der Rechtsertigung den Glauben. Da nun der Glaube in der Rechtsertigung sein Leben schon durch die Ergreisung Christi erweiset, wie ein ieglischer geständig seyn muß; und doch derselbe erst zu leben ansangen soll, nachdem er Christum ergrissen hat: so wird dann solgen, sichen Viuere, antequam viuere incipit, oder der Glaube lebe, ehe er zu leben ansängt. Welches aans contradictorisch ist.

6.23. Wenn wir und die Sache, Die Der Auctor durch feine unnute Subtilitaten gu perdunckeln suchet, recht deutlich und einfaltig vorstellen wollen, so mogen wir sagen, daß das geistliche Leben auf zwenerlen Art betrachtet werden könne: Einmal, wie sich felbiges in instificatis, in Gerechtfertigten; to dann wie fiche in iustificandis, ben folchen, die ieut gerechtfertiget werden sollen, verhalt. Sehen wir das geiftliche Leben an, wie fich folches in schon Gerechtfertigten oder mit der Gerechtigkeit Christi begabten Geelen befindet, so kan man frenlich nicht sagen, daß Dieses Leben der Gerechtigkeit in iustificandis schon vorhanden sen : Denn das ist plenior vitæ gradus, eine volligere und vor= treff=

ode Ber= rti= ion igt, cht= au= irch gli= elbe hri= fider igt. die 1 111 fål= oak be= fich) ens en, er= wie mit be= oaß ifi-

md

trefflichere Stufe des Lebens. Indeffen, weil der vollige Glaube, ordine naturæ, oder nach unserm Begriff, als das Mittel, nothwendig schon da senn muß, wann der Mensch gerechtfertiget wird; so muß dieser Glaube allerdings auch fein Leben, der Ratur nach, schon haben. Denn was eine Eris stenk oder Wircklichkeit hat, das hat auch fein Wefen und feine wefentliche Gigenschaf= Diese find, in Unfehung des Glaubens, das zuversichtliche Berlangen und der Trieb ju Chrifto und feinem vollgultigen Berdienft: von welchen wesentlichen Eigenschaften des Glaubens, die Liebe und Zoffnung fo we= nig, als der Glant vom Licht, konnen abge= fondert werden, ob fie wol in circulum iusti-Oder die Sache ficationis nicht fommen. nervofer zu faffen : Das Leben des Glau= bens in iustificandis ist von dem Leben der Gerechtigkeit Chrifti unterschieden in drener= len Absicht, (1) indole organica, indem der Glaube fich verhalt als eine lebendige Sand; die Gerechtigkeit Christi aber als ein Ge= schenct, welches die Glaubens- Hand ergreifet : (2) prioritate naturæ, da, unferm Begriff nach, der Glaube schon da senn muß, Damit er Die Gerechtigkeit Chrifti ergreifen konne; ob wol der Glaube, und die durch denselben ergriffene Gerechtigkeit, der Zeit nach, jugleich find: (3) gradu minori, indem das Leben der Gerechtigkeit Christi viel hoher

ift

or=

eff=

## 284 Das III Cap. III 266 chn. Dom Ungrund

hoher und vortrefflicher ift, als das leben des Glaubens, ben seiner annoch habenden organischen Urt in der erstern Ergreifung Chris sti; da sonst nicht zu leuanen, daß so wol diefes als jenes von Christo, dem Unfanger des Glaubens, feinen Urfprung hat. Siebe biepon ein mehreres in hoepfneri Diss. de side iustificante, welche in D. LANGH Caussa Dei Tom. III. p. 555. zu lesen ift. Wie es nun freylich mahr ift, daß der Glaube, modo quodam eminentiori, intenfiue et extenfiue, durch die Liebe thatig ser und wircke, ben denen , die gerechtfertiget , folglich in Chri-Sto West sind in statu: Also ists auch wahr, daß der Glaube gewisser massen schon durch die Liebethätig sen, oder sich lebendig erweise, ben denen, Die gerechtfertiget werden. Denn bendes will der Apostel, wenn er Gal. V, 6. fagt: In Christo ILsu gilt weder Beschneidung noch Dorhaut etwas, sondern der Glaube, der durch die Liebe thatia ift. Wann in Chrifto nichts gilt, als der Glaube, der durch die Liebe thatig ift; fo wird auch vor &Ott nichts anders gelten zur Zeit der Rechtfertigung. Das Leben der Gerechtigkeit Chrifti, bebet nicht auf das leben des Glaubens, das er schon in sich hat. Und alfo ist die Gegenwart der innerlichen guten Wercke, nemlich der Hoffnung und Liebe, im Handel der Rechtfertiaung, nicht eitel und ertichtet, wie der Auctor der Eclogæ irriger Beise

Weise vorgiebet, sondern so gegründet und wahrhaftig, daß, indem er dieselbe zu leugnen kein Bedencken träget, er eben damit zu erstennen giebet, daß er nicht wisse, was Wiesdergeburt, was Glaube, was Hoffnung und Liebe sen.

S. 24. Und fo haben wir dann Diejenigen Schein=Grunde, womit der Auctor BYDDEI wahre und orthodore Lehre zu bestür= men vermeinet, nach einander vernommen; aber auch gesehen, daß alles, was er darauf bauet, eben deswegen nicht bestehen könne, weil es auf einem nichtigen Sand = Grunde beruhet. Ja es kan sich derselbe versichert halten, daß, wenn er auch noch mehrere der= gleichen argumenta angeführet hätte, selbige doch insgesamt gegen den unumstößlichen, in GOttes Wort, unfern Symbolischen Buchern, und aller reinen Lehrer Schriften, ja auch in aller Gläubigen Erfahrung, vest ge= grundeten Buddeischen Lehr = Sak, nichts wurden vermocht haben. Um so viel unge= reimter lautet es demnach, wann der Auctor in seiner Ecloga fortsähret und spricht: BVD-DEVS habe nicht undeutlich zu verstehen gegeben, daß er in diesem Stud in der bei ligen Schrift keinen Schung finde, weil er fich nicht einmal, einen Spruch aus der= selben anzuführen, getrauet. Werist wol mehr zu tadeln? Its derjenige, der ohne Citirung haufiger Schrift : Stellen, einen aus

no

es

ri=

ie=

es

ie=

de

in

fi-

e,

i=

r,

d)

m

e=

cn

ig

er

שו

eit h=

es il=

m

0

er

# 286 Das III Cap. III 216fchn. Domlingrund

Schrift genommenen Theologischen Der: Grund seiner Lehre angiebet? oder der, melcher ju Schmickung eines irrigen Lehr= Sabes, die beilige Schrift mifibrauchet, und ju folchem Endzweck die herrlichsten Sprüche verdrehet und falschlich deutet? Ich meine ja, nicht der erste; sondern der lettere verdienet eine scharfe Censur. Es war dem sel. Byddeo ben gegenwärtiger Frage genug, die lebendi= ge und wircksame Act des Glaubens urgiret ju haben: Was brauchte er viele Spruche zu citiren? Er hatte nur wiederholen muffen, mas er bereits in den vorhergehenden Thesibus vom gottlichen Ursprung des Glaubens in der Wiedergeburt, wie auch von den Thei= len und wesentlichen Gigenschaften Deffelben vorgetragen und aus der Schrift grundlich erwiesen hatte: Woraus ein verständiger Lefer gnugsam überzeuget werden konte, daß der gerechtmachende Glaube eben so wol im Zoffen und Lieben; als in Ergreifung Der Gerechtigkeit Chrifti, fein Leben erweife.

6. 25. Jedoch der Auctor laffet es da= ben noch nicht bewenden; sondern wirst auch mit groben und injuriofen Meineide-Befchuldigungen um sich, wodurch er, so viel an ihm ift, den guten Namen dieses gottseligen und ben der gangen gelehrten Welt beliebten Theologi zu beklecken suchet, indem er weiter spricht: Da aber das Unsehen der heiligen Bibel aus den Augen gesetzt worden, ist es

Li

b

K

r 1

a D

r

9

n

9

ti

6 9

31

n

n

D

D

Q

t F

5

1

2

tein Wunder, daß auch der den Symbo= lischen Büchern geleistere Lid nicht ge= balten werde. Ja frenlich: Da Herr D. KLyge durch schnoden Migbrauch des theuren Namens GOttes und Verfälschung der heiligen Schrift, Die erste Lafel Des Gesebes aus den Augen gesethet; ift es kein Wunder, daß er mit seinen Berleumdungen und Lafterungen auch über die zwepte Safel hinüber gesprungen. Jedoch ie grober diese Calum= nien sind; desto mehr fallen sie einem ieden gleich in die Augen: Wie sie denn auch weiter nichts ausgerichtet, als daß alle, die diese Schmäh=Schriften gelesen, des Auctoris gant ungemeine Insolent zu bewundern und zu verabscheuen, veranlasset worden. Wes= wegen ich mich denn auch im geringsten nicht weiter daben aufhalten will.

S. 26. Pielmehr lasset uns sehen, wie denn der Verfasser der Eclogæseine, obwol offenbare Uebertretung des achten Gebots, aus den Symbolischen Büchern zu bemänteln suche. Er beruft sich sürerst auf die A-POLOGIAM, das ohne die Gerechtigkeit des Glaubens, rechte Gottes=Liebe inkeinem Zergen seyn kan; sokan auch niemand versteben, was Gottes Liebe ist, ohne den Glauben. Und p. 66: Es ist unmüglich Gott zu lieben, wo nicht erst durch den Glauben Vergebung der Sünden ergrissen

no

en

el=

11'=

nd

the

a,

iet

EO

Di=

ai=

he

n,

fi-

18

ei=

en

ch

e=

16

ol

19

1=

dh

1=

111

D

n

r

ît

n

11.

ein

(3)

ab

au

let

grifch

fin

De

Der

bu

es der

(a

lur

(n

Der

fer

Stillid

gel

33

an

au

GE

lel

ge

de

re

ne

ariffen wird. Wiederum: Les kan keine Liebe in dem Zerten statt haben, es fep denn, daß wir erst durch den Glauben versühnet find. Alleine wie der Gegner mit der heiligen Schrift umgehet, eben so verfahret er auch mit den Symbolischen Buchern. Er flaubelt aus denselben hier und dar einige Borte heraus, die, wann sie in ihrem Contert und eigentlichen Berbindung betrachtet merden, byddeo im allergeringsten nicht zu= wider find. Man erwege nur, mit was für Leuten hats die Apologia zuthun? Dasehen wir nun p. 61. de Iustificatione, daß sie sich midersehe dem Grethum derer Scholasticorum, welche eine bloffe Gerechtiakeit der Dernunft lehreten, und ihnen einbildeten, Die Bernunft fonne, ohne den Beiligen Geift, Gott über alles lieben, und eben dadurch GOtt die Vergebung der Gunden abverdienen. Solchem greulichen Irrthum widerfprechen nun unfere Befenner, und fagen p. 63. Ohne die Gerechtigkeit des Glaus bens tonne teine Liebe Gottes im Ber= ten sern; so tonne auch niemand verste= ben, was Liebe GOttes sey, ohne den Blauben. Daß man alfo deutlich fiehet, die Apologia rede von solchen Leuten, die noch nicht einmal wiedergeboren sind, und also noch von feinem mahren Glauben miffen. Bas Bunder ifts denn nun, wenn fie einem solchen Menschen, ben dem sich nicht einmal

ein Unfang der Bekehrung findet, die Liebe Gottes, ja die mahre Erkantnis derselben Sben das bestätigen die bald darabspricht. auf folgende Worte p. 66. da es heisset: 311= legt wird widrigerseits auch dieses mit groffem Unverstand geschrieben, daß Menichen, die doch des ewigen Forns schuldig tind, (und also noch Unwiedergeborne) NB. verdienen (welches nicht einmal von Wiedergebornen gesagt werden kan ) die Vergebung der Simden, actu elicito, durch eine selbst erweckte Landlung der Liebe, weil es NB. unmöglich ist (einem solchen unwiedergebornen Menschen) Gott zu lieben, (actu elicito durch eine felbst erweckte Sand= lung) wo nicht erst durch den Glauben (welcher in der Wiedergeburt schon angezun= det ist ) die Vergebung der Sunden ergriffen wird, (und so dann die mitgetheilte Rraft oder Leben des Glaubens, ju einer wirchlichen, keinesweges aber verdienstlichen That gebracht werde.) Das ist nun der wahre Berstand von denen ausser ihrer Berbindung angezogenen Worten der Apologie. Hieraus urtheile nun der geneigte Lefer, ob D. KLV-GENS Schluß vernünftig sen: Die Apologia lebret, es sey ummöglich, daß ein unwiedergeborner Mensch, der aus den Wercken der Vernunft ein Verdienst machet, GOtt rechtschaffen lieben konne. Ergo ift es denen Symbolischen Buchern zuwider, wenn

cund

teine

s fev

uben

rmit

rfah=

bern.

inige

Son=

chtet

t au=

für

iehen

fich

ICO-

der

ten,

jeist,

urch

rdie=

ider=

agen

lau=

set=

:fte=

den

, die

noch

alfo

ffen.

nem

mal ein

#### 290 Das III Cap. III 26 fchn. Domlingrund

Byddevs sagt: Ein wiedergeborner oder gläubiger Mensch habe wahre Gottes= Liebe in seinem Zergen, wenn er gerecht= fertiget wird. Denn in der That kommt des Auctoris Schluß also heraus, wenn man die Worte der Apologie in ihrer eigentlichen Verbindung anfiehet. Welch eine elende Rolge aber dieses sen, fan ein ieder von felbst begreifen. Denn wenn die Apologie fpricht, ein Mensch konne vor seiner Bekehrung und Rechtfertigung Gott nicht lieben; leugnet fie Denn damit, daß sich zu der Zeit, wann der Glaube zur Rechtfertigung durchbricht, die zartesten Liebes = Bewegungen in der Geele, Durch die Kraft des Heiligen Geistes, schon ju regen beginnen? Es fen ferne, daß man Den Worten unfrer theuren Bekenner einen so verkehrten Verstand antichten solte.

§. 27. Eben so ist es auch bewandt mit den Worten, welche der Auctor aus der FORMVLA CONCORDIAE ansühret, da es p. 688. also lautet: Es ist die Liebe eine Frucht, so dem wahren Glauben gewisslich und nothwendig folget. Hier überspringet der Gegner einige Worte, vieleleicht, weil sie in seinen Kram 'nicht gedienet. Wir müssen sie aber mitnehmen, weil sie uns gleichsam den Schlüssel zum vorhergehenden und nachfolgenden an Hand geben. Nemelich es heisset weiter: "Denn wer nicht lies"bet, von dem kan mit Recht geurtheilet

"weta

u. F

,,we

fon

osbe,

25 Wit

m3eu

» fag

nted

ntet

ben

"w

"Ge

2Ba

Dem

Rect

felbe

feyn,

falls

beili

lers

Geif

Aleti

tigun

felbe

grob

len in

heiffe

nem

ferti

verle

Gas

"werden, daß er nicht gerechtfertiget sep, Mondern daß er annoch in dem Tode blei-"be, oder die Gerechtigkeit des Glaubens nwieder verloren habe, wie Johannes be= Beuget. Und wann der heilige Paulus Maget, daß wir durch den Glauben des brecht werden, ohne die Werete, so leb= stet er eben damit, daß weder vorherge-"bende Reue, noch die nachfolgende auten Dercte, jum Articul oder Geschäffte der "Gerechtigkeit des Glaubens gehören., Bas nun folget, das führet D. KLYGE an: Denn aute Wercke gehen nicht vor der Rechtfertigung her, sondern folgen der-selben, und die Person muß erst gerecht fern, ehe fie gute Wercte thun tan. Gleich= falls auch, wiewol die Verneurung und beiligung auch eine Wohlthat des Mitt= lers Chrifti und ein Werct des Zeiligen Geiffes ift, geboret fie doch nicht in den Urticul oder in den Zandel der Rechtfertigung vor GOtt, sondern folget der= felben.

§. 28. Es ist wol kein Zweisel, daß der grobe Misverstand dieser und mehrerer Stellen in der Formula Concordiæ, da es immer heisset: Bona opera sequuntur iustificationem; die guten Wercke solgen der Rechtstertigung, den Auctorem am meisten dahin verleitet, den höchst irrigen und anstößigen Sas vom Lieb-und Zossmungs-losen Glau-

nd

er

es=

ot=

mt

an

en

ide

bit

ht,

nd

fie

er

die

e,

on

en

ut

er

t,

be

e=

er

=

t.

15

n

1=

t

in

#### 292 Das III Cap. III Hofchn. Dom Ungrund

11. 1

fen.

de i

gen

ime

der

folg

ode

wel

rech

nen

06

auf

das

hat

23

che

ode

orc

ver

gen

mu

Die

befi far

lav

nic

be

ben, zur Zeit der Rechtfertigung, als eine permeinte reine und orthodore Lehre, zu verfechten, und andere treue Knechte Gottes, Die derselben nicht benpflichten können, zuverketern und aufs ärgite zu läftern. Allein, es ist ihm, als einem Doctori Theologiæ, gar nicht ruhmlich, daß er die Sprache unserer Symbolischen Bucher nicht beffer verstehet. Denn was obige Stelle aus der Formula Concordiæ anbelanget, so kan kaum der Himmel von der Erden so weit entfernet senn, als ferne es ift, daß die Redens = Arten, gute Wercke gehen nicht vor der Recht fertigung ber, gute Wercke folgen auf die Rechtfertigung, der argerlichen Lehre Des Auctoris favorifiren folten, daß nemlich der gerechtmachende Glaube lieblos sen und senn muffe. Denn (1) wird durch deraleis chen Worte immer hingesehen auf die irrige Lehre der Dapisten, welche sagten, Der Mensch konne vor seiner Bekehrung und Rechtfertigung aus naturlichen Kraften aute Wercfe thun: Welcher Lehre aber unfre Sombolischen Bucher widersprechen und sa= gen, gute Wercke gingen nicht vor der Rechtfertigung ber, sondern folgeten darauf. Woraus man denn siehet, daß (2) von solchen Moral = Tugenden oder gu ten Wercken, Die aus dem völligen Glauben fliessen, und wodurch sich derselbe in täglicher Erneurung thatig erweiset, eigentlich die Rede

FRANCKE

ten. Wie nun frenlich mit bochftem Grunde der Wahrheit gesagt wird, daß keine eigentliche gute Wercke der Beiligung, wie sie im engern Berstande also genannt werden, vor der Rechtfertigung hergeben, sondern derselben folgen: Also werden damit die innere Wercke oder Bewegungen der Liebe und Soffnung, welche vom Glauben, auch zur Zeit, wenn er rechtfertiget, unmöglich getrennet werden fon= nen, dem Glauben nicht abgesprochen. Und ob es zwar heistet, gute Werde folgenerst auf die Rechtfertigung: so fan doch (3) das Wort fequi, folgen, den Berstand nicht haben, als wenn so gar auch die innerlichen Wercke der Liebe und Zoffnung, ohne welche der Glaube niemals ist, ordine temporis, oder der Zeit nach, erst auf die Rechtserti= gung folgeten; sondern es ist solches blok de ordine naturæ, unferm Begriff nach, zu verstehen.

§. 29. Damit aber der Auctor nicht sagen könne, als wenn solchergestalt der Formulæ Concordiæ ein salscher sensus angetichtet werde, so beruse ich mich einmal auf die Formulam Concordiæ selbst, welche die beste Auslegerin ihrer eigenen Worte sens kan. In der Solida declaratione p. 692. lautet es also: Die guten Werde gehen nicht vor dem Glauben her, und die Zeizligung gehet nicht vor der Rechtsertigung der. Sondern ansänglich in der Bekebrung

und

eine

ver=

tes.

ber=

n, es

gar

ferer

ehet.

nula

Der

enn,

ten,

cht=

auf

ehre

nlich

und

alei=

rrige

Der

und

gute

mire

o fa=

der

eten

daß

qu=

iben

icher

Rede fen.

#### 294 Das III Cap. III 216 schn. Dom Ungrund

11.

wi

fta

an

2

nu

mi

un

MV

C

we lid

gel

la

O.

ift

du

di

B

be

w

re

al

bo

De

Bo

N

di

pr

rung wird durch den Zeiligen Geift aus dem Gebor des Evangelii der Glaube in uns angezundet: Derselbe aber ergreift die Gnade Gottes in Christo, wodurch die Person gerechtsertiget wird. Wenn also die Person gerechtsertiget ist, als denn wird fie auch durch den Zeiligen Beift erneuret und geheiliget: 2sus der Erneurung aber und Zeiligung kommen hernach die Früchte, dasift, die aus ten Wercke. Dun, wie ist dieses folgen ju verstehen? Es heißt NB. NB. Welches nicht also verstanden werden soll, als ob die Rechtfertigung und Leneurung von einander getrennet, dermaffen, daß ein wahrhaftiger Glaube unterweilen eine Zeitlang neben einem bofen Dorfatz feyn und besteben tonte, sondern ordine caussarum et effectuum, antecedentium et confequentium, ita distribuuntur, das ist, es wird hiermit allein die Ordnung gezeit get, wie eines dem andern, dem Begriff nach, vorgehe oder nachfolge. Denn es bleibt doch wahr, daß D. LVTHER recht des fagt: Es reimen und schicken fich recht susammen der Glaube und die guten Wer cke, aber der Glaube ist es allein, der den Segen ergreift, ohne die Wercke, doch nimmer und zu feiner Zeit allein. Siehe, also erflaret die Formula Conc. selbst, mie

wie sie das Wort folgen, nachfolgen, verstanden haben wolle.

6. 30. In gleichem Berftande nehmens auch die berühmtesten Lehrer unster Rirche. Weitlauftigkeit zu vermeiden, wollen wir nur einige anführen, damit D. kluge sehen moge, wie fehr er fich vergangen. Der alte und hochberühmte Jenaische Theologus, D. MVSAEVS, nimmt in seinen Prælect. in Form. Conc. p. 177. eben diejenigen Worte vor sich, welche der Gegner am Ende seiner unglück= lich gerathenen Eclogæ wider byddevm ver= geblich anziehet, und die sonst in der Formula Concordiæ p. 586. Edit. Lipf. zu lefen sind: Machdem der Mensch durch den Glauben gerechtfertiget worden, alsdann ist ein wahrhaftiger lebendiger Glaube durch die Liebe thatig, Gal. V, 6. alfo, daß die auten Wercke dem gerechtmachenden Glauben allezeit folgen, und bey demfelben, da er rechtschaffen und lebendig, ge= wislich erfunden werden. Denn der wah= re Glaube ift niemals allein, daß er nicht allezeit Liebe und hoffnung ber fich baben folte. Heber diefe Worte machet nur der sel. mysakvs folgende schone Unmerchung: Bona opera fequuntur demum iustificatum, NON RATIONE TEMPORIS, fed ordine naturæ. Ordine naturæ iustificatio est prior renouatione et noua obedientia; et Ita recte dici potest, bona opera sequi iusti-

2 4

trund

E aus

be in

axeift

Denn

, also

iliaen

is der

men

au!

elaen

elches

Is ob

pon

& ein

eine

fevn

aussa-

con-

3 ist,

gezei:

egriff

nn es

t des

recht

Der

e den

dods

lein.

elbst,

mie

#### 296 Das III Cap. III 216 schn. Dom Ungrund

11.

0

fe

ct

r

ti

2

经

11

(

0

dr

D

a

2

11

n

n d n

el

n

t

ficatum, quia funt natura posteriora iustificatione et fide iustificante: temporis autem ratione, FIDES NVNQVAM EST ABS-OVE OMNIBVS OPERIBVS BONIS, fed femper aliqua opera bona, vel externa vel interna, fiue INTERIORES MOTVS DILECTIONIS et SPEI habet conjunctos. das ift: Die guten Wercke folgen erft dem Berechtfertiaten, nicht NB. in Unfehuna Der Reit, sondern der Maturnach, Denn, nach unferm Begriff, ift die Rechtfertigung eber, als die Erneurung und der neue Gehorsam; und also fanrecht gesagtwerben, die guten Werche folgeten erft dem Gerechtfertigten, weil fie, der Maturnach, der Rechtfertigung und dem gerechtmachenden Glauben nachstehen. Wher, in Ansehung der Zeit, ift NB. NB. der Glaube niemals ohne alle aute Wercke; sondern es sind allezeit einige, entweder äufferliche oder innerli= che, gute Wercke, oder innere Bewegungen der Liebe und hoffnung, mit demfelben verknüpfer. Was kan nun deutlischers gesagt werden, denn das? Da auch Der Gegner in seiner Ecloga unbedachtig binschreibet, bydders ruhme sich umsonst des Benfalls der Formulæ Concordiæ; fo mol len wir nochmals die Worte des condisii über die Steile der Formulæ Concordiæ p. 692.

umd stifiitem BS-VIS, erna CVS stos. dem una enn, erti= neue ver= erst der dem ben. NB. qu= eini= erli= gun= em= utli auch hin-Des mol=

p. 692. welche byddevs anführet, vernehmen. Es schreibet besagter cyndisius also: Das der Glaube, wodurch wir allein, als durch das Ergreifungs - Mittel, gerechtfertiget werden, niemals ohne gute Wer= cte sev, und daß dennoch dieselben auten Wercke erft folgen, wenn der Mensch derechtfertiget ist, das scheinet, dem ersten Unseben nach, contradictorisch zu seyn. Es lafft fich aber leichtlich zusammen rei= men, wenn man einen Unterscheid macht (1) zwischen dem, was der Zeit, und was der Matur nach eher ist; (2) zwischen den äufferlichen und innerlichen guten Wercken. Siehe deffen fernere Erklarung oben Cap. 3. Sect. II. S. 4. 5. Eben so redet auch meisnervs, dessen Worte wir oben l. c. S. 15. 16. gleichfalls schon angeführet haben: Der gerechtmachende Glaube ergreift, der Matur nach, zu erst Christum, und die Liebe folget nach; aber NB. der Zeit nach find fie zugleich, und fonnen nicht getrennet werden. Ber fiehet nun also hieraus nicht den wahren Berftand der, aus der Formula Concordiæ angezoges nen Worte; hingegen aber auch D. klygens entsehlichen Migverstand? Wer erkennet nicht die vollkommenste Harmonie obgedach= ter hochberühmter Theologen mit byddei Lehre? Da nun der Gegner byddeum ver= Dam=

ISII

rdiæ

692.

#### 298 Das III Cap. III 216 fchn. Dom Ungrund

dammet, so verdammet er zugleich mysaevm, cyndisium, meisnerum, und alle andere, oben in Menge citirte, theure Lehrer unster Kirche, und beschuldiget sie des Meineids. O der Schande und des unerhörten Frevels!

6.31. Ich achte es allerdings als etwas unnothiges und überflußiges, Diejenige Stellen, welche der Auctor in seiner weitläuftigen Borrede über die Neumeisterische Bredigt, aus den Symbolischen Buchern, aus LYTHE-RI Schriften, und andern particulairen Kir= chen = Confesionen , zur Bertheidigung des lieblosen Glaubens, in Menge angeführet hat, zu eraminiren und zu beantworten. Die Auffage aller der Zeugen, welche er wider BVDDEVM aufstellet, ruhret den statum controuersiæ nicht: und ein ieder derselben redet und zeuget was anders, als worauf er befra= get wird. Die vor D. klygens Tribunal citirte Zeugen, follen aussagen und bekennen: Obs nicht eine irrige Lebre fer, wann BVD-DEVS sage, innerliche gute Werche, nem= lich Liebe und Boffnung, waren dem Glauben, wenn er rechtfertiget, gegenwartig? Da antwortet nun der eine : Es ift irrig, daß man durch die guten Wercke, Gott die Rechtfertigung abverdienen konne. Der an= dere: Es ist eine falsche Lehre, daß die Gegenwart guter Wercke zur Rechtfertigung nothig sen. Der dritte: Es ist heterodox, Dan

daß mabre gute Wercke prioritate temporis. oder der Zeit nach, vor der Rechtfertigung hergehen. Der vierte spricht: Gute Wer= cke, als Früchte des Glaubens, folgen ordine naturæ, nach unserm Beariff, auf die Rechtfertigung. Der fünfte behauptet: Gute Wercke kommen nicht in den Handel der Rechtfertigung, u. s. w. Run nehme der Iudex alle Zeugnisse, so viel ihrer sind, auf eis nen Saufen zusammen, und falle das Urtheil. Will er unparthenisch richten, secundum acta et probata, so wird er byddevm vom Ber= Dacht irriger Lehre und von der Gunde des Meineids absolviren muffen: Denn fein einhiger Zeuge ist wider ihn. Woferne er aber die Person eines ungerechten Richters agiren will, wie denn Hr. D. KLUGE leider thut; fo wird er war byddevm verdammen, aber zu seiner eigenen Schande, weil alle Welt er= kennet, daß er das Recht beuget, oder was recht ift, frumm zu machen suchet.

6. 32. Um dem geneigten Lefer vollige Ga= tisfaction zu geben, wollen wir doch ein und anderes Zeugniß aus besagter Vorrede an= Und zwar übergehen wir diejenigen billig, welche daselbst aus den Symbolischen Buchern angeführet werden. Denn wie diefelben nichts anders sagen, als daß gute Wer= cke auf die Rechtfertigung folgen: 211fo fin= den sie in dem furk vorheraehenden bereits ihre Beantwortung. Bielmehr wollen wir zur

tnd

VM,

ere,

frer

ein=

cten

vas

itel=

gen

gt,

HEeir=

des

at, enn

der

11det

ra=

ci=

en:

VD-

m=

211=

ug?

ig,

Die

211= ge=

ıng

X, aß

## 300 Das III Cap. III 216fchn. Domilingrund

11

33

tı

es

Still

9

a

if

le

b

n

600000

n

ri

Probe ein paar andere von dem Auctore citirs te Zeugen vernehmen. Der erste ist p. 26. LVTHERVS, in einem Briefe an Den Churfur= ften zu Sachsen, Johann Friedrich, wegen Des Regenspurgischen Colloquii und dessen driften Articuls vom Glauben und guten Wercken, da es beiffet: Weil ich auch das von nichts weiß, ist bievin zu lehren, wie in dem Articul der Justification, da der Glaub die Derson gerecht mache Rom. III: Wir halten, daß der Mensch ohn Juthun der Wercke gerecht werde, allein durch den Glauben. Die Weref aber oder Liebe, welches gleich viel ist, NB. nicht die Derfon gerecht machen, (wer leugnet Das?) fondern (posterioritate nature, non temporis) von der gerechtmachten Derson geschehen, als früchte des Glaubens. Hier horen wir nichts, das byddeo zuwider ware. Denn obige Worte find dem Pabstthum entgegen gesett, da man lehret, durch vorheraehende aute Wercke konte fich ein Menfch der Rechtfertigung wurdig machen. Eben fo ifts bewandt mit dem gleich darauf folgenden Zeugnif, welches D. KLVGE in der Vorrede p. 27. mit diefen Worten anführet: "Der redlich= agesinnte Nicolavs Gallvs leget den Spruch "Pauli Rom. IV, 5. nicht anders aus, als , von mir geschicht, da er fpricht: Go fpricht "der Apostel Paulus, Gott mache den "Gott=

"Bottlosen, der nicht mit Wercken um-"gebet, oder kein gut Werck NB. vor Gott snicht hat, gerecht durch den Glauben. Dom. IV. Und abermal: Selia ift der. "dem seine Gunden vergeben oder gute= "deckt find, oder nicht zugerechnet wersoben, der nicht mit Werden umgebet, "oder einige hat noch haben fan NB. NB. "zur Geligkeit. " 2Bie fan fich doch der 2luctor bereden, und wie mag er sich unterstehen, es auch andern weiß zu machen, daß GALLVS Pauli Spruch nicht anders auslege, als von ihm geschehen? Ich meine ja, und der 2lu= genschein weiset es, daß diese Auslegung mas anders herauskomme. Denn viel ein anders ist es ja, simpliciter und schlechthin kein aut Werck haben, wie es der Auctorfälsch= lich und wider die Matur des Glaubens auß= leget; ein anders aber, gar kein gut Werck haben vor GOtt und zur Geliakeit, welche Auslegung recht und orthodor ist. Denn frenlich hat der Mensch kein aut Werck, das vor Gott bestehen konte, auch fein aut Wercf, das ihm zur Seligkeit helfen konte. Christi Blut und Gerechtigkeit, das ift mein Schmuck und Ehrenkleid, darin ich kan vor Gott bestehn, wann ich zum himmel werd eingehn.

§. 33. Etwas ähnlicher siehet des Auctoris seiner-Auslegung diesenige, welche in den Actis

ttto

tir=

26.

ůr=

gen

Ten

ten

da=

vie

der

II:

min

rch

ic=

die

6?)

m-

ge=

lier

ire.

nt=

'ge=

der

ists

ug=

27.

ich=

uch

als

cht

den

tt=

#### 302 Das III Cap. III 216 schn. Dom Ungrund

11,

0

0

2

be

00

te

fer

X

0

fte

10

ge

tic

de

tei.

che

ift

ger

er,

Di

fie

dig

er

fect

tra

वित्र वित

lle

w

Actis Colloquii Altenburg, ju lesen, wie er sich denn in besagter Vorrede p. 24. selber Darauf steifet, wenn er also schreibet: "Es swürde viel zu weitläuftig fallen, alle Stelslen, die fast ungahlbar, hieher zu seken, darsinne die damals nach der Wahrheit des Ev-"angelii richtig wandelnden Theologi ju Je-, na in dem Altenburgischen Colloquio 1568. "Die Churfürstlichen Sachfischen Theologos, ,und jugleich byddevm und die seines Theils sfind, machtig widerleget., Dem geneigs ten Lefer wird genügen, diefe zu vernehmen: St. Paulus hat diefe Lehren uns wohl einbilden wollen, daß in dem Acticul der Rechtfertigung, oder wann und NB. fo oft wir vor Gott gerecht feyn und geschäut werden sollen, wir alle nichts denn eitel Sunde find, und daß demnach nicht allein die Würdigkeit, Verdienst, Vertrauen und Ruhm unserer guten Wercke, von der Rechtfertigung ausgeschlossen werde, sondern schlechterdings gang und gar alle un= seve Werche durchaus. Denn daselbst und dagumal find wir vor Gott Gunder, und nicht ertichtete oder gemablte, sondern wahrhafte, groffe und greuliche Gunder, bringen alsdann auch vor Ihn gang und dar nichts von unsern guten Wercken, sondern empfahen die Dergebung der Gun= den und die Gerechtigkeit Christi, durch den

11. Michtigt. der Alugischen Ginwürfe. 303

den Glauben ohne Verdienst und auch ohne Gegenwärtigkeit unseine guten Bercke, aus lauter Gnade und Barmberniakeit. Daber fpricht Gr. Paulus, daß Gott und die Schrift, alles habeun= ter die Gunde und den Unglauben beschlof sen, auf daß er sich aller erbarme, Rom. XI. Gal. III. Wir wollen nur noch einen Spruch St. Pauli anziehen. In der Lpistel an die Romer spricht St. Paulus allo: Dem aber, der nicht mit Wercken um= gehet (oder gang und garkeine gegemvär= tige gute Wercke bat) glaubet aber an den, der den Gottlosen gerecht macht, dem wird sein Glaube gerechnet zur Gerechtig= keit. Was könte doch klärers und deutlichers geredt werden, denn dieser Spruch ist? Er sagt, die Gerechtigkeit wird zugerechnet, weme dem? Demjenigen, fagt er, welcher nicht mit Wercfen umgebet. Diese Worte find so helle und flar, daß sie durch teine Sophisterey und Spinfindigkeit mogen umgestoffen werden. Denn er spricht nicht allein, wie die Zerren Collocutorn (und iest die Buddeischen Bor= sechter) das Verdienst, Ruhm oder Ver= trauen der guten Wercke, wird zu Grund bom Articul der Rechtfertigung ausgeleblossen, sondern aller Menschen Wercke. Ueber das, so giebt er dem, so nicht mit Wercken umgehet, ein scheußlich Epitheton

RANCKE

tind

e er

lber

Es tel=

oar= Ev= Je=

68.

os, eils

eig=

-111=

der

oft.

igt

tel

cin

ten

der

=110

111=

nd

no

rn

er,

no

111

tit=

ch

ent

## 304 Das III Cap. III 216 fchn. Dom Ungrund

ton oder Mamen, und beiffet ihn impium, einen got sofen Menschen. Was aber ein gottloser Mensch für gegenwärtige gute Werch, oder nothwendige Gegenwartig= feit derselben haben fan, alsdann, wann ihme die Gerechtigkeit zugerechnet wird, das kan ein ieder vernünftiger Mensch leichtlich verstehen und erachten. wird denn nun die Gerechtigkeit gugerechnet? Deme, fpricht St. Paulus, der da glaubet an den, der die Gottlosen ge-Endlich vermeinet auch der recht macht. Auctor darzuthun, was diese Theologi von den schädlichen Rolgen und Früchten der Buddeischen Meinung geurtheilet, wenn er noch folgende Worte anführet : Derhalben fo ift offenbar, daß diese Lehre, NB. daß die guten Wevet im Articul der Rechtfertigung vonnothen seyn, und daß nicht die Wercte selbst, sondern nur die Würdigfeit, Derdienst, Rubm und Vertrauen derfelben davon ausgeschlossen werde, mit der Dapisten Lebre jum guten Theiluber einstimme, und ift tein Tweifel, daß wo diese gefährliche Lehre stehen, und bevestiget werden solte, daß die vornehmsten Brunde Dabsflicher Lehre de merito congrui oder Vorbereitung zur Rechtfertigung von ihnen selbst darauf folgen werden, u.f.w. Der Muctor beschlieffet Diefes Bengniß mit folgendem Epiphonemate: Wer mun,

ii.

the Wood

ma

lau

die sie als nac ticu von dur Ulle

gen da i 3. Pl 3. bil 3. fer

3u 3

solvi solvi solvi ner

Star Soul

gebu Gla nun, auch unter den Dortmundischen Lutheranern, Ohren hat zu hören, der höre! Boraus man siehet, daß der Auctor grosse Schlösser auf dieses Zeugniß bauen musse.

6.34. Nun ist zwar nicht ohne, wenn man obige Worte annimmt, wie sie an sich lauten, so geben sie das Unsehen, als wann die Kürstlichen Theologi alle gute Wercke, wie lie Namen haben mögen, innerliche so wol als aufferliche, schlechterdings, und also auch nach der blossen Gegenwart, von dem Articul der Rechtfertigung ausgeschlossen, oder bom gerechtmachenden Glauben, wenigstens dur Zeit der Rechtfertigung, getrennet hatten. Allein man hat die wichtigsten Ursachen daran du zweifeln, ob das der Fürstlichen Theologen dero Zeit ihre Meinting gewesen? Denn da ist vorerst sehr bedencklich, daß sie sagen: 35 Paulus habe uns diese Lehre recht wohl ein= sbilden wollen, daß in dem Articul der Recht= sfertigung, oder NB. NB. wann und so oft swir vor GOtt gerecht senn und geschäft merden follen, wir alle nichts denn eitel 35 Sunde find., Go reden dann diefe Man= her nicht nur vom Zandel; sondern auch vom Stande der Rechtfertigung, oder von der Fortsehung und Wiederholung derfelben. Solten sie nun wol haben lehren wollen, so oft ein Wiedergeborner aufs neue die Vergebung der Gunden suche, so oft sen auch sein Glaube blog, ledig und los von allen inner-

mo

ım,

ein

ute

id=

mm

rd,

(d)

ine

ge=

der

ge=

Der

bon

110=

och

10

daß

fer=

die

dig=

iten

mit

er=

mo

eve=

fen

011-

rti=

oer=

efes

Der un,

# 306 Das III Cap. III 266fchn. Dom Ungrund

lichen und aufferlichen guten Wercken, infon-Derheit von Liebe und Soffnung? Go wur De ja folgen, daß, wie oben schon erinnert, die Rechtfertigung der Stehenden sen eine quotidiana iustificatio relapsorum, oder so oft ein Glaubiger vom neuen Bergebung fuche, er auch aufs neue aus dem Stande der Wieder geburt gefallen : Dergleichen abendtheurliche Meinung folchen verftandigen und gelehrten Mannern unmöglich fan bengemeffen werden, ob zwar die gemeine praxis ausweiset, daß Dieser thorichte Wahn den meisten Menschen in den Ropfen stecke. QBasift aber denn nun Der Ducalium ihre Meinung in obiger Stelle, wo es gleichwol heisset: Wir empfahen die Vergebung der Gunden und die Gerech tigkeit Christi, durch den Glauben, ohne Derdienst, und auch NB. ohne Gegen martigfeit unferer guten Berde, aus lauter Gnade und Barmherrigfeit Den rechten Berftand Diefer Worte fan man am allerbesten und richtigsten erkennen aus dem Majoriftischen Sat, welchen Ducales in Actis Coll. Altenb. bestreiten. war nun nicht, wie D. KLVGE falschlich vorgie bet, daß fie die bloffe Gegenwart guter Wer cfe in der Rechtfertigung behauptet hatten; fondern, wie aus der Historie dieser Contro vers bekannt, so lehreten sie, bona opera esse necessaria ad instificationem et salutem die guten Werde wären nöthigzur Recht n. I

fert gute iust nich

Hyls Stuc Weiff Red gun In i

sonic some some sofor

ooda oover oofch oofch

die kra Geg gang

Thei die 1 cher anla

male

fertigung und zur Seligkeit, und sahen die guten Wercke an, als caussam sine qua non instificationis, ohne welche die Nechtsertigung nicht geschehen könte.

6.35. Daß dem alfo fen, bezeuget D.10H. HVLSEMANNVS in seiner Breui Instructione Studiosorum Lipsiensium, worinnen er 211= weisung giebt, was von der Majoristischen Redens-Airt, gute Werche find zur Erlangung der Seligkeit nothig, zu halten sen. In dieser Schrift lautet der Aphorismus II. P. 6. folgender gestalt : "Der Gas: Gute Dercke find nothig zur Geligkeit, ift snicht nur im Pabstischen Sinn, da er ent= smeder von einer verdienstlichen oder instru= amentalischen Wircksamkeit erkläret wird; sofondern auch NB. im Majoriftischen Sinn, »da er von einer caussa sine qua non salutis sverstanden wird, so wol von der Formula "Concordiæ, als auch von der Augspurgi= sischen Confession verdammet und verworfen sworden. " Sier sehen wir demnach, daß die Meißnischen Theologen, welche man Majoristen nennet, es nicht ben der blossen Gegenwart gelaffen, sondern noch weiter ge= gangen, und etwas gelehret, so die Fürstlichen Cheologi mit Recht bestritten. Denn was die blosse Gegenwart guter NB. innerli= Ber Wercke in der Rechtfertigung selbst anlanget, so haben die Ducales selbige nies mals geleugnet, sondern nur dieses wider-Charles of 11 2

und

son=

vur-

, die

10ti-

ftein

e, er

eder

cliche

orten

eden, daß

schen

nun stelle,

n die rech

ohne

igen refer

afeit.

man

aus

cales

16iger

orgies

Bev

tten;

ntro

opera

item,

echt

ferti

308 Das III Cap. HI 216 fchn. Dom Ungrund

11. 1

"fer

oge

2000

nun

(me

ansi

mag

mas

der

aus

25 u

23e

fahr

fori

3,50

,,2

sode

3000

35 F

N.c

sife

3000

Nes

nel

solie

ofe

osti

nfi

soll

fprochen, daß man fagte, die guten Wercke muften gegenwartig feyn ad hoc, barzu, daß der Mensch gerecht werden kontes welches allerdings hochst irrig war. wollen hiervon abermals unsern D. HVLSE-MANN in gedachtem Tractat p. 55. verneh men, da er aus den Actis Colloquii Altenburgensis uns folgende Nachricht ertheilet: Die achte Ausflucht der Majoristen ift, 3,daß sie auf die blosse Begemvart oder "Everiftent der Wercfe mit dem Glauben, sund der Erneurung mit der Wiedergeburt Drungen, Darzu, daß nicht aus den Wer Schen, fondern allein aus dem Glauben, Die zewige Seligkeit folgen mochte. Welche Entschuldigung oder Queffucht sie dermaf "fen urgiren, daß fast ber gange Streit end "lich auf diese Frage angekommen: Ob micht die guten innerlichen Bewegun sigen, wenigstens nach der Mothwendigs steit der Gegenwart oder Coeristent, mit dem Glauben NB. zur Erlangung "des völligen Genusses der ewigen Se Bligkeit, ja auch zur Erlangung bet Rechtfertigung felbst, anadigen "nothig waren? Die Orthodoren gaben NB. sie waren nothig in Unse bung der Nothwendiafeit ihrer Ge ogenwart und Coexistent; aber sie aleugneten, daß fie nothig waren, Die "fen

FRANCKES STIFTURE rund ercte rzu, intes 9Bit VLSErneh Itenseilet: 1 ist, oder aben, reburt Ber 1, die Belche rmat end : 06 eaun adia. tentsi gung Ses der lbst, gaben unfer Ge r fie Die

"fen Endzweck zu erhalten, welcher sgenennet wird die Rechtfertigung, "oder auch die Verherrlichung., nun unter den Dortmundischen Lutheranern (welche D. KLVGE für so dumm und einfältig ansiehet, daß er ihnen weiß machen könne, was er wolle) Ohren hat zu hören, der hore, was er denen an sich unschuldigen Worten der vormaligen reinen Theologen zu Jena, aus einmal gefaßter Widrigkeit gegen den Buddeischen Namen, für einen verkehrten Berstand antichte. Jedoch Hylsemannys fahret in seiner Erzehlung weiter fort, und spricht: "Da nun dieses geleugnet wurde, "so sahen die Majoristen dieses an, als eine "Berfalschung der reinen Lehre, von Seiten soder Fürstlichen oder orthodoren Theologen, "daß sie auch die Mothwendigkeit der »Gegenwart guter innerlicher Werche .. NB. zur Rechtfertigung und zur Geligskeit leugneten. QBorauf aber die Orthos "doren erwiederten: Gie leugneten nicht "NB. NB. die Gegenwart der innerli-"chen auten Bewegungen (davon eigent= solich die Frage ist) in der Rechtfertigung sfelbst; sondern sie leugneten nur die Roth= swendigkeit der Gegenwart AD, zur Recht. "tertigung; weil NB. die Prapositio AD, sin Modalischen und Moralischen Sagen, »gemeinialich bedeutet eine Nothwendigkeit 11 3

"fen

#### 310 Das III Cap. III 216fchn. Dom Ungrund

"des Mittels, den Endzweck zu erlangen. Mind wiewol die Churfurstlichen Theologi auch dieses leugneten; so ist doch auch die "Nothwendigkeit der Gegenwart guter Wer-"cfe NB. zur Rechtfertigung und zu Erlanauna der Seliakeit verworfen worden. Die 3. Ausflucht der Churfürstlichen Theologen be-», findet sich in Actis p. 53.73. 75. 135. 136. 3,192. 206. 327. Die Antwort der Duca-"lium aber p. 94. 151. 161. 231. 228. 397. 3517. und in der Summarischen Wiederhos Jung des gangen Colloquii oder der ben "diesem Colloquio controvertirten Articfel 20p. 409. 411. 412. 413. Daß, wie gedacht, sendlich die gante Streit-Frage angekom= men NB. auf die blosse Nothwendiakeit "der Gegenwart, entweder in der Rechts "fertigung, welche NB. NB. die gürstli= "chen Theologen nicht leugneten; oder "zur Rechtfertigung, dergleichen Rothwen-"Digkeit fie billig leugneten. " Hus diefer Res lation D. Hylsemanni laffe ich nun den geneigs ten Leser selber urtheilen, ob die damaligen reinen Theologi in Jena, so verkehrte Concepten von dem gerechtmachenden Glauben geheget, als D. KLVGE, nebst denen, die seines Theils find, im Ropfe hat. Jene pflichten der Buddeischen Lehre von der blossen Ge genwart innerlicher guter Werde in der Rechtfertigung, vollkommen ben; dieset aber n. L.

weni nen lese

Mainten and a series wie and a series weld feben and a series are a series and a se

soles soles soles soles soles

oste

oste osch

3000

aber leugnet dieselbe, und weichet solchergestalt, wenigstens in diesem Stück, von der alten reis

nen Lehre schändlich ab.

tmo

ten.

logi

Die

3er=

an=

Die

be=

36.

ca-

97.

cho=

ben

icfel

cht,

om=

feit

cht=

stli=

oder

pen=

Ne=

reigs

iaen

on=

iben ines

sten

Be=

der

iefer

aber

§. 36. Bu desto mehrerer Ueberzeugung lese man auch die sechzehente Ausflucht der Majoristen, die sich auf einen Brief LVTHE-RI an PHIL. MELANCHTHONEM berufen, nebst der Antwort der Ducalium auf dieselbe, im gedachten Tractat D. HVLSEMANNI p. 60. wie nicht weniger auch die ein und zwanzigste Ausflucht, nebst deren Beantworfung p. 63. welche wir, ihrer Rurge wegen, noch hieher segen wollen. Remlich, die Majoristen ga= ben vor: "Die Ausschliesjungs = Bortergen sohne Wercfe, allein durch den Glauben, su. f. w. schlossen nur die Wurdigkeit und "das Bertrauen auf die Burdigkeit der 33 Bercke aus, nicht aber die Nothwendig= sfeit der Gegenwart, um diesen bochsten "Endzweck zu erlangen, wie in Actis p. 64. sfeqq. 252. fqq. 456. 457. 458. 494. zu er= sfehen. Es antworten aber die Ducales, snon excludi præfentiam simpliciter, sed »præsentiam AD HOC, vt salutem conssequamur, nicht die Gegenwart schlech= sterdings, sondern die Gegenwart, welsche NB. darzu dienen solle, daß wir die "Seligkeit erlangen. Denn auch ben dem -Albraham waren gute Wercke gegenwartig sgewesen, aber nicht darzu, damit er die 36 Seligfeit erlangete: Denn Diese habe er al-,,lein

#### 312 Das III Cap. III 266chn. Dom Ungrund

"lein durch den Glauben, ohne die Wercke "erlanget, nach Pauli Zeugniß Rom. IV. in "Actis p. 515, 516., Zwar bekenne ich gerne, daß ich die Acta Colloquii Altenburgensis nicht zur Hand habe, folglich auch Die hier angewiesene Stellen nicht felber nachlesen kan. Wem soll man indessen aber mehr Glauben benmeffen? Dem noch fehr jungen herrn D. KLYGE? ober dem alten, be= währten und mit sonderbarer Einsicht begabten D. Hylsemann? Ich achte allerdings, daß der lettere mehr Glauben verdiene, jus mal derfelbe ben Durchlesung und Recensis rung dieser Altenburgischen Acten, nicht mit folchen Nafionen und Vorurtheilen, als D. KLVGE in dieser Controvers, eingenommen und geblendet gewesen.

S. 37. Eben so unparthenisch führetsich ben dieser Sache auf, der unvergleichliche Wittenbergische Theologus, d. abraham calovivs in seiner Harmonia Calixtino-Hæretica Cap. VIII. de bonis operibus s. 9. p. 706. seq. Daselbst widerlegt er den der Justino-Hæretica Cap. VIII. de bonis operibus s. 9. p. 706. seq. Daselbst widerlegt er den der Justino-Hæretica Cap. VIII. de bonis operibus s. 9. p. 706. seq. Daselbst widerlegt er den der zur Seligkeit notbig. Da dann d. der zur Seligkeit notbig. Da dann der de zur Seligkeit notbig. Da dann der de zurch der Rechtsertigung nicht Zeit hat, Gustes zu wircken, weil er durch den Tod bald hinweg genommen wird, der kommt auch den Besit der ewigen Seligkeit, ob schon zum Besit der ewigen Seligkeit, ob schon zum den Glauben die Früchte der guten

2

3

3:

D

1

Sili

ercfe 7. in ich tenauch rach= aber fehr , be= t bes ngs, 311 enfi= mit 18 D. und tfich liche CA-Hæ-6. 9. Den Der= î D. 1 der (Siu= bald auch chon uten ercfe

dun!

2) Bereke nicht folgen. Und also ist die Resode falfch, niemand ist iemals ohne aute 3. Mercke felig worden: Doch muß das von seigentlichen genannten Wercken verstanden merden, die man sonst aufferliche Wercke onennet; benn die innerlichen Tugenden ober 3. Frudte Des Geiftes, Liebe, Boffnung, Be= aduld und dergleichen, find allezeit ben dem swahren Glauben, daß fie fo wenig von ihm stonnen geschieden werden, als brennen und aleuchten vom Keuer mag geschieden wer-Diefe Worte DREIERI fcheinen mar dem ersten Unsehen nach nichts unrichtiges in fich zu faffen; gleichwol, wenn man fie recht erweget, so sind sie der reinen Lehre zuwider. Denn obzwar Dreiervs eben von den auffer= lichen guten Wercken nicht sagen will, daß fie, im befagten Kall, jur Geliafeit nothig waren; so ift doch indessen seine Meinung, daß die innerliche Tugenden, als Liebe, Boffming und Weduld, jur Geligfeit nothig. Welches auch falfch und irrig ift. Daber ibm D. CALOVIVS furt und grundlich darauf antwortet, mann er spricht: De hoc, an separari possint, quæstio non est, sed NB, an requirantur ac necessariæ sint hæ interiores virtutes, fiue externa bona opera, AD SALVTEM, id to upwousvov est. D. i. Die grage ift nicht davon, ob fie tonnen ge= schieden werden; sondern ob diese innere Tugenden, oder auch die aufferliche gute Wer= 11 5

#### 314 Das III Cap. III 216 schn. Vom Ungrund

Wercke, erfordert werden und nothia find zur Geligkeit, darauf fommt es eigent= lich an. D. CALOVIVS schliesset weiter: "Wenn "nun geglaubet wird, daß die innerliche "Tugenden nothig find zur Seligfeit, was "ift gewisser, als daß auch die guten Wer= acte zur Geligkeit nothig find; fintemal "die innerliche Tugenden hauptsächlich zu den auten Wercken gehören, und darunster gerechnet werden muffen., Kerner fommt der sel. CALOVIVS l. c. S. XVIII. p. 737. feg. auf eben diejenige Stelle, welche D. KLUGE aus den Actis des Altenburgischen Colloquii, jum Beweis Des lieblosen Glaubens anführet. Boben gedachter CALOvivs folgende Unmerckung macht und spricht: "Allso haben vormals die reinen Theologi ge= plebret, und folche Lehre ben einem öffentlichen "Colloquio tapfer und mit groffem Eifer verstheidiget, und da sich die Majoristen mit Denen Neulingen gleicher Musflucht bedienes sten, wie fol. 151. und weiter zu sehen, Lv-THERVS removiret die Wurdiafeit, Derdienst, und Deutrauen guter Wer-Ergo leugnet er nicht die Moth= , wendigteit der Gegenwart guter Werche "zur Geligkeit; fo antworten Die Ortho= "ren, es geschahe Luthero hochst unrecht, im= "massen auf demselben gangen Colloquio micht nur wider die Nothwendigkeit der "caussalen Wircfung, oder des Berdienstes; 27 on=

"sondern NB. schlechterdings wider die "Mothwendigkeit guter Wercke und wi-"der die Mothwendigkeit der Gegenwart "tur Geligkeit, von den Sachfischen Theo-"logis disputiret worden sen, welche diesen Sat mit 28 Grunden ins besondere bestritaten haben, wie fol. 175. 199. in Actis zu er= Ist nun auf dem ganken Allten= ssfehen. burgischen Colloquio allermeist der Majoris stische Sas bestritten worden, gute Wercke find nothig zur Rechtfertigung, zur Seligkeit; so siehet man ja klarlich, was für eine grobe Calumnie es sen, wann D. klyge dem sel. Byddeo den Majoristischen Brrthum benzumessen nicht erblödet, ungeachtet er doch wohl weiß, daß dieser groffe Theologus in seinen Institutionibus Theologiæ dogmaticæ Lib. IV. Cap. 4. S. 10. p. 1334. obigen Majoris stischen Jerthum selber verwirft, wenn er alfo schreibet : Minus etiam recte eos loqui cenfemus, qui dicunt, præfentiam operum bonorum AD IVSTIFICATIO-NEM ese necessariam, quippe quod sine concurfu quodam, aut influxu causfali, vix intelligi potest. d.i. Huch achten wir, daß diejenigen unvichtig reden, welche sagen. die Gegenwart guter Wercke sey notbig zur Rechtfertigung, maffen folches obne Mit-Wircfung oder cauffalen Linfluß schwerlich verstanden werden fan.

mo

nd

nt=

mit

che

er=

ial

311

m=

II.

che

en

en

0-

)t:

7e=

en

er=

nit

105

v-it,

t=

6=

fe

0=

11=

er

8;

1=

## 316 Das III Cap. III Abschn. Dom Ungrund

6. 38. Go fehr nun die reinen Lehrer un= ferer Evangelisch-Lutherischen Rirche, D. KLV-GENS lieblosem Glauben in Der Rechtferti= gung, juwider find: so wenig Trost und Ben= fall findet er ben den Reformirten Lebrern. ben welchen er ieto feine Schut- Wehre fucht; da er doch sonst gewohnt ist, mit aller Heftigkeit auf dieselben los zu stürmen. war das Könial. Preußische Manifest publi= eirt, daß die Marcfischen Landes-Rinder sich Des Dortmundischen Gymnasii enthalten folten, weil die jungen Leute daselbst von dem dortigen Rectore mit vielen unrichti= gen principiis eingenommen wurden; fo fuchte sich D. KLVGE dagegen zu rechtfertigen, und ließ durch seinen Schwager ben jungen Memneifter, seine wider BVDDEVM geschriebe= ne Eclogam in die Teutsche Sprache überse= ben, welche Uebersehung zu Osnabrüg 1734. nebst einigen vom D. KLVGE felbst bengefügten Zeugnissen der Reformirten, gedruckt wor= Da will nun der Auctor gedachter Eclogæ beweisen, daß das, was er gegen BVD-DEVM geschrieben, auch von den vornehmften Reformirten Lehrern gebilliget werde. muß aber schließlich noch zeigen, wie fehr er sich auch disfalls in seiner Meinung betrogen: gestalten er den, ben den Reformirten so muhfam gesuchten Benfall und Approbation feiner irrigen Lehre, gar nicht gefunden. Denn da siehet man nicht nur, daß die, auffer dem Con=

Contert, angeführte Zeugnisse, abermal den statum controuersiæ nicht rühren, und von dem Auctore unrecht verstanden oder gedeutet werden; sondern man sindet auch hin und wieder in Reformirter Lehrer ihren Schriften solche Stellen, welche D. klugens unrichtigem principio, vom lieblosen Glauben in der Rechtsertigung, offenbarlich widersprechen.

6.39. Was erfflich Diejenigen Zeugniffe anlanget, welche der Auctor felbst in seiner ver= teutschten Ecloga aus Reformirten Schriften anziehet, so beruft er sich (1) auf die Schwei= berische Confession c.XV. da es heisset: Wir muffen erst gerecht seyn, ebe wir lieben, oder gute Wercke thun. Werleugnet das? Dder wo lehret Byddevs, der Mensch konne eher eigentlich genannte gute Wercke thun, als er den völligen Glauben hat, und also die Rechtfertigung erlanget? Er faget nur, Liebe und Hoffnung konnen vom wahren leben= Digen Glauben, auch in der Rechtfertigung, nicht getrennet werden : Welcher Lehre Die aus der Schweißerischen Confession angeführ= ten Worte nicht zuwider find. Gben fo menia findet der Pluctor (2) eine Schut- Wehre feines Grithums in der Niederlandischen Confesion, daraus er folgende Worte anführet: Wir werden durch den Glauben an Chrifrum gerecht, PRIVSQVAM, the wir eis nige gute Wercke gethan haben. Denn vor dem Glauben können unsere Wercke 10

Ho

111=

vti=

1)=

n,

i;

ef=

m

li=

di

1=

one

ti=

fo

1,

en

e=

4.

en

t'=

er

)-

n

d)

er

1:

1=

m

11

### 318 Das III Cap. III 216 fchn. Dom Ungrund

so wenig gut seyn, als die grüchte des Baums gut find, ebe der Baum felber gut gewesen. Allein man fiehet aus ben Worten felbst, daß die Confession rede von aufferlichen guten Wercken, weil es beiffet: The wir einige aute Werche gethan baben. Bon denenselben aber ift die Frage nicht. fondern von der Liebe und Hoffnung. 2Bolte man ja auch solche innerliche gute Wercke der Liebe und hoffnung hier mit versteben. wo leugnet dann der fel. BVDDEVS, daß folche als innere gute Wercke im eigentlichen Berfrande, Früchte des Glaubens und der Recht= fertigung find, und also diese der Natur oder unserm Begriff nach, da sie sich als die Ur= fache verhalten, eher als jene find. Die Frage ist ja nur: Db sie, der Zeit nach, dem Glauben in der Rechtfertigung gegenwärtig find? Welches von der Schweiterischen Confesion solchenfalls nicht geleugnet wird. Bon dem Gleichnif des Baums aber ift oben ausführlich gehandelt. Wie nun das unftreitia fo wol der Schweißerischen, als auch Niederlandischen Confesion ihr Ginn und Meis nung ist: Alfo begehet D. KLYGE eine schändlis che fallaciam oppositionis, wann er deraleichen Worte Byddeo entgegen seben, und fich felber damit schüßen will. Go hilft ihm auch (3) nichts das Zeugniß aus 10. CALVINI Inftit. Relig. Chrift. L.III. c.XI. 5.16. Denn frenlich ift es an dem, wie calvinvs recht urtheilet, daß (S) Ott

(3) It in iustificando nichts ansiehet, als daß derselbe von allen eigenen guten Wev= den, (daraus er die Rerfertigung fordern fonte) gang bloß und ledig stehet, damit er von ihm selber die Ursache, dem Gim= der wohl zu thun, nehmen moge. Rolget aber nun hieraus, daß, wenn der, aus dem Gehor des Evangelii, erweckte Glaube, nun= mehro zur Rechtfertigung durchbricht, felbi= ger vor die Zeit, von allen innerlichen Bewe= gungen der Liebe zu Christo, von aller Soff= nung, in und durch ihn die Bergebung und verheiffene Geligkeit zu erlangen , gant los und ledig sen? Reinesweges ist dieses aus CALVINI Worten ju schliessen. Daher er auch in seinem Comment. über Joh. I, 13. unter andern schreibet: Jedoch es scheinet, als ob der Loangelist, der natürlichen Ordnung auwider, die Wiedergeburt (da diese so viel beiffen foll ais die Erneurung) dem Glauben vorsegte, da sie vielmehr eine Wirchung des Glaubens ift, und auf denselben folget: Tch antworte aber, daß sich berdes wohl schicke, weil wir durch den Glauben den unvergänglichen Samen annehmen, wodurch wir zum neuen und göttlichen Leben wiedergeboren werden, und doch ist schon der Glaube selbst ein Werck des Zeiligen Geiftes, der nur allein in Gottes Kindern wohnet. Huch ist (4) THEOD. BEZA kein Verfechter des lieblosen Glaubens in

mò

des

ber

den

on

let:

ert.

bt.

OF

cfe

17,

che

er=

ht=

der

lr=

ca=

em

tia

n=

rd.

en

ei=

ie=

ei=

li=

ei=

ch

(d)

it.

ift

aß

tt

## 320 Das III Cap. III 216 fchn. Dom Ungrund

11.

me

ein

in

fch

cle

de

Sei

rei

fie

de

fell

be

da

(6)

ten

311

ret

2,11

500

3,0

1,2

2016

17,17

ntt

5,11

nti

331

in der Rechtsertigung, ob er wol in seiner Confessione Christ. tidei c. 3. S. 18. schreibet: . Es ift vonnorben, daß wir Christum beofigen, damit er uns ju guten Baumen mache, the wir diefe gute gruchte tras gen. Der Glaube muß nothwendig vor sben guten Wercken bergeben u. f. w.s. Das find Wahrheiten, welche Byddevs nie geleugnet: Sintemal hier BEZA durch die guten gruchte nichts anders verftehet, als folche Moralische Handlungen, dadurch der Glaube und fein Leben erwiesen wird. Ebe wir nun folche Früchte bringen, ift allerdings nothia, daß wir Christum besiken, der uns zu aufen Baumen mache; und daß vor der= aleichen guten Wercken der Glaube bergebe. Siehe auch oben die Antwort auf das, was aus der Schweiherischen Confesion ift angezogen worden. Eben so ift (5) auch ju ver= stehen, was aus sam. Maresii System. Loc. XII. §. 2. 14. angeführet wird, wie unter an= dern daraus ju erseben , daß er faget: "Die guten Wercke geben so wenig, als der Blanbe, vor dem zu rechtfertigenden "Menschen ber, sondern sie folgen dem "Gerechtfertigten., In Wahrheit, ber Glaube, mit seinem gangen ambitu oder Um= fang, d. i. feinem Wefen und wefentlichen Gigenschaften, muß selbst im Sandel der Recht= fertigung gegenwärtig fenn. 2Barum benn nun nicht auch Liebe und Zoffnung, ohne welche

welche man fich in der That feinen Glauben einbilden fan. Welches denn auch MARESIVS in folgenden Worten anerkennet, wenn er schreibet : Ob nun schon die guten Wer= de so wenia vom Glauben zu trennen, als der Othemvon einem Lebendigen, und im Leuer die Warme von dem Lichte; gebo= ren sie doch nicht zur Rechtfertigung, daß sie vorhergehen oder etwas wirchen, son= dern nur daß sie darauf folgen, und die= felbe anzeigen, und erweisen: wie fie zur Beiligung gehören, als die darinnen bestebet, und zur ewigen Zerrlichmachung, daß sie vor derselben bergeben. Endlich (6) ifts auch vergeblich, wenn er den berühm= ten petrum van mastricht auf seine Seite zu ziehen suchet, welcher in der Theol. Theoret. Pract. Lib. VI. c. VI. s. 13. fchreibet: 25 "muffen drey gewisse Periodi ober Zeiten "der Rechtfertigung wohl beobachtet wer= "den, als 1) Constitutionis, der ersten "Bollziehung, da der Mensch zuerft ge-"rechtfertiget wird. Bier wird nicht allei-"ne der Einflußder Werde zum Zandel der "Rechtfertigung, sondern auch die Gegen-"wart selber ausgeschlossen, so ferne GOtt "den Gunder gerecht macht, Nom. III, 23. nund den Gottlosen Rom. IV,5. 2) Con-"tinuationis, der Fortsehung. Zier wird "zwar keine Braft der guten Wercke zur »Rechtfertigung zugelassen, iedoch dersel-"ben

no

rer

et!

be=

ient

:4=

or

),55

nie

die

ol=

Der

be

las

เทธ

er=

hes

वड

ge=

er=

OC.

ın=

Die

Det

en

em

der

m=

Fi=

ht=

1111

ine che

#### 322 Das III Cap. III 26 fchn. Dom Ungrund

11.

, (F

,,3

3,31

200

5,11

,n

2211

2001

net

231

273

nct

2,111

2,60

fer

wa

Ur

fter

feh

foli

Di

gui

er

fch

tia

an

in

bet

die

"ben Gegenwart erfordert, Gal. V, 6. und min folchem Verstande leugnet vielleicht "Jacobus, daß wir allein durch den Glaus "ben gerecht werden, sondern fordert über "dis die Werche, Jac. II, 14. 17. 18. 20. ,21. 22. 24. 25. 26. Endlich 3) Confummationis, der Bollendung, darinnen das Recht des ewigen Lebens, so in der "ersten Zeit gegeben, und unter der an= "dern fortgesetzet worden, zur Besigung "gebracht wird." Wenn man, nach D. KLYGENS Manier, blindlings zufahren wolte, so solte man dencken, petrys van ma-STRICHT spräche hiemit dem gerechtmachenden Glauben schlechterdings auch die Gegenwart der Liebe und Zoffnung ab. Allein man siehet offenbarlich genug, daß auch dieser Auctor von folden aufferlichen guten Wercken, oder mora= len Handlungen rede, wodurch fich hernach der Glaube, in täglicher Erneurung, erweiset. Und folche Wercke werden billig von der erften Pollziehung der Rechtfertigung, auch nach der bloffen Gegenwart, ausgeschloffen, als die erft nach Zeit und Gelegenheit folgen. Daß aber dieses die rechte Meinung des Auctoris fen, erhellet aus dem, mas er g. 22. schreibet: "Die Protestanten balten gemeiniglich mit "AVGVSTINO dafür, bona opera non præce-"dere iustificandum, fed fequi iustificatum, "daß die guten Wercke nicht vor dem zu "vechtfertigenden bergeben, sondern dem

rund . und leicht Blau= über . 20. fummen n der r an= uma ich D. mol= MAenden iwart fiehet rvon nora= ch der . Und rsten nach ils die Daß ctoris eibet: mit ( æcetum,

"Gerechtfertiaten folgen, doch "Beobachtung des Unterscheids gewisser "Teiten, also daß NB. zur ersten Boll-"ziehung der Rechtfertigung, auffer "dem Glauben, nicht einmal die Gegen= swart guter Werche nothig fer, gleichwie zur ersten Vollziehung leiblicher Ehe michts, als der Chelente Limvilligung, herfordert wird; zur Fortsetzung aber "erfordert werde, daß die guten Werche naugleich da seynd, gleichwie zur gortse= nung der Che gehoret, daß die ebeliochen Pflichten zugleich da seynd, sinte= mal der, durch die Liebe thatige Glau-"be gefordert wird, Gal. V, 6., Wie ferne leugnet nun van mastricht die Gegenwart guter Wercke in der Rechtfertigung? Untwort: Go ferne sie als nothig zur erften Bollziehung der Rechtfertigung, angesehen werden. Und zwar redet er auch von solchen Wercken, die er mit den ehelichen Pflichten vergleichet, die auf die Einwilligung und Vollziehung der She folgen, da er ja nicht leugnet, daß die Liebe felbst schon ben der Einwilligung musse gegenwartig fenn, auch den Spruch Gal. V, 6. also anführet, daß er die Thatigkeit des Glaubens in den Wercken, die durch die Liebe geschicht, betrachtet. Folget denn nun hieraus, daß dieser Auctor einen solchen lieblosen Glauben

m 311

dem

"Ge=

## 324 Das III Cap. III 216 schn. Domilingrund

fie

gai

log

irri

Die

nen

fall

aus

311 (

lan

gen

St

SIV

(31

ben

BI.

wa

001

tref

»Acc

pec P

D) Di

DITIcc

oste

35C(

33 C

320

ben in der Rechtfertigung tichte, dergleichen D. KLVGE aus dessen Worten behaupten will? Es ist das so ferne, daß PETRVS VAN MASTRICHT vielmehr mit ausdrücklichen Worten das Gegentheil bezeuget. Er schreis bet in seinem Tractat de fide saluifica p. 132. alfo: Omnino CHARITAS est de essentia fidei faluificæ, saltem iuxta hypotheses omnium eorum, qui fidem collocant in voluntate. - - - - Et vel maxime ex hypothesi, quam supra afferuimus, nempe fidem non esse nisi recipere. Quomodo autem Deum ac Mediatorem recipies, ABSQVE SINCERO AMORE? D. i. Allerdings ift die Liebe ein wesentlis ches Stuck des seligmachenden Glaubens, wenigstens nach der Meinung als ler derer, welche den Glauben in dem Willen segen. = = = = Dornehmlich aber nach unserm San, den wir oben behauptet haben, nemlich, daß der Glaube nichts anders sey, als ein Unnehmen. Wie fanst du aber GOtt und den Mitt ler annehmen, ohne rechtschaffene Lies Woben zu erinnern, daß, wenn ge= dachter Auctor lehret, die Liebe gehöre jum Wesen des Glaubens; wir unsers Orts zwar die Liebe nicht für den conceptum primum fidei, oder den erftern Begriff des Glaubens halten, sondern sagen, daß

FRANCKESO STIFTUNO sie daraus folge. Indessen erhellet hieraus ganh offenbar, daß die Reformirten Theoslogi es um so vielweniger mit d. klugens irriger Meinung, daß der gerechtmachende Glaube lieblos sen, halten können, weil sie die Liebe zum Wesen des Glaubens rechtnen.

6. 40. Es folte mir eben nicht schwer fallen, dieses durch viele andere Zeugnisse aus den Schriften Reformirter Theologen zu erweisen, wann es Zeit und Raum er= laubete. Doch kan ich nicht umhin, dem geneigten Lefer wenigstens einige sonderbare Stellen mitzutheilen. GVILIELMVS PERKINsivs in seinem Buch de statu hominis Christiani in hac vita §. 14. lehret, wie der Glaube in dem Herhen gezeuget werde, wos ben er zugleich die Lehre, vom lebendigen Glauben, und wie derselbe auch zur Zeit, wann er rechtsertiget, keinesweges leer bon innerlichen guten Wercken sey, vor= trefflich bestätiget, wenn er also schreibet: Ad hoc tam beatum opus exequendum, squatuor in corde operatur Dominus. Primum, cum quis ferio fub onere »peccati fui humiliatus est, Deus per Spisritum facit, vt is fefe erigat ad diligenoter confiderandam magnam Dei mileriocordiam, fibi in Christo oblatam. Post 3. confiderationem misericordiæ Dei in "Christo incipit deinde videre, sentire et £ 3

und

ichen

pten

VAN

ichen brei=

a p.

po-

ollo-

ma-

erui-

pere.

rem

RE?

ntli

lau=

i ala

dem

nlich

oben

lau=

nen.

Titt=

Lie=

ge=

pore

nfers

tum

griff

daß

fie

### 326 Das III Cap. III 216 schn. Dom Ungrund

11.

fch

Su

201

300

300

201

300

Ice

a icc

ost

201

3,0

300

206

356

350

358

100

356

ارد

332

ادد

33]

ex corde suo agnoscere, se Christo, et ,quaque Christi pretiosissimi sanguinis gutta opus habere. Tertio VEHE-,MENS DESIDERIVM CHRI-STI et eius meritorum in corde ipsius "excitat Deus, et hoc desiderium siti ,comparatur, quæ non folum fenfus ficocitatis stomachi est, sed etiam vehemens potionis appetitus: quem apte exprimit Dauid, cum ait Pf. CXLIII, 6: Pando manus meas ad te, anima mea, vt terra sefessa, sitiente tui maxime. Postremo post hoc desiderium incipit PRECARI, non vt quodquam mundanum benefi-"cium; fed vt peccatorum fuorum re-,missionem obtineat. Post hæc autem , desideria et precationes pro misericor-"dia Dei, efficax in corde CONFIDEN-"TIA oritur, peccata esse remissa. Deus "enim, qui mentiri nescit, hanc fecit "promissionem: Pulsate, et aperietur vo-,bis. Et: Eritque, nondum clamantibus, vt sego respondeam, adbuc ipsis loquentibus, ot ego exaudiam., Golte wol, auffer D. KLUGEN und die seines Theils find, iemand fo unbesonnen fahren, und von einem solchen Glauben, wie er hier, nach seinem ersten Ur forung, recht vortrefflich beschrieben wird, ur theilen und sagen, daß er gang leer sen von Zoffnung und Liebe zu Christo, nemlich zu der Zeit, wenn er rechtfertiget? Sehr scholl Schrev

et iinis HE-RIofius fiti ficnens imit ando erra emo ARI, nefin reitem icor-EN-Deus fecit r vois, vt ibus, ausser mand olchen n Ur d, ur von ich zu fchon

und

schreibet auch hiervon ioannes cocceivs in Summa Theol. Cap. XLVI. §. 51. ,, Fidei »proficientis fibræ hic aliquantulum diftinsguendæ. Fides spectat Deum, se fæoderi offerentem. Id facit Deus often-"dendo Saluatorem, præcipiendo am-»plexum illius, promittendo et iustitiam set fidem recipientibus. Hic fidei primum opus est, conuictum in conscientia, "abiecta libenter et cum pudere propria siustitia, cognita Dei iustitia, ei submitsti, eamque SITIRE et ESVRIRE, shoc eft, ferio DESIDERARE, fe propter peccatum alienatum a vita Dei, zesselle ad gloriam Dei per gratuitam iustifi-"cationem, et in ea per fanctificationem "obsignari. In quo includitur iudicium ,animi firmum, quod, vt certo omnes, squi Christum habent, institiam et vitam sobtinent, ita et quisque verbo Dei ad , Christum amplectendum inuitatus, si eum papprehendat, vt rupem falutis, certo fit vitam per ipfum adepturus. Cum qua "FAME et SITI, quanquam magnam adferat angustiam, compunctionem, constritionemque spiritus, tamen semper consiuncta est resolutio, qua animam tuam s. Christo, vt fido creatori committas ad faslutem; in ayoSonoila, boni operatione, ,ad celebrationem eius et ad obsignationem "iustificationis etc., Ferner NICOLAVS GVRT-

schrei

### 328 Das III Cap. III Abschn. Bom Ungrund

Lervs, welcher sonst mit groffer Gorgfalt und Accuratesse, alle Wercke des Gesetzes von der Rechtfertigung ausschliesset, und des wegen auch nicht leiden will, daß man den Glauben principium iustificationis nenne, schreibet gleichwol in seinen Institut. c. XV. §. 401. p. 312. Et salutaris fides complectitur primo AMOREM DEI et IESV, deinde desiderium libertatis a peccatis ad Dei gloriam. d. i. Der gerechtmachende Glaube fasser in sich (1) eine Liebe zu Gott und AGfu, (2) ein Verlangen nach der greeheit von Sunden zur Ehre GOttes. C'AMPEGIVS VITRINGA, Der Bater, in Aphorism. Doctr. Christ. relig. Cap. XVI. S. XL. führet eben diese Lebre, wann er behauptet, daß der Glaube im Handel der Rechtfertigung sich verhalte, als ein Mittel und Instrument, wodurch wir mit Christo vereiniget werden. Er spricht unter andern: Tametsi eapropter hunc fidei actum nullo pacto a bonis operibus et corum obferuatione fecernamus, aut obedientiam legis Euangelii reiiciamus, cum NB. fides mortua non instificet, Rom. IV, 5. Ioh. I, 12. III, 14. 15. Desgleichen c. XV. 6. 26. 27. saget dieser Auctor ausdrücklich: Contra Pelagianos et Socinianos probe tenendum est, regenerationem secum ferre habitualem hominis mutationem, quæ fe diffundat per omnes ipfius faculta11.

te

n

pi

deT

fd

a

vl

CED

C

m

di

20

ei

90

no

Q

C

m

E

K

m

C

u

u

ei

n

rgfalt esetes d des; n den enne,

ESV, tis ad hende

XV.

pende de zu angen Ebre

relig. Lehre,

de im e, als h wir fpricht

hunc bus et

aut, cum

IV, 5. XV.

probe ecum nem, culta-

tes.

Ouorum habituum princeps est purus et fincerus DEI AMOR in Christo Iesu, qui in œconomia gratiæ accipit nomen FIDEI. Nicht weniger auch Der gelehrte FRID. AD. LAMPIVS in Diff. Theol. de veræ fidei aclu formali, §. 19. schreibet folgendes: Huc etiam facit, quod a multis præftantiffimis Theologis in luce adeo clara est collocatum, vt nostra vberiori explanatione non indigeat, fcilicer quod FORMAM FIDEI INGRE-DIATUR AMOR. Deus enim in Christo peccatori ad fidem vocato, vt bonum obuerfatur, in cuius vnionem tendit. Und weiter in Diff. Theolog. de Fide radice bonorum operum §. 46. Verissimum enim est, Deum neminem iustificare, nis qui mala opera inchoauerit intermittere, nouamque vitam quodammodo inceperit, quia neminem iustificat, nisi credentem. Qui vero, cum primo statim fidei ortu, conjunctam effe malorum operum intermissionem, NOVAEQUE VITAE EXORDIVM negat, (id quod facit KLVGIVS) illum ignorare necesse est, quomodo FIDES IPSA SIT BONVM OPVS in emphasi, et, tanquam vitæ nouæ primus actus, omnes fequentes inuol-Aus allen diesen Zeugniffen kan nun uat. ein ieder zur Enige sehen, daß die Refor= mirten Lehrer mit D. KLVGENS hochst irris # 5

### 330 Das III Cap. III 216 schn. Vom Ungr. 2c.

gen Meinung gar nicht einig sind, und daß er folglich seine Zuslucht gant vergeblich zur Resformirten Kirche genommen. Wiewol übrigens ben diesen angesührten Stellen die Ersinnerung, die oben ben des PETRI VAN MASTRICHT seinen zuletzt angezogenen Worten geschehen, zu wiederholen ist.

S. 41. Und das ist es denn, was ichzu Ablehnung der unbefugten Beschuldigungen, zur Rettung der Wahrheit, und Widerlesgung der vom Herrn D. KLVGE ausgestreuesten schädlichen Irrungen, zu entwersen für nöthig erachtet.

Der gürigste Zeiland IEsus Christus, als der Ansänger und Vollender des Glausbens, wolle Ihn und mich, ja alle, die Christi Namen nennen, durch die träftige Wirchung seines Geistes, hier in der Gnasdenszeit also zubereiten und heiligen, daß unser Glaube nicht bloß und ledig von innerlichen und äusserlichen guten Wercken und zuichten des Geistes, vor seinem Richter-Stuhl dereinsterfunden werden



moge.

Das

# Das I Register

Der vornehmsten Schrift-Stellen, welche in diesem Wercklein in etwas erläutert sind.

I. Ins dem alten Testament.

| 1 Mof. XV, 1.             | Dag 250  |
|---------------------------|----------|
|                           | pag. 259 |
| Pfalm. VI.                | 121      |
| XXXII, 2.                 | 266      |
| 5.                        | 268      |
| LI, 3.4.5.                | 266      |
| 5. 6.                     | 268      |
| Spruchw. Salom. XXIV, 16. | 133      |
| Sef. I, 18. 16. 17.       | 266      |
| LIII, 11.                 | 154      |
| LV, 6.                    | 66       |
| LXIV, 6.                  | 268      |
| Gerem. XXXI, 18.          | 113      |
| XXXVI, 7.                 | 113      |
| Dan. IX, 5. 7. 8.         | 268      |
| Soel. II, 13.             | 66       |
| 3achar. V, 2. 3.          | 108      |
|                           |          |

### II. Hus dem neuen Testament.

| Matth. | V,  | 3. 4. 6. | 266    |
|--------|-----|----------|--------|
|        | VI. |          | 115    |
|        |     |          | Matth. |

as

t. 2C.

daß Ne= ibri= Er=

AN

ch zu

gen, erle=

eue= fur

tus, lau= die tige daß t in= ceen lich=

# Das I. Register, der vornehmsten

| Michigan Company of the Company of t | The same of the sa |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Matth. XI, 28.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 266                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| XIV, 21.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Euc. VIII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| XI, 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| XV, 17 fqq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 267                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| XVII, 5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 122                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| XVIII, 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 113, 126                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| XXIV, 47.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 89                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Soh. III, 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| VIII, 10. 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 31.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| IX, 31.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 126                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| XVII, 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| XIX, 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 21p. Gefch. XXVI, 18.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 244                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Rôm. III, 23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9. 252. 255                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| IV, 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 256, 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 5. 43.81.83 fq. 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| )· 43. 01. 03 1q. 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 261                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 4. 5. 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 193 fq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| VI, 3=6. 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7. 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 105                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 18.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 239                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 22.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 243. 245                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| VII, 3. 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 103                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| VIII, 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 100.104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| IX, 31.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 262                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| - X, 14. 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 Cor.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

## Schrift=Stellen.

| -                      | Crement              |        |
|------------------------|----------------------|--------|
| 1 Cor. IV, 4.          | 26                   | 58     |
| VI, 11.                | 24                   | 15     |
| IX, 27.                | 10                   |        |
| XV, 8+9.               | 26                   | 58     |
| 2 Cor. VII, 10. 11.    | 11                   | 0      |
| - X, 5.                | 2010                 |        |
| XI, 28.                | 12 .12 .VI . 11 - 25 | 0      |
| Gal. II, 16.           | 25                   |        |
| 19.                    | TITEL - IC           | -      |
| 20.                    | 12.8 . 14            | 100    |
| - III, 10.             | 1 125                | 3      |
| V, 6.                  | 161. 215. 284. 32    |        |
| Ephef. II, 9. 10.      | 25                   | -      |
| Phil. III, 8.          | 14                   |        |
| Coloss. I, 12. 13. 14. |                      |        |
| 2 Theff. II, 13. 14.   | TI COOR A TA         | 100    |
| 1 Tim. I, 15.          | 24                   |        |
| VI, 3.                 | 10 Hilliam 1 1 26    | 13000  |
| 2 Fim. III, 5. 8.      | 10                   |        |
| 7.                     | 9                    | Sec.   |
| Sebr. IV, 1. 2.        | iorfe                |        |
| 4.                     | 10                   | -      |
| XI, I.                 | 144. 24              | N. R.  |
| XIII, 9.               | 143. 26              |        |
| 1 Petr. I, 2.          | 24                   |        |
| 23.                    | 14                   | 8538/S |
| II, 24.                | 10                   |        |
| IV, I.                 | 10                   | TITLE  |
| 2 Petr. I, 19.         | 90. 14               | I      |
| III, 9.                | 12                   |        |
|                        | 1 Jol                | ).     |
|                        |                      |        |

## Das II Register,

| Production beginning at the second of the se | Dell'amountaine |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| 1 Joh. I, 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 267             |
| III, 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 257             |
| 14 fq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 163             |
| 8 - V, 4. 105. 147.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 155             |
| OFF 6. (1.01.11.V.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 143             |
| Jacob. I, 25.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | IOI             |
| II, 17. 21. 24.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 216             |
| 22.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 217             |
| III, 13=17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 142             |
| IV, 8.9.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 66              |
| Juda v. 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 269             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |

BI

BI

CA

CA

CA

CH

# Das II Register

Der Austorum und Schriften, welche hierinnen angeführet find.

A

| A Cta Colloquii Altenburgensis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 23. 62. 302. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| THE RESERVE OF THE PARTY OF THE | 310. 311     |
| ANDRADIVS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 198          |
| Apologia Aug. Conf. Siehe Lib<br>Articuli Smalcaldici. Siehe Lib                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | r. Symbb.    |
| Articuli Smalcaldici. Giehe Lil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | r. Symbb.    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 70 fq. 113   |
| n n                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |

|                    | the state of the s |        |       |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-------|
| BALDVINVS          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | H. V   | - 110 |
| BELLARMINVS        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 19.  | 207   |
| Con the service of |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -20 cH | BECH- |



## der Auctorum und Schriften.

| oet Auctorum imo Schriften.                 |
|---------------------------------------------|
| BECHMANNI (Friderici) Theologia polemica    |
| 51 fgg.                                     |
| - Dill. de necellitate B. O. 210            |
| BEZAE (Theod.) Confessio Christ. fidei 320  |
| BREITHAVPTI (Ioach.) Differt. de contritio- |
| ne vniuersaliter necessaria convertendis    |
| 105                                         |
| BROCHMANDI System. 227                      |
| BRYGMANNI (Ioh. Dauid.) Schutz-Schrift:     |
| die von dem grn. d. klyge zwar mit          |
| Unfug 2c. 2c. 10. 92. 187                   |
| BVDDEI (Ioh. Franc.) Institutiones Theol.   |
| dogm. 20. 22, 25. 29. 31. 33. 40. 57. 63.   |
| 129. 137. 145. 232. 315                     |
|                                             |
| C.                                          |
| CALOVII (Abrah.) Harmonia Calixtino-pa-     |
| pistica 73. 311. 314                        |
| Syftema Theolog. 227                        |
| CALVINI (Ioh.) Institutiones Relig. Christ. |
| 318'                                        |
| Commentarius in Iohann. 319                 |
| CARPZOVII I agog. in Libr. Symbb. 227       |
| CHEMNITII (Mart.) Examen Concilii Triden-   |
| timi 100 ici 101 100                        |
| Loci Theologici 34. 66. 67 fqq. 88.         |
| 187 220                                     |
| Sendschreiben an den edlen Mann             |
| D. Andreas Meyendorfen 102                  |
| CHRYSOSTOMI Homilia in Pfalm. VI. 121       |
| CLEMENS ALEXANDRINVS Stromat. Libr. 119 fq. |
| COCCE-                                      |
| ,                                           |

lche

302. 0. 311 

[. II3

CH-

# Das II Register,

GR. GV.

HA

HE! HO

HV

HVI

HV

KLV

| COCCEH (Ioh.) Summa Theol.                                            | 327                         |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| Concilium Tridentinum                                                 | 218                         |
| Confession der Reformirten                                            |                             |
| die Schweitzerische                                                   | 317                         |
| die Miederlandische                                                   | 317                         |
| CONTZEN (Aug.) in Ep. ad Rom.                                         | 263                         |
| Corpus Pruthenicum                                                    | 72                          |
| CVNDISII Notae ad Compendium H                                        | lutteri 184.                |
| color Danie.) Calant Parties                                          | 185. 192                    |
| in Form. Concord.                                                     | 296                         |
| D.                                                                    | <b>以</b>                    |
| DANNHAVERI (Io. Conr.) Hodofo                                         | phia Chri-                  |
| stiana s. Theologia positiua                                          | 77. 211 fq.                 |
| SEE ME ROLLING CO.                                                    | 251. 263                    |
| DANZII Interpres Ebraeus                                              | 257                         |
| DREIERVS                                                              | 312 fq.                     |
| Ducales Theologi in Collog. Alte.                                     | nb. 23. 305.                |
| Siehe Acta Coll. Alt.                                                 |                             |
| F.                                                                    |                             |
| FECHTII (Ioh.) Diff. de precibus                                      | pro suimet                  |
| conversione ad Deum fusis                                             | 115 fqq.                    |
| FLACIVS (Matth.)                                                      | 246                         |
| Clauis fcripturae facrae                                              | 166                         |
| Formula Concordiae. Siehe Libr                                        | . Symbb.                    |
| FROMONDVS (Lib.)                                                      | 273                         |
| G.                                                                    |                             |
|                                                                       |                             |
| GALLYS (Nicolaus)                                                     | 300                         |
| GALLYS (Nicolaus) GERHARDI (Ioh.) Confessio Catholi                   | 300<br>ca 73                |
| GERHARDI (Ioh.) Confessio Catholi                                     | ca 73                       |
| GERHARDI (Ioh.) Confessio Catholi - Loci Theologici                   |                             |
| GERHARDI (Ioh.) Confessio Catholi - Loci Theologici CLASSIVS (Salom.) | ca 73<br>199 fq. 253<br>191 |
| GERHARDI (Ioh.) Confessio Catholi - Loci Theologici                   | ca 73<br>199 fq. 253        |

## der Auctorum und Schriften,

| AND DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IN COL | PARTICIPANT VARIABLE |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| GRAPH Theolog. polemica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 22                   |
| GVRTLERI (Nicolai) Institutiones                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 327 fq               |
| WAILERI (141COIM) Injutimiones                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 34/19                |
| H.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 11.                  |
| HAFERVNGS thatiger Glaube, als &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ver um               |
| versität Wittenberg uralte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 22                   |
| HEMMINGIVS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - 26                 |
| HOEPFNERI (Henr.) Diff. de fide iuj                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | lificant             |
| Mary 10 Street, 1997 Street, Street, Street, St. Co.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 284                  |
| von der Rechtfertigung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                      |
| Try or warry (Joh ) beaution from the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 201.20               |
| HVLSEMANNI (Ioh.) breuis instructio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | re poraj             |
| Maioristica: B. O. funt necess                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                      |
| cet. 23.307                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . 308. 31            |
| Diff. de instificatione hominis po                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | eccatori             |
| coram Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 222. 22              |
| HVNNII (Aegid.) Commentarius in I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | spift. ac            |
| Rom.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 26                   |
| HVTTERI Compendium Theol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 18                   |
| NAMES OF THE PERSON OF THE PER | -0                   |
| K.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                      |
| KLVGE (Ioh. Dan.) Programma f. C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | atalogu              |
| lectionum Tremoniensium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | The second second    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - D 5                |
| Ecloga in Pericopen Epistolican                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |
| VII. Trinit. 6. 134. 230. 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                      |
| Com. 190 (191)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 275. 295             |
| Uebersetzung derselben in die T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | eutsche              |
| Sprache mit bergefügten 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | euanif-              |
| sen der Reformirten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 316                  |
| Weitlauftige Vorrede zu des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                      |
| Meumeisters Predigt wid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                      |
| Dienine previge total                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                      |
| 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | DEVM                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |

fq. 263 257 fq. 305.

met qq. 

APH

# Das II Register,

| DEVM 7. 270. 298. 299. 300. 302                         |
|---------------------------------------------------------|
| leqq.                                                   |
| KLYGENS kurger Beweis der Unwahrheis                    |
| ten in der Brügmannischen                               |
| Schriftec. 11.12.13 fq. 20. 21.30. 42.                  |
| 50. 58. 81. 83. 86. 93. 95. 106. 111. 114.              |
| 134. 135. 149                                           |
| - Lateinisches Glückwünschungs-                         |
| Schreiben an Sup. Erdmann Gotts                         |
| bold Meumeister 188 sq. 196                             |
| KOENIGII (10. FRID.) Theologia positiua                 |
| 145 fqq. 163                                            |
| KROMAYERI Theologia positiuo-polemica 32.               |
| 56. 166. 227<br>- Libri Anti-syncretistici 50.109       |
| Libri Anti-Jyncretistici 50.109                         |
| T.                                                      |
| LAMPH (Frid. Ad.) Diff. Theol. de verae                 |
| C1 . U C                                                |
| fidei actu formati - de fide, radice bonorum operum 329 |
| LANGII (Ioach.) Caussa Dei 284                          |
| Libri Symbolici Ecclesiae nostrae 108                   |
| a) Augustana Confessio 112                              |
| b) Apologia Aug. Conf. 98. 144. 148.                    |
| 154. 155 fq. 172. 235. 236. 239. 241.                   |
| 287. 289                                                |
| c) Lutheri Catech. Maior. 45                            |
| d) Articuli Smalcaldici 56                              |
| e) Formula Concordiae 30. 41. 44. 45.                   |
| 47. 48. 60. 61. 148. 164. 178. 180. 181.                |
| 261. 290. 293. 295                                      |
| LOESCHERI                                               |

MA

NE

### der Auctorum und Schriften.

| Ott Hactorain and Cayente             |             |
|---------------------------------------|-------------|
| LOESCHERI (Val. Ernst.) Decadum       |             |
| 33                                    | 92. 203     |
| Timotheus Verinus                     | 60          |
| LVTHERI (Mart.) Commentarius in I     | Epist. ad   |
| Galatas                               | 103         |
| Vorrede über die Epistel an           |             |
| mer                                   | 171 fq.     |
| Diss. de veste nuptiali               | 62 fq.      |
| Tomus V. Ienenf. Germ.                | 250. 251    |
| Tisch = Reden                         | 181. 211    |
| Brief an den Churfürsten 31           | u Sach=     |
| fen, Johann Friedrichen               | 300         |
| July Doymin State of the              | SAME OF ALL |
| M.                                    |             |
| MARESII (Sam.) Systema                | 320         |
| MASTRICHT (Petri van) Theolog.        |             |
| pract.                                | 321         |
| Tract. de fide saluifica              | 324         |
| MEISNERI (Balth.) Anthropologia fo    |             |
| 204. 206.                             | 240.207     |
| MELANCHTHONIS (Phil.) Loci Theol      |             |
| MELANCITIONIS (2112)                  | 90. 279     |
| Examen Ordinandorum                   | 98          |
| MVSAEI (Ioh.) Diff. de instificatione | hominis     |
| peccatoris coram Deo                  | 214         |
| - Tract. de Ecclefia                  |             |
| - Praelect. in Form. Concord.         | 221         |
| - Fraetect. in Form. Contoru.         | 295         |
| N.                                    |             |
| NEVMEISTERS Eclogae Euangelicae       | T22 221     |
| MENMEISTERS Livegue Luangencae        | 133. 231    |
| n a                                   | NVN-        |

302

qq. beis ben

42. 114. 149

227

rae

112

48. 241. 289 45 56

45. 181. 295 ERI

## Das II Register:

| Suo 11 trepriett                                                       |
|------------------------------------------------------------------------|
| NVNGESSER (Ioh. Christoph.) Diss. de libe-<br>ro hominis arbitrio 74   |
| her like to mirestes P. red ( ready of refer to                        |
| PERKINSIVS (Guilielmus) de statu hominis<br>Christiani in hac vita 325 |
| Q.                                                                     |
| ovenstedtu (Ioh. Andr.) Systema Theolog.<br>78 fq. 209 fqq.            |
| R.                                                                     |
| REMPE (Ioh.) Schaubühne der Evangelischen Wahrheit 215. 218            |
| S.                                                                     |
| Sammlungen (Fortgeseite) von alten und                                 |
| neuen Sachen A. 1733.                                                  |
| SCHERZERI (Ioh. Ad.) Breuiarium Theolog.                               |
| Hülsemann. 59.253                                                      |
| Systema Theolog. 104                                                   |
| SCHLVSSELBURGH (Georg.) Catalogus Haere-                               |
| ticorum 55. 65. 192                                                    |
| SCHMIDH (Ich. Andr.) Compendium Theol.                                 |
| Moral III                                                              |
| - (Sebast.) Fasciculus Dissertt. 256                                   |
| sinceri evangelici Sendschreiben vom                                   |
| thätigen Glauben 157                                                   |

SPENERI

SP

VI

### der Auctorum und Schriften.

speneri (Phil. Iac.) vom Mißbrauch gerettete Sprüche heil. Schrift 83.133
- Evangelische Glaubens Lehre 84
- Glaubens Gerechtigkeit 263.270.272
- Thätige Christenthum 85
- Greudige Gewissens-Frucht 191
- Lente Theologische Bedenden 106
stockii Interpres Graecus 257
stollii (Gottlieb) Epigramma in obitum
b. Buddei 4

#### V.

VITRINGAE (Campegii) Aphorism. doctrin. Christ. Relig. 328

#### W.

WEGNERI Dissert. de imputatione fidei ex
Rom. IV, 5. 274

WERNSDORF 58
- Collegium in Form. Concord. 95
- Diss. Num bona opera in instissicatione fidei sint praesentia? 114

WIGANDVS (Ioh.) 65

D 3

Das

libe-

74

ninis

325

olog.

geli=

. 218

und

191

olog.

. 253

104

tere-

192 heol. 111 256 bom

NERI

# Das III Register

Der merckwürdigsten Sachen, welche hierinnen enthalten.

21.

Braham, wie er durch den Glauben gerechtfertiget worden 82. 193 sq. 251. 258 sq. 260 Urbeiter, welches ein rechtschaffener und unsträssicher sen

Augenblick der Zeit, da der Mensch in dem Berstande GOttes gerecht erkläret wird, ob solcher könne bestimmet werden 232 sq. 237 sq.

23.

Bekehrung, hat ihre Stusen 34. 75. 116. fommt ben einem eher, ben dem andern langsamer zu Stande 79. derselben periodum kan der Mensch wissen 237. der Unsfang derselben ist in gewisser Absicht ein Werck oder Handlung 65 sq. und geschieshet nicht ohne Bewegung und Geschäftigkeit des Willens 76. 77. derselben Besschaffenheit 46. 65. 91. 96. Wichtigkeit 96. wesents

wesensliche Stücke 77. wie GOtt darin mit dem Menschen versahre 99. wie sich der Mensch darin verhalte 48. 66. 67. 70. 71. 72. darin gehet ein grosser Kampf vor 98. und ein Sterben 104. woher der Mensch darinnen das Vermögen und Tüchtigkeit habe 73. worein sie die Welt sehet 88. wie sich manche dieselbe vorstellen 89. 96. Siesbe auch Busse.

Bewegungen, gute, was für welche zur Neue gehören 38. 168. 187. wie sie vor dem Glauben hergehen 30. 39. werden oft erst im Handel der Rechtsertigung recht hestig 39. wie und warum sie im weitläustigen Verstande gute Wercke heisen können 41. 53. sassen aber nichts verdienstliches in sich 168. woher solche ben denen, die noch erst bekehret werden, herrühren 66. aus einer bloß gesetzlichen Reue sind keine gute Wersche zu nennen 36. scheinet zwar D. Kluge nicht zu leugnen 86 sq. allein dessen übrige Lehrsätz zeigen ein anders

Berfall, daszwente Stück des Glaubens 143. worin er bestehe ibid. worauf er beruhen musse ibid.

Brügmann verantwortet sich wider D. Klusen 10. und giebt ihm das Ausschreiben aus andern Büchern schuld ibid.

Buddens (D. Joh. Francisc.) dessen erbauliches Ende 4. 15. wohlverdienter Lob-Pruch

lebe

ilau=

82.

260

un=

Dem

pird,

2 fq. 7 fq.

116.

dern

rio-

2111=

ein

chie=

ftig=

Be=

t 96.

sent=

9

T

1

1

51

1

spruch 5.6. und gesegnetes Andencken ibid. wird von D. Klugen frevelhaft angegriffen ibid. sqq. 25. und ungebührlich ver= lastert 12. 14. 199. 241. woher solches bermuthlich gekommen 54. über deffen Institutiones wird auf Academien häufig gelesen 13. warum er sich nicht gern in unnube Banckerenen eingelaffen 15. Deffen Judicium über eine Schrift des Herrn Paft. Neumeisters 54. Deffen Entscheidung der Frage: Db gute Wercke in der Rechtfertigung gegenwärtig? 25. und un= tadelhafter Lehrpunct davon 137. 285. Uebereinstimmung mit Luthero 63 fg. und anderen reinen Theologis unferer Rirche 176. 297. Giehe D. Kluge.

Busse, derselben rechte Art 276. was für Arbeit darin erfordert werde 97. will die Welt gern commode haben 88. davon machen sich die meisten eine falsche Einbildung 95 sq. der Stehenden, Unwiedergebornen und Gefallenen ist wohl zu untersscheiden 78 sq. Siehe auch Bekebrung.

Contrition. Siehe Reue.

Davids Zustand vor und in seiner Bekehrung
121
Dortmun=

Dortmundische Gymnasium wird denen Märckischen Landes Kindern durch Rbnigl. Preußl. Ausschreiben untersaget 16 sq.

Œ.

Eigenliebe, die verderbte, bleibt ben der bloß gesetzlichen Reue unangetastet 36. 97. Epyazousvos (6) was solcher nach dem Sinn Pauli heisse 256 Ergreifung Christi, ist das Haupt-Geschichten Reueunangetastet 36. 97.

schäfte des Glaubens 161. 280. wie sie beschaffen 146. 160. was sie voraus sete 147. was sie mit sich führe 146. 203. wie sie in der Rechtsertigung anzusehen 150.

Erkentniß, ein wesentlich Stuck des Glaubens 140. wie sie beschaffen seyn musse ibid. derselben Kraft und Leben 141. was zur Prüfung derselben dienen könne

Erneuerung, nehmen die Symbolischen Bucher bald im weitläuftigen 44. bald im engern Verstande 45. was dazu im engern Verstande gehöre

F.

Srepheit, geistliche, warum die wenigsten dazu recht gelangen 100 Y 5 G.

ibid.

earif=

per=

lches

ăufig 1 un=

effen

errn

dung

un=

285.

und

irche

3 für

ll die

won

nbil=

erge= ater=

ma.

ung

121

1111=

Der

G.

C

Gebet, hat ben einem Busse thuenden Sünder vor der Rechtsertigung allerdings statt 112. welches aber D. Kluge nicht zugeben will 111. 128. wider den klaren Ausspruch und Erempel der heiligen Schrift 113 sq. mit was für Gründen hingegen D. Fecht solches behauptet 115 sqq. und die dawider gemachte Einwürse beantwortet 122 sqq. ist ben dem Mensschen nach begangenen Sünden dreyerlen 118 sq.

Gebet-Bücher, was deren allgemeine Einrichtung anzeige 117.123

Gefühl des Elendes, worin es in dem Wercke der Bekehrung bestehe 96. nimmt in dem Handel der Rechtfertigung am meisten zu

Gegenwart guter Wercke, wie fern solche in der Nechtsertigung nothwendig sen 21.23. 196. leugnen einige so gar in statu der Rechtsertigung 132.306. wie die Gegenwart innerslicher guter Wercke statt sinde 135. diese ist von der coefficientia wohl zu unterscheiden 135 sq. und nur in dem Menschen zu suchen 136.235. ist aber zur Nechtsertigung keinesweges nothig 169.307 sq.

Gesetz, dessen Unvermögen 103 Blaube, was jum Wesen und Natur desselben

### ber merchwurdigffen Sachen.

ben gehöre 142. 140. 143. 144. womiter nicht unfüglich zu vergleichen 165. 166. welches kein rechter sey

Glaube, der gerechtmachende, deffen Noth= mendiafeit 19. Natur 23.74. 93.172. fuccef= siver oder allmåliger Ursprung 32.90.111. 203. und daher entstehender Unterscheid 39. wesentliche und unabtrennliche Gigenschaf= ten 163. 172. schwache Kuncklein 92. 168. Bölligkeit und Sieg 92. 94. ist nicht Men= schen= sondern & Ottes Bercf 173. in 216= ficht auf denselben sind die guten Wercke dreyerlen 24. was ohne denselben die Reue fen 32.90. welchergestalt daraus das Ge= bet fliessen musse 122 sq. dessen wesentliche Art und Beschaffenheit ist das Leben 138. 139. 140. woher er folch fein Leben habe 144. und woher ers nicht erst bekomme 146. 281. Die Lebens = Bewegungen und Stufen deffelben 151. wie er fein leben und Thatigfeit in dem Handel der Rechtferti= gung erweise 139. 154 fq. 157 fq. und dann auch nach der Rechtfertigung 156 fq. Deffelben Thatigfeit führet zugleich Liebe und Hoffnung unabtrennlich mit sich 158 fq. 160.162 fqq. 169 205. in wie fern er nicht rechtfertige 169.279. wie er im Sandel der Rechtfertigung zu betrachten 170. wird in dem circulo der Rechtfertigung allem Berch entgegen gefetet 161. wie deffen Früchte anzu=

iden

inas

nicht

aren

igen

iden

IIS

urfe

Ren=

erlen

3 fq.

Fin=

123

ercfe

dem

n zu

168

e in

23.

echt=

ner=

e ist

iden

1 fu=

ung

fq.

103

effel=

ben

### Das III Register,

anzusehen 165. davon machen sich die meisten eine falsche Einbildung 95 sq.

- Gnade, was mit der vorlaufenden verknupfet fen 67 fqq. was sie wircke 91. wie sie anzufehen
- Gnadenskand, dessen kan ein Mensch auch schon in diesem Leben gewiß seyn 237

3

3

Z

- Gottloser, was Paulus durch denselben verstehe 265.269.272. in welcher Absicht auch
  ein Bußsertiger und Wiedergeborner also
  heissen könne 267. warum sich der Apostel
  dieses Ausdrucks bediene 274 sq. wie es der
  sel. Spener erkiäre 270 sq. wen D. Kluge
  darunter begreisse 275 sq.
- Bute Werde, Eonnen im weitern und engern Sinn genommen werden 24. 45. marum folche Eintheilung unverwerflich 43. was fie im eigentlichsten Verstande bedeuten 40. 83. 133. find nach dem weitläuftigen Begriff in Absicht auf den Glauben dreperlen 24. 47. 186 fq. wie fern sie in der Rechtfer= tigung gegenwärtig und nicht gegenwärtig 25. heiffen auch Fruchte des Beiftes 60.62. derselben Unterschied 70. welches die inner= lichen guten Wercke sepen 133. Diese sind im Sandel der Rechtfertigung gegenwärtig 129. 136. 159 sqq. aber weder als Ursa= chen, noch als ein Berdienst, noch als Mittel der Rechtfertigung anzusehen 167. 184. Der Grund

### der mercfwurdigften Sachen.

Grund von dieser Lehre 132.137. und Urssachen, warum man darüber ernstlich zu halsten 171 seq. ob sie gleich könte auf Mißsbrauch gezogen werden 174. wiewol solchem mehr als zu sehr vorgebauet wird 175

#### S.

Zeiligung, was sie sen 45. in wie vielerlen Verstande sie könne genommen werden 244.245

30ffnung auf GOttes Gnade, ein innerliches gutes Werck 133. findet sich in und ben dem rechtsertigenden Glauben 159. und ist nichts anders als der blühende Glaube 160. ob sie gleich nicht in den circulum der Nechtsertigung könnnt 161. wie fern man auch sagen könne, daß sie auf die Nechtsertigung solge

#### R.

Bampf des Fleisches und des Geistes, worin er bestehe 97. muß vor dem Siege des Glaubens vorhergehen 92. 95. 97. wird von D. Klugen geleugnet 92. ist in der täglichen Busse fortzusehen 94. 105. ohne densfelben kan die Södtung der herrschenden bössen Lust nicht vorgehen 105. ohne denselben kan auch die verscherhte habituale Gnade nicht

mei=

5 fq.

wfet

ngue

103

237 ver=

met

also

ostel

3 der

luge

fq.

gern

rum

8 fie

40.

Be=

tfer=

rtia

.62.

ner=

rtig

rsa=

ittel

Der

und

#### Das III Register.

nicht erneuert werden 103. ist in der ersten und täglichen Busse mercklich unterschieden 105 sq.

Bluge (D. Joh. Dan.) greift den fel. Buddeum in verschiedenen Eleinen Schriften an 5. 6. 7. und will ihm irrige Lehren benmeffen 6.25.278. worin solche bestehen sollen 26. beschuldiget ihn unverschämt des verletten Eides über die Symbolischen Bucher 7. 8. 12.186.286. und beleget ihn mit personal= Injurien 14. 130. übersetet deffen Worte awendeutig 20. 23. 231. wer ihn vermuth= lich zu solcher Reindseligkeit verleitet 54. und wen er jum Borganger gehabt 231. feine Importunitat wird von vielen gemifibilliget 7. 287. und ihm widerrathen 11 fg. sucht aber seine unbefugte Lasterungen noch zu rechtfertigen 12 fq. mißbrauchet des Na= mens Gottes und der Zeugnisse heiliger Schrift 8. 287. halt alle andere für stum= me hunde 13. richtet seine Streitschriften zugleich gegen den Srn. Paft. Brugman= nen 9. und suchet denselben aufs feindselig= ste berunter zu machen 11. wessen er sich falschlich berede 13. was ihn in seiner Ein= bildung bestärcket 18. was für unangeneh= me Folgerungen er dadurch verursachet 16 sq. warum man ihm gegenwärtige Schrift entgegen gesettet 18. Deffen nichtige Beweis : Grunde, warum man die guten Bewe=

### der merctwürdigften Sachen.

Bewegungen der heilfamen Reue im weit= lauftigen Berftande feine gute Berche beiffen fonne 42. 55. 58. 80 fg. falsche Erflarung der Symbolischen Bucher 50. 288. 291 fq. unrecht verstandene Passivitat des Menschen in der Bekehrung 57 fqq. 80. Berdrehung der heiligen Schrift und Ueber= fekung Lutheri 82. 241. 245. 262. Migbe= griff von dem Wercke der Bekehrung 87. 94.285. und von dem gerechtmachenden Glauben 129. Verfehlung der Wahrheit Daben 89. untheologisches Einwenden 107. Mangel der Buß-Erfahrung 108. 113. verblendete Affecten 113. Abfall von der Orthodoxie 128. 180. will die Liebe und Hoffnung durchaus nicht unter die guten Bewegungen in Hervorbringung des Glaubens gezehlet miffen 134 fq. nichtige Araumente von folchem Lieb = und Soffnungs-lofen Glauben in der Rechtfertigung 242.248. 254.277. woben er sich auf Flacii Aucto= rität vergeblich berufet 246fq.muhfame und unglücklich gerathene Erklärung einer Stelle aus dem Chemnitio 188 sq. Rechthaberen und Lust Reper zu machen 190.207. vergebliche Ausflucht 210. ungegrundete Eris tique 234. Uebertretung des achten Gebots 242. 287. Soloecismus hermeneuticus 249. 252. Unftoß gegen die Grundfate der Theologie 276. nichtige Confequentienma= Geren 278. 289 fq. ungereimte Cenfur des

rsten

Schie=

s fq.

Bud=

n an

essen

1 26.

esten

7.8.

nal=

sorte

nuth=

und

feine

lliget

**fucht** 

h zu

Ma=

liger

um=

iften

nan=

eliq=

fich

Fin=

neh=

ichet

ctige

tige

uten

ewe=

### Das III Register,

sell. Buddei wegen nicht angeführter Schriftsstellen 285 sq. offenbare fallacia oppositionis in Citirung vieler anderer Zeugnisse 298 sq. 318. Proben davon 300 sqq. sucht ben den Reformirten Lehrern vergeblich Schuß und Zuslucht 318. Siehe auch D. Buddeus.

M

B

Leben des Glaubens, ob solches in der Rechtfertigung da sen 140. kömmt aus der Wiedergeburt 144. 145. und nicht erst aus der
Ergreiffung Christi 146. 147.281. obs wol
aus Christo kommen muß 149. hat seine
Stusen 149. 151. wie es sich in und nach
der Rechtsertigung erweise 139. 154 sq.
156. kan aufzweherlen Art betrachtet werden 282. wie es von dem Leben der Gerechtigkeit Christi unterschieden sen 283. 284

Liebe zu GOtt und JEsu Christo, ein innerlich gutes Werck 133. ist vom Glauben nie zu trennen 136. 158 sq. 162. wie sie nicht rechtsertige 136. 161. wie sie auch auf die Rechtsertigung folge

M.

Majoristischer Lehrsau, worin er bestanden 198+306.311. wer solchem sonderlich

### der merchwürdigften Sachen.

zugethan gewesen 307. ist nicht zu billigen 175. von wem er allermeist bestritten wor= den 315

Missbrauch des Spruchs: Der Gerechte fället 2c. wird verworfen 133

Mi épyazóusvos, (6) was diese Worte nach dem Zweck Pauli heissen 82. 257. 260. wie sie der sel. Spener erklåre 85. item der sel. D. Seb. Schmidt 256

97.

Wercke, in was für einem Verstande Buddeus dieselbe in der Nechtsertigung statuire 21. 169. im Stande der Gerechtsertigten wird von unsern Theologis nicht geleugnet 22. 176. findet aber auch in dem ersten Handel der Nechtsertigung statt

D.

Ohne, was die Wortgen nicht allezeit in sich schliesse 249 sq.

D.

Papisten, in welchem Puncte der Rückfall zu denselben nicht zu besorgen sen 55. 175. 199. womit ihr Einwenden wider die Evangelis 3 sche

ift=

io-

cht

lich

uch

tht=

der

pol

ine

ach

fq.

er=

ech=

84 1er=

nie

Die

64

an=

lich

111=

### Das III Register,

sche Lehre von der Rechtsertigung am kräftigsten zu widerlegen 174

Hapaueven, was es heiste

IOI

N.

Rechtfertigen, die eigentliche Bedeutung diefes Worts

Rechtfertigung, in welcher Ordnung der 21r= ticul von derfelben, von den Theologis ab= gehandelt werde 208. darüber wird von D. Klugen gestritten 19. wovon bierinnen der status controuersiae nicht sen 19. mos von er eigentlich sen 20. worin der Grund Derfelben bestehe 19fq. bor Derfelben muß der Borfat fich zu bestern hergeben 106 fag. 110. wodurch sie nicht erlanget werde 64. 167, 169, 170. Derfelben dren gewiffe periodi sind wohl zu mercken 321 fgg. worin die erite und folgende mit einander übereinkom= men 83. worin der Sandel derfelben bestehe 132. Diefer kan im gedoppelten Berftan De genommen werden 232. welches D. Rlu= ge nicht zugeben will ibid. davon kan das eigentliche Moment der Zeit in dem gottlichen Gerichte, nicht bestimmet werden 232. 237. 238. mas durch den Stand derfelben zu verstehen sen 132

Refor=

### der merckwürdigsten Sachen.

Reformirte, approbiren die Lehre vom lieblosen Glauben keinesweges 317. sondern widersprechen ihr einmuthig 325. wosür sie die Liebe halten 325

Reue, die guten Bewegungen in berfelben nennet Buddeus im weitlauftigen Berftan= de gute Wercke 29. 40. 58. verstehet aber dadurch eine durch den Glauben gemäffigte oder Evangelische Reue 38. 70. solches get schicht auch in den Sombolischen Büchern 44 fgg. und von andern orthodoren Lehrern 51 fq. wodurch aber dem Pabsithum feinesweges der Weg gebahnet wird 55 fq. wie folche vor dem Glauben hergehe 29 fq. 39. in welcher Absicht die Reue unser gutes Werck heissen und nicht heissen könne 56.57. fan ohne ernften Rampf nicht ftatt haben 98. ift in der erften Bekehrung meh= rentheils eine Wircfung des Gefetes 31. die gesetliche ist auch eine wahre Reue ibid. und an fich perov ti 31. 35. fan aber gut oder bose werden 31. was sie ohne den Glauben sen 32.90. eine bloß gesetliche ift fein gutes Wercf zu nennen 35. und warum nicht 36. von wem sie gewircket werde 36 feq. wenn fie heilfam werde Holq.

3 2

74

OI

die=

19

Ur=

ab=

noc

nen

00=

md

der

19.

54.

10-

die

m=

te=

ma

lu=

as

tli=

12.

en 32

t-

# Das III Register,

| ©.                                                                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Schöpfung der Welt, ein Bild der neuen und geistlichen Schöpfung 165                                                               |
| Schrift, was sie für einen Glauben erforde-                                                                                        |
| Sieg des Glaubens, worin er bestehe 94. was vor demselben vorhergehen musse 92.97                                                  |
| Streit-Frage in dem Handel der Rechtferti-<br>gung 20. 232. 247. wer dazu mit die erste                                            |
| Beranlassung gegeben 247 Symbolische Bücher, darin kommen nicht                                                                    |
| alle Theologische Distinctiones den Worten<br>nach vor 43. wol aber dem Verstande nach<br>43. favorisiren der weitläuftigen Bedeu- |
| tung guter Wercke 44.45.47. deren vor-<br>nehmste Ausleger 117                                                                     |
| ę.                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                    |

| Coorung der h   | errichenden bosen Lust, wie sie |
|-----------------|---------------------------------|
| geschehe        | 105                             |
| Tod Christi,    | durch dessen Kraft muß das      |
| Flesich sterbe  | in 103.104 fg.                  |
| = = der geistli | che, wie solchem abzuhelfen     |
| 103. wie dei    | Lebergang aus demselben zum     |
| Leben gescheh   | e 104                           |

u. V.



#### u. 3.

Uebersexung aus einer Sprache in die ans dere, wie sie nicht allemal geschehen könne 257. mas daben zu beobachten Verdienst JEsu Christi, ist einzig und als lein der Grund der Rechtfertigung 19. 224. und das Object des Glaubens 170. dar= auf seten viele ein fleischliches Bertrauen 96.144.239 Vergebung der Sunden, darin bestehet die Korm der Rechtfertiauna Unterscheid zwischen dem Rampfin der ersten

und täglichen Buffe Dorfatz des neuen Gehorfams, ift den lustificandis nicht abzusprechen 106. woher er entstehe IIO.III 255

Vorurtheile, wie sie anzusehen

#### 213.

Wahrheit, wie man zur Erfantnif berfelben 99.100 nicht fomme Wiedergeburt, derselben Form 33. 145. was sie sen 145. muß vor der Rechtferti= gung hergehen 243. fan in gedoppeltem Berstande genommen werden 150. Daraus hat der Glaube sein Leben 144.145. Die

Borbereitungs- Handlungen und habituale Beschaffenheit derselben sind unterschies Den Wircfun=

uen

165

cde=

71

94.

.97

rti=

rite

47

icht

ten

ach

eu=

or=

17

fie

05

oas

fq.

fen

um

04

X.

### Das III Register, der merdw. Sachen.

Wirdungen der Matur und Gnade, wie sie beschaffen

Wort GOttes, wie das gehörte zu beswahren 101. dessen Kraft und Wirckung 102. ist ein Gnaden Mittel zur Erleuchstung des heiligen Geistes 140 sq.

3).

Tropovi, was es eigentlich bedeute

100

3.

Juversicht, das dritte Stück des Glaubens 144. was sie sep ibid. wovon sie zu un= terscheiden 146.

ENDE.



