

### Franckesche Stiftungen zu Halle

### Zeugniß Von der Gnade und Wahrheit in Christo

Schubert, Heinrich Halle, MDCCXLVIII.

VD18 13223623

Am IV. Sonntag nach dem Fest der Erscheinung Christi. Röm. 13, 8 - 10. Apostolische Ermunterung zur Liebe gegen den Nächsten. Gehalten 1740.

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and reproduction reproduction requests and reproduction r

Die auten Früchte auf dem von Gott gesetten auten Baum. 299

Stern; fo mag man wohl fagen : Diefer fchone Sinn Chrifti leuchtet heller als bes gangen himmels heer. Daß er für feine Reinde bat, war feinem Bater ein angenehmes Rauch . Opfer Jef. 53, 12. Thut ihr befigleichen, fo werdet ibr in Christo dem Dater, der wesentlichen Liebe, auch ein anges

nehmes Opfer feyn.

Wir geben nun von einander. Bielleicht ftoffet manchemunter euch noch in Diefen Abend . Stunden eine Belegenheit auf, aufzusagen, mas er in Diefer Predigt gelernet hat. Wohl uns, wenn wir uns als geiftlich Rluge, als Sanftmutbige, als über das Gute eifernde, als Friedfertige, und als folche, die ihre Feinde lieben, in der That beweifen ! Go wird ber Derr uns, feine gute Baume, reinigen, daß wir immer mehr Fruchte bringen, und endlich mit Frieden in fein Paradicf verfetet werden Fonnen.

Ach Derr Jefu, mache uns alle ju guten Baumen, und ichende uns immer mehr Gnade, Fruchte der Gerechtigkeit, zu bringen. die durch dich in uns geschehen, zur Ehre und Lobe Gottes, Umen! Umen!

Am IV. Sonntag nach dem Fest der Erscheinung Christi. Róm. 13, 8:10.

## Apostolische Ermunterung zur Liebe gegen den Nächsten.

Behalten 1740.

BOtt der Liebe, vertlare fich, als Liebe, in uns, damit wir in fein Bild verbilder werden, und ihn von gangem bergen, auch unfern Mach= ften, als uns felber, lieben tonnen! 21men!



Te haben aus den apostolischen Lectionen, welche am 1.2. und 3. Sonntage nach bem Geft Der Erscheinung Chrifti pflegen erklaret ju werben, die guten Fruchte auf dem von Gott gefesten guten Baum, in ben vorigen Jahren, betrachtet. Unter folchen guten

### 300 Am IV. Sonnt. nach dem Fest der Ersch. Christi, Rom. 13, 8:10.

ten Früchten ist zwar auch der Liebe hin und wieder erwehnet worden. Weil aber der Apostel in unserer heutigen epistolischen Lection ins besondere uns ermuntert, der Liebe, als der rechten Haupt » Tugend eines wahren Christen, uns beständig zu besteißigen: so wollen wir in dieser Stunde auch ins besondere von der Liebe handeln. Wht, der die Liebe ist, giesse aus seine Liebe in unsere Herhen, durch den Heiligen Geist, und mache uns dadurch tüchtig, ihn und unsern Nachsten in der Wahrheit lieben zu konnen! Lasset uns ihn hierum, und daß er seinen Geist und Kraft zu seinem Worte gebe, mit einander herhlich bitten. Wir wollen solches thun in einem gläubigen Bater Unser.

## Tert.

Móm. 13, 8 = 10.

End niemand nichts schuldig, denn daß ihr euch unter einsander liebet: denn wer den andern liebet, der hat das Gesetz erfüllet. Denn das da gesaget ist; du solt nicht ehevrechen; du solt nicht tödten; du solt nicht stehlen; du solt nicht falsch Zeugniß geben; dich soll nichts gelüsten, und so ein ander Gebot mehr ist, das wird in diesem Wort verfasset: du solt deinen Nächsten lieben als dich selbst. Die Liebe thut dem Nächsten nichts Boses. So ist nun die Liebe des Gesetzes Ersfüllung.

### Gebet.

Derreuer Lepland, du weissest, daß wir dein Bild verlohren has ben, mit der Sunde aber durch und durch vergistet und verschert sind. Weil du nun in die Welt kommen bist, uns arme Sunder selig zu machen; Ach so erbarme dich über uns, zerstöre in uns die Werse des Teusels, und richte dein Bild in uns wieder an! Defene uns die Augen, daß wir in deinem Gesicht erkennen die Blarbeit deines Vaters! Geuß seine Liebe, aus welcher er dich, seinen einges bohrnen Sohn, sür uns in den Tod gegeben hat, und deine Liebe, aus welcher du am Creuz sur uns gestorben bist, in unsere Lerzen aus durch deinen Leiligen Beist! Belebe und erwärme durch solch göttlis des Leuer unser kalte und todte Lerzen, damit wir dich und deinen Bater.

Apostolische Ermunterung zur Liebe gegen den Rachften.

Vater, auch in die und deinem Vater unsern Machsten hernlich lieben tonnen. Segne dazu dieses dein Wort in dieser Stunde an uns allen um deines Namens willen, 2men!

Der Inhalt unfere ieho verlejenen Textes ift

# Eine apostolische Ermunterung zur Liebe des Nächsten.

Wir sehen

1) Auf die Sache, wozu der Apostel ermuntert.

2) Auf die Grunde, womit er ermuntert.

## Abhandlung.

### Erfter Theil.

Fnd niemand nichts schuldig, denn daß ihr euch unter einander liebet, fpricht ber Apostel v. 8. Bur Liebe ermuntert er beme nach die Romer, und mit benfelben auch uns. Der Bruder "Liebe hatte erbereits Cap. 12, 10. gedacht. In unferm Gert aber redet er von der allgemeinen Liebe; welches aus v. 9. offenbar wird, da er fpricht: Du folt deinen Machsten lieben als dich felbst. Gewiß eine recht fusse Sache, zu welder der Beift Gottes durch den Apostel uns ermuntert. quicklicher, fuffer und erfreulicher, als Liebe, und Liebe üben ? Satte uns Gott befehlen konnen, daß wir uns unter einander haffen und anfeinden solten, so wurden wir ein unruhiges, sinsteres, beschwerliches, ja höllisches Leben führen muffen. Da er uns aber befiehlet, auch nicht anders, als befehlen fan, daß wir und unter einander lieben follen; fo mogen wir ja burch dif Gebot lernen , wie er gegen und gefinnet sen. Er will nemlich aus unendlicher Liebe, daß und wohl fen, und daß uns unfer Leben in diefer ohnedem elenden und betrübten Welt verfüsset werde. Wer liebet, wer in der Wahrheit liebet, der hat den himmel im Herben. Wer aber in haß, Feindschaft und Bitterkeit gegen seinen Nachsten flebet, ber schwebet in lauter Berdruß, martert und plaget fich felber, und hat hier schon bereits einen lebendigen Vorschmack von der auf ihn wartenden hollis schen Unruhe.

An B

Damit

302 AmiV. Sonnt. nach dem Fest der Ersch. Christi, Rom. 13, 8-10.

Damit wir uns aber nicht selber betrügen, in unserm Eigendünckel und Wertrauen auf unsere Kräfte, zusahren, und sprechen: Mun so will ich denn auch meinen Mächsten lieben! So lasset uns die Ermunterung des Geistes Wittes zur Liebe des Nächsten, in ihrem rechten Grunde betrachten. Das wird geschehen, wenn wir fragen: Wer soll den Mächsten lieben? Wer kan den Mächsten lieben? Wer kan den Mächsten lieben? Wer foll man lieben? Wie sollen wir den Mächsten lieben?

- 1) Wer foll nun den Rächsten lieben ? Paulus spricht: Ihr folt euch unter einander lieben. Du folt deinen Rachften lieben. Siervon fan fich nun niemand ausschlieffen. Diemand fan ohne feinen Rachften leben. Ci. ner bedarf des andern. Wie ich nun will, daß mein Rachfter mich lieben, und aus Liebe mir zu Bulfe kommen foll, wo und wenn ich feiner bedarf : Alfo bin auch ich verbunden, ihn hinwiederum zu lieben. Der Apostel spricht um defimil. len: 3hr folt euch unter einander lieben. Man horet iest oft flagen, bag Beine Liebe unter den Menschen sep. Db nun wol dieje Klage an fich allerdings gerecht, und mohl gegrundet ift; fo find boch gemeiniglich Diejenige, welche Dieje Rlage jum meiften fuhren, die Schlechteften in der Liebe. Fingen fie ben fich fein an, und lerneten ihren Rachsten von Bergen und in der Wahrheit lieben, fo wurden fie, wenn fie auch nicht wieder geliebet wurden, dennoch ruhig und ftille in ihnen felber fenn konnen, und ben Simmel in ihrem Bergen haben. Da fie aber nur geliebet und mit Bohlthaten überschuttet feyn wollen; felbst aber feine wahre Liebe, Die des Nachsten, so viel möglich ift, gerne schonet, und ihn nicht ohne Noth beschweret, in ihrem Bergen haben: Go ift ihr Berg voll Unruhe und ihr Mund voll fundlicher und eigenwilliger Klagen. Laffet uns bemnach Pauli Borte mercfen : 3hr folt lieben! Du folt lieben! Ibr folt euch unter einander lieben! Diefe Worte gelten mir und dir, wer du auch biff. Laffet fie uns nur recht treulich auf uns gieben, und zwar als Borte Gottes, ben welchen es uns nicht fren ftehet, ob wir fie uben wollen oder nicht. Wir alle find verbunden, unfern Rachften gu lieben.
- 2) Wer kan aber seinen Nachsten lauter und in der Wahrheit lieben? Antwort. Die Obligation oder Verbindung zur Liebe seines Nachsten findet zwar ein ieder in sich selber, wenn er nicht wider die Sprache seines Gewissens seine Ohren verriegeln will; die Kraft aber dazu hat kein einiger Mensch in und aus ihm selber, er sey, wer er wolle. Daher antworte ich ohne Bedenschen: Niemand, kein einiger unter allen Menschen, kan seinen Nachssen, aus eignen Kraften, lauter und in der Wahrheit lieben. Spricht man:

man: Barum folt ich meinen Rachsten nicht lieben konnen? Untw. Du bift von Ratur ein bofer Baum ; Liebe, mahre und lautere Liebe aber ift erwas geiftlich Butes. Ranft du nun, als ein bofer Baum, Diefe gute Frucht tras gen ? Gin fauler Baum fan nicht gute Fruchte bringen. Spricht man: 2Barum fordert venn Gott von mir, mas ich nicht leiften und vollbringen fan? Untw. Bott forbert es von dir mit Recht. Er hat uns nach feinem Bilbe erschaffen, und aus dem uns anerschaffenen gottlichen Bilde hatten wir Kraft, Gott über alles, und unfern Nachsten als uns felbst zu lieben. Saben wir nun das gottliche Sbenbild verlohren, fo bat doch Gott fein Recht nicht verlobren, folches von uns ju fordern, ja, er hat Recht, wegen folches Berluftes, uns noch dazu vor Bericht zu fordern und zu ftrafen; wie denn auch fein Befet über alle, Die bes gottlichen Bildes ermangeln, ben Fluch ausspricht. Db wir nun wol bas Bild Gottes verlohren haben, folglich Gott nicht über alles, noch unfern Rachsten als uns felber lieben konnen; Gott auch, nach feiner Berechtigkeit, uns darüber von feinem Angeficht verwerfen fonte: Go will er bennoch, nach feiner groffen Barmberhigfeit, uns, aus faulen Baumen, ju guten Baumen machen, und und Onade fchencien, daß wir ihn und unfern Rachsten wieder von Bergen lieben konnen. Wir fragen alfo weiter:

3) Wie erlangen wir die dazu nothige Rraft? Antwort. Der Grund muß tief geleget werden, foll anders bas Bebaude unfers Chriftenthums wohl bestehen. Der Baum muß wohl gesetzet werden, wenn er gute Frucht tragen foll. Das Hert muß grundlich geandert, gebeffert und geheiliget werden, wenn es Gott und feinen Rachsten in der Wahrheit lieben foll. Menfch muß nemlich lebendig erkennen lernen, daß er alles geift und gottlichen Buten vollig ermangele. Er muß lebendig erfennen lernen, bag alles Bofe in ibm, und er in dem innerften Brunde feines Dergens mit der Gunde tief vergif. tet und ganglich, nach allen Kraften, verderbet fen. Das Bild Gottes ift ver-Tobren. Sie alle, wie fie von Matur find, ermangeln des Rubms, den fie an Bott b ben follen, ober: Gie ermangeln des gottlichen ihnen anerschaffenen Cbenbildes Rom. 3, 23. 3ft bas gottliche Bild nicht ba, mas ift benn ba? Antwort. Das Bild bes Satans ift ba. Mit Finsterniß, Jrethum und Thorheit, mit Feindschaft gegen GOtt, mit Ungerechtigkeit und Unbeiligkeit, mit Lieblosigkeit und Unbarmhertigkeit gegen ben Nachsten, ift ber Mensch angefüllet. Man lefe nur Rom. 1, 21031. 2,1024. 3,9018. Marc. 7, 21. 22. 23. Lernet dig der Mensch recht einsehen, so wird er auch fühlen lernen, daß er unter Gottes Zorn deßhaib liege. Denn Gottes Zorn vom himmel wird offenbaret über alles gottlose Wesen und Un=

304 Um IV. Sonnt. nach dem Fest der Ersch. Christi, Rom. 13, 8:10.

Ungerechtigkeit der Menschen, die die Wahrheit in Ungerechtigkeit aufhalten. Cap. 1, 18.

Dieser Born GOttes über bie Gunde muß von dem Menschen insonderheit aus bem Leiden JEfu Chrifti lebendig erkannt, und fraftig gefühlet werben. Denn Daffelbe ift ein rechter Spiegel, Davin man Die unendliche Liebe Gottes gegen uns, und feinen feuerbrennenden Born gegen die Gunde auf das tlarefte erten. nen fan. Wie heftig unfere Gunden, fingen wir, den frommen Gott entzunden, wie Rach und Eifer gebn, wie graufam feine Ruthen, wie sornig feine gluthen, will ich aus deinem Leiden febn. Laffet ber Menfch pon dem Beifte Gottes in ein folch Gefühl feiner Gunden und des Bornes Got. tes fich einleiten, fo ftirbet er, Cap. 7, 10. d. i. er lernet fich in feinem Berder. ben und in der ganglichen Ohnmacht, ihm felber helfen gu konnen, lebendig er-Fennen und fühlen. Er wird darüber grundlich gebeuget; aber eben damit wird er berjenige, in dem der Beilige Beift den Glauben an Jefum Chriftum entzunben fan. Denn in einem folchen gerknirschten und über fein Glend gerschlagenen Berben verklaret der Beilige Geift durch den Glauben, den er durch das Evangelium anzundet, Jefum Chriftum alfo, daß der Menfch ihn lebendig erkennet, und zuversichtlich ergreifet, als feine Gerechtigkeit. Da erlanget er in Chrifto, aus lauterer Gnade, Bergebung aller feiner Gunden , er wird in demfelben gerecht, und schmecket den Frieden Gottes, der über alle Bernunft ift. Cap. 3, 24. 26. 5, 1. Da wird auch die Liebe Gottes, durch den Beiligen Geift, alfo in das bert ausgegoffen, daß ber Menfch mit Freudigkeit fagen fan: Mich, ja eben mich elenden und armen Gunder hat Gott, da ich noch ein Gottlofer und fein Feind war, alfo geliebet, daß er mir feinen Sohn, und zwar den Eingebohrnen, jum Denlande gegeben bat. Alle meine Gunden bat er von mir weggenommen, fie auf ihn geleget, und ihn an meiner Statt getodtet. Dadurch bin ich nun mit Gott verfobnet, und der verlobenen Geligfeit wieder theilhaftig worden. Mun weiß ich, daß GDEE mich von Ewigfeit ber geliebet habe, noch liebe, und ewig, ewig lieben werde. Denn bat Gott feinen Cobn für mich fterben laffen, da ich noch ein Gunder war ; fo werde ich nun vielmehr Durch Jesum Christum behalten werden vor dem Born, nach-Dem ich durch fein Blut gerecht worden bin. Denn bin ich GOtte versohnet worden, da ich noch fein Feind mar; vielmebr werde ich nun felig werden durch fein Leben, da ich

Apostolische Ermunterung zur Liebe gegen den Machsten. 305

Gotte verfohnet bin, d. i. die von Chrifto gestiftete Berfohnung im Glaus ben wircklich angenommen habe. Rom. c, 8=10.

Diefer evangelische Befchmack ber Liebe Bottes verandert ben gangen Grund des Bergens alfo, daß der Menfch ein guter Baum wird, und Rraft bat. Bott berglich und über alles, feinen Rachften aber, als fich felbft, in der Wahrheit zu lieben. Da spricht alles, was in und an ihm ift: Goit ift die Liebe! Diefen BOtt liebe ich, und fan nun nicht anders, denn er bat mich erft geliebet! bat mich Gott alfo geliebet, daß er mich nicht allein pon aller wohlverdienten Strafe losgesprochen, und mir Leben und Belige teit geschencket bat; ey so will, tan und muß ich auch meinen Machsten lieben! Da ofnet fich der Brunnen des Lebens, Der boch vom himmel ber aus dem Bergen BOttes entsprungen ift, auch in dem Bergen eines folchen glaubigen Menfchen, und theilet ihm reichlich mit allerlen gottlicher Rraft, die thm jum gottlichen Leben und Wandel nothig ift, alfo, daß er in feinem Glauben darreichen fan Tugend, und in der Tugend Bescheidenbeit, in der Bescheidenheit Mäßigkeit, in der Mäßigkeit Geduld, in der Geduld Gottfeligfeit, in der Gottfeligfeit bruderliche Liebe, und in der bruderlichen Liebe gemeine Liebe.

Sehet, Beliebteste, das muß in uns vorgehen, und das mussen wir lebens dig und göttlich erfahren, wenn wir Kraft haben wollen, Gott über alles, und unsern Nachsten, als uns selbst, lieben zu können. Greisen wirs anders an, so wird nichts draus. Wir bleiben, wenns hoch kommt, Heuchler, und betrügen uns selbst Denn die wahre Liebe, oder das Bild Gottes, kan in uns nicht angerichtet werden durch vernünstige und philosophische Gründe; sie quils let auch nicht hervor aus einem sansten und linden Naturell: Nein! Sondern der Heilige Geist muß die Liebe, damit Gott uns geliesbet hat, in unsere Herzen ausgiessen, und dieselben dadurch mit Liebes Kraft erfüllen. Daher ist wahre Liebe eine Frucht des Leiligen Geisfes, Gal. 5, 22. nicht aber, philosophischer Uberredungen oder eines nas

turlich gutigen Bemuths.

Würden die Menschen also mit GOttes liebe erfüllet, so würden die Obrige teiten ihre Unterthanen, und diese ihre Obrigkeiten herslich lieben. Eltern würse den ihre Kinder, und Kinder ihre Eltern; Herrschaften ihr Besinde und das Geschiede ihre Herrschaften herslich lieben. Ein Nachbar würde ben dem andern in Frieden und Liebe wohnen, und Treue, Gerechtigkeit und Liebe wurden sich kussen. Welch ein suffes und vergnügtes Leben wurden sie nicht neben und mit einander Schuberts Epist. Pred. 1. Theil.



führen? Ja fie wurden den himmel, und einen lebendigen Borfchmack der

fuffen Ewigfeit bereits in ihrem Bergen haben!

Dun Geliebtefte, Difift der Grund, der in euch muß geleget werden, Der euch um deswillen in allen Predigten vorgehalten wird, auf den ihr auch infonderheit in der Betrachtung der nachft vorhergebenden drepen Sonntaglichen Lectionen mit aller Treue fend gewiefen worden. 21ch fo gebet bann bem Beifte Gots tes Raum, daß er die Liebe BOttes in eure Bergen ausgieffen tonne. Bie bif aber nicht gefchehen fan, als in der Ordnung der mahren Befehrung des Berkens von der Gunde ju Jefu Chrifto: Ach fo laffet doch dem Worte der Wahrheit Raum, damit ihr eure Gunden und den Born Gottes über Diefelbe lebendig fuhien lernet, und alfe der Beifige Beift den mahren Glauben an Jefum Chriffum in euch angunden konne. ABarum wollet ihr in der Gunde, ohne mahre Liebe gegen GDEE und den Nachsten, folglich unfelige Menfchen vor GDtt bleiben, Da er euch doch fo gerne aus folchem Jammer erretten, feine Liebe in euer Ders ausgieffen und euch ju feligen Menfchen machen will? Glaubt ficherlich, woihr euch gegen folche liebreiche Ermahnungen verhartet, daßihr den Schaden davon auf eurem Todten. Bette und in der Ewigkeit auf das fchrecklichfte empfinden werdet. BOtt erleuchte einen ieden, daß er erfenne und bedencte, ju diefer feiner Beit, was ju feinem Frieden Dienet: Wer aber unter uns in einer mabren Buff. Arbeit ftehet, der bleibe fein in der Sand Gottes, und laffe fich nur recht bearbeis ten. Es gehet zu einem feligen und fuffen Swecke. Denn der Beilige Weift wird, wie wir vernommen haben aus dem Worte des treuen Gottes, der nicht ligen Pan, die Liebe GDites in fein Bert alfo ausgieffen, daß er ber gottlichen Gna. de fraftig versichert, an Bert, Muth und Ginn grundlich verandert, und in den Stand gefetet werden wird, Bott über alles, und feinen Nachften treus lich lieben ju fonnen.

Gleichwie nun glaubige Kinder GOttes allein diejenige find, die ihren Nach, ften, als sich selbst, aus der empfangenen Gnade GOttes lieben können: Also will nun der Apostel, daß sie der Gnade GOttes sich auch recht gebrauchen, und in allen Stücken Liebe gegen ihren Nachstenwircklich üben follen. Seyd niemand nichts schuldig, denn daß ihr euch unter einander liebet! Fragen wir also wei.

4) Wen man lieben solle? So ist aus diesen Worten offenbar, daß gläubige Christen unter und gegen einander Liebe zu beweisen schuldig sind. Hieben bleibet aber der Apostel nicht stehen, sondern er thut hinzu: Du sole deinen Nächsten lieben als dich selbst v. 9. und weiset uns damit auf alle Menschen, keinen einigen ausgenommen. Daß wir aber einen ieden Menschen, wer er auch ist, für unsern Nächstenzu halten haben, ist daraus of.

fenbar,

fenbar. Dir haben alle Ginen Schopfer. Wir fommen alle von Abam ber. unferm einigen erften Dater, folglich find wir unter einander Bruder und Schweffern. Bir find durch Einen Beyland erlofet worden. Wir bedurfen einer des andern. Denn wo ift doch ein Menich ju finden, der fur fich als lein bestehen und aller andern Menschen entbehren fonne? Go habe ich benn, als meine Rachften ju lieben a) alle die mir Gutes thun. b) 2ille, die mir für die Zeit nichts Gutes thun. c) Alle, die mich beleidigen und mir Ubelsthun. Denn diefefind eben fo mohl meine Rachften, als meine beften Freunde find. Daher ermahnet der Beift Bottes durch Paulum: Go nun Deinen Feind, der dir feind ift und Ubels thut, hungert, fo fpeife ibn, durftet ibn, fo trande ibn. Wenn du das thuft, fo wieft du feu. rige Roblen auf fein Saupt fammlen. Cap. 12, 20. Und unfer Benland fpricht: Liebet eure Feinde, fegnet die euch fluchen, thut mobil denen, die euch haffen, bittet fur die, fo euch beleidigen und verfolgen; auf daß ihr Rinder fend eures Baters im himmel. Denn er laffet feine Sonne aufgeben über Bofe und Gute, und laffet reanen über Gerechte und Ungerechte. Denn fo ihr liebet, (allein die lieben wollet,) die euch lieben, was werdet ihr für Lohn haben? Thun nicht daffelbe auch die Bollner? Und fo ihr euch nur zu euren Brudern freundlich thut, was thut ihr fonderliches? Thun nicht Die Bollner auch alfo? Darum follt ihr vollkommen fenn, gleich wie euer Bater im Simmel vollkommen ift Matth. 5, 44: 48.

Diß ist für unwiedergebohrne und bloß natürliche Menschen eine harte, und ihnen zu leisten gang unmögliche Forderung. Solche Menschen lieben zum öftern nicht einmal diesenige, von denen sie Gutes genossen haben, oder iest geniessen, sondern vergelren Gutes mit Bosen, welches recht teuslisch ist; wie wollen sie denn ihre Feinde lieben? Sie vergelten vielmehr Schelt-Wort mit Schelt-Wort, Haß mit Haß, Feindschaft mit Feindschaft. Und das ist ihnen, nach ihrem bosen Herzen natürlich. Gläubige Christen aber, die aus Gott gebohren sind, lieben aus der ihnen geschenesten Inade wircklich ihre Feinde und sind in diesem Stück vor allen andern Menschen, recht was sonderliches. Sie sprechen also: Lat der große und Allgewaltige GOTT mich, da ich sein Zeind war, und seine Allerhöchste Masestäte so unzehliche mal, so grob, muthwillig und vorseulich beleidiget hatte, mich geliebet, und seinen eingebohrnen Sohn für mich in den Tod gegeben: Lat er mich armen

308 Um IV. Sonnt. nach dem Fest der Ersch. Chrifti, Rom. 13,8:.0.

Sünder, aus unendlicher Erbarmung, zu sich gezogen, mir alle meine Sünden vergeben, alle wohl verdiente Strafe auf ewig erlassen, und noch dazu die ewige Glorie und Gerrlichkeit geschencket: Er, solre ich denn meinen Tächsten, der mich beleidiget hat, nicht lieben, ihm nicht vergeben, und Gutes thun nach meinem Vermögen? Was ist doch sür ein Unterschied zwischen mir und GOTT? Wie schwer sind meine Sünzden, da sie wider die unendliche Majestät GOttes angehen? Da mir nun diese grosse Majestät meine schwere Sünden vergiebt, solte ich mich denn nicht liebreich gegen meines Gleichen, dessen Vergeben, in Unsehung meiner, klein und geringn ist, sinden lassen? Ja diesen Seelen istes eine innige und herzliche Freude, wenn SOttihnen Gelegenheitzeiget, ihren Feinden in der That Liebe beweisen zukönnen. Und eben hieran haben sie ein untrügsliches und sicheres Kennzeichen, daß sie Kinder des lebendigen SOttes sind, und seinen Sinn haben, indem er seine Sonne ausgehen lässet über Böse und Sute, und lässet regnen über Gerechte und Ungerechte.

Gleichwie ich nun diesenigen lieben soll, die mir Gutes thun, die mir nichts Gutes thun, ja auch diesenige, welche sich als Feinde gegen mich bezeigen: Also muß ich auch lieben, die a) meine Glaubens-Oerwandten sind, die e) meine Glaubens-Oerwandten sind, die e) meine Glaubens-Verwandten nicht sind, ich muß lieben f) Juden, Turcken und Heyden, keinen einigen Menschen ausgenommen. Alse man aber denen, die man nicht kennet, und die auch uns nicht kennen, Liebe erweisen möge, werden wir bald hören. Ob man nun wol alle Menschen zu lieben verbunden ist; so halt die Liebe doch im Lieben Ordnung. Ein gläubiger Christ liebet diesenige, die mit ihm aus Gott gebohren sind, weit inniger und herhlicher, als sein ne nächste Anverwandten zeucht er billig der Noth der Fremden vor. Er übet Liebe, so viel erkan, an iedermann, allermeist aber an des Glaubens Genossen. Wo die Noth am größen ist, da neiget sich seine Liebe am krästigsten und nachdrücklichsten hin. Und also ist die Liebe der Gläubigen keine blinde, sondern sehen de Liebe. Fragen wir nun ferner

5) Wie man den Aachsten lieben solle? So haben wir daben folgendes zu mercken. Die wahre Liebe hatzum Grunde eine wahre Hochachtung des Nächsten. Und diese sinder sich ben denen, die den Heren sürchten. Sie se. hen ihren Nächsten an, als einen, der nach dem Bude Gottes erschaffen, und durch das Blut und Tod des ewigen Sohnes Gottes erlöset ist, zu dem Ende, daß er mit GOTT und GOTT mit ihm auf das Innigste vereiniget werden soll. Sie halten sich also nicht bes

fer, als ihren Rachften, wol aber befleißigen sie sich, ihn höher zu halten, als sich selbst, nach der Ermahnung Pauli Phil. 2,3. Stolk ist eine Tochter des Unglaubens, und eine Mutter aller Lieblosigkeit. Unter Stolken ist immer Zanck. Siner verachtet den andern. Diesen mag man wohlzurusen: Sat uns alle nicht ein Gott gemacht? Warum verachtet denn einer den andern? Mal. 2, 10. Hieraus ist zugleich offenbar, daß keine wahre Liebe gegen den Nachsten ben einem unbekehrten Menschen sonne, indem ein solcher den Unglauben in allen seinen Früchten, sonderlich im Stolke, über sich herrschen taffet. Die Liebe ruhet im Bergen, und bestehet in einer suseigung des Bergens zu dem Nachsten. Aus solcher Zuneigung wünschet man, daßes dem Nachsten in allen Stücken wohl gehen möge.

Die Liebe bricht hervor in Geberden, Worten und Wercken. Wer Liebe gegen den Rachsten im Berhen hat, der ist von aussen freundlich gegen denselben, und seine Worte sind Zeugen, daß man denselben alles Gute gonne. Welt. Mensschen können zwar auch freundlich, ja oft garzu freundlich thun und garzu glatte und süsse Worte geben. Die That aber zeuget hernach von der Kalsche beit des hergens. Un solchen Menschen hat der Herr Greuel, und bringet sie, als Lügner, um. Gläubige Christen beweisen mit der That, in allen Fällen, daß sie ihren Nächsten lieben. Sie thun dem Nächsten nichts Boses v. 10. Wohl aber sind sie bestissen, ihm zu rathen und zu helfen, nach als

Iem Wermogen.

Sie lieben aber ihren Nachsten nicht über fondern unter GOTT, in GOtt und um BOttes willen. Gie lieben ihn als fich felbft v. 9. Wie nun glaubige Chriften fich felber ordentlich und beilig lieben: Alfo lieben fie auch ihren Radiften beilig und wohl geordnet. Unbefehrte Menschen verfte. hen in ihrer naturlichen Blindheit davon nichts. Gie reigen ihren Rachften gur Sunde wider GOTE, und fprechen dann wol, daß fie ihm damit eine Ehre and Liebe erweifen wollen. Einer führet den andern jum Gauffen , und will daben als ein guter Freund angesehen fenn, der dem andern badurch eine Chre er. weife. Bie mandjer fundiget dem andern ju gefallen , und fpricht: 3ch habe es ihm ju Liebe gethan. Das ift aber eine falfche Liebe, eine Rebellion gegen GDET, eine Ermordung des Rächften und feiner felbst nach Seel und Leib. Rleischliche Eltern tonnen ihren Rindern Bosbeiten überfeben, fconen der Ruthe, vergarteln fie, und verkaufen diefe ihre Beifun. digungen unter dem Damen der Liebe. Gleifchliche Lebrerkonnen, mo nicht gu allen, doch zu vielen Greueln fillschweigen, und wollen damit den Ramen liebreicher und friedliebender Manner verdienen. Ach wie viele Berfundi. gungen

310 Am IV. Sonnt. nach dem Fest der Ersch. Chr. Rom. 13, 8=10.

gungengehen nicht im Chezund Haus. Stande vor unter dem Namen und Schein der Liebe! Wahre Christen aber reinigen sich mehr und mehr von solcher falsschen liebe, und besteißigen sich dagegen der wahren Liebe. Sie erinnern und besstrafen ihren Nächsten, wenn es noth thut, über das Bose, und suchen seine Sees te zu erreten. Könen sie, so steuren und wehren sie der Sünde aus aller Macht, und ermüden darinne nicht, ob sie gleich von den mehresten darüber gehasset und angeseindet werden. Ist dis nicht in ihrem Bermögen, so bezeugen sie doch ihr Missallen an dem Bosen ben gegebener Gelegenheit, sie betrüben sich über dasselbe, sie seussen dawider, und beten zu SOtt für ihren blinden Nachssten. Und in diesem lestern, nemlich, im Gebet, beweisen sie ihre Liebe gegen alle Menschen, Bekante und Unbekante, gegen ihre Freunde, Feinde, Glaubensschoffen, gegen Menschen von anderer Religion, gegen Jüden, Türcken und Henden; nach der Ermahnung Pauli i Simoth. 2, 1.10.

Die wahre Liebe des Nachsten beschreibet Paulus gar schön mit solgenden Worten: Die Liebe ist langmuthig und freundlich, die Liebe eisert nicht, seigentlich, sie ist nicht neidisch, sondern gönnet dem Nachsten alles von Gott ihm verliehene Gute von Herken. Sonst eisert die Liebe allerdings mit einem göttlichen Sifer, wie man an dem Exempel des Herrn Issu und derer Apostel siehet.) Die Liebe treibet nicht Muthwillen, seigentlich, sie thut nichts verwegen, oder mit Verstellung sie bläbet sich nicht. (nemlich über die empfangene Sabe, und erhebet sich nicht um derselben willen über andere.) Sie stellet sich nicht ungeberdig, sie suchet nicht das Ihre, sie lässet sich nicht erbitztern, sie trachtet nicht nach Schaden. Sie freuet sich nicht der Ungerechtigkeit, sie freuet sich aber der Wahrheit. Sie verträget alles, sie viel mit gutem Gewissen geschehen kan sie glaubet alles, (wo das Gegentheit nicht klar zu Tage lieget. Denn sonst ist die wahre Liebe gewisseine blinde Liebe.) sie hoffet alles, sie duldet alles. 1 Cor. 13, 457.

Und das ist die Sache, zu welcher Paulus die glaubige Romer und auch uns ermuntert, wenn er spricht: Serd niemand nichts schuldig, denn daß ihr euch unter einander lieber. Lasset uns, ehe wir unsern Herhen naher treten, sogleich

### Anderer Theil.

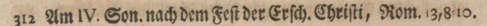
Um andern Theilegehen, und die Gründe betrachten, mit welcher er uns zur Liebe des Nächsten aufmuntert. In unserm Texte finden wir derselben zweene. Der erste Grund ist unser Schuldigkeit

Diafeit. Dir find fduldig, Liebeguuben. Gerd niemand, fpricht der Apo. ftel, nichts ichuldig, denn daß ihr euch unter einander liebet. Der wie es auch konte gegeben werden: 3br ferd memanden nichts schuldig, benn daß ibr zc. In den vorhergehenden Berfen hatte Paulus ermahnet, der Obrigkeit Schof und Boll, und allen andern, was man ihnen schuldig fen, gu geben. Dun faffet eralles, mas man den Obern, den Gleichen und den Geringern fchuldig ift, ineins jufammen, und fpricht: Ibr ferd niemanden nichts Schuldig denn Liebe. Er will fagen: Lernet ihr euren Rachften recht lieben, fo werdet ihr in allen Stucken gegen denfelben nach Gottes Willen euch verhalten. Ihr werdet ihm nichts Leides, wol aber Gutes thun, und zwar wie es die Umfrande ben iedem und gu ieder Beit erfordern. Go bleibet denn die Liebe eine beffandig bleis bende Schuld. Denn Gott hat geboten: Du folt, fo lange du bift, ju aller Beit, in allen Umfranden und ben aller Belegenheit, deinen Machfren lieben. Dit gebet uns mit feinem allerheitigften Erempel in der Liebe vor. Wir aber find fchuldig, Sottes Nachfolger ju fenn, als die lieben Rinder. Wir wollen, daß unfer Nachfter une in allen Umftanden und ben aller Belegenheit lieben foll. Go find wir ihm auch beständige Liebe schuldig. Wer wolte nun der Liebe fich nicht mit allem Ernft bee

Der andere Grund wird uns in diesen Worten angezeiget: Wer den andern liebet, der hat das Gesey erfüllet v. 8. Die Liebeist des Geseyes Krsüllung v. 10. Nach dem Gesch, welches der allerheiligste und unwandeldare Mille Gottes ift, sollen wir leben. Die erste Tasel desselben sordert die Liebe gegen Gott; die andere sordert die Liebe gegen den Nachsten. Bende Taseln mussen von uns erfüllet oder gehalten werden. Da nun die sieben Gebote der andern Tasel in dem einen Worte: Du solt deinen Nachsten lieben als dich selbstzu sammen gesasset, und durch die Liebe erfüllet werden; wer wolte denn nicht der Liebe gegen den Nachsten sich von Herzen besteißigen? Jedoch lasset uns zuerst hören, was Paulus davon redet, und sodann naher betrachten, wie dersenige, der seinen Nachsten liebet, das Geseh halte oder erfülle.

Paulus spricht: Wer den Mächsten liebet, der hat das Gesen erfülster. Diesen San beweiset er durch das fünfte, sechste, siebente, achte, neunte und zehente Gebot. Lasset uns das vierte Gebot dazu nehmen. Liebet der Mensch seinen Nächsten, so wird er, nach dem vierten Gebot, denen, die ihm vorgesetzt sind, nicht allein nichts zu leide thun, sondern sie auch ehren, ihnen geschorsam senn, ihnen dienen, sie hoch und werth halten. Wer nun seine Eltern, Lehrer, Bormunder, Herren und Frauen, auch die Obrigkeit nicht ehret, ihnen nicht gehorchet, und ihnen nicht nach dem Besehl Bottes dienet; siebet ein solcher Mensch

fleißigen?



Menfch mohl feinen Rachften? Gudet ein folder wohl nach ben Geboten Bottes gu leben, und fie ju halten ? Reinesweges! Er ift vielmehr ein Uber. treter der Gebote Gottes, und dasift ein Zeichen, daß er teine Liebe meder gegen Gott noch gegen den Nachsten in feinem Bergen habe. D wie viele Ubertreter der Gebote Gottes, und wie viele von der Liebe gegen Gott und ih. ren Radiften entbloffete Menfchen findet man nun nicht in unferm Dotsdam! Wird Denn Gott folche Menfchen ungeftraft laffen? Rein: Denn Gott Drohet ju ftrafen alle, die feine Gebote übertreten! Ungehorfam gegen

Gott und die Vorgesetzte ift eine Zauberen-Gunde.

Ber Bott und feinen Nachstenliebet, der wird, nach dem funften Gebot, nicht allein feinem Rachften an feinem Leibe feinen Schaben noch Leid thun, noch vielweniger ibn gar todten; fondern vielmehr ibm belfen und fordern in allen Leibes-Mothen. Ach wo wollen hier die Unbarm. hertige und Lieblose bleiben? D wie viele Mordthaten gefchehen unter uns, wider die Liebe, durch Unbarmhernigfeit und Lieblofigfeit! Ddaß die, fo über andere ju gebieten haben, bedencken mochten, daß ein unbarmbergig Gericht ergeben werde über die, fo nicht Barmbertigfeit gethan haben! D daß die, welche von dem ihnen jugeworfenen Reichthum ben Urmen Liebe beweifen konten, und es nicht thun, bedencken mochten, daß der DErr eben ju ihnen ins besondere dereinft fagen werde: Gehet bin von mir, ihr Berfluchten, ins ewige Feuer! Bum foligiren, praffen und fcwelgen muß genug da fenn; Armen aber mitgutheilen ift nichts vorhanden. D ihr armen Menfchen, wie übertretet ihr doch GDttes Gebot fo gar fchnode. Der Dere wird euch finden!

2Bo wollen denn die bleiben, die unschuldige Leibes-Frucht abtreiben,oder, wenn fie gebohren ift, umbringen, und weg legen? Das vergoffene Blut des lett umgebrachten und weg gelegten Rindes fcbrenet ju Gott Und ift gleich die Morderin bisher vor Menfchen, ob man gleich genug nach geforschet bat, nicht offenbar worden, so ift fie doch vor bem & Errn offenbar. Ihr alle, die ihr folde unschuldige Würmlein ermordet, werdet Gott nicht entflieben. Ihr werdet, wo ihr nicht von gangem Bergen Buffe thut, von Gott, als Morder, vor aller Welt

gerichtet werden.

2Bo wollen denn die bleiben, die theils fich felber, theils auch andere durch Saufen und andere Unmaßigkeit um ihre Gefundheit bringen, wenn ber Born des BEren über die Gimder anbrennen wird. Ihr alle, Die ihrs fo machet, fend wahrlich Morder vor Gott. Wird Gott euch ungeftraft laffen? Wo woller

benn auch die bleiben, die andere Menschen, auch wohl unschuldige Gemuther, zur Sunde versühren durch ihr boses Exempel? Die das thun, sind Seelen-Morder! D Obrigkeiten, v Vornehme, v Lehrer, v Eltern, v Herren und Frauen, werden eure Unterthanen, eure Zuhörer, eure Kinder und euer Gesinde euch nicht dereinst, als Seelen Morder vor Gottes Gerichte verklagen? Wo wollen denn die Zornige, die ihrem Nachsten alle Teusel auf den Hals wunsschen, und mit Unversöhnlichkeit, Haß und Feindschaft gegen ihn leben, bleiben? O wie viele Morder! Wird GOT folche Menschen ungestraft lassen?

Wer Gott und seinen Nächsten liebet, der wird, nach dem sechsten Gebot, vor aller Unkeuschbeit sich büren, und sich der Reinigkeit, die Gott gefällt, im zerzen, in Geberden, Worten und Werken bestleißigen. O du armes Potsdam, was hast du nicht für Hurer und Schebrecher in dir! Wie wild, wie frech und unzüchtig gehet es nicht in dir zu! Wieder von denen, die auf andere sehen solten, entbloden sich nicht, auch auf den Strassen, wie ich bereits ehedem solches öffentlich gerüget und beseuszet habe, sich wild, frech und unzüchtig zu beweisen. O des Jammers! Höret aber Gottes

2Bort :

# Die Unzüchtige, die Hurer und Ebebrecher wird GOtt richten! Amen! Amen!

D die arme Jugend! D wie wird die ermordet! D was werden wir für Nachkömmlinge friegen! O Sodom! O Gomorrha, du bist vor vielen ießisgen Städten und Dörsern in der so genannten Christenheit fromm und züchtig gewesen. Mein Herk weinet. Ich schweige. Der Herr aber, der Herr aber wird reden, oder vielmehr als ein Lowe brüllen über alle, die in der Unkeuschheit bleiben; auch über alle, die der Unkeuschheit nicht steuren nach ihrer Macht und Pflicht! Umen!

Ber GOtt und seinen Nachsten liebet, der wird nach dem siebenten Gebot, seinen Nachsten nicht allein auf keinerlen Weise vervortheilen, sondern auch, und zwar vielmehr, seinen Nuchen, auf alle billige und christliche Weise, gerne befördern. Wer seinem Nachsten etwas entwendet, es sen viel oder wenig, es sep auf eine grobe und gewaltige, oder auf eine listige und verborgene Weise; hat ein solcher wol Liebe gegen GOtt und seinen Nachsten ! Hatte er Liebe, wie wurde er denn wider alle Liebe seinem Nachsten Unrecht thun?

Schuberts Epift. Pred. 1. Theil.

n r

O wie

## 314 Um IV. Sonnt. nachdem Fest der Ersch. Christi, Rom. 13, 8:10.

D wie fiehet es um die Liebe, auch nach Diefem Bebot, unter uns fo fchlecht aus! Habet ihr Liebe, die ihr borget, und wenn ihr bezahlen follet, euch gegen Die, Die euch das Ihrige aus Liebe geliehen haben, ungeberdig fellet, und ihnen bittere und lofe Worte gebet? Der Gottlose borget und bezahler nicht. Kan einer, der Bott in der Wahrheit fürchtet, nicht bezahlen, fo wird es ihm webe thun, er wird sich unter den, welchem er schuldig ift, beugen, ihm seine Noth mit freundlichen und demuthigen Worten vorstellen, und ihn um weitere Beduld auf das herhlichste bitten. Und mit folden Leuten hat man ja gerne Beduld, ifte ihnen auch in ihrer Noth schuldig. Wer aber tropig thut, und seine Creditores mit frechen und schnoben Worten abweiset, der bezeiget eben damit, Daß feine Wahrheit, feine Gottes-Furcht in seinem Bergen fen. Sabet ihr Liebe gegen euren Rachsten, Die ihr euch prachtige Saufer bauen laffet, denen Sand wercke Leuten und Lagelohnern aber ihren verdienten Lohn nicht gebet ? Diefe Sunde schrenet zu Gott, und wird von Gott Born und Rache über folche Lieblose bringen. Sabet ihr Liebe gegen euren Rachften, Die ihr falfches Maaf und Gewicht gebrauchet? Die ihr Die ZBaaren verfalschet? Die ihr eurem armen und elenden Rachften feine Arbeit, welche er, um feiner Roth willen, losschlagen und verkaufen muß, nur halb bezahlet? Die ihr euren armen Anechten und Magden ihren verdienten Lohn, unter allerlen aufgesuchten Borwand, abkurget? Die ihr euren Unmundigen, als Bormunder, das Ibrige vor dem Munde wegnehmet?

Ach wer findet fich, ben diefer Borftellung, unter und in feinem Gewiffen geschlagen? Wer fühlet sich, als einen, der wider die Liebe gehandelt, folglich Die Bebote & Ottes muthwillig übertreten hat? Alch schläfert euer gerührtes Bewiffen nicht ein. Gott, Gott hat gefagt : Du felt nicht fteblen ! Dif fein Gebot will er gehalten wiffen. Wen er Dawider fundigen findet, von bem fpricht er: Die Diebe follen das Reich Gottes nicht ererben! Ach wendet euch ju Jefu, und bittet ihn um Buffe jum Leben! Gines muß ich noch erinnern. Saben Diejenigen Menschen, die nur fur fic forgen, und wohl zufrieden find, wenn fie nur was haben, um ihren armen Rachften aber in feiner Roth fich nicht bekummern; haben Diejenigen Menfchen, fage ich, wohl Liebe gegen ihren Rachsten ? Dein, ach nein! Beisige find fie, Abgotter find sie, Die den Mammon anbeten, und ihn viel zu hoch und theuer achten, als daß fie bem armen Beplande in feinen armen Gliebern, aus Liebe, bavon etwas abgeben folten! Deun, fie find es auch nicht werth, daß fie dem Beren Simmels und ber Erben in den Seinen Gutes thun follen. Ihr Lohn mochte im himmel febr berrlich fenn. Gie follen deshalb ihren Mammon behalten,

balten, an ihrem Ende aber follen fie ihn gang verlaffen, nicht einen Beller follen fie mitnehmen; fie follen ibn gang verlieren, nicht einen Propfen faltes 2Bafe fere follen fie haben, wohl aber follen fie von einem ieden Beller, Den fie im Unglauben bebruthet und einen Goben daraus gemacht haben, ewig ewig genaget werden. Darme Seelen, die zu dem Gold & Klumpen fagen: Du bift mein BOTT! Sie haben keine Liebe weder gegen BOTT, noch ihren Nachsten. Der Derr erbarme fich ihrer, und andere ihr Berg, che fie burch den Geis, der eine Wurkel alles Ubels ift, ins Verderben und Verdammniß verfencket werden!

Wer Gott und feinen Rachsten liebet, der wird, nach dem achten Gebot, seinen Nachsten nicht allein mit falschem Zeugniß verschonen, ihn nicht belugen, und von ihm nicht afterreden; fondern auch feines Nachsten Unschuld, wo fie ihm bekannt ift, auf alle mogliche Weise bezeugen, und seinen guten Namen retten, ober, wo er das mit Bewißheit nicht thun fan, wird er doch alles jum Beften kehren. Wir wollen, daß unfer Rachter es mit uns alfo mache. Was wir nun wollen, das uns die Leute thun follen, das muffen wir ihnen auch thun. Wer nun aber Lugen erfindet, oder wo fie angebracht werden. ibnen mit greuden, ohne Machfragen, ob die Sache fich alfo verhalte, Berfall giebet, fie ausposaunet und wohl noch vermehret; bat der mobl Liebe gegen seinen Machsten? Dein, es find Verleumder, Die ihren Nachsten mit der Zunge todt schlagen, und ihn seines ehrlichen Namens berauben. Der Derr hat an folden Leuten ein Greuel.

Wer Gott und seinen Rachsten liebet, der wird nach dem neunten und gebenten Gebot, in feinem Bergen feiner auffleigenden Begierbe nach bem, was des Nachsten ift, Naum geben, noch vielweniger darauf dencken, wie er feines Nachsten But, Weib, Knecht, Magd ober Dieh an fich bringe; er wird vielmehr feinem Rachften das feine gerne gonnen, und, fo viel an ihm ift, ihn ben demfelben gere ne erhalten. Wer nun feines Nachsten Gut, Weib, Rnecht, Magd ober Wieh an fich zu bringen fuchet; Wer feinem Rachften Das feine nicht gonnet, noch ihn ben bem feis nen, fo viel an ihm ift, zu erhalten fuchet: hat ein folcher wol Liebe gegen Gott und Den Rachsten? Ift er nicht vielmehr ein Ubertreter Der Bebote Gottes?

Bleichwie nun ein unbekehrter und fleischlicher Mensch keine mahre Liebe gu Gott und bem Radiften hat, und eben daber alle Bebote Bottes übertritt, und Gottes Born auf fich ladet : alfo haben Geelen, Die durch mahre Buffe und Glauben Kinder &Ottes in der Wahrheit worden find, mahre Liebe gu Gott und dem Rachsten, und halten, oder erfullen, aus der ihnen gescheneften Gnade, alle Gebote Gottes, fein einiges ausgenommen.

Hier

316 Um IV. Sonnt. nach dem Fest der Ersch. Chrifti, Rom. 13, 8=10.

Hier will nun nothig seyn, damit wir hinlanglich unterrichtet werden, ju fragen:

Rönnen denn gläubige Kinder GOttes die Gebote GOttes balten, oder das Gesetz erfüllen? Wir sehen, daß Paulus in unserm Texte sagt: Wer den andern liebet, der hat das Gesetz erfüllet. Und: die Liebe ist des Gesetzes Erfüllung. (\*) Diese Worte müssen wahr seyn; denn sie sind Worte GOttes. JEsus redet auch von dem Halten seines Wortes, und eignet dasselbige seinen Gläubigen zu, die ihn in der Wahrheit lieben Joh. 14, 23. 24. Johannes redet auch also aus dem Munde seines Herrn und Meisters. 1 Joh. 2, 3. 4. 5. 6. 10. 11. 3, 22 ° 24. 4, 16 ° 21. 5, 1 ° 3. 2Belche Worte, da sie von göttlichem Gewichte sind, ein ieder mit allem Fleiß erwegen mag. Damit wir nun die Frage, wie es recht ist, beantworten: so

will ich folgende furge Gase machen.

Der erste Sas. Wer die Frage: Ob gläubige Kinder GOt: tes das Gefes erfüllen, oder die Gebote Gottes balten können: Schlechterdings mit Meint beantwortet, der thut Unrecht, und ftrafet den Beift BOttes Lugen. Beffreitet und verfegert er noch dazu die Wahrheit, daß glaubige Binder Bottes die Bebote Bottes bal ten konnen und follen, fo verfündiget er fich defto fcwerer. Beweis zu führen ift wol überflufig. Ein ieder fiehet von felbft aus den angezogenen Orten, daß JEfus, Paulus und Johannes den Glaubigen, daß fie die Gebote Gottes halten, benlegen, und diejenige, welche die Gebote Gottes nicht halten, für feine Blaubige, für feine Chriften, für feine Junger Chrifti erkennen. Wer nun obige Frage schlechthin mit Wein beantwortet; strafet ber nicht Jesum, Paulum und Johannem Lugen. Verkehert er nun noch dazu die iest bezeugte Wahrheit; versundiget er sich nicht damit desto schwerer an Gott? Ach was foll man nun von folden Lehrern fagen, die nicht allein mundlich, fonbern auch schriftlich Diefen Gat: Blaubige Chriften follen und tonnen Gottes Bebote balten; bestritten und verkehert haben? Und mas foll man zu denen unter uns sagen, die da sprechen: Wer kan nach der Bibel leben ? das kan tein Menich! und so weiter. Ich sage zu ihnen nach GOttes Wort: Ihr wie bersprechet JEsu Christo, Paulo und Johanni.

Der andere Saß: Wer die Frage: Ob gläubige Rinder Gottes das Gesetz erfüllen, oder die Gebote Gottes halten können; schlechterdings mit Ja beanewortet, der handelt nicht behutz bursam genug. Die Sache bedarf einiger Erläuterung. Und diese werden

wir aus dem folgenden erlernen.

(\*) Siehe hierben Speners Bedencken Tom. I. p. 75. &c.

Der dritte Saß. Mach der Strenge des Befeges fonnen glaubige Binder GOttes das Gefen nicht erfüllen , oder die Bebote GOttes balten. Das Gefet ift geiftlich, bas ift, es will ben Menfchen burch und burch heilig haben, und nicht die geringste fundliche Reigung in ihm miffen. Db nun wol der Mensch, wenn er durch mahre Bufe und Glauben ju Gott fich grundlich bekehret, von der Zurechnung und Berrichaft der Gunde befrepet wird; fo wird doch die Gunde fo nicht aus ihm ausgefeget, daß gar feine Gun-De weiter in ihm bleiben folte. Der Burgel nach bleibet Die Gunde in ihm, aus welcher allerlen fundliche Lufte und Reigungen hervorsprießen. Daber er tag. lich in dem Blute Chrifti fich zu maschen, fein Rleisch zu creußigen und in dem Beifte feines Bemuthes fich zu erneuren hat, damit er nicht von der ihn reigenden Sunde übervortheilet, und unter ihre Berrichafft wieder gefangen genommen werde. Ift nun noch Gunde in ihm, die auf mancherlen Beise wider das Bu. te fich fetet, und jum Bofen ihn versucht! fo fan er ja unmöglich bas Gefet nach feiner Strenge erfüllen. Denn eben die in ihm noch übrige Gunde ift bereits wider Das Gefet, fintemal das Befet ben Menfchen gant und gar beilig haben will. Und eben die in ihm noch übrige Gunde machet, bag er das Sute nicht fo vollkommen, wie er wohl folte, vollbringen fan. 2Benn nun der Apostel fagt, daß die Glaubige, Die ihren Rachsten lieben, mit folder Liebe bas Bejets erfullen; fo ift offenbar, daß er nicht von der Erfullung des Befetes nach jeiner Strenge rebe, fondern von der Erfullung beffelben nach der Lindigkeit Des Evangelii. 2Bas ift benn das, Die Lindigkeit des Evangelii? horet es in folgenden Gagen.

Der vierte Saß. Der Sohn GOttes hat, nach dem Willen seines Vaters, das Gesey, an unserer Statt, vollkommen ersüllet. Wer nun diesen vollkommenen Gehorsam JEsu Christi im Glauben annimmt, der erfüllet, durch den Glauben an JEsum, das gange Gesey auf die vollkommenste Weise; ja er bringer dem Geseye mehr, als es von ihm fordert und sordern kan. Diesen Sah ieht weirläuftig zu beweissen, lässet die Zeit nicht zu, ist auch, weil wir sonst davon gnugsam unterrichtet worden, unnöthig. So viel sage ich nur mit wenigem. Das Geseh sordert von dem Menschen die ihm angeschaffene Gerechtigkeir. Der Mensch, der JE, sum im Glauben ergreisset, bezahlet dem Geseh seine Schuld mit der Gerechtigkeit des unendlichen Sohnes GOttes. Der Sohn Hottes hat seinen Baster, an unserer Statt, vollkommen geliebet, und aus solcher Liebe seinem gans hen Willen einen vollkommenen Gehorsam geleistet im Thun und Leiden. Dies ser Sehorsam ist von unendlichem Gewichte, wegen der unendlichen Gehorsam ist von unendlichem Gewichte, wegen der unendlichen Gehorsam ist von unendlichem Gewichte, wegen der unendlichen

318 Am IV. Sonnt. nach dem Fest der Ersch, Christi, Rom. 13, 8=10.

chen Person, die ihn dem Vater geleistet bat. Wer nun mit diesem Gehorsam dem Gesetz seine Schuld bezahlet, der hat das gange Gesetz vollkommen, ja mehr als vollkommen, das ist, recht gottlich erfüllet.

Der fünfte Sag. Wer JEsum im Glauben ergreifft, deffen Bern wird durch eben den Glauben, mit welchem er Ilfum ergreifft, grundlich geandert. Er liebet, aus der ibm geschencten Onade, alles Bute, alle Gebote und den gangen Willen GOttes, von Bergen. Er baffet alles, was wider Gottes Gebote ift, von Bergen. Er fliebet und vermeidet daber alle Gunden redlich und von Gergens Grunde. Er befleißiger fich, in allen Geboten des &Eren 311 mans deln, von Germens Grunde. Fehlet er, fo reiniget er fich in dem Blute JEBU Chrifti, erneuert feinen Bund mit Gott, jaget alfo der Zeiligung immer ernftlicher nach in der gurcht Gortes, und in Dieser Ordnung machfet er ie mehr und mehr in der Liebe gegen Gott und den Machften. Diefes Salten ber Gebote Bottes ift ein mabrhaftis ges und in Chrifto bem Bater angenehmes Salten, es ift eine mahrhaftige und in Chrifto bem Bater angenehme Erfullung des Befetes, ob fie gleich an ihr felber nicht vollkommen ift; wie denn der Apostel daher von den Glaubigen, Die fich, aus ben empfangenen Gnaden » Rraften, eines redlichen Beborfams gegen alle Gebote befleißigen, in unferm Texte fagt, daß fie das Gefes erfüllen, nicht badurch von Gott etwas ju verdienen! nein, denn fie haben in Chrifto alles durch den Glauben umfonft: fondern ihren findlichen Geborfam gegen GDtt, nach allen feinen Beboten, ju zeigen, und nach feinem 2Boble gefallen in allen Stucken, fo gut fie es vermogen, ju handeln.

Dihr Gläubige, wie liebreich ist nicht der heilige und erbarmende GOtt gegen euch, daß er euch die vollkommene Erfüllung des Gesches, die ihm sein Sohn, an eurer Statt, geleistet hat, zurechnet, und euren willigen und wahren Gehorsam, sich in Isu, als eine Erfüllung seines Gesches, gefallen lässet. Diese erbarmende Liebe GOttes erfreue euch Issus mit seiner Gerechtigkeit ist euer. Diese erbarmende Liebe GOttes ermuntere euch, der Liebe gegen einen so guten GOtt, und gegen euren Nächsten euch immer völliger zu besteißigen. Wachste in der Gnade und Liebe GOttes! Wachste in der Liebe gegen euren Nächsten! Plus ultra! Immer besser dran! heut besser, als gestern, Wiorgen besser, als heute, sep eure beständige Losung!

Ist nun die Liebe des gangen Gesetzes Erfüllung, welch eine hohe und edle Tugend ist nicht die Liebe. Glaube, Liebe, Hoffnung, drep edle Tugenden.

Apostolische Ermunterung zur Liebe gegen den Rachsten.

319

Die Liebe aber ift die groffeste unter ihnen. Ach so bittet GOtt, baf er euer

Bert, aus feiner Liebe, mit der Liebe immer mehr erfulle!

Der dritte Grund, warum wir uns der Liebe besteißigen sollen, mag sepn, weil die Liebe das Band ist der Vollkommenbeit. Col. 3, 14. Denn wer aus der Liebe GOttes seinen Nächsten herzlich liebet, der besitet in solcher Liebe alle Lugenden, und Kraft genug, die aus der in ihm noch übrigen Sünde, wider die Lugenden, aussteigende Reitungen mächtig zu überwinden und in allen Lugenden zu wachsen und zuzunehmen. Die wahre Liebe richtet recht ein, verbindet und halt zusammen alle christliche Lugenden, ja sie fasset zusammen und bewahret alle Christen als wahre Glieder an dem Leibe Christi. Wer wolte nun der Liebe nicht mit allem Eiser sich besteißigen?

Der vierte Grund, Der uns jur Bewahrung und Ausübung der Lies be erwecken kan, ift, weil diezenige, die ihren Rachften in Bott und um Bottes willen herhlich lieben, GOET immer abnlicher werden. Gott ift die Je mehr nun die Liebe in uns wachset und junimmt, desto abnlie cher werden wir GOtt. Die ihr GOtt, als Die Liebe, schmecket, und von gangem Bergen begehret, bag bas Bild Bottes in euch immer volliger angerich. tet werde, dringer immer mehr ein durch den Glauben in den Gefchmack der Lies be, mit welcher euch Gott in seinem Sohne geliebet bat. Aus solcher Liebe werdet ihr fodann euren Rachsten immer hertslicher lieben und 3Ott immer ahn. licher werden. Wahrhaftig liebreiche Menschen (folche find aber allein , Die aus der Onade liebreich find), find recht gortliche Menschen. uns 5) bewegen, Der Liebe uns immer ernftlicher ju befleifigen, weil wir allein in der Liebe recht ftille, rupig und vergnügt leben konnen. 280 Janck, Haß und Reid ist, da ist Unruhe und ein Vorschmack der Holle. 2Bo aber Liebe im Herhen regieret und herrschet, ba hat der Mensch einen Vorschmack in ihm selber von dem ewigen Leben. Liebe erfreuet; Haß qualet und peiniget. Lieben wir uns nun seiber wohlgeordnet, so werden wir auch unfern Rachsten lies ben, und dadurch, fo viel an uns ift, ihm und uns ein vergnügtes und ruhiges Leben machen. Im himmel die Liebe, und in der Liebe der himmel. Daß die Bolle, und in der Bolle Bag, Bitterkeit und Feindschaft.

Da wir nun die apostolische Ermunterung zur Liebe gegen den Nächsten bestrachtet haben, so bitte ich einen ieden, er wolle in sein Herh gehen, und sich vor dem Hern gründlich untersuchen, ob er seinen Nächsten in der Wahrheit liebe, folglich ein wahrer Shrist sen? Oder ob er der Liebe des Nächsten ermangele, folglich von Fesu Christo noch entfernet und ein unseliger Mensch sen? In Lieben, das gange Wort Bottes bezeuget, daß der Glaube durch die Liebe tha-

### 320 Um IV. Sonnt. nach dem Fest der Ersch. Christi, Rom. 13,8:10.

Wo nun keine Liebe ift, da ift kein Glaube. Wo der Glaube nicht ift, da ift JEsus nicht. 2Bo JEsus nicht ift, da ist keine Geligkeit, wohl aber Gottes Born, Kluch, Tod und ewige Berdammnig. Bebencket bemnach, Die ihr in eurem Bewiffen aniegt fend überzeuget worden, daß ihr wider das vierte, fünfte, sechste, siebente, achte, neunte und zehente Gebot gegen euren Rachsten euch muthwillig und mit gutem Bedacht bisher versundiget habt, wie elend es um euch stehe. Ihr habt feine Liebe gegen GOtt. Denn liebetet ihr Gott, foltet ihr benn wol wider seine Bebote so frechhin sundigen? Sept ihr benn nicht, baihr ohne Liebe & Ottes fend, recht unselige Menschen? Abr liebet euch felber nicht , fondern fepd eure allerargfte geinde. Liebetet ihr euch felber, in der Wahrheit; wurdet ihr denn wol durch muthwillige Gunden eure arme Seelen so immerlich verwüsten, und euch den unerträglichen Born Gottes über Den Hals ziehen? Da ihr euch nun nicht felber liebet, sondern euch nach Leib und Seel muthwillens in die Flammen der Bollen fturget; fend ihr nicht recht unfelige Menfchen? 3hr liebet euren Nachften nicht. Liebetet ihr euren Dach. ffen, foltet ihr ihm da wol mit Willen Leides und Unrecht thun? Liebet ihr euren Nachsten nicht, send ihr benn nicht rechte Unmenschen? Ist auch ein Blied am Leibe des andern Feind? Gend ihr nun eures Rachsten Feinde, (benn wer feinen Nachsten nicht liebet, beweiset fich eben mit Unterlaffung der Liebe, als eis nen Feind Deffelben,) konnet ihr denn wol für wahre Blieder an dem groffen Corper des gangen menschlichen Geschlechts gehalten werden? Gott wird daher folche Monftra, folche Miggeburten, folche Schandflecken und Berftohrer bes menschlichen Geschlechts von den Menschen, die er für feine Kinder erfennet, bereinst absondern, und ihnen ihren Plat anweisen, da sie keinen andern mehr merden verderben konnen, ihr eigen Berderben aber werden fuhlen muffen von einer Ewigkeit in die andere.

Werdet nicht erbittert über diese Vorstellung. Prüfet sie vielmehr, ob sie nicht lautere und göttliche Wahrheit sen? Da sie nun das ist, ach so wachet auf, lernet euch fühlen in eurem Verderben, wendet euch zu Thu, und suchet ben dems selben, in der euch oben gegebenen Unweisung, Gnade zur wahren und gründlichen Bekehrung eurer Herken von der Finsterniß zum Licht, und von der Gewalt des Satans zu Gott, zu empfangen Vergebung der Sünden, und das Erbe samt denen, die geheiliget werden durch den Glauben an Jesum. Säumet, ach säumet euch nicht. Euer Ende kan euch nahe senn. Vor Gott gilt nichts als der Glaube, der durch die Liebe thätig ist. Kommet ihr nun ohne denselben, ach wie werdet ihr vor seinem Gerichte bestehen?

Wer