

## Franckesche Stiftungen zu Halle

### Johann George Hoffmanns, weiland Inspectoris der Teutschen Schulen des Wäisenhauses, Erklärung des kleinen Catechismi Lutheri

Hofmann, Johann Georg Halle, 1756

#### VD18 1306049X

#### Nutzungsbedingungen

Die Digitalisate des Francke-Portals sind urheberrechtlich geschützt. Sie dürfen für wissenschaftliche und private Zwecke heruntergeladen und ausgedruckt werden. Vorhandene Herkunftsbezeichnungen dürfen dabei nicht entfernt werden.

Eine kommerzielle oder institutionelle Nutzung oder Veröffentlichung dieser Inhalte ist ohne vorheriges schriftliches Einverständnis des Studienzentrums August Hermann Francke der Franckeschen Stiftungen nicht gestattet, das ggf. auf weitere Institutionen als Rechteinhaber verweist. Für die Veröffentlichung der Digitalisate können gemäß der Gebührenordnung der Franckeschen Stiftungen Entgelte erhoben werden.

Zur Erteilung einer Veröffentlichungsgenehmigung wenden Sie sich bitte an die Leiterin des Studienzentrums, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckeplatz 1, Haus 22-24, 06110 Halle (studienzentrum@francke-halle.de)

#### Terms of use

All digital documents of the Francke-Portal are protected by copyright. They may be downladed and printed only for non-commercial educational, research and private purposes. Attached provenance marks may not be removed.

Commercial or institutional use or publication of these digital documents in printed or digital form is not allowed without obtaining prior written permission by the Study Center August Hermann Francke of the Francke Foundations which can refer to other institutions as right holders. If digital documents are published, the Study Center is entitled to charge a fee in accordance with the scale of charges of the Francke Foundations.

For reproduction requests and permissions, please contact the head of the Study Center, Frau Dr. Britta Klosterberg, Franckephati, haus 20:20 by 10-33 - 1-2 1 1635 m@francke-halle.de)





Johann George Hoffmanns, weiland Inspectoris ber Teutschen Schulen des Waifenhauses,

Erflärung des fleinen

# atechismi Lutheri

nach allen Hauptstücken, wie auch den Fragestücken, Morgen-Abend-und Tischgebeten, und der haustafel,

in Frage und Antwort deutlich abgefaffet.

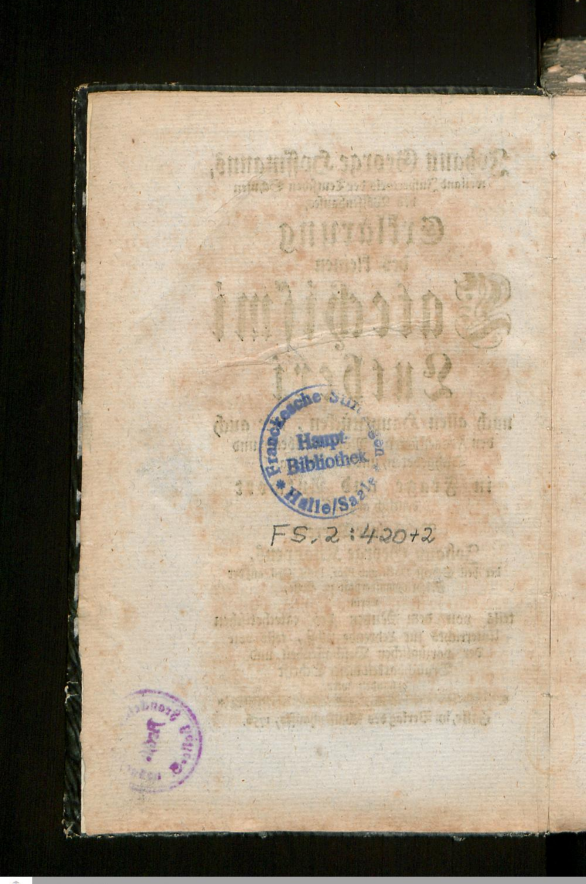
Rebsteiner Vorrede Johann George Knappens,

ber beil. Schrift Doct. und Prof. Publ. Ord. auf ber Friedrichsuniverfitat ju Salle, moritt

teils von dem Nugen des catechetischen Unterrichts für Lehrende felbst, teils von ber vorzüglichen Beschaffenheit und Brauchbarkeit Diefer Schrift gehandelt wird.

WANTED TO STATE OF THE STATE OF Zalle, im Berlag des Baifenhaufes, 1756.







# Vorrede.



s trit hiemit eine in Frasgen und Antworten abs gefaste Erklärung des kleinen Catechismi Lus theri ans Licht, deren

Berfasser der selige Inspector Johann George Soffmann ist. Obdieselbenun gleich von ihm selbst anfänglich nicht zum Druck bestimt, sondern, wie unten folgen wird, aus einer gank andern Beranlassung und in anderer Absicht ausgearbeitet worden: so ist sie gleichwol ihrem inneren Bert nach also beschaffen, daß viele christliche und verständige Freunde, die dergleichen Arbeit nicht nach dem äussern Ansehen, sondern nach ihrem wahren Nusen schaffen, derselben Bekantmachung

1 2

durch

durch den Druck schon lanast gewünschet: nachdem ihnen die in mancher Banden befindliche Handschriften zu Gesichte gefommen, und sie von der vorzüglichen Brauchbarfeit diefer Schrift ben dem catechetischen Unterricht, zumal der Kinder und Einfältigen, überzeuget. aber diesen unstreitig nach Möglichkeit zu Bulfe zu kommen, von allen Geiten um so viel mehr verbunden, da sie den groffe. ften Saufen derjenigen überall ausmachen, mit welchen man es in Kirchen und Schulen zu tun hat; und unter des nen man noch die meisten antrift, die sich durch die heilsame Lehre wollen unterweifen laffen zur Geligfeit durch den Glauben an Christum JEsum, den HERNN der Herrlichkeit, folglich auch noch die meiste Sofnung fassen fan, daß man nicht vergeblich an ihnen arbeiten werde.

Nachdem ich mich nun zur Verfertis gung einer kurken Vorrede entschlossen; so habe geglaubt, solches Vorhaben am nüßlichsten zu bewerckstelligen, wenn ich erstlich den großen Nuken zeigte, welchen Lehrende selbst von catechetischen Uebungen haben können, und denn zweitens von dieser Schrift selbst, ihrem Verfasser, näheren Veranlassung, Einsrichtung und Gebrauch eine dienliche

Nachricht ertheilte.

Was demnach erstlich den Nutzen catechetischer Uebungen auch für die Lehtenden selbst anbelanget, so könte davon gar vieles gesaget werden ich begnüge mich aber nur das Vornemste und zwar also zu bemercken, daßich (1) die wichtigsten Vorteile von denselben für Lehrende an sich ansüre, (2) auch kürtslich die Art und Weise zeige, wie man besagte Vorteile am sichersten und füglichsten erhalten könne.

(1) Ich sehe aber folgende Stücke als die wichtigsten des von einer solchen Arbeit zu erwartenden Nußens an. Da erstlich die Pflicht eines Lehrenden unstreitig erfordert, auch auf das eigene Wachstum in der Erkentnis der göttlichen Warheiten bedacht zu sein; so kan der catechetische Unterricht anderer, zumal der Kinder und Einfältigen, zur guten Förderung desselben ungemein vieles und auf mancherlen Weise beitragen; indem dadurch die eigene Erkentnis volständiger, deutlicher, ordentlicher, und gründlicher werden kan und

wird, wenn man anderst die Sache am rechten Orte angreift und sich gehörig angelegen sein laffet. Die aufrichtige Begierde, den Lernenden feinen Unterricht warhaftig nüßlich zu machen, den Lehrer auf die Notwendigkeit, alle Baupt, und wesentliche Stude einer wich. tigen Grundwarheit selbst recht auszumachen, innenzuhaben und sich vorzustellen, damit man in dem erforders lichen Stande sei, dieselben auch den Lernenden beizubringen. Dergleichen fleisfige und wiederholte Ueberlegungen aber, wozu einen die treue Sorafalt für das wahre Beste der Anvertrauten anhalt, dienen eben dazu, daß man felbst dasjenige immer bester lernet, dessen volständige Erkentnis man bei dem Unterricht anderer für so unentberlich erkennet. Und da auch Kindern und Einfältigen ben dem catechetischen Unterricht alsdenn am besten geraten wird, wenn man eis nen Satz in mehrere und ihnen leicht zu beantwortende Fragen zergliedert, so wird man eben dadurch selbst auch immer tiefer in die Erfentnis einer solchen gottlichen Warheit hineingezogen; indem dergleichen Zergliederung derfelben in ein tiefes

tieferes Rachdencken füret, und eben das durch manches entdecket und vor Alugen les get, worauf man ohne diese Arbeit nicht fo leicht gekommen ware. Denn wie in der Natur eine iede Frucht nicht nur für sich ift, sondern auch den Samen und die ers ste Grundanlage zu einer andern ihrer Art in sich fasset; so sind auch in einer ieden göttlichen Warheit manche andere gegründet, die man beim Nachforschen ausfindia macht. Man wird niemals gants damit fertig, und geht doch niemalsganß leer dabei aus. Ginem in der Sache etwas Geubteren wird es dahero an einem reis den Zuflus nütlicher Dinge nicht leicht fehlen, mithin ihm nicht so wol die Erfindung, als die gute Quewal der den Lernenden besonders notigen und dientichen Stude unterweilen schwer werden.

Gleichwie nun der catechetische Unterricht auf mancherlei Art die Volsständigkeit und Ausbreitung der Erkentnis befördert; so trägt er auch nicht weniger zur Vermehrung der Deutlichteit derselben vieles bei. So lange man Wissenschaften nur für sich und blos zu seinem eigenen Gebrauch und Vergnügen zu erlernen bestissen ist, tut man sich au erlernen bestissen ist, tut man sich

nicht felten zu fruhzeitig ein Genugen, und glaubet daher deutliche Begriffe von allem demjenigen gefast zu haben, das man weiß. Wenn man aber nachmals dasjenige, so man wol inne zu haben vermeinet, andern beibringen und daher recht deutlich außeinander setzen und ihnen leicht begreiflich und faslich machen fol, da wird man erst gewahr, was für eine Dunckelheit hin und wieder noch in den eigenen Begriffen herrsche, und wie man daher so notig habe, dasjenige felbit noch beffer zu erlernen, damit man Bereits ziemlich fertig zu sein geglaubet. Es gilt demnach auch in diefer Absicht das durch die lange Erfarung bestätigte Sprichwort, docendo discimus. Chen Dieses findet nun auch bei dem zumal catechetischen Vortrag göttlicher Warheis ten statt. Man fan bei dieser Arbeit, wenn man sie anderst treulich und mit Nußen verrichten wil, nicht damit zufrieden fein, daß man dieselben fich felber deutlich vorstelle, sondern man muß mit Fleis darauf denden, wie man fie auch andern deutlich und faslich mache. Sind es nun Kinder oder Erwachsene, die aber am Verständnis noch Kinder find,

find, so wird man gar bald gewahr, daß man bei ihnen die Kahigfeit und Fertigfeit, dasjenige, so uns selbst gang deutlich vorfomt, sich auch so fort deutlich vorzustellen, nicht wie bei Geübteren und folchen, die fich auf die Gelehrsamkeit les gen, vorausseten fonne; sondern vielmehr. wo man nicht sie und sich selbst nur vergeblich plagen wolle, darauf bedacht sein mutte, wie man ihnen durch Vorstellung gen, die sich für ihre Schwachheit schicken, eine deutliche Erfentnis der notigen Warheiten beibringe. Diefe Arbeit aber ist im Anfang schwerer, als man ohne eigenen Angrif der Sache dencket. belonet sich aber damit auch für den Lehrenden gar reichlich, daß, durch die dabei notige genauere Betrachtung und Sinund herwendung einer Warheit, seine eigene Erfentnis mehr aufgeräumet, und ihm nicht nur manches undeutlich erfante deutlich, sondern auch manches deutlich erfante noch deutlicher wird.

Nicht weniger dient auch die catechetische Unterweisung dazu, die Erkentnis göttlicher Warheiten ordentlicher zu machen. Denn da die Ordnung im Vortrag dem Gedächtnis und Verstand den

a 5

Begrif der Sachen treflich erleichtert; fo muß ein Lehrer, der es zumal mit Kindern und Einfältigen zu thun hat, sich bemuben, die Warheiten selbst in eine aute naturliche und fasliche Ordnung in feiner eigenen Vorstellung zu bringen, und nach derfelben vorzutragen; indem er eine folche Arbeit ihnen felbst so wenig zutrauen als zumuten darf, zu welcher sie gar nicht aufgelegt sind. Man findet sich da in die nütsliche Notwendigkeit gesett, zu prufen, was etwa das leichtes ste mithin zuerst beizubringen sei; man lernet bequeme und fasliche Ein : und Alb. theilungen machen, u. f. w. lauter Dinge find, die nachmals alle ans dere Arten des Vortrags erleichtern, und worinnen man es durch nichts leichter und sicherer als durch deraleichen Llebungen zu einer Fertigfeit bringen fan.

Ichtrage endlichkein Bedencken, Lehrenden auch noch einen Rußen in Absicht auf die Gründlichkeit der Erkentnis götte licher Warheiten von dem catechetischen Unterricht zu versprechen. Unsre Erkentnis von göttlichen und zum wahren Beil der Seelen nötigen Dingen muß eigentlich dadurch gründlich werden, daß wir mit Ge-

Gewisheit und Ueberzeugung einsehen, wie eine Sache in dem geoffenbarten Wort der Warheit richtig und deutlich gegrundet fei; denn diefes Wort Gottes ist allein die lautere Quelle, woraus wir alles dahin gehörige schöpfen, und die unfelbare Richtschnur, wornach wir daffelbe beurteilen muffen. Aus diesem Grunde solte man nun freilich für ausgemacht und befant annemen können, daß Lehrer und die zum Lehramte zubereis tet werden, die fleiffige Lesung, Forschung und Auslegung der heil. Schrift zu ihrer Sauptbeschäftigung machen wurden, um zu einer biblischen Grundlichkeit in der Gottesgelarheit zu gelangen; allein die meisten verabsäumen auch hierinnen nicht selten das notigste und wichtiaste mehr als gut ift, und werden den erlittenen Schaden alsdann erst gewahr, wenn sie den Gebrauch ihrer Wiffenschaft bei andern machen follen. Siebei thut nun der catechetische Unterricht ans derer abermals mitliche Dienfte. wil man denselben treulich verrichten, so wird erfordert, daß man die vorgetrage: nen Warheiten aus dem Worte Gottes beweise, mithin die Anvertrauten in

dasselbe hineinfüre. Dazu wird aber erfordert, daß man die zum Erweis einer jeden Warheit dienliche Hauptstellen sorgfältiger und genauer erwege, um die Kraft des Erweises selbst deutlich und überzeugend einzusehen; damit man dieselbe auch den Lehrlingen begreislich machen, und sie auf solche Art in der Erstentnis der Warheit bevestigen möge.

3weitens : Wenn ein Lehrer felbst den Geiff und das Leben aus Gott hat, und daher in einer wahren Kraft des Glaubens, mithin in lebendiger und wahrer Erfentnis der heilfamen Lehre ftehet; fo wird er gewis gleichwie bei andern Arten des Vortrags, also auch besonders bei dem catechetischen, niemals leer und ohne eigene reiche Erbauung und Starchung ausgehen, sondern vielmehr jederzeit eine gute Seelenweide bei diefer Urbeit finden. Denn der den guten Gamen reichet dem Samann, die Geelen, welche GOttes Ackerwerck find, damit zu befäen, wird ihm auch felbst das Brod für seine eigene Geele reichen zu effen, und sich selbst zu nehren. Ja eben die geistliche Speise, die er andern reichet, wird er vorher selbst zu geniessen bekom-

men, und dadurch erquicket und gestärchet werden. Bon der catechetischen Arbeit nun an andern, hat man dergleichen um fo viel reichlicher zu erwarten, weil man durch dieselbe den Schwachen und 11nmundigen die kostliche Seelensveise der evangelischen Warheiten gleichsam vorfauet, um sie zu ihrem desto bequemeren Genus gehörig zuzubereiten; und eben dadurch schmecket und geniesset man auch selbst die darinnen liegende susse Kraft und aleichsam das Marcf derfelben um fo viel beffer. Ift man auch im Glauben, in der Liebe und in der Hofnung recht gestimt; so werden eis nem die notigsten Saupt : und Grundwarheiten, die man immer und am meisten dabei treiben und wiederhos len muß, gleichwol niemals ecfelhaft werden, sondern immer ihre Unnemlichkeit für eine hungerige, wackere und wolaefaste Seele behalten; wie das liebe Brod immer eine reigende und ftardende Unnemlichkeit für einen gefunden natürlichen Geschmack behält, ob es gleich täglich genoffen und auf eine so einfältige und ungefünstelte Art zubereitet wird.

Dies

Diefen beiden erftern etwas umständlicher ausgefürten Hauptvorteis ien füge ich noch einige andere bei, die ich aber um deswillen blos anzeigen und nur kurglich berüren wil, weil sie aus jenen notwendige und einem jeden fo fort in die Augen fallende Folgen sind. Man erlanget demnach auch drittens durch die Uebung im catechetischen Unterricht auf die leichteste Alrt die beste Fertigfeit, die Ginfaltigen mit wahrem Nugen und gutem Erfolg zu bearbeiten. Was einem aber dazu besonders förders lich ist, wird mit Recht unter die nütlichsten, mithin auch nötigsten Stucke bei der pflichtmässigen Berwaltung des Lehramtes gerechnet. Rinder und andere Seelen von folder Art machen unftreis tig an vielen Orten die gange, und an den übrigen den gröffesten Teil der Gemeine Ein Lehrer wird demnach allers aus. dings dadurch verbunden, den Ginfalti= gen und Schwachen zu werden als ein Einfältiger und Schwacher, weil er ihnen lediglich auf diese Alrt verständlich und warhaftig nüglich werden fan. einer solchen Herunterlassung aber und Einrichtung sein selbst nach der Faslich-Feit

keit und Beschaffenheit der Gemüter, tut mehr besagte Uebung tresliche Diensste, ob sie es gleich noch nicht alles ausmacht. Man wird warnehmen, daß man durch dergleichen Arbeit immer geschickter werden wird, teils dem Versstand solcher Leute die Warheit besser einzuprägen, teils ihren Willen zum Gehorsam gegen dieselbe leichter zu neigen. Anderer Vorteile von dieser Art anieso nicht zu gedencken, welche die Erfarung selbst am besten lehret.

Ich füge noch den vierten Hauptnugen bei, und fetse denfelben billig darin, daß eine gute Uebung im catechetischen Unterricht einem Lehrer auch alle übris ge Arten des Bortrags erleichtert, und zur nüglichen Einrichtung desselben vieles beiträget. Bei einem jeden Vortrag fomt es teils auf die Sachen selbst, teils auf die Art des Vortrags und der Ausdrucke an. Die Uebung im catechetischen Unterricht ist in beiderlei Absicht sehr nütlich. Sie erleichtert und befordert bei dem Nachdenden den Buflus der gottlichen Warheiten, und befonders der notigsten und nutlichsten, weil man es eben mit diesen im Catechifiren

siren am meisten zu tun hat. Und weil einem auch dabei deutliche, leichte und Einfältigen fasliche und verständliche Worte und Ausdrücke geläufig und naturlich werden, so fallen dieselben auch bei andern Arten des Vortrags ungezwungen und ohne mühsames Nachdenchen bei. Es ift in unfern Tagen ein Une verstand, der bei vielen Lehrenden leider zu nicht geringem Schaden der Rirche fehr gemein ift, daß sie nemlich, wenn sie die heilsamen Worte vortragen sollen, sich aleichsam in einer fremden und den meis ften Zuhörern unbefanten Sprache hören. lassen, mithin diesen unteutsch sind und in den Wind reden. Die Bewegurfachen und Absichten bei einem ieden kennet und richtet der BErr, der zu seiner Zeit auch alles, was im Finstern verborgen ift, ans Licht bringen, und den Rath der Bergen offenbaren wird. 2Bem inzwis schen eine solche Urt des Ausdrucks durch Gewonheit wie zur Muttersprache wors den ist, und der gleichwol die Notwendiafeit und Verbindlichkeit erkennet, nicht sich selber alleine, sondern der Ges meine zur Befferung und Erbauung zu reden, kan durch kein ander Mittel besser dazu

dazu gelangen, dergleichen Sprache da abzulegen, wo ste nicht hin gehöret, und dafür sich zu einer, auch den Einfältigen verständlichen, anzugewönen, als durch catechetische Uebungen. Dabei wird er am besten lernen kennen, auch in diesem Stuck umzukehren und zu werden als ein Rind. Ueberhaupt fan ich hiebei nicht umbin, den merdwurdigen Ausspruch eines lanast vollendeten Gerechten und Got= tesgelehrten zur Prufung und heilsamen Warnung anzufüren, daß sich nemlich dies jenigen Gelehrten eine schwere göttliche Berantwortung zuziehen, die aus Eitels keit des Sinnes und strafbarer Rums sucht den Ungelehrten leichte Sachen schwer machen, da sie ihr besonderer Beruf vielmehr verbindet, ihnen schwes re Sachen leicht zu machen. Man gewonet sich weiter dadurch auch in Predigten, da man sonft alleine redet, ofters Fragen aufzuwerfen und felber zu beantworten; welches der meisten Zuhörer Aufmercksamkeit erwecket, und machet, daß sie eine Warheit vermittelst dieses Handarifs horen und verstehen, die sie ohne denselben überhöret, oder doch nicht verstanden hatten. Die Fassung mancher gotta abttlichen Warheiten wird ferner besonders bei Kindern und Einfältigen dadurch ungemein erleichtert, wenn man sie durch bequeme und leichte Gleichniffe erlautert. Run setzet zwar die Fertigkeit dergleichen ohne muhfame Arbeit zu erfinden eine aute Anlage in der natürlichen Gemütsart des Lehrers voraus, und ist demnach eine besondere Gabe, die nicht ein jeder hat, noch sich selber geben fan. Inzwischen können doch Kleis und Uebung auch etwas dabei tun; und da findet sich abermal bei dem catechetischen Unterricht die beste Gelegenheit, teils eine vorzugliche Naturgabe von dieser Art zu verbeffern und zu üben, teils den Mangel derselben, so viel als moglich, vermittelst des Fleisses zu ersetzen. Welches denn einem nachher auch ben andern Arten des Vortrags zu statten kommen wird.

Ich will aber nun auch noch (2) der obigen Anzeige zu Folge, die Art und Weisse fürslich bemercken, wie man die bessagten Vorteile am sichersken und fügslichsken erhalten könne. Es komt demsnach dabei 1) auf die sorgkältige und unsermüdete Beobachtung gewisser algesmein

mein nötiger Pflichten, 2) auf den nuglichen Gebrauch verschiedener äusserlicher Bulfs- und Vorbereitungsmittel an.

Was 1) die zu beobachtenden Pflich ten anbelangt, so ift die erste und 2Bur-Bel aller übrigen unstreitig diese, daß ein ieder Lehrer die gottlichen Beilswarheis ten und Lebensworte, die er seinen Unvertrauten, groffen so wol als fleinen. vorträgt, selbst im Glauben der 2Barheit annehme, auf sich zueigne, und an seiner eigenen Seele fraftig zu erfahren und treulich ausznüben befliffen fei; da= mit das Wort, das warhaftig ift bei dem HErrn, auch warhaftig sei bet ihm. Die Richtigfeit dieser Obliegenheit, und die daraus flieffende Berbindlichfeit derselben nachzukommen, kan und wird niemand leugnen, er muste denn alle, auch blos naturliche gute Lleberleguna ganglich beiseite fegen. Rur ift zu bedauren, daß gleichwol die Ausübung so felten ift, und die meisten den von der himlischen Weisheit angewiesenen Weg nicht betreten wollen, worauf man allein dazu gelangen fan. Wenn unfer hochgelobter Erlofer insgemein von den Bos rern des Wortes redet, so erflaret er nur dies

diejenigen für fluge Leute, die ihr Haus auf einen Felsen grunden. Diese Klugheit aber setzt er ausdrücklich darinnen, wenn man seine Rede bore und tue. Alle diejenigen aber veraleicht er mit to richten und auf den Sand bauenden Bauleuten, die feine Rede zwar horen und lernen, aber nicht tun, mithin ob sie aleich immerdar lernen, doch niemals zur rechten Erfentnis der Warheit fommen. Soschreibet auch Jacobus: Werdet Täter des Worts und nicht Hörer allein, womit ihr euch selbst betries get. Und der Junger, den JEsus lieb hatte, spricht: Wer da sagt, ich ten: ne ihn, und halt seine Gebote nicht, der ist ein Lügner, und in solchem ist keine Warheit. Da nun das unveränderliche Wort der Warfeit, das uns einmal richten wird, allen denjenigen die grofte Torheit und den gefärlichsten Gelbstbetrug beimiffet, welche die Warheit blos horen und wiffen, aber in Ungerechtigkeit aufhalten und ihre heilsame Wirdungen bei sich hindern; wie groß muß nach der genauen und richtigen 28age des göttlichen Gerichts die Torheit derer sein, die sich noch dazu vermessen

zu sein Leiter der Blinden, Lichter dei rer, die in Sinsternis sind, Züchtiger der Törichten, Lehrer der Einfälti: gen; die andere lebren, und lebren sich selber nicht; die selbst das Bose tun, wovon sie andere abmahnen, und das Gute unterlassen, wozu sie dieselben anmahnen; die sich des Gesetses ruhmen, und schänden GOtt durch Mebertretung desselben? (Rom. 2. v. 1910. Ps. 50. v. 161c.) Ein solcher hat von aller 28ifsenschaft der göttlichen Warheit nicht nur feinen wahren Rugen, sondern auch noch Schaden. Der herschende fleischliche Sinn blaset sich mit dem Wissen derselben ohne Kraft, und bei verweis gertem Gehorfam des Glaubens nur auf, mithin wird dasjenige dem Menschen aus eigner Schuld zum Tode, das ihm doch zum Leben gegeben ift. Und der endliche traurige Ausgang davon für einen sols chen ift diefer, daß ihn seine gehabte Wifsenschaft ohne Entschuldigung, und zu einem solchen Knecht macht, der doppelte Streiche von Rechts wegen empfanget, weil er den Willen des HErrn gewust und gelehret, und gleichwol selbst nicht getan. Ich fan nicht umhin hierbei noch

noch ein handgreiflich ungereimtes, aber doch sehr gemeines Vorurteil zu berüren. Es geben zwar manche wol die Notwendigfeit und Berbindlichkeit zu, das, was man horet und noch dazu lehret, oder doch künftig andere lehren wil, auch zu üben; aber fie verlangen oder nehmen doch eigenmächtig einen Aufschub der Ausübung, und wollen demnach das Lernen und Lehren der Zeit nach von der ernftlicen eigenen Ausübung trennen. So gefärlich dieses Vorurteil für alle ist, die hören: so ist es doch für Lehrer und folche, die zum Lehramt zubereitet werden, am allergefärlichsten. Mensch scheidet dadurch, was der HErr zusammengefüget, und nimt sich die strafbare Freiheit, den Gehorsam gegen den gnädigen Willen GOttes in Christo Jesu und die Schaffung seiner eigenen Geligfeit, wenigstens auf einige Zeit nach eigenem Wilkuhr auszuseten; da gleichwol von seinem Eigentumsheren seine gange Lebenszeit und zwar von Rechts wegen zur Beobachtung dieser wichtigsten Obliegenheiten hauptsächlich bestimt ist. Wie sehr ware demnach zu wünschen, daß alle, die der Gottesgelarheit

heit auf Universitäten obliegen, solches ernstlich bedächten, mithin ihre eigene wahre Befehrung ju dem Berrn, der fie erkauft hat, zum Grunde ihres Studirens legten, nicht aber dieses ohne jene trieben; fo wurden fie die Gefegneten des BErrn und den Baumen gleich fein, die an den Wafferbachen gepflanget find, und ihre Früchte bringen zu rechter Zeit. Durch die Gnade und Warheit in JE fu Christo wurde ihr Studiren geheis liget und demjenigen wolgefällig und brauchbar sein, dem wir leben und mit allem, was wir sind, haben und vermögen, an Diensten stehen sollen, weil er uns geliebet, und uns Gott erfaufet hat mit feinem Blut.

Die zweite Sauptpflicht eines jeden Lehrenden ift diese, daß er eine aufrichtige und brunftige Liebe Chrifti, aus reinem Bergen, von autem Gewiffen und aus ungefärbtem Glauben durch die Wircfung der mächtigen Kraft und Gnade GOttes in fich erweden, und das beständige Wachstum in derselben ihm treulich angelegen sein laffe. Darnach fragt der groffe Erthirte hauptfächlich, wenn er eine Prüfung derjenigen anstelt, welchen er teine

seine Schafe und Lammer zu weiden am vertrauen wil. Diese ist der Grund als Ier notigen Treue und Gorgfalt; diese muß alle Arbeit an den Geelen begeistern und beleben; widrigenfals ift fie nur ein unlauteres, erzwungenes, eigennütziges, unfruchtbares, mithin in den reinen 2lugen des Ewigen und Lebendigen ein todes und unangenemes Naturwerd. Dieses Dringen der Liebe Chrifti aber ift gewis besonders bei dem catechetischen Unterricht notig, damit man bei einer Arbeit, die der ungeduldigen Natur leicht Berdrus und Widerwillen erwecket, gleichwol mutterlich sei, und der Geelen als eine Umme ihrer Kinder pflege; daß man Bergenslust an ihnen habe, und willig sei ihnen mitzuteilen nicht allein das Evangelium GOttes, sondern auch das Leben; darum weil man ihren Birten und Bischof, der sie bis in den Tod geliebet, und aus dem Grunde sie felbst auch lieb gewonnen. Wer ift aber hiezu tuchtig? Derjenige, der uns zuerst gelies bet, und sich selbst für uns gegeben hat, da wir noch Feinde waren, muß die Liebe, womit er uns geliebet hat, durch seis nen Geist in unfre Bergen ausgiessen, 288604

daß sie von uns in der Warheit erkant, erfahren, und nach Verdienst, mithin über alles geschäßet werde. Hat man dies sen grossen Gewinn, nemlich Ehristum selbst, gewonnen, und lebt man demnach nicht mehr sich selbst, sondern lebt und herscht derselbe durch den Glauben im Herzen; so wird die Offenbarung und Erkentnis seiner Liebe eine treue Gegenliebe zu ihm und seiner ganzen Sache erwecken, welche die ganze Geele für ihn und die Angelegenheiten seines geistlichen Neichs einnehmen, mithin alle Kräfte und Glieder zu seinem willigen Dienst darstellen wird.

Drittens ist auch nötig, daß man, gleichwie bei allem, also auch besonders dem catechetischen Unterricht ein lauteres, das ist, ein beständig und unverrückt auf den rechten Zweck gerichtetes Auge habe. Wer dabei auf das Seine siehet; wer nur um eines Bissen Brods willen arbeitet; wer sich dabei vor der Welt zeigen und die Ehre bei ihr suchen wil, ist verwerslich vor dem, welchem alle Ehre gebüret, und der mit Recht verlanget, daß wir als seine teuer Erkaufte seinen Willen tun von Berzen aus gutem Wil-

len, und lediglich alles dahin richten, daß er gepriesen werde an unserm Leibe und an unferm Geifte. Die Arbeit felbft aber muß denn immer dahin gehen, daß man die göttliche Warheit nicht blos in das Gedächtnis der Lehrlinge einpräge, sondern man muß auch zugleich damit an den Hergen arbeiten, damit das Evangelium nicht nur bei ihnen sei im Wort, sondern auch in der Kraft, im heiligen Beift, und in groffer Gewisheit. ist zwar dieses eigentlich Gottes Werck, das nicht anderst ausgefüret werden fan, als wenn die Lernenden den ihnen angewiesenen Weg des Lebens betreten, und von aller Ungerechtigkeit abstehen; inzwischen muß doch der Lehrende an seinem Teil mit Bitten, Bermahnen, und eigener Darstellung zu einem guten Vorbild alles mogliche versuchen und beitragen. 11nd da fan er denn auch auf die Treue und Warheit deffen, der Glauben halt ewialich, sichre Rechnung machen, er werde seine Kraft nicht gant umsonst verzehe ren, sondern der ausgestreute Same werde doch einiges gutes Land finden, das ist, hier und da feine und aute Berken teils zuerst bereiten, teils schon bereitet bors

vorsinden, die den unvergänglichen Samen aufnehmen und bewahren, und Frucht bringen in Geduld; folglich wird sein Pflanzen und Begiessen durch das von dem HErrn verliehene Gedeien nicht

gank vergeblich sein.

Viertens ist auch notig, daß man um die Weisheit von oben herab und um Die wahre Klugeit der Gerechten befümmert sei; als welche, gleichwie bei aller Arbeit an den Seelen, also auch besonders bei der catechetischen Unterweisung erfordert wird. Die muß den Lehrer in den Stand seigen, den guten und notigen Unterscheid der Sachen und Personen zu treffen, woran unleugbar gar vieles aeles gen ift. Durch derfelben Unweisung muß man prufen, was das notigite und nußlichste, mithin am meisten und vornemlich zu treiben sei; sonst wird man ohne diese Leitung öfters sagen, was man weglaffen, oder weglaffen, was man sagen sol-Sie muß lehren, was zu jeder Zeit das Beste sei, und machen, daß man einem jeden Sausgenoffen auch fein zur rechten Zeit feine Gebühr gebe. Gie muß uns auf die Berschiedenheit der Gemuter, die man vor sich hat, aufmercksam madien, XXVIII

Dorrede.

chen, und zeigen, wie man einem jeden am besten zu begegnen und es mit ihm anzugreissen habe, daß man den heilsamen Zweck erreiche, oder doch wenigstens die Erreichung desselben nicht selber aus Unvorsichtigkeit hindere. Anderer wichtigen Vorteile, die aus dieser Quelle sließ-

fen, anjest nicht zu gedenden.

Wer nun dieses alles wol erweget, wird gar leicht wahrnehmen, wie so viel wichtiges bei diefer Arbeit zu bedencken, zu reden und zu üben vorfomme, und wie fich gleichwol fein Bermogen und Tuchtigfeit dazu bei ihm finde, mithin fünftens vor allen Dingen notig fei, daß er fich zu der unerschöpflichen Kulle und einigen Duelle alles Guten wende, und fich die Salbung ausbitte von dem, der heilig ift, daß ihn dieselbe alles Motige lehre, und selbst auch alles Licht, Leben, Bermogen und Willigfeit mitteile; damiter tuchtig wers de zu allem auten Werck, und das Bes folne treulich und also ausrichte, daß er dereinst ben der Erscheinung des Erghir» ten die unverwelckliche Erone der Ehren empfange, mithin unter denen erfunden werde, die der HErr als fromme und getreue Knechte erkennet, ob sie gleich vor der

der Welt, weil sie weder den Vater noch den Sohn fennet, nicht dafür erkant oder wenigstens nicht darnach geachtet werden. Die fleissige Uebung des Gebets des Glaubens muß demnach das Ordents liche sein: dadurch muß man immer mit dem HErrn bekant und vertraut bleiben. des man ift, und dem man dienet: das durch muß man alles aus seiner Külle nehmen, was man für sich und andere bis zur seligen Vollendung brauchet. unverdrossen und unermüdet in der Ue= bung dieser Stude ift, wird die oben angefürten Vorteile besonders von der cates chetischen Unterweisung anderer ziehen, und als suffe Früchte seiner treuen Arbeit samlen.

Es ist nun noch 2) übrig, von den äusserlichen Hülfs, und Vorbereitungs, mitteln zu handeln, durch deren wolgeord, neten Gebrauch sich ein Lehrender den catechetischen Unterricht anderer erleichtern und selbst desto besser zu Ruße machen kan. Ich sinde derselben drei, die vorzüglich dazu dienen, mithin Lehrern so wol als den der Gottesgelarheit Beslisse, nen anzupreisen sind.

Das

Das erfte ift der Gebrauch des aus ten entweder mundlichen oder schriftlis chen Unterrichts geübter Lehrer von der catechetischen Arbeit. Bei einem folden Unterricht aber werden entweder hauptsächlich die in dem Catechismo Lutheri enthaltenen Warheiten felbst erfläret, oder man fetet die Erfentnis derfelben das bei mehr voraus, und zeiget vornemlich die Art und Weise, wie man diesels ben Kindern und Einfältigen leicht und deutlich beibringen fonne; mit Bemerdung so wol mancher besonderer durch eis gene Erfarung wargenommener Borteile, als auch der Regeln der besondern bei dieser Urbeit erforderlichen Kluabeit. In Absicht des ersteren, find die Erflarungen und Zergliederungen des Catechismi Lutheri zu gebrauchen, die häufig vorhanden sind; und unter welchen die gegenwartige gewis nicht die unterfte Stelle verdienet, da sie einen in dergleichen Sachen gar geubten Mann zum Verfaß fer hat; wie unten mit mehrerem gezeigt werden sol. In Absicht des andern felt es auch nicht an mancherlei auten Anweis fungen, unter welchen des fel. D. Rams bachs wolunterrichteter Catechet der Deuts

Deutlichkeit und übrigen Brauchbarkeit wegen vorzüglich genent zu werden verdienet.

Das zweite Hulfs- und Vorbereis tungsmittel setse ich darinnen, wenn man die Gelegenheit hat und braucht, lebendige Muster geübter Lehrer in Rirchen und Schulen sich vorzustellen. Lebendis ge Beispiele geben den Regeln gleichsam das Leben, und wenn man demnach siehet und horet, wie ein Geübter und Erfarner, wenn er einen Saufen vor sich hat, die Sache angreiffe; wie er mit der Erflärung der Warheiten und beguemen Einrichtung der Fragen, auch Berbek ferung der Antworren umgehe; wie er sich in die Beschaffenheit der Gemuter schicke; wie er den Vortrag so einrichte, daß er zwar dem Gedächtnis und Verstand die Warheiten wol einpräge, und gleichwol auch die Rurung, Erbauung und Besserung des Herkens, wozu alle Erfentnis genutt werden fol, jum Biel behalte: so wird dadurch nicht nur eine Luft zu dergleichen Arbeit erwecket, sondern die Aufmerchsamkeit darauf bildet einen auch selbst wie unvermerckt nach einem folden Mufter. Man hat aber dabei

1

10

h

a

nte

11

co

11

fd

10

h

De

111

111

Do

re

ft

38

111

daben noch zweierlei zu mercken: ersts lich, daß man dabei nicht ein Schalcks auge habe, das nur darauf gerichtet fei, blos abzusehen, wie man bei dergleichen Gelegenheit reden und handeln solle: ohne sich darum zu bekümmern, daß man die Warheiten, die man da horet, zuforderst zu seiner eigenen Prufung und wahren Befferung anwende. daburch wurde der beständige Sauptzweck bei aller Anhörung des Vortrags der göttlichen Warheit durch den Rebenaweck verdrungen, und aus einer so ernsthaften und wichtigen Sache nur ein Brodgewerb und Gott hochstmisfälliges Spiel gemacht. Zweitens hat man nicht ohne Unterscheid fremde Muster in allem nachzuahmen. Man muß die Hauptsachen von mancherlei Nebenfas chen, Vorteilen und Arten sich auszudrucken und zu handeln forgfältig unters scheiden. Denn da hat mancher in Abficht der lettern Stude eine Gabe, die ihm eigen ift, welche machet, daß ihm, was er derselben zu Folge tut, wol anstehet, und weil es naturlich und ungezwuns gen herauskomt, auch bei andern Eingang findet, aber bei einem andern fel schlägt,

schlägt, der durch eine lediglich gezwund gene Rachahmung ein gleiches versucht.

Das dritte Hilfs : und Vorbereis tungsmittel ist die zeitige Vornemung der eigenen Uebung in den Zubereitungsjahren. Wer dazu feine Gelegenheit hat, oder dieselbe, wo er sie hat, nicht gebraucht, wird, wenn er dereinst ins Lehramt fomt, mit seinem eigenen und anderer groffen Schaden erfaren, wie viel thin fele, oder wie viel er verabsaus met. Es ift demnach für einen der Gots tesgelarheit Befliffenen nichts notiger und nützlicher, als daß er sich in dem catechetischen Unterricht anderer und bes sonders der Jugend auch schon auf der Universität übe, und hat daher ein rechts schaffener Lehrer mit Grund gesagt, man folte, in Ermanglung andrer Gelegens heit, lieber das armste Bettelfind von der Straffe aufnehmen und catechetisch unterrichten, als in dieser Arbeit gant ungeübt bleiben. Kan man aber vollends dazu gelangen, daß man in einer bereits eingerichteten und geordneten Anstalt sich durch den Unterricht nicht einzelner, sondern mehrerer Kinder übe, und bekomt vorher selbst die nötige Uns

Unweifung von erfarnen Vorgesetten, fiehet auch unter diefer Aufficht, und genieft die Woltat von ihnen erinnert und selbst weiter gefüret zu werden; so ift solche Uebung unvergleichlich viel vorteils Diesen ungemeinen Borteil as ber konnen die Befliffene der Gottesgelarheit alhier in den Anstalten des Wäifenhauses auf eine so reiche und seltene Urt genieffen, dergleichen fie auf feiner andern Universität in der gesamten protestantis schen Kirche antreffen. Ich weiß auch noch feinen, den der Gebrauch diefer Gelegenheit nachher gereuet, wenn er ins Umt gefommen; wol aber eine groffe Menge derer, die fich darüber gefreuet, Gott dafür herklich gedancket, und wol gewünschet, daß sie dieselbe eher und langer sich zu Nut gemacht hatten.

D

6

n

li

bfi

ho

31

b

Doch es ist num Zeit, zum zweiten Hauptstück dieser Vorrede fortzuschreisten, und versprochener massen von dieser Schrift selbst, ihrem Verfasser, näheren Veranlassung, Einrichtung, Beschaffenheit und Gebrauch eine dienliche doch kurze Nachricht zu erteilen. Der Versfasser ist demnach erstlich der sel. Joshann George Sossmann, der nach Ens

Endigung feiner academischen Studien anfänglich als Mitarbeiter und nachher als Rector Adiunctus bei der Schule der Glauchischen Gemeine gestanden; bisihm im Jahr 1718 die Aufsicht über die famtlichen teutschen Schulen der Anstalten des Waisenhauses anvertraut worden. Es felte ihm an ber erforderlichen Sabigfeit und Gelehrsamfeit nicht, auch wol eine in den Augen der Welt ansehnlichere Stelle zu befleiden; die gottliche Lauterfeit und Einfältigkeit des Sinnes aber machte, daß er fich der erfanten gotts lichen Regierung mit schuldiger Ehrerbietung und Gehorsam willig unterwarf, folglich fich daher gerne zu dem Miedrigen hielte, und nicht auf das Seine fahe, fondern auf das, was andern frommete. Geine gant eigene Gabe und Vergnügen war, mit Kindern und Einfaltigen umzugehen, und ihnen die göttlichen Warheiten auf eine ihnen fasliche Art beizubringen. In den Alnstalten fand dem nach seine Gabe und Begierde das rechte Feld sich umzutun, und viele gute Frucht zu schaffen. Er hat auch Zeugnis von jedermann, der ihn gefant, und von der Warheit selbst, daß er mit dem verliehe-

0

t

0

r

t

Ì

ľ

1

fi

11

9

a

b

11

31

1

6

C

r

Í

d

.

Ed

n

(3

el

31

D

nen Pfund treulich gewuchert, dieweik er Zeit gehabt, und um des Namens Christi willen gearbeitet und nicht mude worden; bis er endlich den 16ten April 1730 in die Ruhe und Freude seines Im Jahr 1720 BErrn eingegangen. ift auch bereits zum Gebrauch der teutschen Schulen eine Kinderphysick von ihm zum Vorschein gefommen, wels de der sel. D. Johann Daniel Herrns schmid mit einer treflichen und gewürkten Vorrede begleitet, und die A. 1730 jum andern mal etwas verbeffert herausgegeben worden. Die Durchsich: tigung und Zubereitung dieses Wercks aber zum Druck hat der gelehrte, fleiffige und durch Herausgebung so wol eigener als fremder nublichen Schriften bereits genug befante Adiunctus des hiefigen Ministerii, Berr Johann George Birchner, beforget. Diese Anzeige wird bereits hinreichend fein, den Lefer gu is berzeugen, daß ihm diese Soffmanni: sche Schrift richtig und so volkommen, als bei dergleichen Umftanden möglich , geliefert werde. Wie denn derfelbe die muhsame Arbeit der Bergleichung dreier Handschriften davon um so viel williger übernommen, weiler im Jahr 1729 dem colcollegio catechetico des sel. Mannes selbst beigewont, und durch den aus dem mündlichen Vortrag geschöpften großen Nußen erkant, wie viel Gutes auch für andere von der Bekantmachung desselben durch den Druck zu erwarten sei. Von eben demselben rüren auch die hin und wieder unten gesetzte nügliche Ans

mercfungen her.

\$

Ò

e

r

r

Ich bemercke zweitens die Veranlassung dieser Schrift, welche dem Verfasser durch sein Umt in den Unskalten aegeben worden. Daffelbe erforderte den Seudiofis, die fonderlich zum Unterricht der Schuliugend gebraucht werden folten, ein collegium zu halten; worin er ihnen den richtigen Verstand des Catechismi Lutheri erflarte, und nachmals durch Cates chestrung einiger Kinder zeigte, wie sie es selbst anzugreiffen und mit Nuten zu catechefiren hatten. Und weil fie auch in diesem collegio selbst in seiner Gegenwart Bersuche machen musten, nahm er Gelegenheit, die untergelaufenen Feler zu erinnern, und die Berbefferung derfelben zu zeigen. Diese Arbeit hat ihn demnach veranlaffet, diese Erklarung schriftlich zu verfassen, und von Zeit zu Zeit zu vers beffern. Die Abschriften davon find denn auch ¢ 3

XXXVIII

Porrede.

lic

au

6

p.

au

de

de

m

ga

D

ge

an

50

leg

Da

du

di

fu

få

 $\Omega_{\rm e}$ 

ri

ar

Le

51

90

w

auch gar bald in vieler Hände gekommen, und haben bei Kennern ein Verlangen erweckt, einen solchen Aussatz im Oruck zu sehen, in dem man den Kern dessenizgen anträse, was einen dieser Sachen kundigen Mann eine vielsährige Erfarung und Uebung gelehret. Besagtes collegium, von welchem der sel. Prok. August Zermann Francke in seiner unvergleichlichen Idea skudiose theologiae p.2422c. mehrere Nachricht erteilet, wird übrigens beständig auf eben die Art, und zu gleichem Zweck, in den Anstalten sortzgesekt.

Drittens lehret der Augenschein selbst, daß diese ganze Schrift auf die richtige Erklärung des Catechismi Lutheri angesehen sei, weil man dieselbe bei den Anstalten von Anfang an bei der Catechesation der Kinder als ein Hauptstück getrieben. Aber eben um deswillen, wird auch dieses Werck Lehrern in Kirchen und Schulen so wol in Städten als auf dem Lande um so viel brauchbarer und angenemer sein, wann sie anderst den in das ganze Land ergangenen Königl. Verordnungen schuldigst nachzuleben bestissen sind; vermöge welcher die deutsliche

liche Erklarung des Catechismi Lutheri ausdrucklich und gemeffen anbefolen ift. S. die Magdeburgische Kirchenordnung p. 72, 565 2c. Diese Bemerchung wird auch die gegrundeten Urfachen der Biederholungen mancher Lehrstücke, als von der Sunde, Tod, heiligen Abends mal, begreiflich machen, die sonst manche gar als einen Feler ansehen mochten. Denn weil in dem Catechismo und seinen gewönlichen Unhängen besagte Lehrstucke an mehr denn einem Orte vorfommen; so hat auch der Verfasser, als ein Ques leger sich billig darnach gerichtet, auch dadurch eher einen Danck als eine Ahndung aus dem Grunde verdienet; weil die öftere Wiederholung und Einschärs fung befagter Warheiten, zumal bei Einfältigen und Kindern, sehr notig ist, den Lehrenden aber vermittelft dieser Gin= richtung die Muhe des Nachschlagens an andern Orten des Buchs mercklich er leichtert wird. Da auch das gange Werch 51 Lectionen in sich fasset, so fan der gange Catechismus mit dem Unhang in Einem Jahr gar füglich durchgebracht werden, wenn man wochentlich auch nur Gine davon vornemen wolte.

c 4

Vier:

Viertens finde ich auch für notig die guten Eigenschaften dieses Werds vorlaufig nach der Warheit anzuzeigen, wodurch dasselbe vorzüglich angepriesen und brauchbar gemacht wird; damit der Leser zum voraus wisse, was er sich das von zu versprechen habe, und bei dem Gebrauch selbst zu seiner Zufriedenheit antreffen werde. 1) Wird man demnach in demselben den lauteren Rern und Auszug der heilsamen Worte unsers Herrn Jesu Christi, mithin alles dasjenige finden, was zu erkennen und zu üben nötig ift, daß man durch den Glauben an den Namen des Sohnes Gottes die Gerechtigfeit und das ewige Leben erlange. Nichts, zumal für Einfaltige und Unmundige, aus deren Munde fich der HErr Lob zubereiten wil, disfals taugliche ist übergangen, und nichts das zu untaugliche unzeitig beigebracht. Neben dieser guten Auswal der Gas chen, ift auch die Reinigfeit des evangelischen Lehrbegrifs genau beobachtet. mithin trift man in dem Werd nicht nur viel Gutes und Wahres, sondern dasselbe auch lauter an. Man wird nichts mit Bestand aufweisen, das nicht dem

dem Vorbild der heilsamen Lehre gemás, oder doch eines richtigen Verstan= des durch eine schuldige billige Erklärung fahig ware: Wofur ich nicht nur, da ich die Handschrift vor dem Abdruck gants durchgelesen, die Gewähr leisten fan; sondern der geneigte Leser kan auch versichert sein, daß der Fleis des Hrn. Adi. Kirchners und seine Aufmercham: keit auf die Beibehaltung der Reinigkeit der Lehre viel zu groß sei, als daß derselben etwas dagegen anstossendes von einiger Erheblichkeit entgehen, oder amerinnert bleiben fonnen. Wer dem nach nicht etwa mehr Gefallen an vorwißigen Fragen und Spissindigkeiten, die nur Zanck gebären, als an der Bes ferung zu GOTT im Glauben traat, wird, weil er im Lichte wandelt und kein Anstos in ihm selbst ist, auch hier an nichts sich zu stoffen finden. 2) Derschet auch in dem gangen Vortrag eine ungemeine Deutlichkeit, wodurch auch Einfaltigen und Schwachen der Begrif der gottlichen Warheiten ungemein erleichtert werden wird. Der viele Umgang des Berfaffers mit Leuten diefer Urt, und sein Gifer und unermudeter 11200011 Fleis

ニニッツろって

Fleis, sie zur Erfentnis der Warheit zu bringen, hatte ihn darauf dencken gelehret, und sinnreich gemacht, die zur Erreichung dieses Zwecks bequemften, faslichsten und deutlichsten Ausdrücke auszusuchen und glücklich ausfindig zu machen. 3) Sind auch die gesamten gottlichen Warheiten beständig dahin gerichtet, wozu sie alle abzielen und gebraucht werden sollen, nemlich auf die glaubige Anname und treue Ausübung; mithin ist das gange Werck durch und durch erbaulich. Besonders habe ich auch mit Bergnügen bemerdet, wie fich ber Berfaffer nicht begnügen laffen, blos die zu glaubende und zu übende Stude vorzutragen, sondern wie er auch diejenigen Vorurteile, Irtumer und falsche Behelfe, die der wahren gläubigen Unname und Ausübung der Warheiten entgegen fteben, gleichwol aber die Gemuter eingenommen haben und durch die herschende Gewonheit als richtig und unschuldig frei durchaehen, bei aller Gelegenheit entdecket und widerleget. Solches finde ich der weisen und unverbesserlichen Lehrart des Einigen Meisters und seiner auserwelten Zeugen gemäs, als welche, neben

neben der Verkündigung der allen Menschen erschienenen heilfamen Gnade, anch die Morstäbe des fleischlichen Vertrauens, und die Pfülen des betrieglichen Trostes bei der fleischlichen Sicherheit und Gemächlichkeit, gleichfals fleiffig ums gerissen und zerstöret, um dem Evangelio des Friedens den Eingang bei den Gemutern zu erleichtern. Wer auch eine Einsicht in die Tiefen des menschlichen Verderbens hat, und die Seelen bearbeis ten wil nach ihrer wirdlichen und nicht nach einer blos gewünschten Beschaffenheit und Verfassung, wird gar bald durch die Erfarung überzeugt werden; wie rich: tig und wichtig nicht nur die apostolische Lehre, sondern auch der Gebrauch der apostolischen Lehrart sei, wofern durch den Vortrag jener der heilsame Zweck an den Seelen erreicht werden sol. Ja ich getraute mir durch Grunde zu behaupten. und solches auch aus der Erfarung aller Beiten zu bestättigen, daß das Abweichen von der apostolischen Lehrart auch aar bald eine Abweichung von der avostoli= schen Lehre selbst unausbleiblich nach sich ziehe, wenn mir diese Vorrede ohnehin nicht schon unter der Sand weitlaufiger geraten ware, als ich anfänglich vorges habt.

habt. Nur fan ich nicht umhin, noch eis nen Gedancken hier mit einflieffen zu laf-Ich halte ganglich dafür, eines von den Studen, wodurch der Treue und Warhaftige die mundliche und schriftliche Arbeit Lutheri, Arndtens, Speners, Breithaupts, Antons, Franckens und andrer auserwelten Ruftzeuge mit einem so reichen und bleibenden Segen gefronet und noch fronet, fei allerdings diefes mit; weil diese Zeugen der Warheit die lautes re apostolische Lehre, auch nach der laus teren apostolischen Lehrart, in Beweisung des Geistes und der Kraft vorgetragen. Es bleibet auch wol hier dabei, die gotte liche Torheit ist weiser denn alle Men: schen sind.

Sünftens muß ich auch noch etwas von dem rechten Gebrauch dieser Schrift bei der catechetischen Arbeit bemercken; da ich denn folgendes noch zu erinnern dienlich sinde. 1) Da die Antworten auf die vorstehenden Fragen gemeiniglich etwas weitläusig sind, mithin mehrere Warheiten in sich fassen; so verstehet es sich von selbst, daß ein Lehrender im Catechesiren die Antwort zergliedern, folgelich den Lehrlingen den gesamten Inhalt derselben vermittelst mehrerer Fragen beis

beibringen muffe. Welche Arbeit durch die Beschaffenheit der Antworten so era leichtert ift, daß sie auch einem noch Ungeübten unmöglich schwer fallen kan. Go kan z. E. in der Erklärung des dritten Artickels die Antwort auf Fr. 18. durch folgende Fragen zergliedert werden: Was ist hier durch das fleisch nicht zu verstehen? Wie ist die sündliche Unart auf uns gekommen? Wird dieselbe anch in der Schrift sonst das fleisch genant? Was wird dem fleisch nach dieser Bedeutung gemeinialich entgegen gesegt? Wosteht ein Spruch das von? Wird also dieselbe nicht wieder mit den Glaubigen aufersteben ? Warum nicht? Was wird demnach durch das fleisch hier verstanden? Wird aber der Leib in der Schrift auch das fleisch genant? Wo steht ein Spruch davon? Wie konte man es also auch mit andern Worten aus= drucken? Die Anzal und übrige Einrichtung solcher Fragen muß die Kluaheit des Lehrenden aus den Umständen und hauptsächlich der Fähigkeit der Lehrlinge bestimmen, mithin last sich hier ein mehreres nicht davon beibringen. 2) Ist auch aut, daß hin und wieder mehrere biblifcbe

sche Spruche zum Erweis hinzugefüget, und erlautert werden, welche dem Lehrenden entweder vorhin befant, oder doch gar leicht aus einem guten Spruchbuch genommen werden fonnen. 3) Wenn man etwas geübtere und fähigere Gemuter vor sich hat, kan man auch einige etwas fürger gefaste Abhandlungen, z. E. vom Umte Christi im zweiten Articel, gar leicht bei der Catechesation erweitern. 4) Wenn manchem Prediger oder auch Lehrer in Schulen, wie billig, daran gelegen ift, noch eine weitläufigere, und dabei durch und durch faftige, erbanliche, auch nicht weniger grundliche als deutliche Erflarung des Catechismi zu haben, die ihm nicht nur zum Gebrauch bei der Catechefation, sondern auch zum eignen Wachstum in der Erkentnis der Warheit zur Gottseligfeit und zur Erleichterung alles andern Vortrags des Worts vorzüglich nüßlich sei; so weiß ich feine volftandigere, und nach allen besagten Absichten besser eingerichtete Arbeit von dieser Art zu nennen und vorzuschlagen, als die Christliche Hausschule des teuersten Brn von Bogagti, die ebenfals im Berlag des Waisenhauses herausge-Fommen, und für deren Nugen viele bereits

reits GOtt preisen. Dieses Werchwird um so viel beguemer als eine Auslegung über die gegenwärtige Soffmannische Arbeit gebraucht werden konnen; da der Herr v. Bogagti sich dieser selbst auch bei der seinigen unterweilen bedienet, und etwas davon aus der in Sanden habenden Sandschrift seinem Werck auch wol von Wort zu Wort einverleibet. Wer fich demnach beide Schriften anschaffen wil oder fan, wird daran eine reiche Borratskammer der notiasten und nütlichffen Warheiten des teuren Worts Gottes haben, woraus er einen guten Vorrat nach dem andern wird für sich nehmen, und auch andern Hausgenoffen herausgeben fonnen.

Ich empfele nun schlieslich diese Arbeit dem Segen des ewigen GOttes, und alle, die sie brauchen, der reichen Gnade und Erbarmung dessen, der alle Dinge wircket nach dem Nath seines Willens. Der Einige Ursprung alles Guten segne zuförderst allen Gebrauch derselben bei allen Lehrenden in Kirchen und Schulen, wie auch an allen der Gottesgelarheit Beflissenen, zu ihrer eigenen Erbauung und Förderung im Glauben der Warheit und in der ungefärbten Gottseligkeit; denn je-

mehr es an Beobachtung dieser so wichtis gen Obliegenheit felet, je mehr triegliche Arbeiter und Arbeit hat man zum Schaden der Kirche zu erwarten. Er feane denselben an allen, die unterrichtet werden mit dem Wort, daß fie durch die Erleuch tung des Geistes der Warheit den Bater und den er gefand hat JEsum Christum erkennen, der sie geliebet und durch den teuren Blutfauf zu seinem Gigentum aes macht. Ja der Herr laffe bald die Zeit erscheinen, da der gange Erdboden mit der Erkentnis seiner herrlichkeit, als mit Wellen des Meers bedecket werde, und es durch die Wirchung seiner machtigen Starcke dahin fomme, daß fein Bruder mehr zu dem andern, als zu einem in der Unwissenheit noch nach seinen Lüsten les benden, fagen durfe, erkenne den Sieren. sondern daß ihn alle erkennen von dem Kleinsten bis zu dem Gröffesten. der überschwänglich tun kan über alles, das wir bitten oder verstehen, von dem, durch den, zu dem alle Dinge find, dem sei Ehre in Ewiafeit.

Halle, den 4ten Merk, 1756.

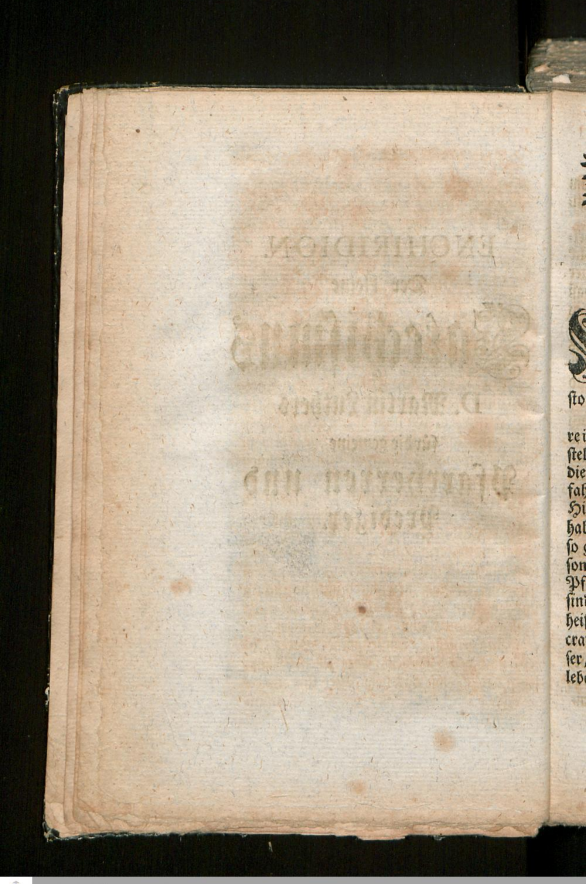
J. G. R. EnchiENCHIRIDION.

Der kleine

# Satechismus

D. Martin Luthers
für die gemeine

Pfarrherren und Prediger.





# D. Martin Luthers.

frommen Pfarrherren und Predigern Gnade, Barmherhigfeit und Friede in ICsu Chris

fto, unferm DEren.

Diesen Catechismum oder Christliche Lehre in folche fleine, schlechte, einfaltige Form ju stellen, hat mich gezwungen und gedrungen die klägliche elende Noth, so ich neulich er= fahren habe, da ich auch ein Visitator war. Hilf, lieber GOtt, wie manchen Jammer habe ich gefehen, daß der gemeine Mann doch fo gar nichts weiß von der Chriftlichen Lehre, sonderlich auf den Dorfern, und leider viel Pfarrherren fast ungeschickt und untüchtig find zu lehren; und sollen doch alle Christen heissen, getauft fenn, und der heiligen Gacramente genieffen, fonnen weder Bater Un= fer, noch den Glauben, oder zehen Gebot, leben dahin, wie das liebe Wieh und unver-(21) 2 nunf-

#### (4) Dorrede Lutheri

nunftige Saue: und nun das Evangelium kommen ist, dennoch sein gelernet haben, als Ier Frenheit meisterlich zu mißbrauchen.

D ihr Bischöse, was wollt ihr doch Chrissto immer mehr antworten, daß ihr das Volck so schändlich habt lassen hingehen, und euer Amt nicht einen Augenblick ie beweiset? Daß euch alles Unglück fliehe, verbietet einerlen Gestalt, und treibet auf euer Menschengeset; fraget aber dieweil nicht darnach, ob sie das Vater Unser, Glauben, zehen Gebote, oder einiges Gottes Wort können. Ach und Wehe über euren Hals ewiglich!

Darum bitte ich um GOttes willen euch alle, meine liebe Herren und Brüder, so Pfarrherren oder Prediger sind, wollet euch eures Umts von Herzen annehmen, euch ersbarmen über euer Volck, das euch befohlen ist, und uns helsen den Catechismum in die Leute, sonderlich in das junge Volck bringen, und welche es nicht besser vermögen, diese Tafeln und Form vor sich nehmen, und dem Volcke von Wort zu Wort vorbilden, nemlich also:

Aufs erste, daß der Prediger vor allen Dingen sich hüte, und meide mancherlen oder anderlen Text und Form der zehen Gebote, Vater Unser, Glaubens, der Sacra-

men=

me

Day

Ja

Ber

un

irr

fo 1

Dai

gef

G

20

ein

Daf

ein

ode

uni

Ben

Da

fe (

fter

Iun

Fo

erst

Gi

hin

mag

mente ic. sondern nehme einerlen Form vor sich, darauf er bleibe, und dieselbige immer treibe ein Jahr wie das andere. Denn das junge und als bere Bolck muß man mit einerlen gewissen Text und Formen lehren, sonst werden sie gar seicht irre, wenn man heute sonst und über ein Jahr so lehrer, als wolte man es bessern, und wird damit alle Mühe und Arbeit verloren.

Das haben die lieben Bater auch wohl gesehen, die das Bater Unser, Glauben, zehen Gebote, alle auf eine Weise haben gebraucht. Darum sollen wir auch ben dem jungen und einfältigen Bolck solche Stücke also lehren, daß wir nicht eine Syllabe verrücken, oder ein Jahr anders, denn das andere, vorhalten

oder vorsprechen.

int

als

ri=

(cf

er

aß

en

ß;

as

er

nd

र्क

So

र्क

rs

ent

ie

Its

t,

10

1,

it

21)

e=

a=

Darum erwehle dir, welche Form du wilt, und bleib daben ewiglich. Wenn du aber ben den Gelehrten und Verständigen predigest, da magst du deine Kunst beweisen, und diese Stücke so bundkraus machen, und so meisterlich drehen, als du kanst. Aber ben dem jungen Volck bleib auf einer gewissen wigen Form und Weise, und lehre sie für das allerserste diese Stücke, nemlich die zehen Gebote, Glauben, Vater Unser, z. nach dem Text hin von Wort zu Wort, daß sie es auch so nachsagen können, und auswendig lernen.

(A) 3 ABek

Welche es aber nicht lernen wollen, daß man denselbigen sage, wie sie Christum verleugnen, und feine Chriften find; follen auch nicht zu dem Sacrament gelaffen werden, fein Rind aus der Taufe heben, auch feine Stucke der Christlichen Frenheit brauchen; sondern schlechts dem Pabst und seinen Officialen, dazu dem Teufel felbft, beimgeweiset fenn. Dazu sollen ihnen die Eltern und Sausher: ren Effen und Trincken verfagen, und ihnen anzeigen, daß folche rohe Leute ber Fürst aus bem Lande jagen wolle, zc. Denn wiewol man niemand zwingen kann noch foll zum Glauben; so soll man doch den Saufen Dahin halten und treiben, daß fie miffen, mas recht und unrecht ift, ben denen, ben welchen sie mohnen, sich nehren und leben wollen. Denn wer in einer Stadt wohnen will, der foll auch Das Stadtrecht wiffen und halten, des er genieffen will, Gott gebe, er glaube, oder fen im Bergen für fich ein Schalet oder Bube.

Jum andern, wenn sie den Text wohl können, so lehre sie denn hernach auch den Berstand, daß sie wissen, was es gesagt sen, und nim abermal vor dich dieser Taseln Weise, oder sonst eine kurze einige Weise, welche du wilst, und bleib daben, und verrücke sie mit keiner Syllaben nicht, gleichwie vom

Ter=

2

le

0

no

311

bi

fu

mi

111

fti 2º

N

De

vi

De

fte lei

le

ia

be

(3

ne

90

er

te

Texte iest gesaget ift. Und nim dir der Beile darzu, denn es ist nicht Noth, daß du alle Stucke auf einmal vornehmeft, sondern eins Wenn sie das erfte Gebot nach dem andern. zuvor wohl verstehen, darnach nim das andere bor dich, und fo fort an, fonft werden fie uber= schuttet, daß sie keines wohl behalten.

Zum dritten, wenn du sie nun solchen furgen Catechismum gelehret haft, alsdenn nim den groffen Catechismum vor dich, und gib ihnen auch reichern und weitern Ver: stand. Dafelbst streich ein jeglich Gebot, Bitte, Stuck aus, mit feinen mancherlen Wercken, Rug, Frommen, Fahr und Scha= den, wie du das alles reichlich findest in so viel Buchern, davon gemacht. Und inson= derheit treibe das Gebot und Stücke am mei= sten, das ben deinem Bolck am meisten Noth Alls das siebente Gebot vom Stehlen muft du ben Sandwercken, Sandlern, ja auch ben Bauern und Gefinde, heftig trei= ben; denn ben folchen Leuten ift allerlen Un= treu und Dieberen groß. Item, das vierte Gebot muft du ben den Kindern und gemei= nem Mann wohl treiben, daß fie ftille, treu, gehorsam, friedsam senn; und immer viel Er= empel aus der Schrift, da Gott folche Leute gestraft und gesegnet hat, einführen. Ins

(21) 4

B

r=

di

111

ů=

11=

a=

n.

r:

n

18

Itt

11=

1=

D

6=

m

th

63

D

il

II

1= .

e

e

#### Vorrede Lutheri

Insonderheit treibe auch daselbst die De Brigkeit und Eltern, daß sie wohl regieren, und Rinder gieben zur Schule, mit Angeigen, wie sie solches zu thun schuldig sind, und wo fie es nicht thun, welche eine verfluchte Gun: De fie thun; denn fie frurgen und verwuften damit bende Gottes und der Welt Reich, als die ärgsten Feinde bende Gottes und der Und streich wohl aus, was für Menschen. greulichen Schaden sie thun, wo sie nicht hel= fen Rinder giehen zu Pfarrherren , Predi= gern, Schreibern, 2c. daß GOtt fie schrecklich darum strafen wird. Denn es ift hie Doth zu predigen. Die Eltern und Obrigfeit fundigen iest hierin, daß nicht zu sagen ift: der Teufel hat auch ein Grausames damit im Sinne.

Julegt, weil nun die Tyrannen des Pabsts ab ist, so wollen sie nicht mehr zum Sacrament gehen, und verachtens. Hie ist aber Noth zu treiben, doch mit diesem Bescheid: Wir sollen niemand zum Glauben oder zum Sacrament zwingen, auch kein Gesetz, noch Zeit, noch Stätte bestimmen; aber also predigen, daß sie sich selbst ohn unser Gesetz dringen, und gleich uns Pfarrherren zwingen, das Sacrament zu reichen. Welches thut man also, daß man ihnen sagt: Wer

00

34

Do

ac

ot

6

fo

di

tl

te

fe

ne

ift

Di

T

0

fti

w

111

Be

ഇ

90

das Sacrament nicht suchet oder begehret, jum wenigsten einmal oder vier des Sahrs, da ist zu besorgen, daß er das Sacrament ver= achte, und fein Chrift fen; gleichwie der feint Chrift ift, der das Evangelium nicht glaubet ober horet. Denn Chriffus fprach nicht : Solches laffet, ober folches verachtet; fondern foldes thut, so oft ihrs trinckeric. Er will es wahrlich gethan, und nicht allerding gelassen und verachtet haben; solches thut, spricht er.

D

1:

It

P

t

r

=

i= =

e

it

t

g

=

r

Wer aber das Sacrament nicht groß ach= tet, bas ift ein Zeichen, bag er feine Gunde, fein Fleisch, feinen Teufel, feine Welt, feis nen Tob, feine Fahr, feine Solle hat, das ift, er gläubt der keines, ob er wol bis über die Ohren darin steckt, und ist zwenfältig des Teufels. Wiederum so darf er auch keiner Gnade, Leben, Paradies, himmelreich, Chris ftus, Gottes, noch einiges Gutes. Denn wo er glaubete, daß er fo viel Bofes hatte, und so viel Gutes bedürfte, so wurde er das Sacrament nicht fo laffen, darin folchem Ile= bel geholfen, und fo viel Gutes gegeben wird. Man darf ihn auch mit keinem Geset zum Sacrament zwingen; sondern er murde felbft gelaufen und gerennet kommen, sich selbst (21) 5 awin=

#### (10) Vorrede Luth. über den Catechism.

zwingen, und dich treiben, daß du ihm mus

ftest das Sacrament geben.

Darum darsst du hie kein Gesetz stellen, wie der Pabst; streiche nur wohl aus den Nutz und Schaden, Noth und Frommen, Fahr und Heil in diesem Sacrament, so werden sie selbst wol kommen, ohne dein Zwinz gen. Kommen sie aber nicht, so laß sie fahren, und sage ihnen, daß sie des Teusels sind, die ihre grosse Noth und Gottes gnädige Huste nicht achten, noch sühlen. Wenn du aber solches nicht treibest, oder machest ein Geses und Gist daraus, so ist es deine Schuld, daß sie das Sacrament verachten. Wie solsten sie nicht faul seyn, wenn du schläfest und schweigest?

Darum siehe darauf, Pfarrherr und Pres diger, unser Umt ist nun ein ander Ding worden, denn es unter dem Pabstwar; es ist nun Ernst und heilsam worden. Darum hat es nun viel mehr Mühe und Arbeit, Fahr und Anfechtung, darzu wenig Lohn und Danck in der Welt; Christus aber will unser Lohn selbst seyn, so wir treulich arbeiten. Das helse uns der Vater aller Gnaden, dem sey Lob und Danck in Ewigkeit, durch Christum,

unsern Herrn, Amen.

Die



# Zehen Gebote,

Wie sie ein Hausvater seinem Gesinde einfältiglich vorhalten soll.

Das erste Gebot. Ich bin der HErr dein SOtt. Du solt nicht andere Götter haben neben mir.

Was ist das: Antwort:

Wir sollen GOtt über alle Dinge fürchten, lieben und vertrauen.

Das andere Gebot.

Du solt den Namen deines GOttes nicht unnühlich führen: denn der Herr wird den nicht ungestraft lassen, der seinen Namen mißbrauchet.

Was

LI3

t, to

6=

o, ge

ez

0,1=

10

es

t'=

3

D

cf

It is

ŋ

e

#### (12) Das erste Zauptstück

Was ist das: Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir bey seinem Namen nicht fluchen, schwören, zaubern, lügen oder triegen; sondern denselbigen in allen Nöthen anrusen, beten, loben und dancken.

#### Das dritte Gebot. Du solt den Fenertag heiligen.

Was ist das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir die Predigt und sein Wort nicht verachten; sondern dasselbige heilig halten, gerne hören und lernen.

#### Das vierte Gebot.

Du solt deinen Vater und deine Mutter ehren, auf daß dirs wohl gehe, und du lange lebest auf Erden.

Was ist das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unsere Eltern und Herren nicht verachten, noch erzürnen; sondern sie in Ehren halten, ihnen dienen, gehorchen, sie lieb und werth haben.

Das

Das fünfte Gebot. Du solt nicht tödten.

Was ist das ? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unserm Nächsten an seinem Leisbe keinen Schaden noch Leid thun; sons dern ihm helfen und fördern in allen Leibesnöthen.

Das sechste Gebot. Du solt nicht ehebrechen.

Was ist das ? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir keusch und züchtig leben in 2Borten und Wercken, und ein ieglicher sein Gemahl lieben und ehren.

Das stebente Gebot. Du solt nicht stehlen.

was ist das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unsers Nächsten Geld oder Gut nicht nehmen, noch mit falscher Waare oder Handel an uns bringen; sondern ihm sein Gut und Nahrung helfen bessern und behüten.

Das

(14) Das erste Zauptstück

Das achte Gebot. Du solt nicht falsch Zeugniß reden wider deinen Nächsten.

Was ist das ? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unsern Nächsten nicht fälschlich belügen, verrathen, afterreden, oder bössen Leumund machen; sondern sollen ihn entschuldigen, Gutes von ihm reden, und alles zum Besten kehren.

Das neunte Gebot. Du solt nicht begehren deines Nächsten Haus.

Was ist das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unserm Nächsten nicht mit List nach seinem Erbe oder Hause stehen, noch mit einem Schein des Nechten an uns bringen, 2c. sondern ihm, dasselbige zu beshalten, förderlich und dienstlich seyn.

Das zehente Gebot. Du solt nicht begehren deines Nächsten Weib, Knecht, Magd, Vieh, oder alles, was sein ist.

Da

G

fel

th

m

eit

ùb

de

dei

(3)

Ser

Ge

un

abi

follo

ihn

Was ift das? Antwort: Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unserm Nächsten nicht sein Weib, Gesinde oder Bieh abspannen, abdringen, oder abwendig machen; sondern die-

selbigen anhalten, daß sie bleiben, und thun, was sie schuldig senn.

Was saget nun GOtt von diesen Geboten allen: Antwort:

Er faget alfo:

Ich der Herr, dein GOtt, bin ein starcker eiseriger GOtt, der über die, so mich hassen, die Sünde der Bäter heimsuchet an den Kindern, bis ins dritte und vierte Glied: aber denen, so mich lieben und meine Gebot halten, thue ich wohl in tausend Glied.

Was ift das? Antwort:

GOtt dräuet zu strafen alle, die diese Gebot übertreten. Darum sollen wir uns fürchten vor seinem Zorn, und nicht wider solche Gebot thun. Er verheisset aber Gnade, und alles Gutes, allen, die solche Gebot halten. Darum sollen wir ihn auch lieben und vertrauen, und gerene thun nach seinen Geboten.

**攻 本 本 本 本 本 本 本 本 本 本 本 本** 

gċ

of O be

311

w

ei

De

6

3

to

g

al

D

9

DI

te

### Der Glaube,

Wie ein Hausvater denselbigen seinem Gesinde auf das einfältigste vorhalten soll.

Der erste Artickel.

### Von der Schöpfung.

Ich gläube an GOtt den Vater, allmächtigen Schöpfer Himmels und der Erden.

Was ift das: Antwort:

Ich gläube, daß mich GOtt geschafsen hat, samt allen Creaturen, mir Leib und Seele, Lugen, Ohren, und alle Glieder, Vernunft und alle Sinne gesgeben hat, und noch erhält; dazu Kleis der und Schuh, Essen und Trincken, Haus und Hof, Weib und Kind, Acker, Vieh und alle Güter, mit aller Nothsdurft und Nahrung des Leibes und Leibens, reichlich und täglich versorget, wider alle Fährlichseit beschirmet, und vor allem Lebel behütet und bewahret. Und das alles aus lauter väterlicher götts

göttlicher Güte und Barmherkigkeit, ohne alle mein Verdienst und Würdigkeit. Des alles ich ihm zu dancken und zu loben, und dafür zu dienen und gehorsam zu senn, schuldig bin. Das ist gewißlich wahr.

#### Der andere Artickel. Von der Erlosung.

Und an JEsum Christum, seinen eingebornen Sohn, unsern HErrn, der empfangen ist von dem heiligen Geist, geboren von der Jungfrauen Waria, gelitten unter Pontio Pilato, gecreußiget, gestorben und bez graben, niedergefahren zur Höllen, am dritten Tage wieder auferstanden von den Todten, aufgefahren gen Himmel, sistend zur Mechten GOttes des allmächtigen Vaters, von dannen er kommen wird, zu richten die Lebendigen und die Todten.

(3)

100as

欢

r,

afs

eib

lle

ge=

leis

er,

tha

e:

et,

et.

Was ist das: Antwort:

Ich glaube, das JEsus Christus wahrhaftiger GOtt vom Vater in Ewigkeit geboren, und auch wahrhaftiger Mensch von der Jungfrauen Maria geboren, sen mein HErr, der mich verlors men und verdammten Menschen erlöset hat, erworben, gewonnen, von allen Sunden, vom Tode und von der Geawalt des Teufels, nicht mit Gold oder Silber, sonder mit seinem heiligen theuren Blute, und mit feinem unschuldis gen Leiden und Sterben: auf daß ich fein eigen fen, und in feinem Reich unter ihm lebe, und ihm diene in ewiger Gerechtigfeit, Unschuld und Seligfeit, gleichwie er ist auferstanden vom Tode, Tebet und regieret in Ewigkeit. Das ift aewislich wahr.

31 Lig

uite

er

ft

le

fti

le

lic

m

ui

ge

Der dritte Artickel. Von der Heiligung.

Ich gläube an den heiligen Geist, eine heilige Christliche Kirche, die Semeine der Heiligen, Bergebung der Sünden, Auferstehung des Flei-

von dem Christlichen Glauben.

Fleisches, und ein ewiges Leben, Amen.

Was ist das! Antwort:

Ich glaube, daß ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an Issum Christum, meinen BErrn, glauben, oder zu ihm kommen kann; sondern der heislige Geist hat mich durch das Evangelisum berufen, mit seinen Gaben erleuchstet, im rechten Glauben geheiliget und erhalten: gleichwie er die ganze Christenheit auf Erden berufet, samlet, ersleuchtet, heiliget, und ben Issu Christo erhält, im rechten einigen Glauben. In welcher Christenheit er mir und alsten Gläubigen täglich alle Sünde reichslich vergiebt, und am jüngsten Tage mich und alle Todten auferwecken wird, und mir samt allen Gläubigen in Christo ein ewiges Leben geben wird. Das ist gewissich wahr.

(3) 2

Das

us g=

er

lea lea

et

lea

er

us

dia

ch n=

er

t,

e,

ie

SE

## Das Vater Unser,

Wie ein Hausvater dasselbige seinem Gesinde auf das einfältigste vorhal; ten soll.

Bater unser, der dubist im Himmel.

Was ist das ? Antwort:

GOtt will uns damit locken, daß wir gläuben sollen, er sen unser rechter Bater, und wir seine rechte Kinder, auf daß wir getrost und mit aller Zuversicht ihn bitten sollen, wie die lieben Kinder ihren lieben Bater.

hli

11

el

n

n

ir

Sc

2

Die erste Bitte.

Geheiliget werde bein name.

Was ist das? Antwort:

GOttes Name ist zwar an ihm selbst heilig: aber wir bitten in diesem Gebet, daß er auch ben uns heilig werde.

Wie geschicht das? Antwort:

Wo das Wort GOttes lauter und rein gelehret wird, und wir auch heilig, als die Kinder GOttes, darnach leben. Das hilf uns, lieber Bater im Himmel. Wer aber aber anders lehret und lebet, denn das Wort GOttes lehret, der entheiliget unter uns den Namen GOttes. Da behüte uns vor, lieber himmlischer Vater.

Die andere Bitte.

Dein Reich komme.

Was ist das: Antwort:

Gebet von ihm selbst: aber wir bitten in diesem Gebet, daß es auch zu uns komme.

Wie geschicht das ? Antwort:

Wenn der himmlische Bater uns seinen heiligen Geist giebt, daß wir seinem heiligen Wort durch seine Gnade gläuben, und göttlich leben, hier zeitlich und dort ewiglich.

Die dritte Bitte.

Dein Wille geschehe, wie im Himmel, also auch auf Erden.

Was ist das: Antwort:

GOttes guter gnädiger Wille geschicht wol ohne unser Gebet: aber wir bitten in diesem Gebet, daß er auch ben uns geschehe.

Wie geschicht das ? Untwort:

Willen bricht, und hindert, so uns den (B) 3

Namen GOttes nicht heiligen, und sein Reich nicht kommen lassen wollen, als da ist des Teufels, der Welt und unsers Fleisches Wille; sondern stärcket und behält uns vest in seinem Wort und Glauben bis an unser Ende. Das ist sein gnädiger guter Wille.

Die vierte Bitte.

Unser täglich Brodt gib und heute.

Was ist das ? Antwort;

GOtt giebt täglich Brodt auch wol ohne unsere Vitte allen bosen Menschen: aber wir bitten in diesem Gebet, daß ers uns erkennen lasse, und mit Dancksagung empfahen unser täglich Brodt.

Was heist denn täglich Brodt?

Alles, was zur Leibes Nahrung und Nothdurft gehöret, als Essen, Trincken, Kleider, Schuh, Haus, Hof, Alcfer, Vieh, Geld, Gut, fromm Gemahl, fromme Kinder, fromm Gesinde, fromme und treue Oberherren, gut Negiment, gut Wetter, Friede, Gesundheit, Zucht, Ehre, gute Freunde, getreue Nachbarn, und desgleichen.

Die

Die fünfte Bitte.

Und vergib uns unsere Schuld, als wir vergeben unsern Schuldigern.

Was ist das: Antwort:

Wir bitten in diesem Gebet, daß der Bater im Simmel nicht ansehen wolle unsere Sünde, und um derselbigen willen solche Bitte nicht versagen; denn wir sind der keines werth, das wir bitten, habens auch nicht verdienet: sondern er wolle uns alles aus Gnaden geben; denn wir täglich viel sündigen, und wol eitel Strafe verdienen; so wollen wir zwar wiederum auch herisich vergeben, und gerne wohl thun denen, die sich an uns versündigen.

Die sechste Bitte. Und führe uns nicht in Bersuchung.

Was ist das? Antwort:

GOtt versucht zwar niemand; aber wir bitten in diesem Gebet, daß uns GOtt wolle behüten und erhalten, auf daß uns der Teufel, die Welt und unser Fleisch nicht betriege noch versühre in Mißglauben, Verzweifelung, und andere grosse (B) 4 Schan-

(24) Das dritte Zauptst. vom Vater Unser.

Schande und Laster. Und ob wir damit angefochten würden, daß wir doch endlich gewinnen, und den Sieg behalten.

Die siebente Bitte. Sondern eribse und von dem Uebel.

Was ist das: Antwort:

Wir bitten in diesem Gebet, als in der Summa, daß uns der Vater im Himmel von allerlen Uebel, Leibes und der Geele, Guts und Ehre, erlöse, und zulest, wenn unser Stündlein kömmt, ein seliges Ende beschere, und mit Gnaden von diesem Jammerthal zu sich nehme in den Himmel.

### Umen.

Was heifft Umen? Antwort:

Daß ich soll gewiß seyn, solche Bitten sind dem Vater im Himmel angenehm und erhöret: denn er selbst hat uns geboten also zu beten, und verheissen, daß er uns wolle erhören. Amen, Amen, das heist, Ja, Ja, es soll also geschehen.

Das

# Das Sacrament der beiligen Taufe,

Wie dasselbige ein Hausvater seinem Gefinde soll einfältiglich vorhalten.

Jum ersten.

Was ist die Taufe: Antwort:

Die Taufe ist nicht allein schlecht Wasser; sondern sie ist das Wasser in GOtstes Gebot gefasset, und mit GOttes Wort verbunden.

Welches ist denn sold Wort Gottes:

Da unser Herr Christus spricht Matthai am letten: Gebet hin in alle Welt, und lehret alle Zeyden, und täuset sie im Namen des Vaters, und des Sohnes, und des heiligen Geistes.

Jum andern,

Was giebt oder nüget die Taufe? Antwort: Sie wircket Vergebung der Sünden, erlöset vom Tod und Teufel, und giebt die ewige Seligkeit allen, die es gläuben; wie die Worte und Verheisfung GOtztes lauten.

(3) 5

Mels

Welches sind denn solche Worte und Versheisfung GOttes? Antwort:

Daunser Herr Christus spricht Marci am letten: Wer da gläubet und getauft wird, der wird selig; wer aber nicht gläubet, der wird verdammt.

### Zum dritten.

Wie kann Wasser solche große Dinge thun?

Masser thuts frenlich nicht; sondern das Wort GOttes, so mit und ben dem Wasser ift, und der Glaube, so solchem Wort Gottes im Waffer trauet. Denn ohne Gottes Wort ift das Waffer schlecht Waffer, und feine Taufe; aber mit dem Wort GOttes ift es eine Taufe, das ift, ein anadenreich Wasser des Lebens, und ein Bad der neuen Geburt im heiligen Geift, wie Sanct Paulus faget zum Dis to amdritten Capitel: Durch das Bad der Wiedergeburt und Erneuerung des beiligen Geistes, welchen er aus. gegossen hatüber uns reichlich, durch JEstim Christum, unsern Seiland, auf daß wir durch desselben Gnade gerecht und Erben seyn des ewigen Lebens, nach der Soffnung. ist gewißlich wahr.

von der heiligen Taufe.

(27)

3um vierten.

Was bedeutet denn solch Wassertäusen? Untwort:

Es bedeutet, daß der alte Adam in uns durch tägliche Reue und Busse soll ersäuset werden, und sterben mit allen Sünden und bösen Lüsten, und wiederum täglich heraus kommen und auferstehen ein neuer Mensch, der in Gerechtigkeit und Reinigkeit vor GOtt ewiglich lebe.

> Wo stehet das geschrieben? Antwort:

Sanct Paulus zun Römern am sechsten spricht: Wir sind samt Christo
durch die Taufe begraben in den Tod,
daß, gleich wie Christus ist von
den Todten auferwecket, durch die Gerrlichkeit des Vaters, also sollen wir auch in einem neuen Leben wandeln.



(28) Das fünfte Zauptstück

# Das Sacrament des

Wie ein Hausvater dasselbige seinem Gefinde einfältiglich vorhalten soll.

Was ist das Sacrament des Altars?

Es ist der wahre Leib und Blut unsers BErrn JEsu Christi, unter dem Brodt und Wein uns Christen zu essen und zu trincken, von Christo selbst eingesetzet.

> Mo stehet das geschrieben? Antwort:

So schreiben die heiligen Evangelisten, Matthäus, Marcus, Lucas, und Sanct Paulus:

Unser ZErr JEsus Christus, in der Nacht, da er verrathen ward, nahm er das Brodt, dancket und brachs, und gabs seinen Jüngern, und sprach: Nehmet hin, esset, das ist mein Leib, der für euch gegeben wird. Solches thut zu meinem Gedächtniß.

Des

Desselbigen gleichen nahm er auch den Kelch nach dem Abendmahl, dans cket, und gab ihnen den, und sprach: Tehmet hin, und trincket alle daraus, dieser Kelch ist das neue Testament in meinem Blut, das für euch vergossen wird, zur Vergebung der Sünden. Solches thut, so oft ihrs trincket, zu meinem Gedächtnis.

Was nützet denn folch Essen und Trincken? Untwort:

Das zeigen uns diese Worte: Süreuch gegeben und vergossen zur Verge, bung der Sünden. Nemlich, daß uns im Sacrament Vergebung der Sünden, Leben und Seligkeit, durch solche Worte gegeben wird; denn wo Vergebung der Sünden ist, da ist auch Leben und Sezligkeit.

Wie kann leiblich Essen und Trincken solche grosse Dinge thun? Antwort:

Essen und Trincen thuts freylich nicht; sondern die Worte, so da stehen: Sür euch gegeben und vergossen zur Derzgebung der Sünden. Welche Worte sind neben dem leiblichen Essen und Trincken als das Hauptstück im Sacrament, und

(30) Das fünfte Zauptst. von dem h. Abendm.

und wer denselben Worten gläubet, der hat, was sie sagen, und wie sie lauten, nemlich, Vergebung der Sünden.

Mer empfähet denn solch Sacramentwürs diglich? Antwort:

Fasten und leiblich sich bereiten, ist wol eine seine äusserliche Zucht; aber der ist recht würdig und wohlgeswickt, der den Glauben hat an diese Worte: Sür euch gegeben und vergossen zur Vergesbung der Sünden. Wer aber diesen Worten nicht gläubet, oder zweiselt, der ist unwürdig und ungeschicht; denn das Wort, für euch, fordert eitel gläubige Bergen.

Vom

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# Vom Berufund Amt der Schlissel.

Wie ein Hausvater dasselbige seinem Gesinde einfältig vorhalten soll.

Was ist das 21mt der Schlüssel:

Das Umt der Schlüssel ist die sonders bare Kirchengewalt, die Christus seiner Kirchen auf Erden hat gegeben, den bußfertigen Sündern die Sünde zu vergeben, den Unbußfertigen aber die Sünde zu behalten, so lange sie nicht Bussethun.

Wo stehet das geschrieben: Antwort:

Soschreibet der heilige Evangelist Joshannes am 20sten Capitel: Der Herr JEsus blies seine Jünger an, und sprach zu ihnen: Nehmet hin den heis ligen Geist, welchen ihr die Sünzde erlasset, denen sind sie erlassen, und welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behaltet.

Was gläubest du bey diesen Worten :

Ich gläube, was die berufenen Diener Christi aus seinem göttlichen Befehlmit uns

uns handeln, sonderlich wenn sie die de fentlichen und undußfertigen Sünder von der Christlichen Gemeine ausschliessen, und die, so ihre Sünde bereuen, und sich bessern wollen, wiederum entbinden, daß es also kräftig und gewiß sey, auch im Himmel, als handelte es unser lieber Herr Christus mit uns selber.

# Wie man die Einfaltigen soll leh-

Was ist die Beichte: Antwort:

Die Beichte begreifft zwen Stude in sich: eines, daß man die Sünde bekenne; das andere, daß man die Absolution oder Vergebung vom Beichtiger empfahe, als von GOtt selbst, und ja nicht daran zweifele, sondern vest gläube, die Sünden senn dadurch vergeben vor GOtt im Himmel.

Welche Sünde soll man denn beichten? Antwort:

Vor GOtt soll man sich aller Sünden schuldig geben, auch die wir nicht erkennen, wie wir im Vater Unser thun. Aber vor dem Beichtiger sollen wir allein die Sünde bekennen, die wir wissen und führten im Bergen.

Mel=

Welche find die ? Antwort:

Da siehe deinen Stand an nach denzes hen Geboten, ob du Bater, Mutter, Sohn, Tochter, Herr, Frau, Knecht, Magd seyst: ob du ungehorsam, untreu, unsleissig gewest seyst: ob du iemand Leid gethan hast mit Worten oder Wercken: ob du gestohlen, versäumet, verwahrlos set, oder Schaden gethan hast.

Lieber, stelle mir eine kurize Weise zu beichten ? Antwort:

So folt bu jum Beichtiger fprechen:

Würdiger lieber Herr, ich bitte euch, ihr wollet meine Beichte hören, und mir die Vergebung sprechen, um GOttes willen.

Sage an:

Ich armer Sünder bekenne mich vor GOtt aller Sünden schuldig. Instanderheit bekenne ich vor euch, daß ich ein Knecht, Magd, zc. din, aber ich diesne leider untreulich meinem Herrn: denn da und da habe ich nicht gethan, was sie mich hiessen, habe sie erzürnet, und zu fluchen beweget: habe versäumet, und Schaden lassen geschehen: din auch in Aborten und Werken schandbar gewesen, habe mit meines Gleichen gezürnet, wider

meine Feau gemurret und gefluchet, ic. Das alles ist mir leid, und bitte um Gnasde, ich will mich bessern.

Ein Herr oder Frau fage alfo:

Insonderheit bekenne ich vor euch, daß ich mein Kind und Gesinde, Weib, nicht treulich gezogen habe zu GOttes Ehren. Ich habe geslucht, bose Erempel mit unzüchtigen Worten und Wercken gegeben, meinen Nachbarn Schaden gethan, übel nachgeredet, zu theuer verkauft, falsche und nicht ganze Waare gegeben. Und was er mehr wider die Gebote GOttes und seinen Stand gethan ze.

Wenn aber iemand sich nicht befindet beschweret mit solcher oder grössern Sinden, der soll nicht sorgen, oder weiter Sünde suchen noch erdichten, und damit eine Marter auß der Beichte machen; sondern erzehle eine oder zwo, die du weißsest. Also: Insonderheit bekenne ich, daß ich einmal geslucht, item, einmal unbübsch mit Worten gewest, einmal die N. (\*) versäumet habe, zc. Also laß es genug senn.

u

0

ti

(\*) II. bas ift, mannenne dasjenige, was ver- faumt worden ift.

Weissest du aber gar keine, (welches doch nicht wohl solte möglich seyn,) so sage auch keine insonderheit; sondern nim die Vergebung auf die gemeine Beichte, so du vor GOtt thust gegen dem Beichtiger.

Darauf foll ber Beichtiger fagen:

GOtt sey dir gnådig, und stärcke deinen Glauben, 21men.

Weiter:

Glaubest du auch, daß meine Vergebung GOttes Vergebung sey: Antwort: Ig, lieber Herr.

Darauf fpreche er:

Wie du glaubest, so geschehe dir. Und ich, aus dem Befehl unsers Herrn JEstu Christi, vergebe dir deine Sünde im Namen des Vaters, und des Sohnes, und des heiligen Geistes, Amen.

Gehe hin im Friede.

Welche aber grosse Beschwerung des Gewissens haben, oder betrübt und angefochten sind, die wird ein Beichtvater wohl wissen mit mehr Sprüchen zu trösten, und zum Glauben reißen. Das soll allein eine gemeine Weise der Beichte seyn für die Einfältigen.

(C) 2

Etli.

(36) Die Fragestücke D. Luthers. 农本本本本本本本本本本本本本本本本

# Etliche Fragestücke,

durch

D. M. Luther gestellet für die, so zum Sacrament gehen wollen, mit ihren Antworten.

ach gethaner Beichte und Unterricht von den zehen Geboten, Glauben, Vater Unser, von den Worten der Taufe und Sacrament, so mag der Beichtvater oder einer sich selbst fragen, und trosten.

Die erste Frage:

. Gläubest du, daß du ein Sünder seyst: Antwort:

Ja, ich glaube es, ich bin ein Gunder.

2. Woher weiste du das? Antwort: Alus den zehen Geboten, die habe ich nicht gehalten.

3. Sind dir deine Gunde auch leid? Untwort:

Ja, es ist mir leid, daß ich wider GOtt gesündiget habe.

4. 10000

4. Was haft du denn mit deinen Gunden bey GOtt verdienet ? Antwort:

Seinen Zorn und Ungnade, zeitlichen Tod und ewige Verdammnig. Rom. 6,23.

5. Zoffest du auch selig zu werden ? Untwort:

Ja, ich hoffe es. 5. Wes troftest du dich denne Untwort: Meines lieben Berrn Christi.

7. Wer ift Chriffus: Antwort: GOttes Sohn, wahrer GOtt und Mensch.

8. Wie viel sind Gotter: Antwort: Mur einer; aber dren Personen, 23as ter, Sohn und heiliger Geift.

9. Was hat denn Christus für dich gethan, daß du dich sein trostest: Untwort:

Er ist für mich gestorben, und hat sein Blut am Creuk vergoffen, zur Vergebung der Sünden.

10. Ist der Vater auch für dich gestor= ben ? Antwort:

Mein, denn der Bater ift nur GOtt, der heilige Geist auch: aber der Sohn ist wahrer GOtt und wahrer Mensch, für mich gestorben, und hat sein Blut für mich vergoffen. (E) 3

(38) Die Fragestücke D. Luthers.

11. Wie weisst du das! Antwort:

Aus dem heiligen Evangelio, und aus den Worten vom Sacrament, und ben seinem Leibe und Blut im Sacrament, mir zum Pfande gegeben.

12. Wie lauten die Worte: Antwort:

Unser ZErr JEsus Christus, in der Nacht, da er verrathen ward, nahm er das Brodt, dancket und brachs, und gabs seinen Jüngern, und sprach: Nehmet hin, esset, das ist mein Leib, der für euch gegeben wird. Solches thut zu meinem Gedächtnis.

Desselbigen gleichen nahm er auch den Kelch, nach dem Abendmahl, dancket, und gab ihnen den, und sprach: Tehmet hin, und trincket alle daraus, dieser Kelch ist das neue Testament in meinem Blut, das für euch vergossen wird, zur Vergebung der Sünden. Solches thut, so oft ihrs trincket, zu meinem Gedächt; niß.

13, So gläubest du, daß im Sacrament der wahre Leib und Blut Christi sey? Antwort:

Ja, ich gläube es.

14. Was

14. Was beweget dich das zu gläuben? Untwort:

Das Wort Christi: Nehmet hin, esset, das ist mein Leib, trincket alle daraus, das ist mein Blut.

15. Was sollen wir thun, wenn wir seinen Leib essen, und sein Blut trincken, und das Pfand also nehmen?

Untwort:

Seinen Tod und Blutvergiessen verkündigen, und gedencken, wie er uns gelehret hat: Solches thut, so oft ihrs thut, zu meinem Gedächtniß. 16. Warum sollen wir seines Todes geden-

den, und denselbigen verkündigen:
Untwort:

Daß wir lernen gläuben, daß keine Creatur hat können genug thun für unsfere Sünde, denn Christuß, wahrer GOtt und Mensch; und daß wir lernen erschrecken vor unsern Sünden, und dieselbigen lernen groß achten, und unsfein allein freuen und trösten, und also durch denselbigen Glauben selig werden.

17. Was hat ihn denn beweget, für deine Sünde zu sterben, und dafür genug zu thun: Antwort:

Die grosse Liebe zu seinem Vater, zu mir und zu andern Sündern, wie geschrie-(C4). ben (40) Die Fragestücke D. Luthers.

ben stehet Joh. 16, 7. Rom. 5, 6. 7. 8. Gal. 2, 20. Ephes. 5, 2. 25.

18. Endlich aber, warum wilt du zum Sa= crament gehen? Antwort:

Auf daß ich lerne gläuben, daß Chrissum meiner Sünden willen, aus groß fer Liebe, gestorben sen, wie gesagt. Und darnach auch von ihm lerne, GOtt und meinen Nächsten lieben.

19. Was soll einen Christen vermahnen und reizen, das Sacrament des Altars oft zu empfahen? Antwort:

Von GOttes wegen soll ihn bende des Herrn Christi Gebot und Verheissung, darnach auch seine eigene Noth, so ihm auf dem Halse lieget, treiben, um welcher willen solch Gebieten, Locken und Verheissen geschicht.

20. Wie soll ihm aber ein Mensch thun, wenn er solche Moth nicht sühlen kann, oder keinen Zunger noch Durst des

Sacraments empfindet?

Untwort:

Dem kann nicht besser gerathen werden, denn daß er erstlich in seinen Bussen greisse, ob er auch Fleisch und Blut habe, und gläube doch der Schrift, was die davon saget, Gal. 5, 16. 17. Rom. 6, 10, 11. 12.

Zum

Jum andern, daß er um sich sehe, ob er auch noch in der Welt sey, und dencke, daß es an Sünden und Noth nicht fehlen werde, wie die Schrift sagt, Joh. 15, 18. c. 16, 8. 20. 1 Joh. 2, 15. 16. c. 5, 4. 5.

Jum dritten, so wird er ja auch den Teufel um sich haben, der ihm mit Lüsgen und Morden Tag und Nacht keinen Frieden innerlich und äusserlich lassen wird, wie ihn die Schrift nennet, Joh. 8,44-c. 16, 11-1 Petr. 5, 8. Eph. 6,11. 12-2 Tim. 2,26.

# Rota.

Diese Fragstücke und Antwort sind kein Kinderspiel, sondern von dem ehrelichen und frommen D. Luther für die Jungen und Alten aus einem großen Ernst vorgeschrieben. Ein ieder sehe sich wohl vor, und lasse es ihm auch ein Ernst seyn. Denn Sanct Paulus zun Galat. am 6, 7. spricht: Jeret euch nicht, GOtt lässt sich nicht spotten.

(C) 5 Wie

(42) Der Morgensegen.

女女女女女女女女女女女

Wie ein Hausvater sein Gestinde soll lehren Morgens und Albends sich segnen.

# Der Morgensegen.

Des Morgens, so du aus dem Bette fah= rest, solt du dich segnen mit dem heiligen Creuß, und sagen:

Das walt GOtt Vater, Sohn und heiliger Geist, Amen.

Darauf kniend oder stehend den Glauben und Vater Unser. Wilt du, so magst du dis Gebetlein darzu sprechen:

Ich dancke dir, mein himmlischer Vater, durch ICsum Christum, deinen lieben Sohn, daß du mich diese Macht vor allem Schasten

den und Fahr behütet hast: und bitte dich, du wollest mich diesen Tag
auch behüten vor Sünden und allem Uebel, daß dir alle mein Thun
und Leben gefalle. Denn ich befehle mich, meinen Leib und Seele,
und alles in deine Hände; dein heiliger Engel sen mit mir, daß der
bose Feind keine Macht an mir sinde, Amen.

Und alsdenn mit Freuden an dein Werck gegangen, und etwa ein Lied gesungen, als, diezehen Gebot, oder was deine Andacht giebt.

Der

# Der Abendsegen.

Des Abends, wenn du zu Bette gehest, solt du dich segnen mit dem heiligen Ereus, und sagen:

Das walt GOtt Vater, Sohn und heiliger Geist, Amen.

Darauf kniend oder stehend den Glauben und Vater Unser. Wilt du, so magst du dis Gebetlein darzu sprechen:

Ich dancke dir, mein himmlischer Bater, durch ICsum Christum, deinen lieben Sohn, daß du mich diesen Tag gnädiglich behütet hast: und bitte dich, du wollest mir vergeben alle meine Sünde, wo ich unrecht gethan habe, und mich diese Nacht gnädiglich behüten. Denn ich besehle mich, meinen Leib und Seele, und alles in deine Hände; dein heiliger Engel sen mit mir, daß der böse Feind keine Macht au mir sinde, Amen.

Und alsdenn flugs und frolich geschlafen.

Wie

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# Wie ein Hausvater sein Ge-

finde soll lehren das Benedicite und das Gratias sprechen.

## Das Benedicite.

Die Kinder und Gesinde sollen mit gefaltenen Händen, und züchtig vor den Tisch treten, und sprechen:

Muer Augen warten auf dich, HErr, und du giebst ihnen ihre Speise zu seiner Zeit. Ou thust deine milde Hand auf, und sättigest alles, was lebet, mit Wohlgefallen.

Darnach das Vater Unser und dis folgende Gebet:

Serr GOtt himmlischer Vater, segne uns und diese deine Gaben, die wir von deiner milden Güte zu uns nehmen, durch Jesum Christum, deinen lieben Sohn, unsern Herrn, Amen.

Das

# Das Gratias.

Also auch nach dem Essen, sollen sie gleischer Weise thun, züchtig und mit gefaltenen Händen sprechen:

Dancket dem HErrn, denner ist freundlich, und seine Güte währet ewiglich: der allem Fleische Speise giebt; der dem Vieh sein Futter giebt, den jungen Naben, die ihn anrusen; er hat nicht Lust an der Stärcke des Nosses, noch Gefallen an iemandes Beinen; der HErr hat Gefallen an denen, die ihn fürchten, und die auf seine Güte warten.

Darnach das Vater Unser und dis folgende Gebet:

Wirdancken dir, Herr GOtt himmlischer Vater, durch Jessum Chris stum, unsern Herrn, für alle deine Wohlthat, der du lebest und regierest in Ewigkeit, Amen.



# Die Haustafel etlicher Sprücke

für allerlen heilige Orden und Stände, dadurch dieselbigen, als durch eigene Lection, ihres Amts und Dienstes zu ermahnen.

# Den Bischöfen, Pfarrherren und Predigern.

Ein Bischof soll unsträsslich senn, Eines Abeibes Mann, nüchtern, sittig, mässig, gastern, lehrhaftig, als ein Haushalter GOttes, nicht ein Weinsäuser, nicht beissig, nicht unehrliche Hand; thierung treiben; sondern gelinde, nicht haderhaftig, nicht geißig, der seinem eigenen Hause wohl vorstehe, der gehorsame Kinder habe mit aller Ehrbarkeit; nicht ein Neuling; der ob dem Wort halte, das gewiß ist, und sehren kann, auf daß er mächtig senzuermahnen durch die heilsame Lehre, und zu strasen die Wisdersprecher. 1 Tim. 3,2:4. Tit. 1,6:9.

Sice than all requipme ones

Was

Was die Zuhörer ihren Lehrern und Seelforgern zu thun schuldig sind.

Esset und trindet, was sie haben: denn ein Arbeiter ist seines Lohnes werth. Luc. 10, 7.

Der HErr hat befohlen, daß die, so das Evangelium verkindigen, sollen sich von dem Evangelio nehren. 1 Cor. 9, 14.

Der unterrichtet wird mit dem Worte, der theile mit allerlen Gutes dem, der ihn unterrichtet. Frret euch nicht, GOtt lässt sich nicht spotten. Gal. 6, 6.7.

Die Aeltesten, die wohl vorstehen, die halte man zwiefacher Ehren werth, sonderlich die da arbeiten im Wort und in der Lehre; denn es spricht die Schrift: Du solt dem Ochsen, der da drischet, nicht das Maul verbinden. Item, ein Arbeiter ist seines Lohns werth. 1 Tim. 5, 17. 19. Matth. 10, 10.

Wir bitten euch, lieben Brüder, daß ihr erkennet, die an euch arbeiten, und euch vorstehen in dem Herrn, und euch fc

fc

10

euch vermahnen. Habt sie desto lieber um ihres Wercks willen, und send friedsam mit ihnen. 1Thest. 5, 12. 13.

Gehorchet euren Lehrern, und folget ihnen: denn sie wachen über eure Seelen, als die da Rechenschaft dafür geben sollen, auf daß sie das mit Freudenthun, und nicht mit Seuszen; denn das isteuch nicht gut. Hebr. 13, 17.

# Von weltlicher Obrigkeit.

Jedermann sey unterthan der Obrigkeit, die Gewalt über ihn hat: denn es ist keine Obrigkeit, ohne von GOtt; wo aber Obrigkeit ist, die ist von GOtt geordnet. Wer sich nun wider die O, brigkeit setzet, der widerstrebet GOttes Ordnung. Die aber widerstreben, werden über sich ein Urtheitempfahen. Denn sie trägt das Schwerdt nicht umsonst; sie ist GOttes Dienerin, eine Rächerin zur Strafe über den, der Böses thut. Röm. 13, 1:4.

Du solt das Recht nicht beugen, und solt auch keine Person ansehen, noch Gesichencke nehmen. Denn die Geschencke machen die Weisen blind, und verkehren die Sachen der Gerechten. Was recht (D) ist,

ist, dem solt du nachjagen. 5 Mos. 16.

Von den Unterthanen.

Gebet dem Käyser, was des Känsers ist, und GOtt, was GOttes ist. Matth. 22, 21.

So send nun aus Noth unterthan, nicht allein um der Strafe willen, sondern auch um des Gewissens willen. Dershalben müsset ihr auch Schoßgeben; denn sie sind SOttes Diener, die solchen Schuß sollen handhaben. So gebet nun iedersmann, was ihr schuldig send: Schoß, dem der Schoß gebühret, Zoll, dem der Zoll gebühret, Furcht, dem die Furcht gebühret, Ehre, dem die Ehre gebühret. Rom. 13,5°7.

So ermahne ich nun, daß man vor als len Dingen zuerst thue Bitte, Gebet, Fürbitte und Dancksagung für alle Menschen, für die Könige und für alle Obrigseit, auf daß wir ein geruhliches und stilles Leben führen mögen, in aller Gottsfeligkeit und Ehrbarkeit. Denn solches ist gut, darzu auch angenehm vor GOtt, unserm Beilande. 1 Tim. 2, 1.2.3.

Eta

Erinnere sie, daß sie den Fürsten und der Obrigkeit unterthan und gehorsam senn. Tit. 3, 1.

Send unterthan aller menschlichen Ordnung um des Herrn willen, es sen dem Könige, als dem Obersten, oder den Hauptleuten, als den Gesandren von ihm, zur Nache über die Uebelthäter, und zu Lobe den Frommen. 1 Petr. 3, 13. 14.

## Den Ehemannern.

Ihr Manner, wohnet ben euren Weisbern mit Vernunft, und gebet dem weisbischen, als dem schwächsten Werckzeuge, seine Ehre, als auch Miterben der Gnade des Lebens, auf daß euer Gebet nicht verhindert werde. 1 Petr. 3, 7.

Ihr Manner, liebet eure Weiber, und send nicht bitter gegen sie, Coloss. 3, 19:

### Den Khefrauen.

Die Weiber seyn unterthan ihren Männern, als dem Herrn, wie Sara Abraham gehorsam war, und hieß ihn Herr; welcher Töchter ihr worden send, so ihr wohl thut, und nicht so schücktern send. 1 Petr. 3, 2. 6.

(D) 2

Den

### Den Eltern.

Ihr Väter, reiset eure Kinder nicht zum Zorn, daß sie nicht scheu werden; sondern ziehet sie auf in der Zucht und Vermahnung zu dem HErrn. Ephes. 6, 4.

### Den Kindern.

Ihr Kinder, send gehorsam euren Elstern in dem Herrn; denn das ist billig. Ehre Vater und Mutter. Das ist das erste Gebot, das Verheissung hat, nemlich daß dirs wohlgehe, und lange lebest auf Erden. Ephes. 6, 1. 23.

### Den Knechten, Mägden, Taglohnern und Arbeitern zc.

Ihr Knechte, send gehorsam euren leiblichen Herren, mit Furcht und Zitztern, in Einfältigkeit eures Bertzens, als Christo selbst, nicht mit Dienst allein vor Augen, als den Menschen zu Gefalzlen; sondern als die Knechte Christi, daß ihr solchen Willen Gottes thut von Herzen, mit gutem Willen. Lasset euch dünden, daß ihr dem Herrn, und nicht den Menschen dienet, und wisset, was

ein ieglicher Gutesthut, das wirder vom Herrn empfahen, er sey Knecht oder Freyer. Ephel. 6,5=8. Colost. 3, 22.

### Den Zausherren und Zausfrauen.

Ihr Herren, thut auch dasselbige gegen ihnen, und lasset euer Dräuen, und wisset, daß ihr auch einen Herrn im Himmel habt, und ist ben ihm kein Ansehen der Person. Ephes. 6, 9.

## Der gemeinen Jugend.

Ihr Jungen, send den Alten unterthan, und beweiset darin die Demuth: denn GOtt widerstehet den Hoffartigen; aber den Demuthigen giebt er Gnade. So demuthiget euch nun unter die gewaltige Hand GOttes, daß er euch erhöhe zu seiner Zeit. 1 Petr. 5, 5. 6.

#### Den Witwen.

Welche eine rechte Witwe und eins sam ist, die stellet ihre Hoffnung auf GOtt, und bleibet am Gebet und Flez hen Tag und Nacht. Welche aber in Wohllusten lebet, die ist lebendig todt. 1Tim. 5, 5. 6.

(D) 3

Der

12 300

1/2

90

I.

It

its 18

in

il=

16

m

d

ht

15

m

(54)

Die Zaustafell

Der Gemeine.

Liebe deinen Nächsten als dich selbst. In dem Wort sind alle Gebote verfasset. Rom. 13, 8. Und haltet an mit Beten für alle Menschen. 1 Tim. 2, 9.

Ein ieder lern sein Lection, So wird es wohl im Zause stohn.



Inhalt

### 森森 (0) 森森

# Inhalt

ber Erklarung des Catechismi.

Binleitung zum Catechismo G. I. Bom Catechismo insgemein G. 1.

Das erfte Sauptftuct, vom Gefen insgemein S. 6.

Das erfte Gebot G. 10.

Das andere Gebot G. 19.

Das britte Gebot S. 28.

Die andere Tafel des Gefches S. 37,

Das vierte Gebot S. 39.

Das fünfte Gebot G. 46.

Das fechfte Gebot G. 52.

Das fiebente Gebot G. 59.

Das achte Gebot G. 66.

Das neunte und zehente Gebot insgemein S. 732

Das neunte Gebot insonderheit S. 76.

Das gehente Gebot insonderheit S. 79. Der Befchluß der geben Gebote G. 84.

Das andere Sauptftud, von den drey Sauptartideln unfers Chriftlichen Glaubens insgemein G. 93.

Der erfte Urtickel, von der Schopfung ober von bent

Glauben an Gott ben Bater S. 95.

Der andere Urticfel, von der Erlöfung oder vom Glans

ben an Jesum Chriffum S. 110.

Der dritte Articfel, von der Beiligung oder vom Glaus ben an den heiligen Geift G. 137.

Das dritte Zauptstück G. 169.

Bom Gebet insgemein G. 169.

Dom Gebet des Beren insonderheit S. 173.

Die Borrede S. 175.

Die erfte Bitte G. 177.

Die andere Bitte G. 186.

Die dritte Bitte G. 192.

Die vierte Bitte G. 200.

Die funfte Bitte G. 208.

Die fechite Bitte G, 215.

Die

# 整線(0) 整線

Die fiebente Bitte S. 222. Der Beschluß des Bater unsers S. 228.

Das vierte Sauptstud, vom Sacrament der heilis gen Caufe S. 232.

Bon den Sacramenten insgemein S. 232. Bon der heiligen Laufe besonders S. 237.

Die erfie Frage, von der Beschreibung der heiligen Laufe G. 237.

Die andere Frage, vom Ruken ber heiligen Taufe S. 242.

Die dritte Frage, vom Grund und Urfprung folches Dugens C. 252.

Die vierte Frage, von der Geheimnifvollen Bedeutung des Waffertaufens S 250.

Das fünfte Sauptstud, vom Sacrament des Altars oder heiligen Abendmahl S. 271.

Die erfie Frage, von der Beschreibung des heiligen Abendmahls S. 272.

Die andere Frage, vom Rugen des heiligen Abend, mahls G. 282.

Die dritte Frage, woher folcher Rugen entfiche S. 287.

Die vierte Frage, von wirdiger und unwirdiger Ges niesfung bes heiligen Abendmahls S. 291.

Vom Amt der Schlussel, Beichte und Absolution S. 299.

Bom Umt der Schliffel S. 299. Bon der Beichte und Abfolution S. 308.

Unhang des Catechismi S. 317. Die Fragestücke S. 317.

Die Morgen : und Abendgebete S. 375.

Die Tischgebete S. 388. Bor dem Essen S. 388. Rach dem Essen S. 394.

Die Haustafel S. 403.
Die Pflichten des Lehrstandes S. 404.
Die Pflichten des obrigkeitlichen Standes S. 424.
Die Pflichten des Hausstandes S. 432.
Einleis



# Einleitung zum Catechismo.

Die I Lection.

Vom Catechismo insgemein.

1. Was ist der Carechismus?

er Catechismus ist ein kurger Begriff der gangen Christlichen Lehre, aus dem Worte Gottes genommen, und für Junge und Alte in Frage und Antwort gestellet.
Er heißt auch sonst der Einfältigen Bibel.

2. Wer ift der Verfasser unsers Fleinen Catechismi?

Der Verfasser desselben ist Martin Luther, weiland Doctor und Professor Theologia zu Witztenberg, welchen Gott vor nunmehro zwenhundert und etlichen Jahren mitten im Pahlithum erwecket, und zum gesegneten Werckzeuge der Resformation in seiner Kirche gebrauchet hat.

3. Was für Ursachen haben den seligen Mann dazu bewogen ?

Die Ursachen, dadurch er bewogen worden, den Catechismum zu verfertigen, sind gewesen: U 1) die herhliche Liebe zu GOtt, aus welcher er die Ehre GOttes dadurch zu befördern gesuchet hat; 2) die herhliche Liebe zu den Seelen der Menschen und ihrem ewigen Heil; 3) die abscheuliche und greutliche Finsterniß oder Unwissenheit in göttlichen Dingen, welche zu seiner Zeit unter den Menschen sehr groß gewesen.

Man sehe D. Anthers Borrede des kleinen Catechismi, darin er unter andern also schreibet: Silf, lieber Gott, wie manden Jammer habe ich gesehen, daß der gemeine Mann so gar nichts weiß von der Christlichen Lehre, leben dahin, wie das

vieh zc.

4. Wie vielerley Catechismos hat Lutherus verfertiget?

Lutherus hat einen gedoppelten Catechismum gemacht, den gröffern und den kleinern, welche er bende im Jahr 1529 in Teutscher Sprache ans Licht gestellet.

5. Ist Lutherus denn der erste gewesen, der solche Lebrart hervorgebracht?

Nein, Lutherus ist nicht der erste gewesen, der eine solche Lehrart hervorgebracht, und damit der Menschen Heil und Erbauung zu befördern gesuchet hat; sondern er hat seine Vorgänger gehabt, die von Gott erwecket worden, eben dergleichen Treue und Fleiß zu beweisen. So lesen wir schon im alten Testament solcherlen Sorgsalt von Abraham 1 Mos. 18, 19 und von David 1 Chron. 29, 9.

Ps. 78, 4. 5. 6.

6. Wenn

5

9

1

D

n

n

D

m

h

er

6. Wenn ist das Catechistren insonderheit üblich gewesen?

Insonderheit ist es in der ersten Kirche des neuen Testaments gar üblich gewesen, wie aus Luc. 1, 4. 1 Cor. 14, 19 und Gal. 6, 6 zu sehen ist, und ist es nach der Apostel Zeit fortgesetzt worden; wie denn insonderheit Clemens Alexandrinus und Origenes zu Alexandrien solches Amt verwaltethaben. Welches aber, insonderheit ben zunehmendem Pabsithum, durch des Teusels List gant in Abnehmen gerathen war, bis es durch den treuen Dienst Lutheri wieder hervor gesuchet, und nach dem löblichen Erempel seiner Vorsahren steißig getrieben worden.

7. Woraus hat Lutherus den Catechismum ges

Den Catechismum hat Lutherus nicht aus eisgenem Willen ersonnen und hervorgebracht, sons dern er hat ihn aus der H. Schrift oder Bibel genommen, und ist darin nichts enthalten, welches nicht mit der heiligen Schrift überein kame, sonst dürsten wir ihn nicht annehmen.

8. Konte man damals wol die Bibel so haben und gebrauchen wie iego?

Die Bibel war zur Zeit Lutheri sehr rar, ja sie wurde im Pabsithum zu lesen gar verboten. Dasher wir es als eine grosse Wohlthat GOttes zu erkennen haben, daß wir zu dieser unserer Zeit die Bibel so häusig und so wohlseil bekommen können; ja daß alle und iede, Junge und Alte, auch die A2 Kins

0

1

n

i,

r

11

8

18

)e

18

26

er

er u=

t,

115

on a

9.

111

Rinber, diefelbe lefen und betrachten durfen. 5 Mof. 6, 6.7.8. 2 Eim. 3, 15.

n

11

0

b

14

h

ti

I)

9

t

n

2

h

31

u

Allhier konnen die Bucher des alten und neuen Teffaments kurglich erzehlet und bengebracht werden.

9. Für wen hat Lutherus den Catechismum gemacht?

Insonderheit für Unwissende und Ungende te. Daher keiner, wenn er auch gleich erwachsen und alt ware, sich schämen soll, diese ersten Buchstaben der göttlichen Wahrheit zu lernen, Hebr. 5, 12 denn sonst kein Wachsthum im Christenthum erfolgen kan.

Entherus hat fich selbst noch taglich für einen Catechismusschuler gehalten wegen bes berrlichen

Nugens.

10. Welches ist der Inhalt des Catechismi?

Sleichwie die gange heilige Schrift Besetz und Evangelium in sich fasset: also ist auch der Inhalt des Catechismi nichts anders als Besetz und Evangelium.

11. Was ift das Gefen?

Das Gesetz ist diesenige Lehre, darin GOtt der Herr uns Menschen seinen Willen offenbaret, was wir thunund lassen sollen.

Das Evangelium ist diejenige trostliche Lehre,

Welche uns Christum und seine Gnade vorhält, die wir in ihm haben sollen durch den Glauben.

13. Wie sollen wir mir dem Catechismo recht umgehen?

Um solches herrlichen Nupens wislen sollen wir

wir den Catechismum hochhalten, auch denselben recht gebrauchen, nemlich GOtt um seine Gnade und heiligen Geist anrusen, daß er uns aus dem Gesetz unsere Sünden und aus dem Evangelio den HErrn JEsum mit seinem ganten Verdienst heilsamlich wolle zu erkennen geben.

14. In wie viel Zauprstücke wird der gange Cates chismus eingetheilet?

In fünf Hauptstücke.

Das erste Hauptstück handelt von den heiligen zehen Geboten.

Das andere von den dreven Hauptarsticuln des Christlichen Glaubens.

Das dritte vom Gebet des GEren, oder heiligen Bater unfer.

Das vierte vom Sacrament der heilisgen Saufe.

Das fünfte vom Sacrament des Alltars, oder heiligen Abendmahl. Wozu noch die Lehre vom Amt der Schlüssel, Beichte und Absolution kommt.

15. Was gehört zum Unhange des Catechismi?

1) Die Fragestücke für diesenigen, so zum heiligen Abendmahl gehen wollen. 2) Die Morgen und Abendgebete. 3) Die Tischgebete vor und nach dem Essen. 4) Die Haustafel.

21 3

Das

1.

as

3=

m

()=

t.

m

en

10

alt

11=

tt

a=

re,

die

len

vir

## Daserfte hauptstück vom Geset.

1. Wie vielerley ift das Gefen?

Das Gesetz ist drenerien: 1) das Ceremonial= 2) das weltliche, und 3) das Moral=oder Zuchtgesetz.

2. Was ist von dem Ceremonialgesen zu merden?

Es betrifft den ausserlichen Levitischen Gottesdienst des alten Testaments und die dazu gehörige Stücke und Ceremonien, so das Jüdische Wolck daben in acht nehmen muste, z. E. ben den Opfern, Fasten, Rleidungen und allerley Reinigungen. Welches aber in Christo ausgehöret und seine Endschaft erreichet hat. Gal. 4, 9=11. Col. 2, 16. 17.

Es ging baffelbe 1) auf ein gewisses Bolck, nemlich das Judische; 2) auf einen gewissen Ort, nemlich die Stiftsbutte und den Tempel Salomonis; 3) auf gewisse Zeiten, nemlich Sabbather, Monden und

Festtage.

3. Was von dem weltlichen Gefen?

Es betrifft die bürgerlichen und weltlichen Dinge, welche die Jüden in dem Lande ihres Erbtheils in acht nehmen mussen. Solches hat zwar auch mit ihrer Policey aufgehöret; doch sind wir auch im neuen Testament verbunden, der Obrigkeit unterthan zu seyn, die Gewalt über uns hat, und ihren guten Gesehen nachzukommen, Röm. 13, 1. 1 Petr. 2, 13. 14.

4. Was vom Moral = oder Zuchtgesen?

Das Moral - oder Zuchtgesetz betrifft das schuldige Verhalten der Menschen bendes gegen Sott

GOtt und gegen ben Nachsten. Solches hat nicht aufgehöret, sondern währet noch immer. Nom. 3, 31. verglichen mit 1 Tim. 1, 8=11.

5. Werist der Gesetzeber?

GOtt ist der Gesetzeber, der da Herristüber alle Menschen, und eigentlich allein Macht hat, Gesetz zu geben; dem auch alle Menschen zu geshorchen schuldig sind. Moses war eigentlich nicht der Gesetzeber selbst, sondern nur der Mitter und Diener des Gesetz, 2 Mos. 20, 19. Joh. 1,17. Sac. 4,12. Gal. 3, 19.

6. Wie hat GOtt anfänglich das Gesen gegeben?

Unfänglich hatte es GOtt den Menschen ins Herz geschrieben, aber hernachmals hat ers mit seinem Finger auf zwo steinerne Taseln geschrieben und auss neue geoffenbaret. 2 Mos. 24, 12, 5 Mos. 10, 4. Er will es auch nach seiner Verheisfung durch den heiligen Geist in unser Herz wieder einschreiben, und solche Leute aus uns machen, die in seinen Geboten wandeln, seine Nechte halten und darnach thun. Jer. 31, 33. Hebr. 8, 10. Ezech. 36, 27.

7. Wo hat Gott das Gesen gegeben? In der Busten auf dem Berge Sinai, mit Donnern und Bligen, und also mit grosser Majes stat und Herrlichkeit, dadurch GOtt seinen heiligen und gerechten Eifer wider alle, die seine Gebote übertreten würden, geoffenbaret hat. 2 Mos.

20, 18.19.

8. Wen gehet das Gefen an?

Ob es zwar zuerst dem Volck Ifrael gegeben worden ist; so gehet es doch alle Menschen an. A 4 Pred.

le

n i=

D

2,

18

ie

uf

10

n

28

at

10

er

18

1,

18

m

tt

Pred. Sal. 12, 13. Dahero ist schon oben gesagt, daß das Zucht = oder Sittengesetz uns auch im neuen Testament zum Gehorsam verbinde.

9. Bat uns denn Christus nicht vom Geset be=

Christus hat uns zwar von dem Fluch des Gesexes erloset, Gal. 3, 13: aber das Geseth selbst hat er nicht aufgehoben, Matth. 5, 17, noch uns von der Berbindlichkeit desselben befreyet.

10. Paulus spricht ja 1 Cim. 1, 9: Dem Gerechten ist Fein Gesen gegeben, sondern den Ungerechten und Ungehorsamen, den Gottlosen und Sündern?

Es hat dis gar nicht die Meinung, als dürsten die Serechten ohne und wider das Gesetzleben, oder als ginge es sie gar nichts an; sondern wenn der Mensch durch den Glauben an JEsum Christum gerechtsertiget, und durch seinen Gestsgern und willig. Es ist also das Gesetzbem Menschen nicht gegeben, ihn zu verdammen, oder niederzuschlagen, oder durch Furcht der Strase ihn zum Gehorsam zu treiben. Gal. 5, 18. Sonstaber ist und bleibet das Gesetz auch den Gerechten eine Regul und Nichtschnur ihres Lebens und Vershaltens.

11. Wie ift das Gesen beschaffen, und was fordert es für einen Gehorsam?

Das Geset ist geistlich, Rom. 7, 14, und fordert nicht nur den äusserlichen, sondern vornehmlich den innerlichen Sehorsam des Hertens,
wie

wie Christus selbst es also erkläret Matth. 5, 22=28; daher wir nach der Vorschrift des Herrn Jesu ein iedes Gebot also anzusehen und zu betrachten haben.

12. Wie viel sind Gebote, und wie viel gehören zu einer ieden Tafel?

Es find zehen Gebote. Bur ersten Safel ge-

13. Was ist die Summa der ersten und andern Tafel?

Die Summa der ersten Tafel ist: Du solst GOtt, deinen ZErrn, lieben von ganzem Zergen, von ganzer Seele, und von ganzem Gemüthe, und von allen Kräften. 5 Mos. 6,5. Die Summa der andern Tafel ist: Du solst deinen Mächsten lieben als dich selbst. 3 Mos. 19, 18.

14. Was ist der Tweck des Gesenes?

Der Iweck des Gesestestist nicht, daß wir dadurch sollen gerecht und selig werden, welches auch nicht geschehen kan, weil wir das Geses nicht vollkömmelich halten können; sondern daß wir dadurch zur Erkäntniß der Sünden kommen, Röm. 3, 20, daß es uns zu Christo treibe, Gal. 3, 24, und daß es den Frommen zur Regul in ihrem Leben dienen möge.

### Die 2 Lection. Das erste Gebot.

1. Wie lautet das erfte Gebot?

Ich binder HErr, dein GOtt. On solt nicht andere Götter haben neben mir. Was ist das? Antwort:

Wir follen GOtt über alle Dinge fürche ten, lieben und vertrauen.

2. Was hat man bey einem ieden Gebot zu mercken? Ben einem ieden Gebot ist zu mercken, 1) das Wose, das verboten, und 2) das Gute, das geboten wird.

3. Welches ist im ersten Gebot 1) das Bose, so verboten wird?

Es ist mit einem Wort die Abgotterey.

4. Wer ift derjenige , der gebeut und verbeut?

GOtt der HErr ist es, der da gebeut und verbeut. Denn also fänget er sein Gesets an: Ich din der ZErr, dein GOtt, und zwar der dreneinige GOtt, Water, Sohn und heiliger Geist.

5. Was bedeuten die Worte, der ZErr, dein Gott?

Er ist unser Herr und GOtt nicht allein wegen der Schöpfung und Erhaltung, sondern auch wegen aller seiner andern Wohlthaten, die er uns erzeiget, Ps. 100, 3.

6. Warum spricht er: Dein Gott? Er nennet sich unsern GOtt, weil er unser hoch= hochstes und bestes Gut seyn, sich uns gang mittheilen, unser Bater, unser Erlöser und unser Troster, unser Licht und Leben, ja unser Alles seyn will, Ps. 77.

7. Was ist die Abgötterey?

Die Abgötteren ist, wenn man neben GOtt andere Götter hat. Es ist zwar nur Ein wahrer GOtt, 1 Cor. 8, 3. 5. 6; aber der Mensch ist zur Abgötteren sehr geneigt, und machet oder erdichtet ihm selbst andere Götter, die doch nicht GOtt, ja nichts sind. 1 Cor. 8, 4. Jerem. 10, 3.

Abgort ift, bas einen von Gott abführet, ober gleichfam

ein Aftergott.

8. Wie vielerley ift fie?

Die Abgötteren ist zwenerlen, die grobe und die subrile.

9. Was ift die grobe Abgörterey?

Die grobe ist, wenn der Mensch etwas für Gott halt und ehret, das doch nicht Gott ist. Sie wird darum die grobe genennet, weil sie dem Menschen selbst garleicht in die Augen fällt.

10. Bey wem findet fie fich ?

Sie hat sich sonderlich gefunden ben den Hens ben und alten Juden, in gewisser Masse findet sie sich auch unter den Christen.

11. Wie bey den Beyden?

Die Senden haben hölkerne, steinerne oder andere Bilder, wie auch Geschöpfe GOttes, als GOtt verehret und angebetet. In der heiligen Schrift sind etliche derselben benennet, als, Astharoth, Baal oder Bel, Baal Peor, Baal Zephon, Chamos, Dagon, Moloch pher

ober Milkom, Nemphan, Jupiter, Mercurius, ja Sonne, Mond, Feuer, vierfüßige und kriechende Thiere, und dergleichen, Rom. 1, 23.

12. Wie bey den Juden?

Die Juden haben sich von den Henden zum Gößendienst verleiten lassen, daß auch sie dem Mosloch geopfert, und andern Gößen gedienet haben, 5 Mos. 32, 15-17. 21. Ps. 106, 35 f.

13. Wie unter den Christen?

Unter den Christen finden sich insonderheit die Papisten, welche die Jungkrau Maria, die versstorbenen Heiligen und Bilder anbeten, Matth. 4, 10. Dahin gehöret auch, wenn man den Sohn Gottes leugnet, und seine Gottheit nicht erkennen will, es mag geschehen von Juden, Eursten oder Christen.

14. Was ist die subtile Abgötterer?

Die subtile Abgötteren ist, wenn der Mensch mit seinem Herken an etwas ausser GOtt hanget, und darin als seinem Zweck beruhet, z. E. an sich selbst, an andern Menschen, an Geld, Gut, Neichthum, Ehre, Wohllust, oder an der bloß ausserlichen Verrichtung des Gottesdienstes.

5. Warum wird sie subtil genannt? Sie wird subtil genannt, weil sie nicht so gleich in die Augen fällt, und dafür, was sie ist, von den Menschen nicht so bald, wie jene, erkannt wird, indem der Mensch nicht so äusserlich vor etwas niederfället und es anbetet.

16. Welches sind die Kennzeichen der subtilen Abgörterey?

Die Kennzeichen der subtilen Abgötteren sind,

1) woran der Mensch am meisten gedencket, 2) wovor er sich am meisten fürchtet, 3) was er am meisten liebet, 4) worauf er am meisten sein Vertrauen sețet, das ist sein Gott.

17. Wie begeher der 197ensch Abgötterey an sich

Wenn er sich auf seine eigene Krafte, Weisheit, Wik und Verstand verlässet, seine eigene Ch= re, eignen Nußen und eignen Willen in der Welt zum Zweck hat, und ihm selbst alles zuschreibet, 5 Mos. 8, 17. Dan. 4, 26, 27.

18. Wie an andern Wenschen?

Wenn man sich auf Patronen, Sonner und Freunde mehr als auf SOtt verlässet, sie über oder ausser SOtt fürchtet, liebet, und ihnen verstrauet, Jerem. 17,5. Ps. 146,3.4. Ps. 118, 8.9.

19. Wie an Geld, Gut, Ehre oder Wohllust? Wenn der Mensch darnach trachtet, wie er reich und vornehm in der Welt werden will, Eph. 5,5. Coloss. 3,5. Durch Wohllust aber begehet er Abgötteren, wenn er suchet, was seinem Fleisch und Blut wohlgefället, oder seinen Bauch zum Gott machet, Phil. 3,19.

20. Wie am aufferlichen Gottesdienft?

Wenn der Mensch GOtt anders dienet, als er sich in seinem Wort geoffenbaret hat, z. E. wenner sich auf sein bloß äusserliches Morgen-und Abendsegenbeten, auf sein Kirchen-Beicht- und Abendsmahlgehen verlässet, und daben doch ohne wahre Busse und Bekehrung bleibet. Und diese Art der Abgötteren ist ben den so genannten Christen die aller-

allergemeinste Sünde, welche aber leider am wes nigsten erkannt wird, Jef. 1, 11. Jerem. 7, 4. Ps. 50, 9.

21. Welches ift die Quelle aller 26bgotterey ?

Die Ursache und Quelle aller Arten der Abgötteren ist die greuliche Blindheit und Finsterniß des natürlichen Herhens, da wir von Natur den wahren und lebendigen GOtt nicht erkennen, noch denselben zu erkennen suchen.

22. Was für Schade entftebet daraus?

Der Schabe ist so groß, daß der Mensch aller Seligkeit ermangeln, und nach Leib und Seele in Zeit und Ewigkeit verderben muß, 5 Mos. 8, 19.20. B. Weish. 14, 27.

23. Welches ist 2) das Gute, so GOtt im ersten Gebot gebeut?

Das Gute ist, daß wir sollen GOtt über alle Dinge fürchten, lieben und vertrauen.

24. Was wird also zuerst geboten? Die Furcht GOttes.

25. Wen follen wir fürchten ?

GOtt ist es, ben wir fürchten sollen, und vor bem sich scheuen soll alles, was auf dem Erdboden wohnet, weil er der Herr und GOtt ist, der daheilig, gerecht und allmächtig ist. Jerem. 10, 6.
7. Ps. 33, 8. Ps. 34, 10. Luc. 12, 4.5. Jes. 8, 13.

t

P

4

31

26. Wie mancherley ist die Surcht GOttes? Die Furcht GOttes ist zweperley, die knechti= sche und die kindliche.

27. Was ist die knechtische Lurcht? Wenn man sich vor GOtt nur um der Strafe wile willen fürchtet, als ein Anecht vor seinem Herrn, und um solcher Strafe willen das Bose ausserlich unterlässet, und das Gute ausserlich thut, daben keine Liebe zu Gott und kein Friede in der Seele ist, 1 Joh. 4, 18.

28. Woher entstehet solche Furcht?
Sie kommt her vom bosen Gewissen. Ders gleichen fand sich ben Adam so bald nach dem Fall, daher er sich versteckte, 1 Mos. 3, 10. Diese fordert GOtt nicht von uns, sondern die kindliche Furcht.

29. Was ist die Kindliche Furcht?
Die kindliche Furcht ist, daman aus Liebe zu GOtt die Sünde meidet, ihn dadurch nicht zu beleidigen und zu erzürnen, wie ein Rind seinen lieben Vater sürchtet. Solche fand sich ben Joseph, der da sprach: Wie solte ich ein solch groß Uebel thun, und wider GOtt sündigen: 1 Mos. 39, 9.

30. Welches find die Kennzeichen der kindlichen furcht?

Die Kennzeichen der kindlichen Furcht, wornach man sich prüsen kan, sind 1) ein ernstlicher Haße wider alle Sünden, Sprüchw. 8,13. 2) eine Bestrübniß über seine Fehler, Ps. 13. 3) ein aufsrichtiger Wandel vor den Augen Gottes, Tob. 4,6.

31. Wie weit sou sich diefe kindliche Jurcht erstrecken? Sie soll über alles gehen, also, daß wir nicht aus Menschensurcht das Gute unterlassen, oder das Bose thun, 3. E. die Wahrheit verschweigen, und hingegen heucheln oder lügen.

32. Wels

32. Welches ist das andere, so Gott gebeut? Die Liebe GOttes.

33. Wen follen wir lieben?

GOtt sollen wir lieben, weil er das höchste und beste Gut ist, Matth. 19, 17, und weil er uns erst geliebet hat, auch ohne Unterlaß Gutes erzeis get. 1 Joh. 4, 19.

34. Was heißt GOtt lieben?

GOtt für sein höchstes Sut halten, alle seine Lust und Freude an ihm haben, und sich mit ihm im Herken und Willen vereinigen, Pf. 18, 2.3. Ps. 73, 25.26.

35. Was kan bey dieser Liebe nicht bestehen? Daben kan nicht bestehen die Liebe der Welt

und der Gunden. 1 Joh. 2, 15.

36. Welches sind die Kennzeichen der Liebe

Die Kennzeichen, woran man sich prüsen kan, ob man SOtt liebe, sind, 1) wenn wir mit SOtt und seinem Wort gern umgehen, und ein inniges Werlangen nach ihm haben, Ps. 42, 2.3, Ps. 63, 2 f.
2) Wenn wir uns über SOtt herslich freuen, und uns im Sebet sleißig zu ihm halten, Ps. 84, 3.
3) Wenn wir die Ehre SOttes in allen Dingen zum Zweck haben, und uns um SOttes und Ehristi willen verspotten und rerachten lassen, Kom. 8, 35 f. 4) Wenn wir SOtt und seinem Worte geborfam sind, Joh. 14, 23. 24. 1 Joh. 5, 3.
5) Wenn wir unsern Rächsten, Freunde und Feinde, herslich lieben, 1 Joh. 4, 20.

37. Wie

Ť(

16

0

fo

u

W

37. Wie foll die Liebe zu GOtt beschaffen feyn?

Sie soll über alles gehen, also, daß wir GOtt mehr lieben als Geld, Ehre und Wohllust, auch mehr als Water, Mutter, Bruder, Schwefter, Weib, Kinder, ja mehr als uns selbst, und die gange Welt, Ps. 73, 25. 26. Luc. 14, 26.

38. Welches ift das dritte, fo Gott albie gebeut?

Das Vertrauen auf GOtt, oder wir sollen GOtt über alle Dinge vertrauen.

39. Warum sollen wir Gott vertrauen? Weil er allmächtig ist, und helsen kan, barm= herrig ist, und helsen will, wahrhaftig ist, und halt, was er zusaget, Ps. 33, 4.

40. Was beisset Gott vertrauen?
Ein gutes Hertz zu Gott haben, als ein Kind zu seinem Bater, sich alles Guten zu ihm versehen, und alle Husse und Bensland von ihm erwarten, Ps. 84, 13.

Was kan dabey nicht besteben? Wenn man sich verläßt auf seine eigene Kräste, Weisheit und Verstand, oder auf Menschen, oder auf Geld und Gut, Jerem. 17,5 Ps. 118, 8.9.

42. Wenn muß man Gott vertrauen?
In guten und bosen Tagen, in Noth und Gefahr, in Armuth und Kranckheit, in der Jugend
und im Alter, ja in seinem ganten Leben, es gehe,
wie es wolle, Ps. 57, 2. Ps. 71, 5. 6.

43. Wo findet man Fein wahres Bertrauen auf Gott?

Wo keine Furcht und Liebe Gottes ift, da

kan auch kein Vertrauen auf GOtt seyn. Daher ists gant falsch und nur eine steischliche Sicherheit, wenn ein Mensch gedencket, daß er GOtt vertraue, da er doch in Sunden lebet, und denselben dienet.

44. Welches find die Kennzeichen eines wahren Findlichen Vertrauens?

Die Kennzeichen bes kindlichen Vertrauens sind, 1) wenn der Mensch alle seine Sorge und Anliegen auf GOtt allein wirst, 1 Petr. 5, 7. Ps. 55, 23. 2) wenn er in allem Creuß und Erübsal geduldig und gelassen ist, Nom. 12, 12. 3) wenn er auf die Hüsse und Verstand GOttes wartet, Ps. 27, 14. 4) wenn er sich der Führung GOttes gang überlässet, Ps. 37, 4. 5.

45. Wie foll das Vertrauen auf Gott beschaffen feyn?

Wie die Furcht und Liebe GOttes, also muß auch das Vertrauen auf GOtt über alle Dinge gehen, wie GOtt selbst spricht Jes. 42,8.

46. Welches ift die Quelle der wahren Surcht, Liebe und des Vertrauens auf Gott?

Die wahre und lebendige Erkentniß GOtstes; denn wer GOit nicht erkennet, kan ihn auch nicht fürchten, lieben und vertrauen.

47. mas ift der eigentliche Twed des erften Gebots?

Der Zweck des ersten Gebots ift, daß wir uns felbst, und alles verleugnen, und Gott allein anhangen, und in ihm selig senn sollen.

48. Wie

1

Y

n

10

111

in

2

48. Wie haben wir sonst das erste Gebot ans zusehen?

Das erste Gebot ist der Grund aller übrigen Gebore, baher es Lutherus in der Erklärung der übrigen Gebote allemal wiederholet.

#### Die 3 Lection.

## Das andere Gebot.

1. Wie lautet das andere Gebot?

Du solt den Namen deines GOttes nicht unnützlich sühren: denn der HErr wird den nicht ungestraft lassen, der seis nen Namen mißbrauchet.

Was ist das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir ben seinem Namen nicht fluchen, schweren, zaubern, lügen oder trügen; sondern denselben in allen Nöthen anrusen, beten, loben und dancken.

2. Welches ist 1) das Bose, so in diesem Gebot vers boten wird?

Der Mißbrauch des Namens Gottes.

3. Was wird durch den Mamen Gottes vers

GOtt selbst, alle seine Eigenschaften, Wercke und Wohlthaten, sein Wort und Sacramente, worin GOtt und seinen Namen vor so vielen Wölckern geoffenbaret hat.

25 2

4. 100 AS

e

h

18

1=

ie

4. Was heiste migbrauchen! Mißbrauchen heist, eine Sache nicht recht gebrauchen, als man soll. Z. E. Wenn man das Brodt mit Fleiß auf die Erde wirft, und mit Füssen trit, das heist das Brodt mißbrauchen; imgleichen, wenn der Mensch sich im Wein oder Bier volltrincket, das heist den Wein und das Bier mißbrauchen.

5. Was heisit also den Mamen Gottes miß=

Menn man ihn nicht also, sondern anders, als man ihn gebrauchen soll, gebrauchet, oder gering und verächtlich damit umgehet.

6. Wie geschicht solches insgemein ?

Wenn man ohne Andacht und Ehrerbietung, ohne Erhebung seines Herzens an GOtt gedencket, den Namen GOttes oder des HErrn Fesu liederlich im Munde sühret; imgleichen, wenn man nicht andächtig betet, singet, GOttes Wort lieset oder höret; serner, wenn man nicht bußfertig beichtet und zum heiligen Abendmahl gehet. Dahin gehöret auch, wenn man sich nach Ehristi Namen nennet, aber Ehrisso in wahrer Demuth, Sanstmuth und Vollbringung des Willens GOttes nicht nachsolget. u. s. f.

7. Wie wird der Mame GOttes insonderheit nach der Erklärung Lutheri gemißbrauchet?

Menn man ben bemfelben fluchet, schweret, zaubert, lüget ober trüget.

Bluchen heisst, Sott und sein Werck, Wort und

et

le

und Sacramenta lästern, z. E. wenn man die Bekehrung des Menschen, so Sottes Werck ist, für des Satans Werck, und die wahre Gottselig=keit für Heuchelen halt oder schilt; oder, wenn man mit seinem gottlosen Leben den Namen Sottes ben andern lästernd machet, Rom. 2, 24.

9. Was heifft mehr fluchen?

Wenn man entweder ihm selbst oder andern Boses anwünschet, oder das Gott einen strafen solle: welches keinem Thiere, geschweige einem Menschen anzuwünschen ist, Kom. 12, 14.

10. Laffe fich foldes nicht entschuldigen?

Mein, ob es einem auch gleich darnach gemacht würde; oder ob sichs auch gleich einer angewöhnet hat; oder ob man auch meinete, es entsühre einem so, und ein Wort wäre ja kein. Pfeil: so entschuldiget doch das alles nicht. Jac. 3, 8.9.10.

II. Was heiste schweren?

Beugen anrufen. Sott über einer Sache zum

12. Ist denn alles Schweren schlechterdings verboten?

Nein, es ist nicht alles Schweren schlechthin verboten. Denn wenn Sottes Ehre und des Nachsten Nug befördert werden kan, auch von der Obrigkeit es gefordert wird, so ist dasselbige gut und erlaubt.

13. Welches Schwerenwird ganglich verboten?

Ganhlich verboten ift, 1) alles liederliche und leichtfertige Schweren, da man über einer geringen

TRANSIES.

B

ťt

gen Sache GOtt zum Zeugen anruset, Sir. 23, 9.
2) das folsche Schweren, wenn ein Mensch wider alles besseuget, als sie ist. Welches sonst ein UTeinseid genennet wird, Matth. 5, 33.
3) das abers gläubische Schweren, wenn man ben etwas ansders, das nicht GOttist, schweret, z. E. ben seiner Seele, oder ben seinem Leben, Matth. 5, 34-36.
Jac. 5, 12.

14. Was beifft saubern ?

Wenn Menschen sich dem Satan ergeben, und einen Bund mit ihm machen, hingegen GOtt absagen, oder durch des Satans Hulse den Menschen oder Bieh Boses anthun.

15. Was gehört auch dahin?

Hieher gehört auch aller Aberglaube, da man Gottes Wort und Namen unter einem guten Schein zu solchen Dingen gebrauchet, dazu Gott weder Gebot noch Verheisfung gegeben, z. E. Kranckheiten auf unnatürliche Weise zu vertreisben, Feuer zu versprechen, gestohlne und verlohrne Dinge zu erfahren; imgleichen auch, wenn man zu Wahrsagern und Zeichendeutern oder so genannten klugen Weibern gehet, verborgene oder zuskünstige Dinge zu erforschen, und sonst noch viel mehr dergleichen. Welches alles vor Gott ein Greuel ist, 5 Mos. 18, 10=12.

Lügen und Trügen ist hier nicht, da man mit dem Nachsten fälschlich umgehet, als welches im ach= achten Gebot verboten wird; sondern es heist bier, mit GOtt falschlich umgehen.

17. Wie geschieher solches? Es geschiehet solches 1) burch falsche Lehre, wenn man GOttes Wort verdrehet und wider den Sinn des S. Beiftes ausleget. Sieher gehoren die Migbrauche ber Spruche heiliger Schrift, bavon ber selige D. Spener ein ganges Buchlein gufam= men getragen hat. Man febe Gal. 1, 8. 2) Durch Beuchelen, da man mit seinem Singen, Beten, Beicht- und Abendmahlgehen ihm nur das Unfehen ben andern machen will, als sev men auch ein Christ, und also Gottes Namen zum Schanddeckel machet, Matth. 7, 21. 22. 23. imgleichen, wenn man Diefes und jenes aufferliche Werct und Uebung (opus operatum) für den Gottesbienst halt, 2 Tim. 3, 5. Tit. 1, 16. Pf. 50, 16. 3) Durch Werleugnung Gottes und seiner Wahrheit, wenn der Mensch wegen bevorstehender Gefahr und zu beforgenden Schadens Christum und seine Wahrheit verleugnet, Matth. 10,32.33.

18. Woraus erhellet es, daß der Miffbrauch des Mamens Gottes eine fo schwere Gunde fey?

Daß solches eine schwere Sünde sen, erhellet erstlich aus den Worten: deines GOttes, weiles nemlich GOttist, bessen Name gemisbrauchet wird, der so groß, so herrlich, so gnädig und barmherkig ist. Denn ie grösser der Herr und Wohlthäter ist, an dem man sündiget: desto grösser ist auch die Sünde.

25 4

19. Wors

19. Woraus erhellet solches mehr? Es erhellet zum andern auch aus der bengessetzen Drohung: Denn der ZErr wird den nicht ungestraft lassen zc. 2 Mos. 20, 7. Ja GOtt hat befohlen, daß der Mißbrauch seines Namens von der ganzen Gemeine solte gestraft werden, 3 Mos. 24, 15. 16. Wirds also gleich hier in der Welt entweder gar nicht oder doch nicht allezeit gestraft, weil vieles nicht offenbar wird: so wirds doch GOET nicht ungestraft lassen. Daher kommt denn auch Krieg, Hunger, Pestilent, Kranckheiten und andere Plagen in der Welt, endlich aber wird die Strafe seyn der Pfuhl, der mit Feuer und Schwesel brennet, Offenb. 21, 8.

20. Was ift hieraus offenbar?

Hieraus ist offenbar, wie sehr verderbt wir Menschen seyn, weil wir auch des lieben GOttes selbst nicht schonen, und ists daber kein Wunder, daß Menschen, so nicht bekehrt sind, alle Ereaturen und Gaben GOttes so schändlich misbrauchen.

21. Welches ist 2) das Gute, das Gott im andern Gebot gebeut?

Das Gute, so im andern Gebot geboten wird, ist der rechte Gebrauch des Namens Gottes, oder, daß wir sollen den Namen Gottes in allen Nothen anrusen, beten, loben und dancken.

Wie geschiehet solches insgemein? Wenn man in tiefster Demuth und groffer Ehrerbietung an SOtt gedencket, von ihm redet, sein fein Wort andächtig lieset, höret und betrachtet, imgleichen auch, wenn man würdig zum heiligen Abendmahl gehet, u. s. f.

23. Worin bestehet derrechte Gebrauch des Masmens Gottes insbesondere nach den Worten Lutheri?

Wenn wir denselben in allen Mothen anrufen, beten, loben und bancten.

24. Was heisst den Mamen Gottes in allen Mothen anrufen?

Es heisit, seine Zuflucht zu Gott nehmen, und ihn um Hulfe und Gnade bitten.

SOtt felbst wills haben, daß wir ihn anrusen sollen, Ps. 50, 15. Phil. 4, 6. Wir habens auch sehr nothig, weil sich mancherlen Noth des Leibes und der Seelen sindet, daraus wir uns nicht selbst erretten können.

26. Wie vielerley Noth trifft uns Wenschen? Die Noth, so uns trifft, ist theils Leibesnoth, so dem Leibe zustösst, als Kranckheit, Hunger, Durst, Blosse, Schmerken, und dergleichen; theils Seelennoth, so die Seele betrifft, als, da wir durch die Sunde von GOtt geschieden sind, den Zorn GOttes und Angst um der Sünden willen empsinden, und dergleichen.

Nein, es soll nicht umsonst ? Nein, es soll nicht umsonst seyn, Jes. 65, 24. Exempel haben wir an Mose, David und allen Gläubigen, welche allesant nicht vergeblich SOtt angerufen haben.

25 5

28. Was

28. Was beifft beten ?

Beten heisst, mit GOtt reden, oder sein Herts vor GOtt ausschütten, alles Gute ben ihm allein suchen und von ihm erwarten.

29. Wie foll solches geschehen?

Es soll nicht obenhin, sondern mit Andacht, Ehrerbietung und mit Fleiß geschehen, Ps. 95, 6. Luc. 18, 1.

30. Welches ift der Munen des Gebets?

Der Nugen des mahren Gebets ift groß; benn wir sollen empfangen, was wir bitten, Joh. 16,23.

gi. Mas beifft loben?

Loben heisst, wenn man GOtt in seinem Hersten hoch, sich aber gering, für Staub und Afche, ja für nichts halt, und solches auch mit seinem Munde, ja mit seinem gangen Leben und Wansbel beweiset, Pf 147, 1.7. Matth. 5, 16.

Daben fan nicht bestehen, wenn man seine

eigene Ehre suchet, Ps. 115, 1.

Dancken heist, wenn wir die Wohlthaten GOttes, so er uns an Seele und Leib erzeiget, erkennen, und ihn mit Hert und Munde dafür rühmen und preisen.

34. Wie viclerley find die göttlichen Wohls thaten?

Die göttlichen Wohlthaten sind leibliche und geistliche, derer aber so viel sind, daß wir sie nicht zehlen können. 35. Welches find geiftliche Wohlthaten?

Geistliche Wohlthaten sind, welche GOtt der Seelen erzeiget, z.E. Vergebung der Sünden, Weisheit, Gerechtigkeit und Heiligkeit, Kraft und Erost des heiligen Geistes, und so ferner.

Dahin gehöret auch, bager uns feinen eingebornen Sohn

Wort verfündigen läffet.

36. Welches find leibliche Wohlthaten?

Leibliche Wohlthaten sind, welche Gott unsferm dürftigen Leibe erzeiget, als Gesundheit, Effen und Erincken, Kleider und Schuhe, und dersgleichen.

37. Was foll uns jum Danden antreiben?

GOTT iste wurdig, daß wir ihm dancken, und wir sinds schuldig, ihm allezeit und für alles zu dancken, Sir. 32, 17. Eph. 5, 20. Coloss. 3, 17.

38. Was für Unart findet fich bey uns Menfchen?

Wir Menschen sind so unartig, daß wir die Wohlthaten GOttes wol hinnehmen, aber des Danckens gar bald vergessen. Ein Exempel davon haben wir an den zehen Aussätzigen, welche zwar alle rein wurden, aber nicht alle, sondern nur einer von ihnen GOtt danckete, Luc. 17, 17, 18.

39. Was foll uns zum rechten Gebrauch des Mas mens Gottes reigen?

Nicht nur das Gebot GOttes, sondern auch die Verheisfung, welche mit in der Drohung lieget. Denn gleichwie der Herr den nicht will ungestraft lassen, der seinen Namen mißbrauchet: also will er auch den nicht ungesegnet lassen, der seinen Namen recht

recht gebrauchet, oder der ihn anruset, zu ihm betet, ihn lobet und ihm dancket, Rom. 10, 13.

40. Welches ist der Tweck des andern Gebots? Die Jochachtung des Namens GOttes, und zwar auch zu unferm Besten und ewigen Heil.

41. Wasist der Grund hievon?

Der Grund davon ist die Furcht und Liebe GOttes. Die Surcht GOttes wehret allem Misbrauch des Namens GOttes; die Liebe GOttes wircket hingegen die rechte Hochachtung desselben, daß wir ihn anrusen, beten, loben und dancken.

### Die 4 Lection. Das britte Gebot.

1. Wie lautet das dritte Gebot? Du solt den Fenertag heiligen. Was ist das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir die Predigt und sein Wort nicht verachten, sondern dasselbige heilig halten, gerne hören und lernen.

2. Was ist dabey überhaupt anzumerden?

Weit dieses eigentlich kein Berbot, sondern ein Gebot ift, so betrachten wir zuerst das Gute, so barin geboten wird.

3. Welches ift 1) das Gute, fo in diesem dritten Gebot geboten wird?

Die Heiligung des Fepertages.

4. Wie

4. Wie wird der Seyertag auch sonst genannt?

Der Sabbath, oder Ruhetag, weil wir an dies sem Tage die Stille und Ruhe insonderheit suchen sollen; wie wir zu singen pflegen: Du solst von deinem Thun lassen ab, daß GOtt sein Werck in diez hab. \*) Er heisst auch der Tag des ZErrn, Offenb. 1, 10.

\*) Uns demliede: Dis find die heilgenzehn Gebot zc. v.4.
5. Wer hat den Sabbath verordnet?

GOTE felbst, und zwar im alten Testament ben siebenten Tag, an welchem auch er ruhete von allen seinen Wercken, nachdem er in sechs Tagen Himmel und Erde erschaffen hatte, 1 Mos. 2, 2.3. Und hat er denselben zu sepern ernstlich geboten, 2 Mos. 20, 8 = 11.

6. Was haben wir im neuen Teftament für einen Tag jum Sabbath?

Im neuen Teffament haben wir an statt bes siebenten Tages ben ersten Tag in ber Woche.

7. Woherrühret solche Veränderung? Golche Veränderung haben die Apostel gemacht, aber nicht nach ihrem Gutduncken, sondern nach dem Millen des Herrn Wesu, der ein Herr

nach dem Willen des HErrn JEsu, der ein HErr auch des Sabbaths ist, dessen Willen sie als treue Knechte allein zu thun gestissen gewesen, und auch hierin wohl gewust haben. Es ist dis aber auch nicht ohne Ursach geschehen, sondern zum Gedächtniß der Auserstehung JEsu Christi und der Ause, giessung des heitigen Geistes über die Apostel.

8. Was wird zum Sabbath mehr gerechnet? Hieher gehören auch andere Fest = und Fener= tage, tage, als Weihnachten, Ostern, Himmelfahrtstag, Pfingsten 2c. welche von der Kirche zu dem Ende angeordnet sind, daß wir die grossen Wohlthaten GOttes, so er uns erzeiget, in solchen Tagen insonderheit recht erwegen mochten.

9. Was heist den Seyertag beiligen?

Es heist, diesen Tag von andern Tagen absondern, und denselben heiliglich zubringen, 2 Mos. 20, 9. 10. 11. Sechs Tage hat SDET und Menschen zur Arbeit gegeben, darin wir und müde genug arbeiten können: am siebenten aber sollen wir ruhen, und einmal recht stille in und werden.

10. Wie haben wir die also anzusehen?

SOTE legt und mit diesem Gebote keine Last auf, sondern meinet es auch hierin herslich gut mit und.

11. Wie ist das Zeiligen des Sabbaths rechtzu verstehen?

Es hat gar nicht die Meinung, als dürften wir nur diesen Tag fromm leben, und die andern Tage in Sünden zubringen, vielmehr sollen wir SOFT dienen ohne Furcht unser Lebelang, in Heiligkeit und Gerechtigkeit, die ihm gefällig ist. Luc. 1,74.

12, Durch was für ein Mittel kan und foll der Seys ertag geheiliget werden?

Das Mittel ist das Wort GOttes. Wo dieses nicht gelehret und gehandelt wird, da kan auch der Fenertag nicht geheiliget werden. Wo aber GOttes Wort gelehret und geprediget wird, da baifts nicht gleich viel, wie es geschehe, sondern man muß auch recht bamit umgehen.

13. Wie geschiehet diefes ?

Daß wir daffelbe heilig halten, gerne horen und lernen.

14. Was heisst Gottes wort heilig halten? Es heisst, dasselbe hoch, theuer und werth achten.

15. Warum foll dis geschehen?

Sottes Wort ists werth, daß man es hoch halte, weil es Sottes und nicht Menschen Wort ist, und weil es zu unserm ewigen Heil gegeben und ausgesprochen ist.

16. Erläutere mir folches mit einem Gleichniß?

Gleichwie Gold, Silber und Edelgesteine solche Dinge sind, welche die Menschen in der Welt lieb und werth haben; desgleichen das Licht im natürlichen Leben: also, ja noch viel lieber als alles Irdische, soll uns das Wort Gottes senn, Ps. 119, 72.105.

17. Was für Exempel gehören hieher?

Christus, da er noch im zwölften Jahr seines. Allters war, ward im Tempel mitten unter den Lehrern angetroffen, daß er ihnen zuhörete und sie fragete, Luc. 2, 46. So hat auch Timotheus von Kindheit auf die heilige Schrift gewust, 2 Tim. 3, 15.

18. Wie geht man ferner mit Gottes Wort recht um?

Wenn man es gern höret, und zwar nicht nur in der Kirche, sondern auch zu Hause, es fleißig lies liefet, fich und die Seinigen badurch zu erbauen; Col. 3, 16.

19. Warum foll folches geschehen?

Horet man doch eines Königes oder groffen Herrn Wort gern, zumal, wenn er uns etwas Gutes verheiffet; vielmehr sollen wir das Wort SOttes gern hören, der uns alles Gute, und die ewige Seligkeit in Christo verheisset, Josuá 1, 8. Os. 1, 2.3.

20. Was für ein Exempel aus der heiligen Schrift ift bierbey anzumerden ?

Man foll GOttes Wort felbst lesen, es also betrachten, und darin forschen, wie die Berrhoenser thaten, Apostg. 17, 11.

21, Wie haben wir das Wort Gottes anguschen? ]

Als einen Brief, den er an uns geschrieben, darin lauter Gutes sur uns Menschen und sonderlich sur die Frommen und Gläubigen stehet. In wir haben es anzusehen als eine lautere Milch, oder als eine anmuthige und liebliche Speise, deren wir ohn Unterlaß zu unserer geistlischen Nahrung, Erquickung und Stärckung gestrauchen, 1 Petr. 2, 2.

22. Was flieffet daraus?

Wir sollen gar nicht davor sliehen, noch, wenn uns solche vorgesetzt wird, daben schlasen, oder uns nöthigen und zwingen lassen, solche zu geniessen; sondern wir sollen vielmehr darnach recht hungrig und durstig senn, gern solche Gelegenheisten und Wersamlungen annehmen und suchen, wo

two GOttes Wort gehandelt wird. Wenn aber einer dasselbe nicht gern höret, so ists ein Zeichen, daßer geistlich kranck oder an seiner Seele gar todk sev; denn ein krancker Mensch achtet eine gute und liebliche Speise nicht. Solche Menschen aber sind nicht von GOtt. Joh. 8, 47.

23. Wie soll man endlich mit Gottes Wort recht umgeben?

Wir sollen dasselbe auch lernen. 24. Was ist dazu nicht genug?

Auswendig lernen ist nicht genug, sintemal ein Sottloser oftmals viel Sprüche auswendig lernet, lässet sich aber dadurch nicht ändern und heiligen, heiliget daher auch den Sabbath nicht.

25. Was heißt denn Gottes Wort lernen?

Es heistet, dasselbe in sein Hert aufnehmen, und bewahren, daß man dadurch gebessert und gefläreket werde, und darnach thue, Jac. 1, 22. Luc. 8, 15.

26. Erelare mir folches durch ein Gleichniß?

Wenn man Sottes Wort immer höret, aber nicht behalt, so ists eben, als wenn iemanden zwar eine Speise wohl schmecket, aber sie bald unver= dauet wieder von sich geben muste, davon er weder Nahrung noch Wachsthum und Stärcke haben kan. 4 Mos. 21, 5.

27. Wie fordert Gott folche Seyerung des Sababaths?

GOtt will sie mit Fleiß gehalten haben. Das her heisset es nicht schlechthin: Du solt den Seyertag heiligen, sondern eigentlich: Ges dens

e

٥

dencte, daß du den Severtag heiligest. 29Nos. 20, 8.

28. Welches ist 2) das Bose, so im dritten Gebot verboten wird?

Das Bose, so im dritten Gebot verboten wird, ist die Entheiligung des Sabbaths, oder die Berachtung des Wortes Vetes.

29. Wie drudts Lutherus in der Muslegung aus?

Lutherus spricht davon, daß wir die Pres digt und sein Wort nicht verachten.

30. Wie geschiehet also die Entheiligung des Seyertages?

Wenn man GOttes Wort verachtet, entwes ber auf eine grobe oder subtile Art und Weise.

31, Wie geschiehet es auf eine grobe Weise? Auf eine grobe Weise geschiehet es,

Durch offenbare Wercke des Fleisches, wenn die Menschen wider SOttes Wort leben, z. E. ins Wein-und Bierhaus gehen, fressen, saufen, spiesen, tanken, eitele Gesellschaft lieben, und allerhand Ergöhlichkeit des Fleisches suchen, Jerem. 2,24. Dahin gehöret auch, wenn die Menschen Gottes Wort auf atheistische Weise verspotten, demselben wissentlich widersprechen, oder es nach ihrem sleischlichen Sinn verkehren und verdrehen, oder wenn sie dasselbe zum Scherk und unnüben Disputiren oder Gezanck mißbrauchen. Jerem. 44, 16.17.

2) Durch Arbeiten an Sonn-und Fenertagen, aus Beiß und Sorgen der Nahrung; ferner

burch unnuges Berreifen, und muthwillige Berfaumniß der Gelegenheit Gottes Wort ju horen. 29Mof. 31, 14.15.

3) Wenn man zwar zur Kirchen kommt, aber burch Plaudern, muthwilliges Schlafen, oder auf andere Weise sich am Bebor des gottlichen

Wortes hindert.

4) Wenn man nicht die Erbauung zum Zweck hat, fondern nur deswegen gur Rirchen gehet, baß man fich und feine schönen Kleider wolle feben laffen , daß man nach andern herum gaffe, oder daß man die Zeit pafiren moge; imgleichen, wenn Die Menschen Gottes Wort nur zu dem Ende le= fen und lernen, daß sie schriftgelehrt, aber nicht fromm werden wollen.

5) Wenn man andere, fo das Wort GOttes lieb haben, verachtet und auslachet; imglei=

chen fromme Prediger verfolget, Luc. 10, 16.

6) Wenn die Leute fich teine Bibel anschaffen, und dazu niemals Geld haben, da hingegen gur Unmäßigkeit und Hoffart fich immer Geld findet.

Alle diefe Arten der Entheiligung des Fepertages find leider unter den Christen mehr als zu gemein.

32. Wie geschiehetes auf eine subrile Weise?

Auf eine subtile Weise wird die Predigt und GOttes Wort verachtet, und folglich der Sab. bath entheiliget, wenn man nur ein Horer des Wortes Sottes ift, und kein Chater wird, Jac.

n

18

=

1.

n

1,

h

1,

n

1.

1, 22. Ein solcher aber ist gleich einem Manne; der sein Haus auf den Sand bauet, Matth. 7, 26, oder sein leiblich Angesicht im Spiegel beschauet, davon gehet und vergisset, wie er gestaltet war, Jac. 1, 23. 24. Diese letztere Art der Entheiligung des Sabbaths ist die allergemeinste unter den Menschen.

33. Wie hat man folche Entheiligung anzusehen?

Alle solche Entheiligung des Fevertags und Berachtung des göttlichen Worts ist eine grobe Sünde. Sott der Serr straft auch dieselbe zeitlich und ewig. Ein Exempel davon lesen wir 4 Mos. 15, 32=36, da einer, der am Sabbath Holfz gelesen, gesteiniget wurde; verglichen mit v. 30. 31. 5 Mos. 28, 15. 16. 19. Ja diese Sünde ist eine Mitursache, daß noch immer Krieg, Hunger, Pestients und andere Landplagen und Strasen kommen, weil die Menschen, indem sie den Sabbath so entheiligen, Gott und sein Wort verachten, und die Mittel ihres Heils verwerfen.

34. Was für Wercke können aber am Seyertage geschehen?

Die Wercke der Liebe und der Noth, z. E. wenn man Krancke besuchet, oder wenn man sie heilet und curiret. Daher die Pharisser Christum fälschlich beschuldigten, daß er den Sabbath dadurch entheiligte, Matth. 12, 12. Luc. 13, 14. 15.16. Die Nothwercke mussen aber wahre Nothwercke sen, sonst sich der Geißige gar bald Nothwercke erdichtet; welches wohl zu prüsen ist.

35. Wel=

Der Zweck des Fepertages ist die Nuhe und Stille des Leibes, und vornehmlich der Seele in GOtt, oder daß GOtt sein Werck in uns haben und fortsehen könne; welches ben der Unruhe nicht geschehen kan.

36. Welches ift der Grund der wahren Zeiligung des Levertages?

Die Furcht und die Liebe Sttes. Wo die Furcht Gottes ist, da findet die Entheiligung des Fevertages und die Werachtung des Worts Sttes keine statt, sondern da wird der Fevertag recht geheiliget, und Sttes Wort heilig gehalten. Und wo eine wahre Liebe Sttes durch den heiligen Seist ins Hertz gepflanket ist, da offenbaret sich dieselbe darin, daß der Mensch den Fevertag willig heiliget, und Sttes Wort gebührend als Sttes Wort eheret. Darum muß man sich rechtschaffen zu Stte bekehren.

#### Die 5 Lection.

# Die andere Tafel des Gesetzes.

1. Was ift die Summa der andern Cafel?

Die Summa oder Inhalt derselben ist die Liebe des Rächsten: Du solt deinen Mächsten Lieben als dich selbst, 5 Mos. 6, 5.

2. Von wem fordert GOtt diese Liebe?? GDEE fordert sie von allen Menschen, weil

er dieselbe ihnen allen anerschaffen, aber durch ben E 3

,

9

n

18

se

be

ir

113

I.

ne

e=

11=

th

3

fie

ri=

ith

16.

cfe

cfe

ela

Sündenfall verloren worden, und es uns nun an der wahren und rechtschaffenen Liebe GOttes und des Nächsten sehlet, Joh. 5, 42; zu welcher wir aber durch wahre Busse und Glauben an Christum wieder gelangen können.

3. Wen follen wir lieben?

Alle Menschen, Bekannte und Unbekannte, Freunde und Feinde: sie mögen auch seyn Jüden, Eurcken, Heyden oder Christen, oder wer sie wollen.

4. Mie foll das Lieben geschehen?

Das Lieben soll nicht mit Worten oder mit der Zunge allein geschehen, sondern mit der That und mit der Wahrheit; auch nicht um des Eigennußes sondern um GOttes willen, 1 Joh. 3, 18.

5. Worin offenbaret sich die Liebe gegen den Wachften?

Insonderheit in leiblicher und geistlicher Noth, ja in allen Fallen und Anliegen, und zwar also, daß man des Nächsten Noth und Anliegen sich zu eigen machet, und mit Gebet und Unterricht, mit Rath, Hulfe und Trost ihm treulich beystehet.

6. Welches ist die Regel, darnach sich unsere Liebe richten soll?

Die Regel, darnach wir uns richten sollen, heisst: als dich selbst, und also nicht über GOET, auch nicht als GOET, sondern als uns selbst, das ist, so herzlich, so aufrichtig, und so beständig, Matth. 7, 12.

Das

## Das vierte Gebot.

1. Wie lautet das vierte Gebot?

Ou solt deinen Vater und deine Mutater ehren, auf daß dirs wohl gehe, und du lange lebest auf Erden.

Was ist das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unsere Eltern und Gerren nicht verachten, noch erzürnen: sondern sie in Ehren halten, ihnen dienen, gehorchen, sie lieb und werth haben.

2. Welches ist 1) das Gute, so in diesem Gebot geboten wird?

Das gebotene Gute ist die Hochachtung der Eltern.

3. Wen gehet diefes Gebot infonderheit an?

Die Kinder, und alle diesenigen, so da Borgesetzte haben, welchen sie untergeben sind. Die Kinder mögen groß oder klein, reich oder arm, hoch oder niedrig seyn; so verbindet sie dieses Gebot ohne Unterscheid.

4. Welche findalhier Vater und Mutter?

Water und Mutter sind, alle natürliche Eltern, auch Stiefeltern, Großeltern, Obrigkeiten und Lehrer, Herren und Frauen, Vormünder und Lehrmeister, und andere Vorsteher.

€ 4

5. Wie

n

ir

11

ie

b

8

u

5. Wie werden die Eltern nach den Worten Lutheri geehret?

Wenn Kinder dieselben in Ehren halten, ihnen bienen, gehorchen, sie lieb und werth haben.

6. Was beisst, sie in Ehren halten? Es heisst, sie im Herken hoch halten. Denn wb wir gleich SOtt allein alle Shre geben, und ihn über alles hoch halten sollen; so will doch SOtt in seinem Wort es selber haben, daß Kinder auch ihre Eltern ehren sollen.

7. Wober entstebet solches Ehren? Wenn Kinder erkennen, daß die Eltern GOtstes Bild an sich tragen, und GOttes Stelle ben ihnen vertreten.

8. Wie geschiehet es?

Solche Hochachtung der Eltern thut sich her= vor in Geberden, Worten und Wercken. Wenn Eltern auch gleich geringes Standes; Kinder hingegen zu Ehrenstellen gekommen wären; ja wenn auch Eltern fehleten, strauchelten, hier und dort es nicht recht macheten: so sind Kinder den= noch schuldig, sie in Ehren zu halten, ihre Fehler zuzudecken, und alle Geduld mit ihnen zu haben, Sir. 3, 3 f.

t

1

16

9. Was heist, den Eltern dienen? Es heist, ihnen zur Hand gehen. Eltern has ben ihren Kindern von Kindesbeinen an genug gedienet, und dienen ihnen noch immer. Was für saure Mühe und Arbeit hat nicht eine Mutter mit ihrem Kinde? und was thut nicht ein Water um seiner Kinder willen für manche saure Wege und SteStege? Sir.7, 29.30. Derohalben sind ja Kinder schuldig, ihren Eltern wieder zu dienen, und es in der That zu beweisen.

10. Womit follen es die Kinder beweisen, daß sie ihren Eltern dienen?

1) Daß sie ihren Ruhen auf alle Weise im Geistlichen und Leiblichen zu befördern suchen. Im Geistlichen geschiehet es, wenn Kinder für das Wohlseyn ihrer Eltern sleißig zu Gott beten. Im Leiblichen aber, wenn sie ihnen in ihrer Urmuth, Kranckheit, Alter und Schwachheit nach Wermögen benstehen.

2) Daß fie allen Schaben verhuten, und

nichts verschwenden oder gar verderben.

II. Was beifft, den Eltern gehorchen ?

Es heist, ihren Willen thun, und ohne ihren Rath und Willen nichts vornehmen; sondern es so machen, wie jene Knechte des Hauptmanns, von welchen derselbe sagte: Ich habe unter mir Kriegsknechte, wenn ich zu einem sage: thue das, so thut ers, und zum andern: komme her, so kommt er. Matth. 8, 9.

12. Was kan dabey nicht bestehen?

Benm Gehorsam kan der Eigenwille nicht besstehen, sondern derselbe muß gantlich verleugnet werden.

13. Soll man den Eltern auch im Bofen gehorchen?

Wenn sich solche Eltern finden solten, welche ihren Kindern etwas Boses wolten befehlen, so solten Kinder mit Bescheidenheit ihnen vorstellen, daß

sie in solchem Fall nicht gehorchen könten, weil es wider GOttes, als des rechten Vaters, Willen sen. Daher Kinder allezeit sollen prüsen lernen, wenn ihnen etwas befohlen wird, obs auch dem Willen GOttes gemäß, oder demselben zuwider sen? Apostg. 5,29.

14. Wie foll der Gehorfam beschaffen seyn ?

Der Gehorsam selbst soll willig und ungezwungen sen sen; und mussen die Kinder sich eine Sache nicht etliche mal heisen lassen, Spruchw. 1, 8.9.

15. Washeiffe, die Eltern lieb und werth haben?

Es heist, seine kindliche Neigung und Sochschähung gegen sie so wol innerlich als ausserlich bezeigen.

16. Warum foll das geschehen?

Die Eltern sind liebens werth, weil die Kinder von ihnen so viel Gutes geniessen: und zwar so wol im Leiblichen, indem GOtt ihnen durch sie das Leben gegeben, auch Essen und Trincken, Kleider und Schuh, und alle Nothdurst noch giebet; als auch im Geistlichen, wenn sie dieselben durchs Wort GOttes, durchs Gebet und durch Ermahnung zum Herrn auserziehen, sie zu GOTT sihren, und deshalben zur Kirche und Schule halten.

17. Wie follen Kinder fich gegen ihre Eltern verhals ten, wenn fie von ihnen geftraft werden?

Wenn auch gleich die Eltern ihre Kinder um ihrer Unart willen strafen, oder ihnen etwas versagen, und nicht ihren Willen thun; so sollen sie dennoch noch ihre Eltern lieben, und keinen Widerwillen gegen fie faffen, Hebr. 12,9.

18. Was haben wir für Erempel frommer und gehorsamer Kinder?

Erempel solcher frommen und gehorsamen Kinder haben wir 1) im alten Testament an dem Jsaac, Joseph und den Rechabiten, Jer. 35, 14. 2) im neuen Testament an Christo selbst, und an dem Timotheo, auf welche die Kinder sehen und ihnen nachfolgen sollen, Luc 2, 51. 2 Tim. 1, 5.

19. Was foll Kinder bewegen, ihre Eltern zu ehren?

1) Der Befehl GOttes, oder weil GOtt es selber also haben will, dessen Willen wir zu thun schuldig sind, Matth. 15, 4. 2) Die Verheisfung GOttes, oder weil GOtt ein so gnädiges Wohlzesallen am Gehorsamhat.

20. Wie lautet alhier die gottliche Verheiffung?

Die Verheissung selbst lautet also: Huf daß dirs wohlgehe, und du lange lebest auf Er= den, Eph, 6,2.3.

21. Was fasset dieses in sich?

Allen geistlichen und leiblichen Segen, 1 Sam. 16, 11. c. 17, 17=20. 1 Chron. 30, 25=29. Doch beshält sich GOtt vor, als ein weiser Vater, daß er auch fromme Kinder mit Ereuß beleget, oder sie frühzeitig durch den Tod hinweg nimmt, ie wie es seiner Weisheit gefället, und zu ihrer ewigen Seligsteit gereichet.

22. 100 els

22. Welches ist 2) das Bose, das verboten wird?

Das Bose, so im vierten Gebot verboten wird, ist die Berachtung der Eltern.

23. Was heisst verachten? Wenn Kinder ihre Eltern im Herhen gering halten.

24. Wie offenbaret sich dieses?

Golches offenbaret sich 1) in MInen und Gezberden, wenn Kinder sich gegen ihre Eltern unbescheiden, grob und trokig anstellen, und sich widrig bezeigen. 2) In Worten, wenn sie frech und trokiglich reden oder antworten, sie ansahren, und übel von ihnen sprechen. 3) In Werden, wenn sie nicht thun wollen, was die Eltern ihnen beschlen, noch lassen, was sie ihnen verbieten, sonz dern ihnen in allem zuwider leben.

25. Welches ist der Ursprung solcher Vergehtung der Eltern?

Die Blindheit des Herkens, weil solche Kinster nicht erkennen, daß die Eltern GOttes Bild an sich tragen und seine Stelle vertveten.

26. Durch was für Gelegenheit können die Kinder zur Perachtung der Eltern verleitet werden?

Die Gelegenheit und Veranlassung zur Verachtung der Eltern ist 1) entweder, welche von den Eltern selbst den Kindern gegeben wird, wenn nemlich Eltern gottlos leben, oder wunderlich sind, als wodurch sie sich selbst ben ihren Kindern verächtlich machen: 2) oder, welche die Kinder nehmen, als, als, wenn Eltern etwa arm, alt oder gebrechlich find, Sir. 3, 12. 14. 15. Sprüchw. 23, 22.

27. Welches ist die Frucht und Wirdung solcher Verachtung?

1) Auf Seiten der Eltern entstehet daher, daß sie sich über der Kinder Unart und Bosheit betrüben und erzürnen, auch sich gar leicht der Zucht übernehmen.
2) Auf Seiten der Kinder aber folget darauf, daß sie den Fluch ihrer Eltern, ja GOttes Zorn und Ungnade, zeitliche und ewige Strafe auf sich laden. Denn gleichwie GOtt den gehorsamen Kindern verheisset, daß es ihnen wohlgehen, und sie lange leben sollen auf Erden: also drohet GOtt den ungehorsamen Kindern, daß sie an statt des Segens der Fluch treffen solle, 3 Mos. 20, 9. Sprüchw.30, 17.

28. Un wem finden wir ein Erempel eines unge, horfamen Sohns?

Ein Exempel eines solchen bosen und ungehorsamen Kindes sinden wir unter andern an dem Absalom, der seinen Vater, den David, verachtet hat, und deswegen also von GOTT gestraft worden, daß er an einer Eichen hangen blieben, und elendiglich umkommen mussen, allen ungehorsamen Kindern zum Schrecken, 2 Sam. 18, 9.14.

29. Welches ift der Twed des vierten Gebots?

Der Zweckift, daß Kinder sich wohl verhalten sollen gegen ihre Eltern und Vorgesetzten.

30. Welches ift der Grund deffelben ?

Die Furcht und Liebe GOttes. Denn die Furcht

Furcht GOttes steuret und wehret der Verachtung der Eltern und allem Ungehorsam, Sir. 3,83 die Liebe GOttes aber erweckt zum Gehorsam und Hochachtung derselben.

Die 6 Lection.

# Das fünfte Gebot.

1. Wie lautet das fünfte Gebot? Ou solt nicht todten. Was ist das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unserm Nächsten an seinem Leibe feinen Schaden noch Leid thun, sondern ihm helsen und fördern in allen Leibesnothen.

2. Welches ist 1) das Bose, so in diesem Gebot verboren wird?

D

q

De

15

S

n

Da

Der Sødtschlag, und aller Haß und Feind= schaft wider den Nachsten.

3. Wie offenbaret fich Gott in diefem Gebot?

Er offenbaret sich darin als den Liebhaber des Lebens. Gleichwie er das Leben gegeben hat: als so will ers auch erhalten. Hingegen zeiget uns GOEE, wie er keinen Gefallen habe am Tode und Verderben des Menschen, Ezech. 33, 11.

4. Wembat GOtt der ZErr dis Gebot gegeben? Uns Menschen, als die wir so sehr verderbt und zum Todtschlag, Haß und Feindschaft geneigt neigt sind: und dasselbe nicht aus Schuld des lieben GOttes, oder aus der Schöpfung; denn GOEE hat den Menschen nach seinem Bilde, und also ohne Sünde, heilig, fromm und gut erschaffen; sondern aus dem Sündenfall, dadurch wir das Ebenbild GOttes, und zugleich alles Gute verloren haben, und so bose, so zornig, so gehäßig und seindselig worden, daß wir auch zum Sodischlag selbst geneigt sind und ausgebracht werden können.

5. Auf wie vielerley Art wird der Todeschlag, selbst begangen?

Auf viererley Art: 1) mit dem Herten; 2) mit Geberden; 3) mit Worten; und 4) mit der That.

6. Wie wird er mit dem Bergen begangen?

GOTT redet nicht nur die Hand, sonbern vornehmlich das Hertz des Menschen an, als welches gleichsam die Mördergrube ist, daraus arge Gedancken, Mord, Shebruch, Huveren und dergleichen Sünden heraus kommen, Matth. 15, 19. Es geschiehet aber solcher Todsschlag im Hertzen durch Jorn, Haß und Feindschaft, 1 Joh. 3, 15. imgleichen durch Neid, Jac. 3, 14, 16, Unversöhnlichkeit, Unbarmhertzigkeit, Jac. 2, 13, Nache, Nom. 12, 19, Freude über des andern Schaden, Sprüchw. 24, 17. 18. und dergleichen.

7. Wie mit Geberden?

Wenn man sein Gesicht grausamlich verstellet, daß mans einem an den Augen ansehen kan, was für

für Grimmund Zorn er im Hergen hege, wie es von Sain heisst 1Mos. 4, 5.6: Er ergrimmete sehr, und seine Geberde verstellete sich, Hiob 16, 8, 9.10. Ps. 37, 12.

#### 8. Wie mit Worten?

Wenn man mit seinem Nächsten habert, zanschet, ihn schilt, lästert, oder ihm Boses anwunsschet, Matth. 5, 22. Ps. 64, 3. 4.5.

### 9. Wiemit der That?

Wenn man seinem Rachsten entweder heimlich mit Sift, oder öffentlich mit der Hand, oder mit einem Instrument oder Gewehr, persönlich oder durch andere, an seinem Leibe Schaden thut, ihn schläget, verwundet, und um seine Gesundheit oder gar ums Leben bringet; wie Cain seinen Bruder Abel also getödtet hat, 1 Mos. 4,8.

I

fe

D

58

uide

# 10. Ist die Gebot auch wider das Umit der Obrigkeit?

Nein, es ist nicht wider das Umt der Obrigkeit, als welche das Schwerdt nicht umsonst, sondern dazu träget, daß sie damit die Bosen strase, z. E. die Todtschläger, Räuber, und andere Uebelthäter, Rom. 13, 4- verglichen mit 1 Mos. 9, 6.

11. Woran soll man dem Nachsten nicht Schas

Wie wir dem Nachsten keinen Schaben thun follen an seinem Leibe; also auch nicht an seiner Seele, welches geschiehet durch Verführung, Eph. 5, 6.7. durch Vergerniß, Matth. 18, 6. durch bose Exempel mit Worten oder mit Wercken, B. Weish. B. Weish. 4, 12. als wodurch er an der wahren Bekehrung, am Glauben und an seinem ewigen Beil gehindert wird.

Den Rachsten, er sey Freund oder Feind, bestehrt oder unbekehrt, auch was für Religion und Nation er immer wolle.

Nein, auch sich selbst darf man nicht tödten? Nein, auch sich selbst darf man nicht tödten; weber am Leibe, welches auf mancherlen Weise geschehenkan, als durch Trunckenheit, Sir. 31, 30, Zorn, Sir. 30, 26, Verwegenheit, Sir. 3, 27, 28; oder unmäßige Traurigkeit, Sir. 30, 25, vornehmelich auch durch Selbstmord, I Sam. 31, 4, 2 Sam. 17, 23. Apostg. 1, 18; noch an der Seele, welches geschicht durch beharrliche Unbußsertigkeit, und durch Versäumniß derjenigen Mittel, so GOTT zu unserm Heil geordnet hat, Ezech. 33, 11.

14. Welches ist 2) das Gute, so uns Gott int fünften Gebot gebeut?

Esist die Liebe gegen den nothleidenden Nachften, so fern sie sich in hulflicher Handreichung auffert und hervorthut.

15. In was für einem Justand kan der trächste sich befinden?

Es findet sich gar mancherlen Noth des Leibes, darin derselbe unserer Liebe und Hulfe bedarf, als Rranckheit, Hunger, Durst, Blosse, Wassers und Feuersnoth, Gefängniß, Lebensgefahr, und dergleichen.

D

26, Worin

16. Morin foll sich die Liebe und Zandreichung gegen den Mächsten in solchen Möthen beweisen?

be

li

3

bi

re

at

23

fct

Ble

m

ge

20

13,

ich

au

5

tes.

301

fchl

Se

50

fuct;

gen

Wenn man ihm nach Vermögen hilft, und mit Nath und That benstehet, 3. E. wenn man den Krancken besuchet, seiner pfleget und wartet, dem Armen giebet und mittheilet, den Bedrängten aus der Noth und Gesahr errettet, Jes. 58, 7. Wenn man aber dem Nächsten in seiner Noth die nöthige Hülfe versaget, als dort der Priester und Levit thaten dem, der unter die Mörder gesallen war, Luc. 10, 31; oder dem Armen nichts giebet, und ihm nicht aushilft: so wirds uns vor GDEE als ein Todtschlag angeschrieben, Jac. 2, 15, 16.

17. Wie soll solche Liebe und Sandreichung gegen ben Nachsten weiter geschehen?

Wenn man ihn fördert, das ist, wenn man die Gelegenheit, dem Nachsten zu helsen, bald ergreiffet, es nicht aufschiebet noch versäumet, sonz dern sich alsobald willig und bereit sinden lässet, je eher je lieber ihm benzustehen, ehe die Gelegenheit vorben gehet, oder ehe man gar darüber hinstirbet, Hiodzisch 17.

18. Sollen wir dem Machsten nur allein in Leis besnothen beystehen?

Menn wir ihm in allen Leibesnothen helfen und fördern sollen; so sollen wir noch viel eher in allen Seelennothen ihm benslehen.

Wenn der Nachste in Unbuffertigkeit und Unglauben, in Sunden und Schanden dahin les bet: bet: so soll man ihn herslich ermahnen, freundlich bestrafen, und durch SOttes Wort, durchs Gebet und gutes Erempel ihn suchen zu rechte zu bringen, Jac 5,19.20. Weiset man doch einen reisenden Menschen, der da vom rechten Wege abgekommen und irre gehet, zu rechte, 2 Mos. 23,4: vielmehr soll man das thun einem Menschen, der vom Wege des Lebens ab irret. Imgleichen, wenn er betrübt und angesochten ist, soll man ihn trösten und ausrichten, 1 Thess.

20. Bin ich auch mir felbst solche Liebe und Bandreichung schuldig?

Ja, nemlich, daß ich meinem Leibe die nothisge Handreichung nicht versage, sondern ihn zur Nothdurft, aber nicht zur Wohllust pflege, Nom. 13, 14. Eph. 5, 29. 12 im. 5, 23; desaleichen, daß ich das Heil meiner Seelen ernstlich suche, und es auf keinerlen Weise versaume.

21. Welches ist der Tweck dieses Gebors? Das Wohlseyn des Menschen nach Leib und Seele.

22. Welches ist der Grund hievon?
Der Grund davon ist die Furcht und Liebe GOttes Die Lurcht GOttes wehret dem Grimm und
Zorn, Haß und Keindschaft, Mord und Todtschlag. Die Liebe GOttes aber reißet das
Jerh zur Liebe des Nächsten, zur Barmbersigkeit,
Ganstmuth und Geduld. Derowegen sollen wir
suchen durch wahre Bekehrung einen solchen heiligen Grund in uns legen zu lassen.

D 2

Die

Die 7 Lection.

Ť

n

n

a

u

li

3

B

al

w

fi

211

H

# Das sechste Gebot.

1. Wie lautet das sechste Gebot? Du solt nicht ehebrechen. Was ist das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir keusch und züchtig leben in Worten und Wercken, und ein ieglicher sein Gemahl lieben und ehren.

2. Welches ist 1) das Bose, so alhier verboten wird?

Das Bose, so verboten wird, ist der Chesbruch, Hureren, allerley Unzucht und Unreinigsteit.

3. Was bezeuger GOtt von sich selbst in diesem Gebot?

Daß er ein heiliges und reines Wesen sen, dem alle mit wahrer Zucht und Keuschheit streiztende Unreinigkeit ausserst verhasst und zuwisder ist.

4. Was giebt er uns dabey zu erkennen?

Daß wir Menschen von Natur ein Hert voll Unreinigkeit, unkeuscher Lust und Neigung haben, die auch in äusserliche Schandthaten leicht ausbrechenkan, Matth. 15, 19.

5. Wie haben wir die Che selbst anzusehen? Die She ist eine göttliche Ordnung, da zwo Personen, die der Natur nach zur She tuch= tig tig find, mit und ben einander bis ans Ende zu les ben sich ordentlich und öffentlich verbunden haben, IMos. 2, 22. f. Hebr. 13, 4.

6. Wie kan und pflegt wider dis Gebot gefündis get zu werden ?

Es wird wider die Gebot gesündiget durch den Bruch solcher See. Dieser geschiehet insgemein, wenn ein Shegatte dem andern untreu wird, oder ihn gar verkässet; oder, wie es Lutherus ausspricht, wenn einer unkeusch lebet in Worten und Wercken, und wenn man sein Semahl nicht liebet und ehret.

7. Wie wird die Versündigung wider das fechste Gebot insonderheit bes gangen?

Auf viererlen Weise: 1) im Herhen, 2) mit Geberden, 3) mit Worten, und 4) in der That.

8. Wie geschiehers mit dem Bergen?

Wenn man den bosen Gedancken, Lussen und Begierden Naum lässet, und sich daran erlustiget, Matth. 5, 28. c. 15, 19. Was im Herzen vorgehet, ist dem Menschen nicht so offenbar; Gott aber mercket darauf, daher die Gedancken nicht, wie die Menschen meinen, vor ihm Zollsrey kind.

9. Wie mit Geberden?

Wenn man seine Augen nicht im Zaum halt, und leichtsertige Kleidertracht liebet, 2 Sam. 11, 2. (da David sahe vom Dache ein Weib sich D 3 wa?

Œ

a

9=

19

waschen) Sir. 9, 7. 14. Matth. 5, 28. Sir. 26, 12=14.

10. Wie mit Worten?

Wenn einer garstige Reben, Zoten und Poffen vorbringer und im Munde führet, oder unzüchtige Schand und Hurenlieder singet, oder mit Lust anhöret, Eph. 5, 3. 4. 5.

11. Wie mit der That?

Wenn wircklich Unsucht mit Chebruch, Hus reren und anderer Leichtfertigkeit in oder ausser der She begangen wird.

12. Was wird zugleich von Gott mit verboten?

Die Gelegenheiten, welche zu diesen Sünden verleiten können.

13. Welches find diefelben?

1) Fresseren und Sauseren, Sprüchw. 23, 31.33. Nom. 13, 13. Eph. 5, 18. Sir. 19, 2.3. Sir.

23,31=33.

2) Müßiggang, wennman seinen Beruf nicht treulich abwartet; daher die Alten haben zu sagen pstegen: Müßiggang ist aller Laster Unfang, oder: Müßiggang ist des Satans Rubeband Sir 20 18 Sir 22.20

Ruheband, Sir. 30, 13. Sir. 33, 29.

3) Bose Gesellschaft. Wie Stroh vom Feuer, wenn es ihm zu nahe kommt, entzündet wird: also wird mancher zu Begehung grosser Schandthaten verleitet, davon er fren geblieben wäre, wenn er boser Gesellschaften sich entschlagen hätte. Sprüchw. 6, 27 = 29. Tob. 3, 16. 17. Sir. 42, 12 = 14.

4) Die Lesung allerhand leichtfertiger und zur Unzucht reißenden Schriften und Bücher, welche von unveinen Gemüthern verfertiget worden sind, aber zu ihrerschweren Verantwortung, indem sie viele Seelen damit ärgern und verderben.

5) Zanck und Haber zwischen Cheleuten verurfachet nicht selten auch Chebruch, oder daß ein

Theil bem andern untreu wird.

Es wird erzehlet, daß einsmals der Satan einem Jungling dren Sunden, nemlich Trunckenheit, Ehezbruch und Todrschlag, vorgelegt habe, aus welchen er nur eine erwehlen und thun solle. Als nunder Jungling gemeint, die Trunckenheit ware die
geringste, und er sich daher vollgesoffen, ist er auch
in Sebruch gefallen. Da er aber darüber ertappet
worden, hat er auch einen Todtschlag begangen.
Derohalben alse Gelegenheit muß vermieden werden, wo die Sunde selbst vermieden werden solls.

14. Woraus ist die Abschenlichkeit des Chebruchs, Zurerey und Unzucht zu ersehen?

Sie leuchtet daraus hervor, 1) weil GOtt einen grossen Abscheu daran hat, und solche Sünden verboten; 2) weil durch solche Sünden unser Leib, der GOttes Tempel seyn soll, verderbet wird, 1 Cor. 3, 17; 3) weil sie den Menschen vom Reiche Christi und GOttes ausschliessen, 1 Cor. 6, 9. 10. Gal. 5, 19-21; und 4) weil GOtt sie dereinst richten wird, Hebr. 13, 4. Offenb. 21, 8. c. 22, 15.

2 4

15. 20el

15, Welches ist 2) das Gute, so im sechsten Gebot geboten wird?

Das Gute, welches GDEE im sechsten Gebot gebeut, ist die Keuschheit und Neinigkeit, wie auch die Liebe unter Sheleuten, oder wie Lutherus spricht: daß wir keusch und züchtig leben in Worten und Wercken, und ein ieglicher sein Gemahl liebe und ehre.

16. Vom wem fordert GOtt folches?

SOTE fordert diese Reuschheit und Neinigkeit von allen, sie mögen in oder ausser der She leben, und hoch oder niedrig seyn.

17. Was ist die Reuschheit für eine Tugend?

Sie ist eine Tugend des Herkens, welche ihren Sik im Herken haben muß, und von dem heiligen Geist gewircket wird. Weil sie aber von Natur in demselben sich nicht findet, so muß sie durch gehörige Mittel gesuchet und erlanget werden.

18. Welches find folche Mittel?

1) Das Gebet, Sir. 23, 4.5. Ps. 51, 12.
2) die Mäßigkeit, Köm. 13, 14. 3) die Arbeitsam=keit, daß man fleißig sey in dem, was einem zu thun gebühret, 1 Mos. 3, 19; 4) die geistliche Wachsamkeit, daß man über sich selbst wache, und auf sein Herh acht habe, Matth. 26, 41; 5) die Betrachtung der Allgegenwart GOttes, Sir. 23, 28; 6) der Streit wider die ersten aussteigendem unreinen Luste und Neigungen, Gal. 5, 17.

19. Soll

19. Soll man die ersten Bewegungen zur Unskeuschheit gering halten?

O nein. Gleichwie man ein Füncklein Feuers, bas ins Stroh oder Werg fället, nicht gering achtet, sondern alsobald auslöschet: also sollen wir auch die ersten Bewegungen der bösen Lüste und Begierden in uns dämpsen. Oder wie durch ein kleines Löchlein, wo es nicht bald verstopfet wird, in ein Schiff so viel Wassers eindringen kan, daß das gange Schiff davon untersincket: also kan auch durch die bösen Lüste, dasern ihnen nicht gleich ansangs widerstanden wird, Leib und Seele verderben.

20. Worin offenbaret sich die Zeuschheit des Zergens?

Wo ein keusches Hert und keusches Leben ist, da zeiget sichs durch Worte und Wercke, daß darinnen nichts wider Christliche Zucht und Ehrsbarkeit lautendes gefunden und gespüret werde, Phil. 4, 8.

21. Wie auffert fich folches insonderheit?

1) In Worten, also, daß man nicht garstige Reden oder schandbare Lieder von sich hören lafse, sondern vielmehr erbauliche Reden, Lob- und Dancklieder 2c. 2) In Wercken, daß man gar keinen Gefallen habe an solchen Schandthaten, noch an allen Gelegenheiten, so dazu verleiten, sondern vielmehr alle Mittel dawider gebrauche.

22. Welches ist die besondere Pflicht der Ehe=

Daß ein ieglicher sein Gemahl (oder ein Che-D5 gatgatte ben andern, der Mann sein Weib, und bas-Weib ihren Mann) liebe und ehre, Sir. 25, 1. 2.

23. Worin bestehet die Liebe, die ein Theil dem andern beweisen foll?

In Beweisung derjenigen Pflichten, wozu der Mann dem Weibe und das Weib dem Manne werbunden ist. Dahin gehöret, daß man des andern Leibes-und Seelenbestes befördere, auch Seduld unter und mit einander habe. Man sehe 1 Cor. 7, und die Haustafel.

24. Worin besteht die Ehre?

Darin, daß ein Mann sein Weib als seine Gehüle sin und als eine Miterbin der Gnade und des Lebens; das Weib aber ihren Mann als ihr von GOEE angewiesenes Haupt ansehe und werth halte, 1 Pet. 3, 7. Eph. 5, 22. 23.

25. Welches ist der Tweck dieses sechsten Gebots?

Daß Leib und Seele vor aller Befleckung mögen bewahret, und das Chebette unbefleckt gehalten werden, 1 Theff. 5, 23. 2 Cor. 7, 1.

26. Was ist der Grund hievon?

Der Grund ist die wahre Furcht und Liebe GOttes. Wo dieser Grund geleget ist, da wird der Mensch vor Sünden wider dieses Gebot bewahret: wie an dem Exempel Josephs zu sehen ist, 1 Mos. 39, 9. 12, und lebet hingegen keusch und züchtig.

Die

Die 8 Lection.

# Das siebente Gebot.

wie lauter das siebente Gebot? Du solt nicht stehlen.

Was ift das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unsers Nächsten Geld oder Gut nicht nehmen, noch mit falscher Waare oder Handel an uns bringen, sondern ihm sein Gut und Nahrung helsen besern und behüten.

2. Welches ist 1) das Bose, so in diesem Gebot verboten wird?

Der Diebstahl und alle Ungerechtigkeit im Handel und Wandel.

3. Wie offenbaret fich Gott in diefem Gebot?

Als einen heiligen und gerechten GOET, der Gerechtigkeit liebet und von uns fordert, hinges gen an aller Ungerechtigkeit einen Greuel hat.

4. Wem hat er dis Gebot gegeben?

Uns Menschen, sie mögen senn hoch ober niebrig, reich ober arm, hat ers gegeben. Es heisst: DU solt nicht stehlen. Denn wir alle sind von Natur so verderbt, daß wir nur nach dem Irdischen trachten, und nicht mit dem vergnügt sind, was wir haben, sondern immer mehr haben wollen.

5. BAt

5. Bat uns denn Gott fo bofe erschaffen?

GOtt hat uns zwar heilig und gerecht erschaffen: aber da Abam gefallen, und zuerst das Werbotene genommen hat; so haben wir alle von Abam und unsern ersten Eltern solch diebisches und geißiges Hertz empfangen, 1 Mos. 8, 21.

6. Was heiste stehlen?

Stehlen heifft, nach der Erklarung Lutheri, dem Machsten sein Geld oder Gut nehmen, oder mit falscher Waare oder Handel an sich bringen.

7. Auf wie vielerley Art geschiehet solches? Entweder offenbar oder heimlich.

8. Wie geschiehets offenbar und öffentlich?

Offenbar und auf grobe Weise geschiehets, wenn Leute auf öffentlicher Strasse angefallen werden, und ihnen das Ihrige geraubet wird, welches ein Strassenraub ist; oder wenn einem, es sey am Tage oder des Nachts, ins Haus eingebrochen, und das Seinige weggenommen wird, daß mans wol offenbar und handgreislich mercken Fan, es sey diese oder jene Sache entwandt oder weggenommen worden; welches auch wol von den nen, so im Hause wohnen, geschehen kan.

9. wie heimlich?

Zeimlich und auf subtile Weise wird Diebstahl und Ungerechtigkeit begangen, da einer des andern Geld oder Gut also nummt und an sich bringet, daß mans nicht so offenbar mercket. Und das geschiehet auf tausenderlen Weise.

ro. Wie

10. Wie geschiehet dis nach der Erklärung Lutheri?

Wenn wir etwas mit falscher Waare ober Handel an uns bringen.

11. Welches ist also die erste Urt? Mit falscher Waare.

12. Was wird durch Waare verstanden?

Was andern auf ihr Verlangen für Geld wer Geldes Werth verkaufet wird. Solche sind nun unterschiedlich, z. E. 1) Eswaare, als Brodt, Butter, Kase, Fleisch, Mehl, Getreide, Gewürt; 2) Erinckwaare, als Milch, Bier, Wein, und dergleichen; 3) Kleiderwaare, als Tuch, Leinwand, Leder, Schuhe 2c.

13. Was ift aber falsche Waare?

Welche entweder mit Fleiß verfälschet und verderbet ist, z. E. wenn Bier oder Milch mit Wasser vermischt wird, oder welche veraltet und verlegen ist, z. E. Tuch, Leinwand zc. Wenn nun solche falsche Waare für gute verkaufet wird, daß ist ein heimlicher Diebstahl.

14. Welches ist die andere Urt?

Mit falschem Handel.

15. Wie geschiehet das Stehlen mit falschem Zandel?

1) Wenn man ben Verkaufung der Waa= ren falsche Elle, Maaß, Gewicht, Scheffel, oder Kanne gebrauchet, 3 Mos. 19, 35.36. 5 Mos. 25, 13, 14. Spruchw. 20, 10. 2) Wenn der Ver= Verkäufer zu viel fordert, und zu viel nimmt, oder der Käufer zu wenig bietet, und giebet, Sir. 26,28. Cap. 27, 1=4. 3) Wenn einer borget, aber nicht bezahlet, Pf. 37, 21. 4) Wenn der Käufer falsche und ungultige Munke giebet. 5) Wenn einer muthwillig banquerottiret.

16. Wie kan auch ausser dem Zandel Diebstahl und Ungerechtigkeit begangen werden?

Auf mancherlen Weise: 1) Wenn einer dem andern im Spiel Geld abgewinnet. Bieher gehoret das Rarten . und Würfelfpiel , imgleichen Der Glückstopf, das Dreheisen, und so weiter. 2) Wenn einer das Gefundene an fich behalt, und Dem rechten Herrn nicht wieder giebet, da ers weiß, oder doch wiffen kan, wems zugehöret. 3) Wenn man gestohlne Sachen an sich kauft, und bencket, es mobifeiler zu kriegen, oder sich damit entschul= diget, es kaufe es doch sonst ein anderer an sich. Habac. 2,6. 4) Wenn man es mit den Dieben halt, ihnen Gelegenheit zum Unterschleif giebet, imgleichen, wenn man das Beftobine verbirget, Mf. 50, 18. Tob. 2, 21. Spruchw. 29, 24. 5) Wenn man ben Armen nichts ober allzuwe= nig giebet, fondern nur auf fich und die Geinigen allein fiehet, Spruchw. 21, 13. 6) Wenn man ben Arbeitern den Lohn abbricht, oder schmab= lert, welches unter Die himmelfchrenende Gunden gerechnet wird, Jac. 5, 4.

17. Wem soll man sein Geld oder Gut nicht nehmen? Reinem soll man es nehmen; er sen Freund oder oder Feind, hoch oder niedrig, reich oder arm, jung oder alt, Herrschaft oder Gesinde, Obrigkeit oder Unterthan.

18. was folger hieraus?

Daß auch einer ihm selbst nichts nehmen oder stehlen soll.

19. Wie fan iemand ihm felbft etwas fteblen?

Es geschiehet solches 1) durch Müßiggang und Versäumniß seiner Berussarbeit; 2) durch Verschwendung des Seinigen, 3. E. durch übermäßigen Staat und Bedienung, oder prächtige Kleidung, durch Fressen und Sausen, niedliche Speisen und Tranck, durch Verspielen, und durch muthwilliges Schuldenmachen, Sprüchw. 23, 20. 21.

20. Durch was für Gelegenheiten kan man zur Dieberey und Ungerechtigkeit verleis tet werden?

Es können dieselben mancherlen sepn, als:
1) wenn man in seiner Jugend nichts gelernet hat, davon man sich ernehren und erhalten kan;
2) wenn einer auch etwas gelernet, aber nicht arbeiten und fleißig sepn oder seine Prosession treiben will, Spruchw. 18, 9;
3) wenn man sich aus Armuth dazu bewegen lässet. Denn Armuth lehret aus Schuld der verderbten Natur viel Bofes, Spruchw. 30, 8.9.

21. Woraus kan man die Abscheulichkeit dieser Sünde erkennen?

Sie ist daraus zu erkennen, weil sie den Men-

Menschen vom Reiche GOttes ausschliesset; 1 Cor. 6, 10.

No b

5

F

11

le

D

5

21

fe

21

al

ih C

mi

13

fo

DU

be

22. Was ist demjenigen für ein guter Rath zu geben, welcher sich mit Diebstahl und Ungerechtigkeit vergangen?

Insgemein, daß er sich wahrhaftig und grundlich zu GOtt bekehre. Insonderheit aber, 1) daß er nicht mehr stehle, sondern arbeite und schaffe mit den Händen etwas Gutes, auf daß er habe zu geben den Dürstigen, Eph. 4,28; 2) daß er das Gestohlne wieder erstatte, nach dem Erempel des Zachäi, Luc. 19,8.

23. Was ist 2) das Gute, so im siebenten Gebot geboten ist?

Das Gute, so in diesem Gebot geboten wird, ist die Gerechtigkeit im Handel und Wandel, oder wie es Lutherus ausspricht: daß wir unserm Mächsten sein Gut und Mahrung helfen bessern und behüten.

24. Ift das nicht genug, wenn iemand sagen kan, daß er nichts gestohlen und seinen Wäch, sten nicht betrogen habe?

Nein, sondern man soll auch dem Nächsten sein Geld und Gut helfen bessern und behüten. Dannenhero ist die Regul falsch: Lin ieder für sich, und GOtt für uns alle, 1 Cor. 10, 24.

25. Worin aber soll man die Gerechtigkeit bewahren ?

Im Handel und Wandel, im Kaufen und Verkaufen, so wol in Waaren als Gelde, soll man man die Gerechtigkeit bewahren; daher man auch den Arbeitern ihren verdienten Lohn geben soll, 5 Mos. 24, 14. 15.

26. In was für Umständen bedarf wol der Mächste unserer Zülfe?

Die Umstände, darin er unserer Hülfe bedarf, können sepn: 1) Wenn er etwa arm worden und um das Seinige gekommen ist. Welches gar leicht geschehen kan, entweder durch Feuer oder durch Wasser, oder durch Diebstähl, oder durch Rranckheit, und dergleichen, wie solche Exempel uns täglich vor Augen stehen. 2) Wenn es mit seiner Rahrung sonst nicht fort will, derselbe keine Arbeit sinden kan, oder sonst auf andere Weise versarmet.

27. Soll man sich über solches Unglud, das den Tächsten betroffen, freuen?

Nein, man foll sich nicht darüber freuen, noch ihm solches gonnen; sondern wir sollen ihm seine Gut und Nahrung helfen bessern und behüten.

28. Wie geschieher das Bessern?

Wenn man demselben mit Geben oder Leihen nach Vermögen benspringet, Ps. 41, 2.3. 4. Hebr. 13, 16; imgleichen wenn man ihm zur Arbeit bestörderlich ist.

29. Wie kan das Behüren geschehen?

Es geschiehet, wenn man alles abwendet, wos durch dem Nachsten Schaden und Unglück entstes ben könne.

感

30.171

30. Ist man auch schuldig, das Seinige in rechter Ordnung zu bessern?

Weil ich solches meinem Nächsten zu thun schuldig bin; sobin ich auch schuldig, das Meinige in rechter Ordnung, nicht aber aus Seitz und Liebe zu dem Irdischen, zu bessern und zu behüten, Joh. 6, 12. Daher darf ich das Meinige nicht nur nicht durchbringen, sondern ich soll auch in meinem Beruf allen Fleiß und Treue beweisen, und das Erworbenerecht anwenden.

31. Was ift der Endsweck des fiebenten Gebots?

Der Endzweck ist die Bewahrung und rechte Verwaltung der zeitlichen und irdischen Guter, Luc. 16, 10, 11, 12. Pf. 62, 11.

32. Was muß dabey zum Grunde gelegt werden?

Solchen Zweck zu erhalten, muß die wahre Furcht und Liebe SOttes zum Grunde geleget werden. Wo es hieran fehlet, so hilft weder Galgen noch Nad, den Menschen vor dem Diebstahl und der Ungerechtigkeit zu bewahren; wie die Erschrung lehret.

Die 9 Lection.

Das achte Gebot.

1. Wie lautet das achte Gebot?

Du solt nicht falsch Zeugniß reden wider deinen Nachsten.

Was

Do

be

Le

fit

311

wi

hei

de

(G)

Qu

cfe

200

noc

in i

her

209

redi

### Was ist bas? Antwort:

Bir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unsern Nächsten nicht fälschlich belügen, verrathen, afterreden oder bösen Leumund machen, sondern sollen ihn entsschuldigen, Gutes von ihm reden, und alles zum Besten kehren.

2. Welches ift 1) das Bofe, fo hier verboten ift?

Das Bose, das im achten Gebot verboten wird, ist das falsche Zeugniß, Lügen und Falscheheit, oder wir sollen nicht falsch Zeugniß reden wider unsern Nächsten.

3. Wie offenbarer fich Gott in diefem Gebot?

Er offenbaret sich als einen wahrhaftigen GOEE, und bezeuget, wie er die Wahrheit und Aufrichtigkeit liebe, und hingegen alle Lügen, Tüsche und Falschheit hasse, Ph. 5, 7.

4. Was giebt er uns darin zu erkennen ?

Uns offenbaret GOtt darin, daß wir von Natur falsch und lügenhaft sind, und keine Treue noch Redlichkeit an uns haben. GOtt aber redet in diesem Gebot nicht nur unsere Zunge, sondern auch unser Hert an, als daraus falsche Zeugnisse herkommen, Matth. 15,19. Rom. 3,13.14.

5. Was ist ein falsch Teugniß?

Ein falsch Zeugniß ist, wenn man von seinem Rächsten etwas, ihm zu schaden, falsch zeuget, oder redet, das nicht wahr ist.

Œ 2

6. Wie

6. Wie geschiehet solches nach der Erklärung Lutheri?

Durch fälschlich Belügen, (welches instanderheit gar gemein ist) Verrathen, Alfterres den oder bosen Leumund machen.

7. Wo kan das fälschliche Belügen geschehen? So wol vor als ausser Gerichte.

8. Wie und von wem geschiehets im Gerichte?

Im Gerichte kan solches geschehen von allen Wersonen, so sich barin befinden. 1) Wom Rich. ter, wenn er ein falsches Urtheil fallet, also, bag er dem Gottlofen Recht fpricht, und den Gerech= ten verdammet, Spruchw. 17, 15. Jef. 5, 23. 2 Mof. 23, 6=8. 2) Wom Klager, wenn er den Nachsten falschlich anklaget, 2 Mos. 23, 1. 3) Dom Beklagten, wenn er fein begangenes Unrecht leugnet, Jos. 7, 19, oder die Sache muthwillig aufhalt. 4) Von den Zeugen, wenn sie wider beffer Biffen und Gewiffen zeugen, I Ron. 21,13. Spruchw. 19,5. Matth. 26,60. 5) Bon Den Movocaten, wenn sie dererjenigen, benen fie Dienen , ihre unrechte Sache fchmucken, und ba. Durch ben Begentheil in feiner gerechten Sache gu unterdrücken fuchen, 2 Mos. 23, 3. Jes. 10, 1,2. Gir. 4, 32.33.

9. Wie geschiehets ausser Berichte?

Da einer auf den andern etwas dichtet, oder redet, das nicht wahr ist, 3 Mos. 19, 11. Oder da man den Nächstenschmeichlerisch lobet.

10. WAS

De

ru

ne

re

3)

ne 2)

e

380

Fe

26 ge

ab

me

N

21

IS

po

mo

20

2110

5,

10. Was heist, verrathen ?

Daburch wird nicht verstanden, wenn einer des andern Sünden, aus Liebe zu seiner Bessezung, an gehörigem Orte anzeiget; wie Joseph seinem Vater es ansagte, daß seine Brüder böse wären, 1 Mos. 37, 2. Sondern Verrathen ist, 1) wenn man des Nächsten Heimlichkeit zu seinem Schaden offenbaret, Sprüchw. 20, 19.
2) Wenn man seine Sünden und Fehler ohne Noth zu seiner Verunglimpfung ausbreitet, Sir. 19, 6 = 13.
3) Wenn man es mit den Feinden heimlich hält, und den Nächsten in des Feindes Hände liesert, wie Judas gethan, Matth. 26, 15, auch wol sonst im Kriege und ben Vestungen zu geschehen psteget.

11. Was heifft, afterreden?

Dis Wort ist zwar heut zu Tage unbekannt, aber die Sache ist mehr als zu bekannt, nemlich, wenn man seinem Nächsten aus Haß hinter dem Nücken etwas nachsaget, auch seine Worte und Wercke anders, als sie gemeinet sind, deutet, I Pet. 2, 1. Jac. 4, 11.

12. Was heist, bosen Leumund machen?

Dieses Wort kommt her entweder von Läge oder Leute und Mund, und ist bosen Leumund machen nichts anders, als verleumden, oder dem Nächsten einen bosen Namen ben den Leuten machen, daß man nicht viel von ihm halte. Sir. 5, 16, 17.

E 3

13. Wie

13. Wie geschiehet ein falsch Teugniß? Es geschiehet nicht allein mit der Zunge oder mit Worten, sondern es kan auch im Herhen geschehen.

14. Wie geschiehers im Bergen?

Durch Verdacht und Argwohn, wenn man ohne Grund etwas Bofes auf den Nachsten dens Etet, Zach. 7, 10. Sir. 37, 11.

15. Wie offenbaret sich die Falschheit und Lus gen durch die Geberden?

Da man sich gegen seinen Nächsten äusserlich freundlich stellet, aber im Herzen den Schalck heget und verbirget; gleichwie Judas den Herrn JEsum kussete, und sich also freundlich stellete Luc. 23, 47. (Sir. 12, 15 = 19.) aber die Lückeund Falschheit im Herzen verbarg, Sir. 27, 25, 26, 27.

16.1 Was ist mehr im achten Gebot vers boten ?

Aller Mißbrauch der Zunge wider die Wahrheit ist ein Stück des im achten Gebot verbotenen falschen Zeugnisses, dahin auch die so genannten Noth = und Scherplügen gehören, welche GOtt seichfalls ein Greuel sind.

17. Woraus erhellet die Abscheulichkeit des fals schen Teugnisses?

1) Weil GOTT die Lügner umbringet, Pf. 5, 7. 2) Weil der Teufel ein Lügner und ein Vater der Lügen genannt wird, Joh. 8, 44.

is. Wels

18. Welches ift 2) das Gute, das im achten Gebot geboten wird?

Das Gute ist die Wahrheit, Redlichkeit und Aufrichtigkeit, oder, wie es Lutherus ausspricht, wir sollen unsern Mächsten entschuldigen, Gutes von ihm reden, und alles zum Zesten kehren.

19. Ists genug, daß man kein falsch Teugniß oder Lügen wider seinen Wäch= sten rede?

Mein, es ist nicht genug, sondern wir sollen auch als Glieder Eines Leibes redlich, treu und aufrichtig mit ihm umgehen, Ps. 15, 1=4. Eph. 4,25. Gleichwie die Glieder es aufrichtig mit einander meinen, das Auge mit dem Fusse, die Hand mit dem Munde, und so ferner: also sollen auch wir Menschen uns gegen einander und unter einander aufrichtig und redlich in Worten und Wercken verhalten.

20. Wie zeiger sich solche Aufrichtigkeit und Redlichkeit im Umgange mit dem Mäch= sten erstlich, nach Lutheri Erklärung?

Wenn man ihn entschuldiget.

Es ist solches sonderlich zu der Zeit nöthig, wenn der Nächste einer Sache beschuldiget wird, er habe entweder dieses oder jenes geredet oder gesthan, ich aber weiß es, daß er unschuldig ist; da soll ich für ihn sprechen, und seine Unschuld retten, der doch seine Fehler, so viel es sich ohne Verlestung

3

tung der Wahrheit will thun laffen, zubecken. Ein Exempel giebet uns Christus, als der für seine Feinde gebeten, und sie gleichsam entschuldiget, Luc. 23,34.

i

22. Wie zeiget sich ferner die Aufrichtigkeit gegen den Mächften?

Wenn man Gutes von ihm redet.

23. Wie ist das zu verstehen ?

Es ist nicht die Meinung, daß man die Bosen umd Gottlosen ben ihren bosen Wercken solle fromm preisen, und ihr Thun gut heissen; welches nichts anders wäre, als aus Finsterniß Licht machen wollen, Jes. 5, 20. Vielmehr soll man das Bose an seinem Nächsten aus herzlicher Liebe bestrafen, 3 Mos 19, 17. Matth. 18, 5. Wenn aber andere Leute Boses von dem Nächsten reden, ihn richten und verdammen; so soll man es nicht zu seinem Schaden weiter bringen, sondern desselben im Guten gedencken, ihn und sein Werck, so viel die Wahrheit zulässet, loben, und nicht mit einsssimmen.

24. Wie zeiget sich die Aufrichtigkeit gegen den Adchsten poch mehr?

Wenn man alles jum Besten kehret.

Dieses ist zu der Zeit nothig, wenn des Rachsten Worte und Wercke verkehret und übel gedeutet werden, daß man so dann ihn vertheidige, oder wenn er auch gesehlet, alles in Liebe deute, Sir. 6, 5. 3. E. er habe es aus Unwissenheit oder

aus Uebereilung geredet oder gethan. Oder man kan oftmals etwas als unrecht ansehen, da es doch in der That recht ist; gleichwie dort die That des Weibes, welche den Herrn Jesum salbete, als unrecht angesehen, aber von dem Herrn Jesu selbst als ein gut Werck gehalten und zum Besten gekehret wurde, Matth. 26, 10.

26. Was ift der Tweck des achten Gebots?

Die Wahrheit, Nedlichkeit und Aufrichtigkeit im Umgange mit den Nachsten, imgleichen der rechte Gebrauch der Zunge.

27. Welches ist der Grund hievon?

Die Furcht und Liebe GOttes. Denn wo die Furcht GOttes ist, da treibet sie alle Lügen, Verleumdung, Lästerung, Falschheit und Heuschelen aus dem Herhen heraus. Die Liebe GOttes aber erwecket und treibet das Herh zur Wahrheit und Aufrichtigkeit an.

28. Was für ein Segen findet sich bey der Wahrheit?

Der Segen, so sich ben der Wahrheit und Aufrichtigkeit findet, ist ein gutes Gewissen, gut Leben und gute Tage, Pf. 15, 1. 2. 3. Pf. 34, 13. 14.

### Die 10 Lection.

Das neunte und zehnte Gebot.

Du solt nicht begehren deines Nachsten Haus. Was ift bas? Antwort :

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unserm Nächsten nicht mit List nach seinem Erbe oder Hause stehen, noch mit einem Schein des Nechtens an uns bringen; sondern ihm dasselbe zu behalten, förderlich und dienstlich seyn.

2. Wie lautet das zehnte Gebot?

Du solt nicht begehren deines Nach: sten Weib, Knecht, Magd, Vieh, oder alles, was seinist.

Was ist das? Antwort:

Wir sollen GOtt fürchten und lieben, daß wir unserm Rächsten nicht sein Weib, Gesinde oder Vieh absvannen, abdringen oder abwendig machen, sondern dieselbigen anhalten, daß sie bleiben und thun, was sie schuldig seyn.

3. Was ift hierbey vorläufig zu merden?

Diese benden Gebote können zu Einer Lection genommen und zusammen betrachtet werden, doch so, daß man ein iedes Gebot besonders erklare.

### Von beyden Geboten insgemein.

4. Welches ist das Bose überhaupt, das im neunten und zehnten Gebot verboten wird?

Die bofe Luft und Begierbe.

5. Wie

5. Wie bezeiget sich Gott insgemein in diesen beyden Geboten?

Er bezeugt darin, daß er die Heiligkeit und Neinigkeit selbst sen. Daher kan er auch an uns, in unsern Gedancken und Begierden, nichts unreines und unheiliges leiden, sondernwill, daß auch wir innerlich rein und heilig senn sollen, 1 Petr. 1,16.

6. Wie haben wir uns hiebey anguschen?

Wir sind von Natur gang unrein und unheilig, voller bosen Luste und Begierden, Jef. 64, 6. Daher will SOtt, daß wir aus diesen Geboten solches erkennen lernen, ja uns davon reinigen lassen.

7. Woher kan der Mensch wissen, daß auch die Lust und Begierde Sunde sey?

Das erkennet und mercket der Mensch von Natur nicht von sich selbst, sondern die Lust wird aus dem Gesetz erst als Sunde erkannt, darin es GOtt offenbaret und kund gemachet hat, Nom. 7,7.

8. Welches ist die Urfache und Quelle der bofen Lufte ?

Die Ursache und die Quelle der bosen Luste und Begierden in uns ist der Fall Adams, dadurch vermittelst der natürlichen Zeugung unser Hert, Sinn und Gemuth im Grund verderbet ist, 1Mos. 8, 21.

9. Wie vielerley ist die bose Lust? Die bose Lust ist zweyerlen, die Erblust und die wirckliche Lust.

Io. Was

Die Erblust ist das uns angeborne Verberben; dadurch wir Menschen von Natur zum Suten exkorben, zum Bosen aber fertig und geneigt sind.

11. Was ift die wirdliche Luft?

Die wirckliche bose Lust ist die aus der Erblust entstandene Lust und Reizung, samt deren Hogung und Beliebung an derselben; wenn der Mensch in die Reizungen der Lust einwilliget, und solche zu vollbringen suchet.

12. Wo finden wir den Grund foliches Unterschiedes?

Der Grund dieses Unterscheides ist zu sinden 1) in den Geboten selbst: denn im neunten Gebot heissts eigentlich 5 Mos 5, 21: Las dich nicht ge-Lüsten, das ist, habe keinen Gefallen an der in dir wohnenden bosen Lust und Begierde, und willige nicht darein. Im zehnten Gebot aber heissts: Du solt nicht begehren, das ist, es soll gar keine Lust und Begierde zum Bosen in dir sepn oder sich sinden. 2) Aus Jac. 1, 14. 15, da dieser benden Arten der bosen Lust ausdrücklich Meldung geschiehet.

#### Das neunte Gebot insonderheit.

1. Welches ist 1) das Bose, so im neunten Gebot insonderheit verboten wird?

Das Bose ist die wirdliche Lust, oder das Begehren nach des Nächsten Hause. Lutherus spricht es aus, nach des Mächsten Erbe oder Zause stehen, und dasselbe an sich bringen.

2. WAS

2. Was wird durch das Erbe verstanden?

Alles, was der Nächste von seinen Eltern oder Anverwandten ererbet hat, es sen Haus oder Hof, Ales oder Hof, Wiesen oder Gärten, Felder oder Wälder; wie Naboth seinen Weinsberg seiner Väter Erbe nennete, 1 Kön. 21, 3. Dazu gehören auch andere solche Stücke, die er rechtmäßig im Besishhat, oder sein sind.

3. Wie wird die bose Lust und Begierde nach des Nächsten Zaus und Erbe volls bracht?

Nach der Erklärung Lutheri wird sie ins Werck gerichtet, entweder mit List, oder mit einem Schein des Nechten.

A. Wie mit List?
Wenn man allerhand heimliche Wege, Nancke und Practicken ersinnet, wie man des Nachsten Güter möge an sich bringen. Ein Exempel
davon haben wir an der Jefabel 1 Kön. 21, 7. 8.
Die List ist eigentlich der Schlangen Art, 1 Mos.
3, 1. daher auch Satanas wegen seiner List die alte
Schlange genennet wird, Offenb. 12, 9, weil er
mit lauter List und Betrug umgehet.

5. Wie mit einem Schein des Rechten?

Es ist ein Unterscheid unter dem Recht selbst und unter dem Schein des Nechten. Das Recht selbst ist gut und Sott gefällig. Der Schein aber des Rechten ist, da der Mensch swar Recht vorgiebt und allerhand falsche Gründe vorbringet, daß man meinen solte, er habe recht, aber doch in der Wahrheit kein Necht hat. Jer. 5, 28.

6. Wels

6. Welches ist 2) das Gute, so im neunten Ges bot geboten wird?

Das Gute ist die Vergnügsamkeit, ober, wie Lutherus spricht, daß wir unserm Mach=ften sein Erbe oder Zaus zu behalten, forderlich und dienstlich seyn.

7. Wie hat man sich nach diesem Gebot zu vers halten?

Ein ieglicher soll nicht nur auf das Seine sehen, sondern auch auf das, das des andern ist, Phil. 2, 4, und insonderheit mit dem, was Bott gegeben, ob es auch noch so wenig ware, zufrieden senn, 1 Tim. 6, 6. Hebr. 13, 5; auch dem Nächsten das Seine gerne gonnen, und sich darüber freuen, wenn derselbe etwas im Zeitlichen von Gott empfangen hat.

8. Wie offenbarer sich die Vergnügsamkeit, oder daß man dem Nachsten das Seine gönne?

Es offenbaret sich , wenn man zu dessen Be-

9. Wenn foll foldbes geschehen?

Daß man dem Nächsten das Seine zu behalsten förderlich und dienstlich sen, ist allezeit nothig, insonderheit aber, wenn andere es ihm nehmen und rauben wollen.

10. Wie ist man da dem Mächsten fors derlich?

Wenn man 1) für seinen Nächsten redet, 2) ihm mit Nath und Hulfe benstehet, Sir. 29, 27. 3) wider

#### Das zehente Gebot insonderheit. 79

3) wider unrechtmäßige Gewalt nach Vermögen schüßet, ja 4) auf alle gute Weise dencket, und keine Gelegenheit deshalben versaumet, solches zu thun.

11. Wie ist man ihm dienstlich?

Wenn man ihm nach Vermögen in gehöriger Ordnung mit Leihen und Handreichung benstehet, daß er sein Erbe und Haus nicht verstoffen und verkaufen darf, Sir. 29, 1. 2. Aposty 11, 29. Hierin haben sonderlich richterliche Personen ihre Pflicht zu beobachten, Pf. 82, 3. Jef. 32, 1.

12. Was für eine güldene Regel Christi ist hier sonderlich zu beobachten?

Matth. 7, 12: Alles, was ihr wollet, daß ench die Leute thun sollen, das thut ihr ih= nen auch.

13. Welches ist der Tweddieses Gebots ?

Die Dampfung der bofen Luste und Begier=

14. Welches ift der Grund hievon ?

Der Grund davon ist die Furcht und Liebe Gottes, dadurch die bosen Luste gedampfet, und die guten hingegen erwecket werden.

Das zehente Gebot insonderheit.

1. Welches ist 1) das Bose, das im zehnten Gebot verboten wird?

Das Bose ist die Erblust, oder daß wir auch gar keine bose Lust in uns haben sollen. Es heist:

Du solt nicht begehren, oder eigentlich: Du solt machen, daß du nicht begehrest.

2. Wie fan GOtt folches von uns fordern?

GOtt kan solches mit allem Recht von uns fordern. Denn weiler uns nach seinem Sbenbilde ohne alle bose Lust erschaffen hat: so sordert er von uns das Seine.

D

el

th

CI

50

W

301

h

0

- fe

3. Un wem hatte der Mensch seine Lust vor dem Sall, und was thut er nach dem Sall?

Dor dem Fall hatte der Mensch alle seine Lust an Gott allein; aber nach dem Fläglichen Sundenfall suchet der Mensch seine Lust bald an diesen, bald an jenen Dingen zu buffen.

4. Wie thut fich die Erbluft hervor?

Wenn der Mensch begehret des Mächsten Weib, Knecht, Magd, Vieh, oder alles, was sein ist.

5. Wie geschieher solches nach Lutheri Erkläs

Durch Albspannen, Abdringen, oder Ab= wendigmachen.

6. Wie geschiehets durch Abspannen?

Wenn man des Nachsten Weib, Knecht oder Magd entweder mit schmeichlerischen Worten oder Geschencken vom Gehorsam oder Dienst abund an sich ziehet und miethet, oder sonst Uneinigkeit anstistet, welches sonderlich auch mit bosen Geschwäße zu geschehen pfleget.

7. Wie durch Abdringen? Wenn man dieselben mit Bedrohung ober mit mit Gewalt abzwinget, und zu seinem Dienst no-

8, Wie durch Abwendig machen?

Wenn man ben des Nachsten Beibe, Anecht oder Magd einen Unwillen, Haß und Bidrigkeit erwecket, daß sie nicht langer bleiben, noch mehr thun wollen, was sie schuldig sind.

9. Was ist zu thun, wenn solche bose Aust aufsteiger?

Wir sollen uns nicht daran belustigen, nicht einstimmen, noch sie vollbringen, sondern dieselbige ereutigen und tödten, auch alle Gelegenheit dazu vermeiden.

10. Welches ift insgemein 2) das Gute, das GOtt im zehenten Gebot geboten?

Das Gute insgemein ift die vollkommene Heisligkeit und Reinigkeit, oder das anerschaffene Bild Gottes.

11. Warum fordert GOtt die vollkommene Zeis ligfeit von uns?

Wir aber daffelbeverloren haben; fo forderters nun von uns wieder.

12. Können wir solches vollkommen in dieser Welt wieder bekommen?

Ob wir gleich dasselbe in dieser Welt nicht in der Vollkommenheit, als wirs vor dem Fall geshabt, wieder bekommen können, so fordert doch Gott die Erneuerung und Wiederaufrichtung desselben nach der Wahrheit, und das Ringen dars nach, Eph. 4, 23. 24. Darauf auch die vollkommen

mene Darstellung in jenem Leben gewiß erfolgen wird.

13. Ift denn folche Erneuerung und Zeiligung notbig?

he

The

eig

ne

DU

lic fct

ler

m

fd

2)

ur

S

90

F

gl

Sie ist so nothig, daß wir ohne dieselbe den Herrn nicht sehen können. Hebr. 12, 14.

14. Welches ift die Quelle der wahren Beiligung ?

Die einige Quelle der wahren Heiligung ist Christus Jesus, welcher uns von Gott gemacht ist zur Weisheit, und zur Serechtigkeit, und zur Heiligung, und zur Erlösung. 1 Cor. 1,30.

15. Was für einen Vortheil hat derjenige, so sein tieses Verderben erkennet, und sich zu Christo bekehret?

Wer sein tieses Verderben erkennet, sich zu Christo wendet, und im Glauben sich mit ihm vereiniget, also, daß Christus durch den Glauben in ihm wohnet, in dem ist nichts Verdammliches, Nom. 8, 1. Rom. 10, 4, und ein solcher reiniget sich, wie er auch reinist, 1 Joh. 3, 3.

16. Welches ist insbesondere das Gute nach der Erklärung Lutheri?

Wei follen unsers Mächsten Weib und Gesinde anhalten, daß sie bleiben, und thun, was sie schuldig sind.

17. Ifts genug, des Machsten Weib und Gefinde nicht abspannen?

Nein, es ist nicht genug, daß wir sie nicht abs spannen, abdringen oder abwendig machen, sond bern wir sollen sie auch anhalten, daß sie bleiben und thun, was sie schuldig sind.

NANOKESS.

18. Wie foll das Unhalten geschehen?

Es soll nicht geschehen mit Egyptischem Zwangenoch durch Fluchen oder Schelten, sondern durch herhliche Ermahnung, und nachdrückliche Vor-stellung ihrer Pflicht aus dem Worte Sottes.

19. Wozu follen wir des Machften Weib und Gefinde anhalten?

Erstlich dazu, daß sie bleiben, und nicht nach eigenem Willen aus ihrem Stande und Beruse gehen, wozu sie gar leicht können verleitet werden durch Wohllust, Ehre, Eigennuß oder Gemäch-lichkeit. Ob auch gleich der Mann oder die Herrsschaft wunderlich, hart und flrenge wären: so sole len sie Glauben und Geduld üben, und der Zeit erwarten, da Gott eine Aenderung machet, 1 Petr. 2, 18.

20. Wosu sollen sie mehr angehalten werden?

Zum andern dazu, daß sie thun, was sie schuldig sind. Und zwar, das Weib soll ihrem Manne, das Gesinde ihrer Herrschaft unterthan und gehorsam senn, wie Sott es haben will. Man sehe davon die Zaustafel.

21. Un wem haben wir hievon ein Erempel?

An dem Engel, Mos. 16, 9, welcher die Has gar, der Sara Magd, anhielt, daß sie zu ihrer Frau wieder zurück kehren und bleiben solte; dess gleichen an Paulo, Ep. Philem. v. 10 u. f.

22. Was ift der Grund hievon ?

Der Grund ist die Furcht und Liebe Gottes.

F 2 Da=

u

3

11

1.

9

טו

ie

Dadurch werden alle bofe Lufte gedampfet und bie Luft zum Guten erwecket.

0

0

li

w

er

De

Fer

6

bie

ru: Die

fu

8

ein

23. Welches ift der Twed des zehenten Gebots?

Der Zweck desselben ist, daß wir in Erkantniß unsers tiefen Verderbens uns zu Christo wenden, und nach erlangter Vergebung der Sunden in ihm geheiliget, neue Menschen, und zum göttlichen Ebenbilde wieder erneuret werden mögen, Rom. 10, 4.

#### Die II Lection.

## Der Beschluß der zehen Gebote.

1. Was saget nun GOTT von diesen Geboten allen?

Er saget also:

Ich, der GErr, dein GOtt, bin ein starcker, eifriger GOtt, der über die, so mich hassen, die Sünde der Väter heimsuchet an den Kindern, bis ins dritte und vierte Glied; aber denen, so mich lieben, und meine Gebote halten, thue ich wohl bis ins tausende Glied.

Was ist das? Antwort:

Gott dräuet zu strafen alle, die diese Gebote übertreten; darum sollen wir uns fürchten vor seinem Zorn, und nicht wider solche Gebote thun. Er verheisset aber Gna

Gnade und alles Gutes allen, die solche Gebote halten; darum sollen wir ihn auch lieben und vertrauen, und gerne thun nach seinen Geboten.

2. Ift denn nothig zu wiffen, was Gott felbst von seinen Geboten faget?

Ja, es ist nothig, daß man wisse und mercke, was SOtt selbst von seinen Geboten, und wie man sich dagegen zu verhalten habe, saget, denn er allein redet recht: dagegen man sich an der Menschen Urtheil nicht kehren soll, was dieselben von den zehen Geboten sagen, weil der Menschen ihr Sagen und Urtheilen davon insgemein falsch und ohne Strund ist.

3. Wie viel Stude sind in dem Beschluff ents balten?

Zwen Stücke: 1) eine Drohung, und 2) eine Berheisfung.

4. Wie lautet 1) die Drohung mit ihrer Erflas

Ich, der Herr, dein GOtt, din ein starcker, eisferiger GOtt, der über die, so mich hassen, die Sünde der Wäter heimsuchet an den Kindern, die die der Wäter heimsuchet an den Kindern, die die der Wäter und vierte Glied. Welches Lutherus also erkläret: GOtt dräuet zu strasen alle, die diese Gebote übertreten; darum sollen wir uns sürchten vor seinem Zorn, und nicht wider solche Gebote thun.

5. Wer ists, der da drohet? Der HErr, unser GOtt, ist es, der da drohet, ein starcker und eiferiger GOtt.

F 3 6.2Bas

e

10

n

0

to

D

is

13

r

280

Q3

6. Was heißt das: Ich, der Ber? Es heißt, Jehova, der von sich selbstift, bas allerhochste Wesen und der Ursprung aller Dinge, der alles erschaffen hat, über alles herrschet, und welchem wir zu gehorchen schuldig find.

f

n

7. Warum fenet er bingu: Dein Gott? Es heißt so viel, als dein GDEE, der dich er-

Schaffen und erhalt, und mit dir einen Bund gemacht, fraft deffen er dich erlosen, heiligen und selig

machen will.

8. Warum nennet er fich einen ftarden GOtt? Weil er die Gunden ber Menschen strafen und seine Drohungen vollziehen kan, Ger. 32, 17= 19. Seine Starcke ift fo groß, daß fein irdischer Monarch sich ihm widerseten kan, welches GOtt in vielen Exempeln bewiesen hat; benn alle Menschen haben ihre Starcte, die sie auch haben, von GOtt empfangen. Welcher nun allen Menschen Starcke giebt, solte der nicht felbst auch ftarck fenn? 9. Was heifft , ein eifriger GOtt?

Der da eifert wider alles Bose. Denn weil Stt heilig und rein ift, fo fan er auch bas Bofe nicht leiden; eben fo wenig, als ein Chemann es lei= den kan, wenn sein Weib ihm untreuwird, 5 Mos. 4,24. Mahum 1, 2.5.6. Ein Erempel feines Gi= fere ift an ber erften Welt, an Godom und Go=

morrha, an Gerusalem und an dem Judischen Wolck, und an andern mehr, ju ersehen.

10. Worin bestehet die Drohung felbft? Sie bestehet darin, daß der starcke und eis terio

will.

as

ge,

er=

36=

lig

fen

7=

der dtt.

en=

on

en=

reil

ofe

lei=

lof.

Ti=

30=

en

ei=

rie

11. Was ift die Gunde ?

Die Sunde ist alles, was wider Gottes Gebot ist.

12. Wie mancherley ift dieselbe?

Zwegerley: Die Erb = und wirckliche Gunde.

13. Was ift die Erbfünde?

Sie ist das natürliche Berderben, da ber Mensch zu allem Guten träge und untüchtig, und zu allem Bosen geneigt und willig ist.

14. Was ist die wirdliche Sunde?

Alles, was aus der Erbfünde wider das Gefets Stees entweder Bofes gethan oder Gutes unter-lassen wird, mit Gedancken, Worten und Werschen.

15. Wie manchertey sind die wirdlichen Sunden? Zweyerlen: theils Bosheitssunden, ben Unwiedergebornen; theils Schwachheitssunden, ben

Wiedergebornen und Glaubigen.

16. Was find die Sunden der Vater?

Die Sünden der Bater sind Sünden der Voreltern und ihr boses Erempel, da sie mit ihrem ungöttlichen Leben und Wesen ihre Kinder ärgern und verführen, und darin ihnen öfters die Nach-kommen durch viele Geschlechte nachfolgen, aber eben damit bezeugen, daß sie Gott hassen und seine Feinde seyn.

17. Was drohet GOtt?

Er wolle die Sünden heimsuchen, das ist, strafen.

F 4 18 Wie

18. Wie mancherley ift sonft die Zeimsuchung. Gottes?

Die Heimsuchung GOttes ist zweperlen? 1) eine Gnadenheimsuchung, und 2)eine Heimsuchung im Zorn.

19. Welche von beyden ift alhier gemeinet?

Alhier ist die lettere gemeinet, nemlich die im Zorn geschicht. Jedoch gehet die Gnadenheimsuchung voran, und beweiset GOtt vorerst alle Langmuth und Geduld. Er siehet lange zu, ehe er strafet, Ps. 50, 21. Jes. 42, 14. Das sehen wir an der ersten Welt, welcher GOtt ließ Busse predigen, und hundert und zwanzig Jahr Frist gab, 1 Mos. 6, 2. Aber da sie nicht Busse thäten, sondern in Undusfertigkeit fortsuhren, strafte sie GOtt mit Ernst, uns zum Benspiel, 2 Petr. 2, 5, 6.

20. Wie ftrafet GOtt?

Der Sünden Sold oder Strafe ist der Tod, Röm.6, 23.

Dreyerley, entweder zeitlich, oder geistlich, oder emia.

22. Was ift der zeieliche Tod?

Der zeitliche Tod ist nicht nur die Trennung des Leibes und der Seele, sondern auch allerhand Unglück und Leiden in der Welt, oder leibliche Strafen durch Krieg, Hunger, Pestilent, und dergleichen, 2 Mos. 10,17.

23. Was ist der geistliche Tod? Der geistliche Tod ist die Trennung der Seelen von der Snade GOttes, da der Mensch in SunSünden todt ist, und kein Vermögen hat Gutes zu thun, Eph. 2, 1. Dahin gehöret auch die Bestaubung des Worts GOttes, die Verstockung und Verhärtung des Herhens 2c.

24. Was ift der ewige Tod?

Der ewige Tod ist die ewige Trennung von GOttes Herrlichkeit, und die ewige Hollenquaal und Pein, Offenb. 21, 8.

25. Wen geher folche Drohung an?

Alle, die GOtt hassen und seine Gebote übertreten, sie mögen Väter oder Kinder heissen, Ezech. 18, 4. Insonderheit gehet dieselbe die Kinder an, welche ihren bosen Vätern in Sünden nachfolgen, und sich nicht zu GOtt bekehren wollen. Wenn sich aber die Kinder von Herken zu GOtt
bekehren, so werden sie nicht gestrafet, sondern von
GOtt als ihrem Vater zu ihrem Besten gezüchtiget, Ezech. 18, 19. 20.

26. Wie weit foll sich die Zeimsuchung erstre=

Bis ins dritte und vierte Glied, ober Geschlechte, das ist, auf viele Nachkommen.

27. Wie und wozu foll diese Drohung angewandt werden?

Also und dazu, daß wir uns fürchten vor seinem Zorn, und nicht wider solche Gebote thun. Matth. 10,28. Ein ieglicher soll GOtt fürchten, er sey Vater oder Kind, und bedencken, daß GOtt zürne über die Sünden, und soll sich also vor Sünden hüten. Welche aber in Sünden wider GOtetes Gebote dahin leben, die fürchten sich nicht vor

fs SOt=

SOttes Zorn, werben ihn aber bennoch fühlen mussen, hier zeitlich und dort ewiglich, Pf. 90, 11.

28. Wie tautet 2) die Verheissung? Die Berheissung lautet also: Aber benen, so mich sieben, und meine Gebote halten, thue ich wohl bis ins tausende Glied.

29: Wie erkläret Lueberus dieselbe?
Er verheisset aber Gnade und alles Gutes alsten, die solche Gebote halten; darum sollen wir ihn auch lieben und vertrauen, und gerne thun nach seinen Sieboten.

30. Was bezeuget Gott mit der Verheiffing ?

Sott drohet nicht nur, sondern er verheisset auch, und bezeuget also, daß er zwar ein gerechter und heiliger Sott, aber auch ein barmherkiger und gnädiger Vater sen. Er ist und nichts schuldig, wir verdienen auch nichts, und dennoch verheisset er uns alles Sute. Was er aber auch verheisset, das hält er gewiß, Tit. 1, 2.

31. Worin bestehet eigentlich die Verheiffung?

Darin, daß er will wohlthun bis ins tausendste Glied, oder Gnade und alles Gute erzeigen,
und solches im Leiblichen und Geistlichen, so wol
hier inder Zeit, als dort in der Ewigkeit. 1 Eim. 4, 8.
Aben wir nun etwas Gutes empfangen, haben
wir es nichtunserer Frommigkeit als einem Verdienst, sondern der Gnadenverheissung Gottes
zuzuschreiben.

32. Wem giebt Gott solche Verheisfung? Denen, so ihn lieben und seine Gebote halten. 2 Mof. 2 Mos. 20,6. Gott lieben aber ift, Gott für fein bochffes But halten, alle feine Luft und Freube an ihm haben, und sich mit ihm vereinigen, Pf. 37, 4. Pf. 73, 28. Welches baran erfannt wird, wenn wir feine Gebote halten, Goh. 14, 15. 21 = 23.

33. Was ift von Baltung der Gebote Gottes tu merden?

Unbekehrte und Ungläubige können GOttes Stebote geiftlicher Weise gar nicht halten, so lange fie folche bleiben, weil fie zu allem Guten todt und erftorben, und nur jum Bofen geneigt find. Gläubige Kinder GOttes aber, die aus GOET geboren find, tonnen & Ottes Bebot (ob wol nicht pollfommen) halten, und fie find ihnen nicht schwer, 1 90h. 5, 3, weil sie den heiligen Geift und Chri= fum mit seiner Rraft durch den Glauben in ihnen wohnend haben, und durche Bebet immer eine Kraft nach ber andern von Gott empfangen. Phil. 4, 13. Ob sie aber gleich folche nicht voll= Fommen halten konnen, indem fie noch viele Feh= ler und Schwachheiten an fich finden; fo ist doch folcher Gehorfam, weil er aufrichtig ift, um bes vollkommenen Gehorsams Christi willen Gift angenehm, und wird als vollkommen von Gott angesehen.

34. Wie weit foll fich diese Verheiffung erstrecken?

Es foll sich dieselbige erstrecken bis ins tausendste Glied, oder auf viele Nachkommen, Ps. 103, 17.18. Die Drohung aber nur bis ins dritte und 92 Das erste Zauptst. der Beschl. der 3. G.

und vierte Glied. Daraus benn erhellet, baß Gott lieber will Gutes thun als strafen.

35. Wosu follen wir diefelbe anwenden? Dazu, daß wir GOtt auch lieben und vertrauen, und gernethun nach feinen Geboten.

36. Wie geschiehet solches?

Wir haben zu erwegen, wie uns GOTT so herzlich liebet, und aus solcher Liebe uns so vieles Guten theilhaftig machen will. Daher wir 1) ihn hinwiederum als unsern GOtt und Vater lieben, uns mit ihm vereinigen, und an der Vollbringung seines Willens unsere Freude haben sollen, 1 Joh. 4, 19. Desgleichen 2) ihm vertrauen, oder ein gutes Herz zu ihm fassen, er werde uns mit seiner Gnade in aller Noth benstehen, Ps. 84, 13. B. Weish. 3, 9. 3) Luch gerne thun nach seinen Geboten, und zwar aus der Gnade und Kraft, so er uns darreichet, 2 Petrz 1,3. Alsdenn gehen wir recht mit den Verheissungen GOttes um, und werden auch alles. Gute von ihm empfahen in Zeit und



Ewigkeit. Nom. 10,4.

Die

Die 12 Lection.

## Das andere Hauptstück.

Von den drey Hauptartickeln unfers Christlichen Glaubens insgemein.

1. Worin bestehet die Verbindung des ersten Zauptstücks mit dem andern?

Die Verbindung des ersten mit dem andern Hauptstück bestehet darin, daß, gleichwie wir durchs Gesetzur Erkäntniß der Sünden kommen, wir so dann durch Erkäntniß der Abohlethaten SOttes, sonderlich aber der Gnade in Christo, zum Glauben erwecket werden: denn ohne Erkäntniß der Sünden kan niemand zum Glauben kommen, 2 Zim. 2, 15.

2. Was wird durch den Christlichen Glauben verstanden?

Durch den Christlichen Glauben wird alhier die Christiche Glaubenslehre, oder der Christen Glaubensbekantniß verstanden, was nemlich die Christen von dem dreneinigen GOTT glauben und bekennen, und was für Gutes sie an Leib und Seele von ihm empfangen haben, und noch täg-lich empfangen, auch von ihm noch künftig zu er-warten haben.

3. In

3. In wie viel Artictel ist die Christliche Glaus benslehre verfasset?

In dren Hauptartickel oder in dren Hauptetheile, und zwar nach dem Unterschied der dren Personen, so in dem einigen göttlichen Wesen sind, Water, Sohn und heitiger Geist.

4. Was ist für ein Unterschied zwischen der Glaubenslehre und dem Glauben selbst zu merden?

Es ist der Unterschied zwischen der Glaubenslehre und dem Glauben selbst wohl zu mercken. Jon der Glaubenslehre mag auch ein Gottloser und Heuchler eine historische und buchstäbliche Erkantniß sassen und erlangen, und doch ohne wahren Glauben senn, welches denn ein historischer todter Glaube und fleischliche Sicherheit genennet wird. Jac. 2, 20, 26.

5. Was ist der Glaube selbst?

Der Glaube selbst ist nicht Menschen-sondern GOttes Werck, Joh. 6, 29, und GOttes Gabe, welchen der heilige Geist durch das Evangelium wirckt, Coloss. 2, 12, und durch welchen der Mensch sich die Gnade und Wohlthaten GOttes in Christo zueignet zur Seligkeit Eph. 2, 8. Daber er auch ein sebendiger und seligmachender Glaube genennet wird.

6. Woran wird der Glaube erfannt?

An seinen Wirckungen. Denn derselbe ist thatig und geschäfftig, also, daßer 1) das Hert ans dert und reiniget, Apostg. 15,9; 2) thatig ist durch die Liebe, Gal. 5,6; 3) die Welt überwindet, 1 Joh.

1 Joh. 5, 4; 4) Christo nachfolget, und mit ihm Gemeinschaft hat, Eph. 3, 17.

7. Wie sollen wir die Glaubenslehre anwenden? Die Glaubenslehre sollen wir also anwenden, daß dadurch der Glaube selbst in uns erwecket und angezündet werden möge.

#### Der erste Urtickel.

Von der Schöpfung, oder vom Glauben an GOtt den Vater.

1. Wie lauter der erfte Metidiel ?

Ich gläube an GOtt, den Vater, alle mächtigen Schöpfer himmels und der Erden.

Was ist das? Antwort:

Ich gläube, daß mich GOttgeschaffen hat, samt allen Creaturen, mir Leib und Seele, Augen, Ohren und alle Glieder, Vernunft und alle Sinne gegeben hat, und noch erhält; darzu Kleider und Schuh, Essen und Trincken, Haus und Hof, Weib und Kind, Acker, Vieh, und alle Güter, mit aller Nothdurft und Nahrung des Leibes und Lebens reichtlich und täglich versorget, wider alle Fährlichkeit beschirmet, und vor allem Uebel behütet und bewahret: und das als

les aus lauter våterlicher göttlicher Güte und Barmhertigfeit, ohne alle mein Verdienst und Würdigfeit; des alles ich ihm zu dancken und zu loben, und dafür zu dienen und gehorsam zu senn schuldig bin. Das ist gewißlich wahr.

2. Woher wiffen wir, daß ein GOtt fey ?

Daß ein GOtt sen, konnen wir sehen aus seinen Wercken, allermeist aber aus seinem Wort, darin er sich uns geoffenbaret hat.

3. Wie hat fich Gott in feinem Wort geoffen=

1) Nach seinem unbegreistichen Wesen, welsches einig ist, und doch in dreven Personen bestehet, die da sind und heissen Vater, Sohn und heiliger Geist, 1 Joh. 5, 7. 2) Nach seinen Eisgenschaften, als den ewigen, Jes. 40, 28. allmächtigen, Ps. 115, 3. Offend. 19, 6. allwissenden, Apostelg. 15, 18. allgegenwärtigen, Jer. 23, 23. 24. wahrhaftigen, Rom. 3, 4. gnädigen und barmshertigen, Ps. 103, 8. heiligen und gerechten GOEE, Ps. 145, 17. 3) Nach seinen herrlichen Wercken, und sonderlich 4) nach seinem gnästigen Nath und Willen von der Menschen Sesligkeit.

4. was ist Gott?

Sott ist das ewige, allein gute und vollkommene Wesen, das keinen Ursprung hat noch haben kan, sondern aller andern guten Dinge Quels le und Ursprung ist. Der Henden Göhen aber sind nichts. Jer. 10,3-

5. 2Bie

a

gi

fic

ba

De

au

gli

be

2

ter Lei

5. Wie find die drey Personen der Gottheit uns ter sich von einander unterschieden?

Durch Wercke von innen sind sie also von eine ander unterschieden, daß der Vater seinen Sohn gezeuget hat, Ps. 2,7; der Sohn aber vom Vater gezeuget worden, Hebr. 1,3, und der heilige Geist vom Vater und Sohn ausgehet. Joh. 15,26.

6. Wie hat sich eine iede Person besonders geoffenbaret?

Eine iede Person hat sich auf eine besondere Weise geoffenbaret: der Vater im Werck der Schöpfung, der Sohn im Werck der Erlösung, und der heilige Geist im Werck der Heiligung.

7. Wie und worin hat sich also GOtt der Vater geoffenbaret?

GOtt der Bater, als die erste Person, hat sich in der Schöpfung am sonderbaresten geoffenbaret, daher er auch der Schöpfer genannt wird; der Sohn aber und der heilige Geist werden nicht ausgeschlossen von diesem Werck der Schöpfung, 1 Cor. 8, 6. Joh. 1, 3. Ps. 33, 6.

8. Un wen glauben wir nach dem ersten Urtickel?

An GOtt ben Bater, welches mehr ift, als glauben, daß ein GOtt sep, denn die Teufel glauben auch dasselbige, Jac. 2,19.

9. Was beiffe, an Gott den Vater glauben?

An GOtt den Vater glauben ist, sein gankes Vertrauen des Herkens auf GOtt als seinen Vater seigen, und alle Gnade und Hulfe an Seele und Leib von ihm erwarten.

(3)

to. Was

50. Was ist die Schöpfung für ein Werck? Sie ist nicht ein menschliches, sondern gottlisches Werck.

Del

hei

Lu

un

fic

fin

ph

ta

3el

Die

N

ha

(F)

Da

De

Be

25

11. Was für göttliche Eigenschaften leuchten vor andern aus der Schöpfung hervor?

1) Die Allmacht GOttes, daher er auch ein allmachtiger Schöpfer genennet wird. Er hat alles aus nichts durch sein Wort gemacht, hat auch dazu keiner andern Hülfe, weder der Engel noch der Menschen, als welche vielmehr selbst Gesschöpfe sind, gebraucht; wie es seiner Weisheit sonst gefället, im Werck der Erhaltung und Versforgung sich andererzu gebrauchen, Jerem. 32, 17.
2) Seine Weisheit, worüber alle Vernunft sich verwundern, ja erstaunen muß. Denn er hat altes so weislich geordner, daß man seine Lust daran siehet, Jer. 10, 12. Ph. 104, 24. 3) Seine Büte, Liebe und Barmhertzigkeit. Denn er hat alles um des Menschen willen erschaffen, Ph. 115, 16. 1 Mos. 1, 26.

12. Welches ist das Geschöpfe, so Gott ges macht hat?

Das Geschöpfe, so GOtt gemacht hat, ist

13. was haben wir 1) bey dem Zimmel zu gedenden?

Der Himmel ist nicht von sich selbst entstanben; sondern, wie so gar ein iedes kleines Huttlein seinen Baumeister hat, also noch vielmehr Himmel und Erde. 1 Mos. 2, 1. GOtt hat aber den Himmel nicht leer erschaffen, sondern es finben ben sich Geschöpfe GOttes im, am und unter dem Himmel.

14. Was hat GOtt im Simmel erschaffen?

Im Himmel sind die Engel, wie solches die heilige Schrift bezeuget, 1 Mos. 2, 1. Ps. 104, 4. Luc. 2, 13.

15. Was sind Engel?

Engel heissen eigentlich Boten oder Gefandte, und sind ihrer Natur nach Geister, und also unssichtbare Geschöpfe. Hebr 1, 14. Und derselben sind nicht wenige, sondern viele, daher es im Propheten Daniel c. 7, 10. heisset: Tausendmaltausend dienten ihm, und zehen tausendmalzehntausend stunden vor ihm.

16. Wie mancherley find die Engel?

Zwenerlen: gute und bose,

17. Was ist der guten Engel ihr Werd?

Ihr Werck ist, daß sie GOtt loben, und ihm dienen, Ps. 103, 20. 21, die Frommen beschützen, Ps. 34, 8, und ihre Seelen benm Abschied in Abrahams Schooß tragen, Luc. 16, 22.

18. Welche find bofe Engel?

Welche von GOtt abgefallen, die sind bose Engel, ja Teufel worden, Joh. 8, 44.

19. Was ist derselben ihr Werd?

Sie sind GOtt und Menschen zuwider, und baher nicht mehr im Himmel, auch nicht selig, sons dern unselig, ja zur Höllen verstossen, und übersgeben, daß sie zum Gericht behalten werden, 2 Petr. 2, 4.

**3** 2

20. Was

10

in

ēr

at

el

20

rit

t=

7-ch

Il=

an

ee

es

6.

ist

11=

to

he

er

11=

217

20. Was hat Gott am Limmel erschaffen? Um Himmel hat GOtt Sonne, Mond und Sterne geschaffen, welche nicht zu zehlen sind, Sir. 43, 2=11. all

fol

300

bah

fchi

5

hat

21. Was unter dem Zimmel ?

Unter dem Himmel sind die Wogel, welches gleichfalls ein groffes und unzehliges Heer ist, 1Mos. 1, 21.

22. Was haben wir 2) bey der Erde gu erwegen?

Die Erde ift auch nicht leer erschaffen, sondern mit mancherten Geschöpfen angefüllet.

23. Was finder sich auf der Erde?

Menschen, mancherlen Thiere, Krauter, Baume, und bergleichen.

24. Was in der Erde?

Metallen und Mineralien.

25. Was gehörer mit zur Erde?

Zur Erbe gehöret auch das Wasser, welches Gott ebenfalls erschaffen, und mit grossen und kleinen Fischen und andern mannigsaltigen Geschöpfen angefüllet hat, Ps. 104, 25. 26. Sir. 43, 27. (\*)

26. Wenn hat GOtt dis alles erschaffen ?

In sechs Tagen. Ob er wol in einem Ausgenblick durch sein Wort alles hatte erschaffen und darstellen können; so hat es doch seiner Weisheit also

(\*) Hierben konnen bes fel. herrn Verkaffers kurge Fragen von den naturlichen Dingen te. mit Rugen gebraucht werden, alfo gefallen, daß er in feche Tagen das Berck ber Schopfung vollenden wollen.

27. Was hat er an einem ieden Tage geschaffen?

Dis lässet sich nach i Mos. 1. am besten in folgenden kurten Reimen mercken:

Am ersten Tag GOtt macht das Licht, Am andern er den Himmel richt, Am dritten schuff GOtt Erd und Meer, Am vierten auch das Sternenheer, Am fünften Fisch und Wögelschaar, Am sechsten Vieh und Mensch da war. Am siedenten hat GOtt geruht Von allen Wercken, die sehr gut.

28. Wie ist der Mensch unter allen sichtbaren Geschöpfen anzusehen?

Der Mensch ist das edelste und vornehmste. Daher Lutherus in der Erklärung insonderheit dahin zielet, daß der Mensch sich selbst als ein Geschöpf GOttes erkennen lerne.

## Die 13 Lection.

# Die Erklärung Lutheri über den ersten Artickel.

1. Wie lautet die Erflarung Lutheri?

Ich gläube, daß mich GDEE geschaffen bat zc. Siehe oben S. 95 f. Fr. 1.

@ 3

2. Was

b

8

n

3

b

102

In dieser Erklärung werden erzehlet und bekannt 1) die Schöpfung, 2) die Erhaltung und Wersorgung, und 3) die Beschirmung und Beschüzung.

3. Was haben wir also zuerst zu beirachten? Die Schöpfung, und zwar insonderheit des Menschen.

4. Was muß ein ieder Christ bey der Schoa pfung des Menschen insonderheit erkennen?

Ein Christ soll von Herken erkennen, glauben und bekennen, daß Sott einen ieden Menschen insbesondere erschaffen, und an ihm seine All-macht, Weisheit, Liebe und Barmherhigkeit be-wiesen hat. Daher heists hier: mich erschaffen.

5. Woraus besteht der gange Mensch? Aus Leib und Seele.

6. Wie und wozu war der Mensch anfänglich erschaffen?

Er war anfänglich jum Vilde GOttes er-

7. Was war das Ebenbild GOttes?

Eine vollkommene Weisheit, Heiligkeit und Gerechtigkeit, ohne alle entgegen stehende Lust und Sünde, Eph. 4, 24, wie auch Unsterblichkeit und Herrschaft über alle Ereaturen, Sir. 17, 4. Es war also der Mensch nach demselben ohne Sünde und Elend, hingegen heilig, gerecht und selig.

8. Wer

6

D

D

le

il

a

D

ť

6

8. Wer war der erfte Menfch?

Abam, welchen GOtt aus einem Erdenkloß gemacht, und ihm einen lebendigen Odem eingeblasen hat, 1Mos. 2, 7. Nach ihm schuff GOtt die Eva, und zwar aus der Ribbe des Adams, die er ihm darauf zum Weibe zugesellete. 1 Mos. 2, 22.

9. Wer kommt von solchen ersten Eltern her? Alle Menschen, deren Bildung im Mutterleibe gleichfalls GOttes Werck und Schöpfung ist, Apostg. 17, 26.

Der Leib ist begabet mit Augen, Ohren und andern Gliedern mehr, Sir. 17, 5.

II, Womit die Seele?

Mit Vernunft, wodurch der Mensch von ansbern Thieren unterschieden, ja weit besser und edler, denn alle Thiere, ist, Sir. 17, 7; wie auch mit Sinnen.

12. Zat der Mensch das Ebenbild GOttes noch an sich?

Nein, indem Abam und Eva durch Verfüh= rung des Satans gefündiget, und solches Eben= bild Sottes verloren haben.

13. Was ist dadurch der Mensch geworden?

Ein Sünder, zu allem Guten untüchtig und erstorben, zum Bösen aber geschickt und geneigt, und ist also ein Kind des Zorns und des Todes worden, 1 Mos. 2, 17. Weish. 2, 23. 24.

6 4 14. Kan

14. Kan er nicht wieder sum Ebenbilde Got= tes gelangen?

9

ti

90

30

10

gh

m

Di

E

ter

14 fu

4. 50

De

De

di

2

n

Ja, er kan durch Chriftum in der Kraft des heiligen Geiftes wiederum jum Bilbe Gottes erneuret werden, Eph. 4, 23; wie wir aus dem andern und britten Artickel horen und lernen werden.

15. Was haben wir zum andern nach der Musle= gung des erften Artichels gu bes trachten ?

Die Erhaltung und Versorgung. Denn wir glauben und bekennen ferner, daß GOtt uns und einen ieden unter uns erhalt und versorget.

16. Wer ift derjenige, der uns erhalt und vers forget?

GOTE der Vater, der und erschaffen hat, erhalt und versorget uns auch, und beweiset sich darin als einen Bater, Matth. 6, 26. Doch iff ber Sohn, Hebr. 1, 3. und der heilige Geift Davon abermal nicht ausgeschloffen.

17. Zonnen wir uns nicht felbft erhalten ?

Reine Creatur fan fich felbft erhalten , eben fo wenig, als fie sich selbst hat konnen erschaffen, es fen auch, wer er wolle, Rapfer ober Ronig. Ger. 10, 23.

18. Was für Eigenschaften beweiset Gott son: derlich dabey?

Gott beweifet in der Erhaltung und Berforgung feiner Creaturen gleichermaffen feine 2111macht, Pf. 135, 6. Gute, Pf. 36, 6-8. Liebe und Weis=

Weisheit; also, daß, wenn GOtt nicht allmachtig ware, er auch nicht alles erhalten und versorgen konte 2c.

19. Wen erhalt und verforget denn GOtt insagemein?

Alle seine Geschöpfe, auch bas allergevingste, z. E. Sperlinge, Matth. 10,29. Raben, Ps. 147, 9.

20. Wen insonderheit?

Insonderheit die Menschen, bose und gute, Matth. 5, 45. am sonderbarsten aber die Glaubigen, Ps. 33, 18. 19. und zwar nicht nur dem Leibe, sondern auch der Seele nach; wie ein Hausvater zwar auch für sein Wieh und Gesinde, aber am meisten für seine Kinder sorget. Matth. 6, 26.

21, Was brauchet Gott jur Erhaltung und Verforgung feiner Geschopfe?

Er gebrauchet 1) theils Mittelspersonen, z.E. die Eltern oder Vormunder brauchet GOtt zur Erziehung und Versorgung der Kinder. So war Joseph ein Psteger des ganken Landes, seines Vaters und seiner Brüder, 1 Mos. 42, 2. Apostg. 7, 14. Sir. 49, 17. 2) theils Mittel, und zwar (1) für die Seele, welche sind sein Wort, Matth. 4, 4. Weish. 16, 26. und die heiligen Sacramente, von welcher Art der, Versorgung eigentlich im andern und dritten Artickel gehandelt wird; (2) für den Leib, als Kleider und Schuhe, Essen und Princken, Haus und Hof, Weier, Mit aller Nothdurft und Nahrung des Leibes und Lebens. Apostg. 14, 17.

G 5

22. 2(uf

22. Auf was Art und Weise erhält Gott feine Geschöpfe?

Die Art und Weise, wie GOtt seine Geschöpfe erhalte und versorge, beschreibet Lutherus mit diesen benden Wortchen: reichlich und täglich.

23. Wie thut ers reichlich?

Indent GOtt nicht nur zur Nothdurft, sonbern auch wol im Ueberfluß und zur Erquickung die zu unserer Bersorgung und Erhaltung dienliche Mittel darreichet, 1 Mos. 24, 35. Luc. 22, 35.

Reichlich beisst bier auch, da GOtt seinen Reichthum.
offenbaret, daß ihm nichts mangele, sondern daß er beydes Kraft und Liebe habe, die Seinen nicht nur nicht umkommen, noch verderben zu lassen, sondernihnen auch alles Gute zu erzeigen und mitzutheilen.

24. Wie täglich?

Indem kein Tag vorüber gehet, davin GOttnicht seine väterliche Fürsorge auf mancherlen Weise beweiset, 1 Tim. 6, 17.

25. Wasist zum dritten in der Muslegung des ersten Musisten?

Die Beschützung und Beschirmung. Denn wir glauben und bekennen auch, daß und GOtt wider alle Sährlichkeit beschirmet, und vorallem Uebel behütet und bewahret.

26. Wer beschützet und beschirmet?

GOtt der Vater ist es, der da beschüßet und beschirmet, und darinnen seine göttliche Kraft und Allmacht, wie auch seine väterliche Liebe und Barmherhigkeit beweiset. Bleichwie aber der Vater sol-

folches thut; also auch der Sohn und der heilige Geist. Daher sich auch unser Heiland unter dem lieblichen Bilde einer Gluckhenne vorsiellet, die ihre Küchlein unter ihre Flügel versamtet, Matth. 23, 37.

27. Wen beschirmet GOtt ?

Er beschirmet überhaupt alle Menschen, nicht, als obs alle würdig wären, sondern weil es alle bedürftig sind, und sich selbst nicht beschüßen können. Insonderheit aber beschirmet er seine Stäubigen, Sprüchw. 2, 7. 8. c. 14, 26, welche von ihzen Feinden, vom Teusel, Welt und Sünde, geplaget und angesochten werden, und daher vieler Gesährlichkeit so wol des Tages als des Nachts unterworfen sind, 2 Cor. 11, 26 Offenb. 12, 10.

28. Durch wen thut Gott folches?

Er thut es mittelbar, nemlich durch die heiligen Engel, und durch die Obrigkeit, wie auch durch Eltern und Vorgesetzte, als welche sich ih= rer Kinder und Untergebenen annehmen, Ps. 91, 11. 12. Rom. 13, 3.4.

29. Verdienen wir denn so viel Gutes bey GOtt ?

Nein, wir verdienen alles solches Gute, so wir in der Erhaltung, Beschützung und Beschirmung geniessen, nicht um den lieben GOtt, wir sinds auch gar nicht werth, weil wir Sünder sind, und mit unsern Sünden nur eitel Strafe verdiemen; darum heistes hier: ohne alle unser Verzdienst und Würdigkeit:

30. Wars

30. Warum thuts Gott denn an uns?

SOft thuts alles aus lauter väterlicher göttlicher Gite und Barmherzigkeit, weil er unser Gott, ja unser lieber Later ist, und wir sein Geschöpf, ja seine Kinder sind.

31. Welches ift der Tweck der Schöpfung, Ers haltung und Beschirmung?

Der Zweck ist die Chre Sottes, Rom. 11,36. Offenb. 4,11.

32. Was ift eines ieden Pflicht hiebey?

Unsere, ja eines ieden Pflicht, welche wir als eine Schuldigkeit anzusehen und abzutragen haben, ist diese, daß wir GOtt dancken, loben, ihm dienen und gehorsam seyn; wie Lutherus spricht: Des alles ich ihm zu dancken, und zu loben, und dasür zu dienen und gehorsam zu seyn schuldig bin.

33. Welches ift die erfte Pflicht?

Ein ieder ist schuldig GOttzu dancken. Welches geschiehet, wenn er erkennet, es sen GOtt, der
alles und auch ihn erschaffen habe, und noch erhalte,
beschüße und beschirme, Sir. 50, 24. Ps. 50, 14.
1 Mos. 32, 10. Dagegen der Undanck von GOtt
hart bestrafet wird Jes. 1, 2=4. 5 Mos. 32, 6.

34. Was ift ferner eines Chriften Pflicht?

Daß ein ieder GOtt lobe, und nicht nur mit Worten, sondern auch mit seinem Herken und im ganken Leben ihn und seine Wohlthaten erhebe, Ps. 103, 1u. f.

35. 2Bel

35. Welches ist noch mehr die Pslicht eines Christen?

Daß er GOtt diene, das ist, alles, was GOtt gegeben, Leib und Seele, Augen und Ohren, alle seine Glieder, und so ferner, zu GOttes Sheren und des Nachsten Besten anwende, Rom. 6, 13. Daben gar nicht bestehen kan, wenn man die Gaben und Güter GOttes zur Hoffart, Eitelkeit, Verschwendung, Geiß oder Dienst der Sünsben misbrauchet.

36. Welches ist lentlich die Pflicht eines ieden Christen?

Daß er GOET seinem Zater und Schöpfer gehorsam sey, und als ein Kind nach seinem Willen lebe, Rom. 12, 1.

37. Welches ist das Siegel, damit alle diese Wahrheiten hier verstegelt merden?

Lutherus spricht: Das ist gewistlich wahr, und zwar, 1) weil solches alles im Worte Gottes gegründetist; 2) weil es auch in eines ieden Hersten durch den heiligen Geist als Wahrheit in der Kraft kann und muß erkannt werden, nemlich, daß Gott uns erschaffen habe, erhalte, versorge, beschüße und beschirme.

Das andere Zauptstück.

HO

Die 14 Lection.

Der andere Artickel.

Von der Erlösung, oder vom Glauben an ILsum Christum.

1. Wie lautet der andere Urtickel?

Und an JEsum Christum, seinen eingebornen Sohn, unsern HErrn, der empfangen ist vom heiligen Geist, geboren von der Jungfrauen Maria, gestitten unter Pontio Pilato, gecreußiget, gestorben und begraben, niedergefahren zur Höllen, am dritten Tage wieder aufserstanden von den Todten, aufgefahren gen Himmel, sistend zu der Rechten GOttes, des allmächtigen Baters, von dannen er kommen wird, zurichten die Lebendigen und die Todten.

n

77

ft

Was ist bas? Antwort:

Ich glaube, daß JEsus Christus wahrhaftiger GOtt vom Vater in Ewigseit geboren, und auch wahrhaftiger Mensch von der Jungfrauen Maria geboren, sey mein HErr, der mich verlornen und verdammten Menschen erlöset hat, erworben, gewonnen, von allen Sünden, vom Tode und von der Gewalt des

des Teufels, nicht mit Gold oder Silber, sondern mit seinem heiligen theuren Blut, und mit seinem unschuldigen Leiden und Sterben: auf daß ich sein eigen sen, und in seinem Reich unter ihm lebe, und ihm diene in ewiger Gerechtigseit, Unschuld und Seligseit, gleichwie er ist auferstanden vom Tode, lebet und regieret in Ewigseit. Daß ist gewißlich wahr.

2. Wie mancherley ift die Erlofung?

Zweyerley: eine leibliche und geiftliche.

3. Welches ift die leibliche?

Die leibliche Erlösung ist, wenn ein Mensch aus der Hand leiblicher Feinde erlöset und los gemacht wird, z. E. da das Volck Israel aus der schweren Diensibarkeit Pharaonis erlöset wurde, 2 Mos. 12,51.

4. Welches ift die geistliche?

Die geistliche Erlösung ist, da der Mensch aus der Hand geistlicher Feinde erlöset und los gemacht wird. Solche ist hier vornehmlich zu verstehen, und sehet voraus die geistliche Gefangenschaft, Luc. 1,74.

5. 2m wen glauben wir nach dem andern Articel?

An JEsum Christum. Denn so lauten die Worte: Und an JEsum Christum, seinen eingebornen Sohn, unsern ZErrn.

6. Ist der Glaube an den Zeren Jesum nothig? Der Glaube an Jesum Christum ift so nothig, als

al

fct

er

(3)

n

De

fte

ein

lig

her

I,

ger

M

es

ein

all

dei

mi

lid

II2

als der Glaube an GOtt den Vater und den heilisgen Geist; ja der Glaube an GOtt den Vater und an den heiligen Geist ist nicht rechter Art, wo der Glaube an GOtt den Sohn nicht ist, 1 Joh. 2, 23. Joh. 14, 1. Darum heisst es: Und an IE=sum Christum.

7. Was heiffe, an JEfum Chriftum glauben?

Es ist nichts anders, als in Erkantniß seines tiefen Elendes und Verderbens seine Zuflucht zu Christo nehmen, alle sein Vertrauen auf ihn seten, und alles Heil und Seligkeit von ihm allein erwarten. Gal. 2, 16.

8. Wer'ist der Erloser der Menschen? Der Erloser ist JEsus Christus.

- 9. Wieift diefer unfer Erlofer zu betrachten?
- 1) Nach seinem Namen, 2) nach seiner Person, 5) nach seinen Lemtern, und 4) nach seinen Standen.
  - 10. Wie heisset der Erlöser 1) nach seinem tramen?

JEsus Christus.

11. Was heisset Jusius?

JEsus ist ein Hebraischer Name, und heist so viel als ein Heiland, Erretter oder Seligmascher, der aus allen Sunden erretten und ewig se-lig machen kan und will, Matth. 1, 21.

12. Woher hat er diefen Mamen?

Er hat diesen Namen von GOtt seinem himmlischen Vater empfangen, durch den Engel aber aber ist er geoffenbaret, Luc. 1, 31. und in der Beschneidung ihm bengeleget worden, Luc. 2, 21.

13. Wie führet er diesen Mamen?

Er führet diesen Namen mit der That. Denn er ist auch ein Seiland so wol der Juden als der Griechen. Im alten Testament führten solchen Namen, als Vorbilder, Josua, der Heerführer des Bolcks Fraelis, und Josua, der Hohepriesser, Zach. 3, 1.

14. Was bedeutet der Mame Chriftus?

Chriftus ist ein Griechischer Name, und heist ein Gesalbter, der von seinem Zater mit dem heistigen Geist ohne Maß ist gesalbet worden zum Hoshenpriester, König und Propheten. Ps. 45, 8. Hebr. 1, 9. Im Hebraischen wird dieser Name Meßias genannt, Joh. 1, 41.

15. Wer ist der Erlöser 2) nach seiner Person? Wahrhaftiger GDEE und wahrhaftiger

Mensch.

16. Wer ist er also erstlich nach seiner Person?

Wahrhaftiger GOtt. 1 Joh. 5, 20. Daher es hier heisst: Und an J.Esum Christum, seinen eingebornen Sohn, unsern Z.Errn.

17. Wofur haben wir ibi zu erfennen ?

Er ist nicht ein angenommener Sohn, wie alle Gläubige auch Sohne BOttes sind; sondern aus der ewigen Geburt vom Vater, Pf. 2, 7, ist er der eingeborne Sohn GOttes, Joh 3, 16. mit seinem Vater gleicher Majestat und Herr-lichkeit.

18. Warummufte unfer Erlofer GOtt feyn?

get

Si

(3)

ja

Der

Er.

lick

an

fan

Cr

uni

litt

gra

Er muste GOtt senn, sonst hatte er uns nicht erlösen können, Ps. 49, 8.9. Nun er aber GOtt ist, so ist die durch ihn geschehene Erlösung gultig und kräftig.

19 Wofür haben wir ihn ferner zu erkennen ?

Für unsern ZErrn, nicht allein, weil er GOtt ist, sondern auch, weil er und erlöset hat, Nom. 14,9. Er ist aller Menschen Herr, aber die allerwenigsten erkennen und ehren ihn als ihren Herrn.

20. Wer ist er zugleich nach seiner Person? Mahrhaftiger Mensch, der empfangen ist von dem heiligen Geist, Luc. 1, 35, geboren

vonder Jungfrau Maria, Jef. 7, 14.

21. Wie viel find also Maturen in Christo?

Es sind zwo Naturen in Christo, die göttliche und die menschliche; aber es ist nur Ein Christus, in welchem diese zwo Naturen auss genaueste mit einander vereiniget sind.

22. Wer ift der Erlofer 3) nach seinen Nemtern? Unser Hoherpriester, Prophet und Konig.

23. Worin bestehet das hohepriesterliche 21me Christi?

Darin, daß er sich selbst für uns geopfert, und uns mit Gott versöhnet hat, für uns betet, Hebr. 7, 24. 25, und uns segnet, Luc. 24, 50.

24. Worin bestehet das prophetische 21mt Christi?

Davin, baf er uns den Beg jum himmel

PRANCES

gelehret, und zukunftige Dinge verkundiget hat, Joh. 1, 18.

25. Worin bestehet das konigliche 2mt Christi?

Darin, daß er als Ronig in den Hergen seiner Glaubigen durch seinen Beist und Wort regieret, ja Gewalt über alles hat, Luc. 1, 33.

26. Wie mancherley ist das Reich Christi? Dregerlen: Das Reich der Ratur, der Gnas den , und der Herrlichkeit.

27. Wie ist Christus 4) nach seinen Ständen zu betrachten?

Nach dem Stande der Erniedrigung und der Erhöhung.

28. Welches ist der erste Stand Christi?

Der Stand der Erniedrigung.

29. Worin hat der Stand der Erniedrigung Christi bestanden?

Darin, daß er sich des Gebrauchs seiner gotts lichen Herrlichkeit geäussert, und Knechtsgestalt an sich genommen hat, und seinem Vater gehorsfam worden bis zum Tode, ja zum Tode ant Creuk, Phil. 2, 6:8.

30. Wie viel Stufen gehören zum Stande der Erniedrigung Christi?

Fünse: 1) er ist im Mutterleibe empfangen und in armseligen Umständen geboren, 2) hat gestitten, 3) ist gecreußiget, 4) gestorben, und 5) bes graben.

31. Wovon hat sich die Erniedrigung Christians gefangen?

Die Erniedrigung hat sich angefangen, da er S 2 im

Œ

1

1

Das andere Zauptstud.

116

im Mutterleibe empfangen und geboren mor-

32. Was ist von der Empfängniss und Geburt Christi zu merden?

Mit ber Empfangnif felbst ifte nicht naturlicher, fondern übernatürlicher Weise zugegangen, fintemal Chriffus ohne Zuthun eines Mannes allein von bem heiligen Geifte , und bemnach ohne Sunde, ist empfangen und geboren worden, Luc. 1,34.35. Luc. 2,7. 11. Joseph war nur sein Pfle. gevater. Seine Mutter aber mar Maria, eine Jungfrau, aus dem Gefchlechte Davids, und alfo aus dem Stamme Juda, von welcher er geboren worden ju Bethlehem im Judischen Lande. es Sott verheiffen, 1 Mof. 3, 15. und burch ben Propheten Jesaiam c. 7, 14, wie auch durch den Propheten Micham, c. 5, 1. hat vorher verfundis gen laffen: alfo ifte auch mit ber Zeit erfüllet mor= ben, Bal. 4,4. Daber ift Christus mahrer Menfch geboren, und unfere Rleifches und Blu= tes theilhaftig geworden, wie wir, doch ohne Sunde, rein, heilig, unschuldig, und von den Gun= dern abgesondert, Hebr. 7, 26.

33. Wozu ist Christus Mensch geworden?

Es war nothwendig, daß er Mensch murbe, bamit er leiben und sterben, und uns also mit seinem Blut und Tode erlosenkönte.

34. Was ist auf seine Geburt erfolget? Er hat gelitten unter Pontio Pilato.

35. 2Ber

in

Der

Stat

531

wa

in ?

den

Lan

Tel

zu u

mit

2,1

mer

fett

4

35. Wer hat gelitten?

Chriftus, der eingeborne Sohn Gottes, hat in angenommener Menschheit gelitten.

36. Für wen hat Chriftus gelitten?

Nicht für sich, denn er war unschuldig, sondern für alle Menschen, und an aller Menschen statt, welcher Sünde er auf sich genommen, Jes. 53,5. Joh. 1,36.

37. Was war es für ein Leiden ?

Er hat gelitten innerlich und aufferlich, alles, was wir mit unfern Sunden verdienet, und felbst in Zeit und Ewigkeit hatten leiden muffen.

38. War es ein schweres Leiden ?

Sein Leiden war ohne Zahl, weil unsere Sunden ohne Zahl sind, Pf. 40, 13.

39. Wie hat er gelitten?

Er hat willig gelitten, Pf. 40, 9, wie ein Lamm, das zur Schlachtbanck geführet wird, Jef. 53, 7.

40. Mus was fur einem Grunde hat er gelitten?

Aus herglicher Liebe zu seinem Bater, und zu uns armen Sundern, die wir doch seine Feinde waren, Nom. 5, 8. 10.

41. Warum hat er gelitten?

Alles zu dem Ende, daß er uns erlösete und mit seinem Vater ausschnete, 1 Joh. 3, 8. Hebr. 2, 15; wie wir davon singen: Tur mich Ar= men zu erretten von des Teufels Sünden= ketten.

53

42. 2B 0;

#### Das andere Zauptstud.

118

42. Wohin ists endlich mit seinem Leiden gekommen?

Bis ans Creuk, oder er ist gecrenziget worden.

43. Was beiffe, creunigen?

Creußigen heisst, ans Ereuß anschlagen, ober an Handen und Füssen annageln. Welches die allerschmählichste, schmerklichste und erschrecklichsste Strafewar, ben den Römern gebräuchlich.

44. Wodurch wurde folches im alten Teffament vorgebilder?

Durch die Erhöhung der Schlange in der Wüssen, Joh. 3, 14. wie auch durch den Jsaac, der sein Holk zu seiner Aufopferung tragen muste, 1 Mos. 22, 6. Auch ist es mit deutlichen Worten vorher verkündiget Ps. 22, 17. Jes. 52, 13.

45. Mit wem wurde Chriftus gecrengiget?

Zwischen zween Uebelthatern, zu desto grösserer Schmach, Joh. 19, 18. Luc. 23, 33, auf dem Berge Golgatha, mit der Ueberschrift: IEsus von Mazareth, der Jüden König.

46. Warum ist die Creunigung Christi gee schehen?

Uns zu gute, nemlich uns vom Fluch zu erlösen, und den Segen wieder zu bringen, Gal. 3, 13. 14; auch daß wir nun unser Fleisch samt den Lüsten und Begierden creuzigen können und sollen, Sal. 5, 24. Nom. 6, 6.

47. Was

ge

iff

er

31

it

47. Was ist auf die Creuzigung Christi erfolget?
Er ist gestorben. Und solches ist am Creuß
geschehen.

48. Satte Chriftus den Tod verschuldet?

Nein, benn er hatte keine Sunde; sondern er ist um unserer Sunde willen gestorben, als welche er auf sich genommen, Jes. 53, 8.12.

49. Ist er dazu gezwungen worden? Nein, sondern er hat sein Leben willig gelassen. Soh. 10, 18.

50. Wodurch war solcher Tod vorgebildet? Durch die Opfer im alten Testament.

51. Warum ift er geftorben?

Darum, daß er uns durch seinen Sod mit GOtt verschnete, vom ewigen Sode erlösete, und das ewige Leben wiederbrächte, 2 Cor. 5, 19. Wosu der Tod Christi zulänglich, gultig und fräftig gewesen, weil er kein blosser Mensch, sondern GOttes Sohn ist, 2 Cor. 5, 14.

52. Wogu follen wir den Cod Christianwenden?

Christi Eod sollen wir ja nicht mißbrauchen, in Sicherheit und Sünden zu leben, sondern dazu anwenden, daß wir der Sunde abgestorben, der Gerechtigkeit leben mögen, 2 Cor. 5, 15. 1 Petr. 2, 24. Nom. 6, 11.

53. Was ift auf den Tod Christierfolget?

Er ift begraben worben.

54a). Was ift von feinem Begrabnif zu merden?

Christus ist am Creus wahrhaftig gestorben, S 4 fein

n

r

3

#### 120 Das andere Zauptstück.

sein Leib aber ist nicht am Ereutz geblieben, sondern Joseph von Arimathia hat ihn abgenommen, zu welchem auch Nicodemus gekommen, welche ihn denn im Garten in ein neu Grab gelegt und begraben haben, Jes. 53, 9. Matth. 27, 59. 60. Joh. 19, 38 = 41.

54b). Welches ist der Tweck und trugen vom Begräbniß Christi?

Er hat dadurch unsere Graber geheiliget, und alle unsere Sunde im Grabe verscharret.

### Die 15 Lection.

55. Welches ist der andere Stand Christi? Der Stand der Erhöhung.

56. Worin besteht derselbe?

Darin, daß er die angenommenen Schwach= heiten völlig abgeleget, und den völligen Gebrauch seiner göttlichen Herrlichkeit angetreten hat, Phil. 2,9=II.

57. Was gehöret dazu?

Auch fünf Stufen. Er ist 1) niedergefahren zur Höllen, 2) am dritten Tage wieder auferstanden von den Todten, 3) aufgefahren gen Himmel, 4) siet zur rechten Hand WOttes, des allmächtigen Vaters, 5) er wird wiederkommen zu richten die Lebendigen und die Todten.

58. Was wird zuerst von Christo nach dem Stande der Erhöhung gesagt?

Er ist niedergefahren zur Zollen.

59. Ist

61

fo

Da

15

Da

ற

21

fte

un

2

wi

ur

be

ur

be

ihi

6

DE

59. Ift Chriftus im Tode und Grabe geblieben?

Christus ist nicht im Tode noch im Grabe geblieben, dahin er auch eigentlich nicht gehörte, fonderner ist im Grabe wieder lebendig worden, und darauf niedergefahren zur Höllen, Eph. 4, 9. 10. 1 Petr. 3, 19. 20.

60. Was ist die Zölle, wohin Christus ges

Der Orts oder die Verwahrung der Vers dammten, als welche allerdings ihren gewiffen Ort haben, wohin wir alle eigentlich gehörten, Matth. 10,28.

61. Was hat Chriftus in der Bolle gethan?

Er hat sich auf eine sonderbare majestätische Art den Berdammten als einen Sieger dargesstellet, wie er nun habe die Schlüssel der Höllen und des Todes, Offend. 1, 18. Auch hat er den Berdammten eine erschreckliche Predigt gehalten, wie daß Ott dennoch seine Verheissungen erfüllet, und das Wercf der Erlösung hinaus geführet has be, ob sie es gleich nicht haben glauben wollen.

62. Wem zu gute ift Christus zur Bollen ge= fabren?

Uns zu gute, daß nunmehro auch die Hölle uns nicht schaden kann, so wir an Christum glauben, uns im Glauben mit ihm vereinigen, und in ihm bleiben, 1 Cor. 15, 55. Dos. 13, 14.

63. Was geschahe nach dieser Miederfahrt Christi?

Er ist am dritten Tage wieder auferstans den von den Todten.

\$ 2

64. Ist

64. Ift alfo Chriftus nicht im Grabe geblieben?

Nein, Chriftus ist nicht im Grabe noch in der Hölle geblieben, sondern am dritten Tage von den Todten auferstanden.

65. Wielangeifter im Grabe geblieben?

Nur bis an den dritten Tag, weil sein Leichen nam die Verwesung nicht sehen solte, Ps. 16, 10; weil auch durch den Propheten Jonam es also vorgebildet worden, Jon. 2, 1. Matth. 12, 40; ja unser Heiland selbst es zuvor verkündiget hat, Luc. 18,33. Joh. 2,19.

66. Wie ift er auferstanden?

Er ist so wol aus eigener Kraft auferstanden, Joh. 10, 18, als auch durch die Herrlichkeit oder Kraft des Waters auferwecket, Apostg. 10, 40.41. Rom. 6, 4.

67. Was that Christus nach seiner Auferste= hung?

Nach seiner Auferstehung hat er sich seinen Jüngern öfters geoffenbaret, und zwar theils mit Worten, Joh. 20, 19. theils mit Darreichung seiner Hände und seiner Seite, Joh. 20, 27. theils auch, da er gar vor und mit ihnen gegessen, Joh. 21, 10, zu dem Ende, daß er sie bevestigte und ihre Herken gewiß machte von seiner Auferstehung, dieweil sie davon zeugen solten.

68. Wie lange blieb er bey ihnen?

Er blieb noch viertig Tage ben ihnen, damit fie von allen irrigen Gedancken befreyet werden mochten, es sey nicht ein Gespenst, sondern er sen es selbst, selbst, und in dieser Zeit redete er mit ihnen vom Reiche GOttes, Apostg. 1,3.

69. War die Muferstehung Chrifti nothig?

Sie war so nothig als sein Tod und Begrab= nis. Daher wir auch davon singen: War er nicht erstanden, so war die Welt vergangen, 1 Cor. 15, 17. Apostg. 2, 24.

70. Was hat er uns dadurch erworben?

Er hat uns durch seine Auferstehung Gerech= tigkeit, Leben und unvergänglich Wesen wieder= gebracht, Rom. 4, 25. 2 Eim. 1, 10.

71. Wie werden wir folcher herrlichen Frucht und Araft theilhaftig?

Durch den Glauben, Rom. 6, 4. Col. 2, 12. C. 3, 1. Eph. 2, 4.6.

72. Was hat Christus endlich nach seiner Aufers stehung gethan?

Er ist aufgefahren gen Zimmel.

Christus ist vom Himmel fommen, und also auch wieder gen Himmel gefahren. Sein Lauf kam vom Vater her, und kehrt wieder zum Vater. Joh. 20, 17. Er ist nicht inden Wolckennoch in den Sternenhimmel, sondern in den Himmel der Seligen, welchen er selbst das Zaus seines Vaters nennet, Joh. 14, 2.3, oder in den Himmel der Masessatund Herrlichkeit Stees gefahren, Eph. 4, 10.

74. Wenn ist solches geschehen? Am vierhigsten Tage nach seiner Auferstehung, hung, nachdem er allen Rath und Willen GOttes durch sein Leiden, Sterben und Auferstehung vollbracht hat, Luc. 24, 51.

75. Wie ist solches geschehen?

Nicht im Berborgenen, sondern in Gegenwart seiner Jünger auf dem Oelberge, vermittelst einer Wolcke, die ihn gleichsam als auf einem Wagen aufnahm und wegführte, Apostg. 1, 9.

n

te

fr

76. Mach welcher Matur ist Christus aufgefabren?

Nach seiner menschlichen Natur ist er aufgefahren. Denn nach seiner göttlichen Natur erfüllet er Himmel und Erden. Indessen sagt die heilige Schrift auch, daß GOtt aufgefahren sen, Ps. 47,6.

77. Wem zu gute ist die Zimmelfahrt Christi

Und zu gute ist sie geschehen. Joh. 16, 7. Er hat Gaben empfangen für die Menschen, und und die Statte zubereitet. Ps. 68,19. Eph. 4,8. Joh. 14,2.

78. Wozu follen wir sie anwenden?

Wir sollen die Himmelfahrt Christi also anwenden, daß wir trachten nach dem, das droben ist, Col. 3, 2, und unsern Wandel im Himmel führen. Phil. 3, 20.

79. Was ist darauf erfolget ?

Er siget zur Rechten GOttes, des all= mächtigen Vaters.

80. Was bedeutet die rechte Zand Gottes? Die rechte Hand ist hier nicht eines Menschen, son= fondern GOttes Hand, und bedeutet die gottliche Kraft, Allmacht, Majestät und Herrlichkeit.

81. Was wird durch das Sigen zur rechten Band Gottes verstanden?

Daß er auch nach seiner Menschheit allgegens wärtig herrsche und regiere mit dem Bater, über Himmel und Erden, und über alles, was davinnen ist.

82. Sigt er auch nach seiner menschlichen Mastur zur rechten Band Gottes?

It eingeschlossen ware.

83. Ift Chriftus denn auch hier auf Erden ?

Sein Siken zur rechten Hand BOttes hebet seine wahrhaftige und kräftige Gegenwart hier auf Erden nicht auf, sondern er ist auch nach seiner Werheissung ben uns alle Tage bis an der Welt Ende, Matth. 28,20. Eph. 4,10.

84. Was ist mit dem Sigen Christi zur Rech= ten des Vaters verknüpfet?

Seine Fürbitte und Fürsprache für uns. Er ist also nicht mußig zur Rechten seines Waters, sondern er bittet für uns, und ist unser Fürsprecher ben dem Water, Rom. 8, 34. Hebr. 9, 24. 1 Joh. 2, 2.

85. Was wird von Christo endlich geschehen?

Von dannen er kommen wird zu richten die Lebendigen und die Todten.

86. 2Ber

#### Das andere Zauptstud.

86. Wer wird wiederkommen? Christus, der auferstanden und gen Himmel gefahren ist.

87. Wie wird er wiederkommen ?

Nicht in geringer und verachteter Gestalt, sondern mit grosser Majestät und Herrlichkeit, mit allen heiligen Engeln, und zwar sichtbarlich und plößlich. Matth. 25, 31. 32. Luc. 21, 27. Apostg. 1, 11. 1 Thess. 5, 2. 3.

3

3

88. Wenn wird folches geschehen?

Am jungsten Tage, ober am letten Tage biefer Welt, ber und Menschen unbekanntift, Matth. 24, 36. Marc. 13, 32.

89. Worzu wird Christus wiederkommen?

Er wird nicht wiederkommen, noch einmalzu leiden und zu sterben, sondern zu richten die Lebendigen und die Todten, Apostg. 10, 42. 2 Tim. 4, 1. Reiner wird sodann zurück bleiben, er sen fromm oder bose gewesen, 2 Cor. 5, 10.

90. Was wird den Frommen geschehen?

Sie werden sodann nicht ins Gerichte kommen, Joh. 5, 24. sondern werden hören die stöllsche Stimme: Rommet her, ihr Hesegneten meines Vaters, ererbet das Reich, das euch bereitet ist von Anbeginn der Welt. Matth. 25, 34.

91. Was werden die Gottlosen horen ?

Die erschreckliche Stimme Matth. 25, 41: Gehet hin, ihr Verfluchten, in das ewige Leus Seuer, das bereitet ift dem Teufel und seinen Engeln.

92. Worn follen wir diefe Lehre anwenden?

Dazu, daß wir uns in wahrer Buffe und Glauben täglich schicken und zubereiten, ja daß wir wachen und beten, weil wir nicht wissen weder Tag noch Stunde, in welcher des Menschen Sohn kommen wird, Matth. 24, 36. 42. Luc. 21, 36.

#### Die 16 Lection.

# Die Erklärung Lutheri über den andern Artickel.

1. Wie lautet die Erklärung Lutheri über den andern Artidel?

Jch glaube, daß IEsus Christus wahrhaftiger GOttre. Siehe oben S. 110. Fr. 1.

2. Wie viel Studie kommen in dieser Muslegung zu betrachten vor?

Sieben: 1) Der Erlöser. 2) Die Erlöseten.
3) Das Werck der Erlösung. 4) Die Feinde, davon uns Christus erlöset. 5) Das Lösegeld.
6) Der Zweck der Erlösung. 7) Das Siegel der Bekräftigung davon.

3. Was glauber und bekennet ein Chrift in dies fem Artidel 1) von dem Erlofer?

Gin Chrift glaubet und bekennet mit Hert und Munde, daß der Erlofer Jesus Christus sen.

4. Wer ist Christus nach seiner person? Nach seiner Person ist er 1) wahrhaftiger GOtt, vom Vater in Ewigkeit geboren, mit

b

D

re

fe

te

p

6

2

Do

Do

tel

ur

De

wi

ger

6

5

bil

des

m

au

me

mit dem Bater gleicher Majestät und Herrlichkeit, Joh. 1, 1 u. f. Rom. 9, 5. 1 Joh 5, 20.21. Er muste GOtt seyn, damit er GOttes Zorn stillen, und alle unsere Feinde überwinden könte, welches sonst kein blosser Mensch hätte thun können, Ps. 49, 8. 2) Wahrhaftiger Mensch, von der Jungkrau Maria geboren. Denn wie die Kinder sleisch und Blut haben, ist ers gleicher massen theilhaftig worden, Hebr. 2, 14.16. Er muste wahrer Mensch seyn, daß er leiden und sterben könte, welches er sonst nicht hätte thun können, wenn er nicht Mensch worden wäre.

5. Wofur haben wir ihn ferner gu erkennen ?

Er ist unser ZErr, weil er uns erlöset hat zu seinem Sigenthum, Sit. 2,14. Er ist zwar aller Menschen DErr, viele nennen ihn auch ihren DErrn, Luc. 6,46. aber sie erkennen und bekennen ihn nicht alle von Derhen für ihren DErrn, welches niemand thun kan, ohne durch den heiligen Geist, 1 Cor. 12,3.

Diemit ift auch zu vergleichen oben Fr., 15,21. S. 113 f.

6. Wer find 2) die Erlöseten?

Die Erlofeten find alle Menschen, so iemals gewesen find und noch senn werden.

7. Wie wird der Justand, darin sich ein ieder Mensch von Matur befindet, beschrieben?

Allso, daß er ist 1) ein verlorner Mensch, der nicht in der Gemeinschaft Gottes stehet, sondern bern aller seiner Gnade und Liebe verlustig, ja ein Feind GOttes worden ist, Rom. 5, 6-10. Denn verloren heist, wenn etwas nicht mehr ben seinem rechten Herr ist, Jes. 53, 6. Daher Christus selbst Luc. 15, 1 f. des Menschen elenden Zustand unster dem Bilde eines verlornen Schafs, eines verlornen Groschens, und des verlornen Godnes vorstellet, Matth. 18, 11. Luc. 19, 10.
2) Ein verdammter Wensch. Die Verzdammiß kommt von der Gunde, und bestehet darin, daß wir der Herrlichkeit GOttes ewig hätzten mussen beraubet seyn, und hingegen nach Leib und Seele in der Hölle ewige Quaal und Pein leisden, Röm. 5, 18.

8. Welches ist 3) das Werck, so Christus an uns gethan hat?

Das Werck, so Christus an uns gethan hat; wird hier auf drenfache Weise ausgedruckt.

9. Wie heisst solches?

1) Er hat uns erlöset, das ist, los und frey gemacht aus der Gefangenschaft und Gewalt der Sünden und des Todes, aus dem Rachen der Hölle und des Teufels; gleichwie David im Vorsbilde das Schaf aus dem Maul des Löwens und des Bars, so dasselbe von der Heerde weggetragen, errettete. 1 Sam. 17,34.35.

2) Erworben. Wer etwas erwerben will, der muß sichs lassen sauer werden, und manche Gefahr ausstehen; gleichwie etwa ein Kausmann sichs sauer werden läßt, ja oft Leibes = und Lebensgefahr aus=

ft fte

stehet zu Wasser und zu Lande, nur daß er etwas erwerben möge. Also hat auch Christus siche lafen sauer werden, ja er hat sich in alle Gefahr dabin gegeben, um unsihm zu erwerben, Jes. 43, 24.

De

De

De

m

tù

un

E

G

Zut

err

ner

me

vor

Rr

Jer. 38, 6=13. Apostg. 20, 28.

3) Gewonnen. Wer gewinnen will, der muß zuvor kämpfen, streiten und ringen, und die Feinde getrost angreiffen; wie Abraham den Loth gewonnen, und mit aller Habe wiederbracht hat, IMos. 14, 14=16, und wie die Richter, als Gideon, Simson, und andere, das Wolck Israel aus der Handihrer Feinde gewonnen haben. Alss hat Christus auch uns aus der Hand unserer Feinde gewonnen, da er bis aufs Blut, ja bis auf den Tod gekämpfethat, Luc. 1, 71. 74.

10. Welches sind 4) die Feinde, davon uns Christus erlöset hat?

Sunde, Tod und Teufel.

11. Wovon hat er uns also erstlich erlöset?

Don allen Sünden hat er uns erlöset; weil er unsere und der ganken Welt Sünde auf sich genommen und dasür genug gethan, Jes. 33, 5. 6.7, daß die Sünde uns, die wir an ihn glauben, nun nicht weiter beherrschen noch verdammen kan. I Petr. 2, 24. Col. 1, 13, 14. Hebr. 9, 27, ob wir gleich davon noch angesochten werden, auch sie uns gern beherrschen will.

12. Wovon hat uns Christus mehrerlöset?

Vom Tode. Der Tod hat Recht und Getvalt an und über uns bekommen durch die Sünde; denn benn der Tod ist der Sünden Sold, Rom. 6, 23.

Der Tod, so und gefangen hielt, ist dreperlen: der geistliche, leibliche und ewige Tod.

14. Was ist der geistliche Tod?

Der geistliche Tod ist, da wir durch die Sund be von GOtt, von seiner Gnade, Liebe und Gemeinschaft getrennet, und also zu allem Guten untüchtig und erstorben; zum Bosen aber geschickt und geneigt, und Kinder des Zorns und des ewigen Todes worden sind, Eph. 2, 4.5.

15. Wiehat uns Christus von solchem geistlischen Tode erlöset?

Also, daß er uns GOttes Gnade, Liebe und Gemeinschaft, und allerlen göttliche Kraft, die zum Leben und göttlichen Wandel dienet, reichlich erworben hat, 2 Petr. 1,3.

16. Was ist der leibliche Tod?

Der leibliche Tod ist, da, nach ausgestande= nen vielen Leiben und Kranckheiten, endlich Leib und Seele von einander getrennet werden.

17. Wie hat uns Christus vom leiblichen Tode erlöser?

Also, daß er den Gläubigen keine Strafe mehr ist, sondern ein Schlaf und Eingang ins ewige Leben. Und da zum leiblichen Tode alle vorhergehende Leibesbeschwerungen, Plagen und Kranckheiten gehören: so hat Christus dieselben F2

ben Seinigen gleichfalls in ein heilsames Creuß verwandelt, Joh. 11, 11. 25. 26. Matth. 9, 24.

18. Was ist der ewige Tod?

Der ewige Tod ist, da wir um unserer Sünste willen ewiglich hatten mussen von GOtt geschieden und getrennet seyn, und ewige Pein leiden.

19. Wie hat uns Christus vom ewigen Tode erloset?

Christus hat uns auch davon erlöset, Hos.
13,14. 2 Tim. 1, 10, also, daß die, so an ihn
gläuben, denselben nicht schmecken, sondern das
ewige Leben haben sollen, Joh. 8, 51.

20. Wovon hat uns Chriftus ferner erloset?

Don der Gewalt des Tenfels. Durch die Sünde sind wir in des Teufels Gewalt gerathen; daher wir auch zu singen pslegen: Dem Tenfel ich gefangen lag zc. Christus aber hat durch den Tod die Macht genommen dem, der des Todes Gewalt hatte, das ist, dem Teufel, Hebr. 2, 14. Ob auch gleich der Teufel herumgehet, als ein brüllender Löwe, und suchet, welchen er verschlinge; so hat er doch kein Necht an uns, die wir glauben, weil Christus ihn überwunden hat, Col. 1, 13. 14.

21. Welches ist 5) das Losegeld, so Christus für uns gezahlet?

Das Lösegeld ist das Blut und der Tod

22. 2000

Di

Lie

n

16

fi

0

le

31

n

22. Womit hat uns Christus nicht erlöset? Nicht mit Gold oder Gilber, 1 Petr. 1, 18.

23. Warum nicht?

Gold und Silber konte uns nicht erlösen, benn die Gefangenschaft war nicht leiblich, sondern geillelich, Ezech. 7, 19. Zephan. 1, 18. Auch konte uns nicht der Thiere, der Böcke oder Kälber Blut erslösen, Hebr. 9, 12. C. 10, 4, welches im alten Tessament zwar häusig vergossen ward, aber nur zum Worbilde auf das Blut JEsu Christi, des Mittelers, welches allein die Krafthat, uns mit Sott zu versöhnen und zu erlösen.

24. Womit hatuns Chriftus denn erlofet?

Mit seinem heiligen theuren Blut und mit sei= nem unschuldigen Leiden und Sterben.

25. Womit erstlich?

Mit feinem beiligen theuren Blut.

26. Warum wird das Blut Christi ein heilig Blut genannt?

Zeilig wird es genannt, weil Christus rein, beilig, und ohne alle Sunde ift, Hebr. 7,26.

27. Warum beiffet es ein theures Blut?

Theuer heisst es, weiles das Blut des Sohnes Gottes, und also höher und theurer ist als aller Menschen Blut, auch vor Gott dem himmlischen Vater gar theuer geachtet ist, Petr. 1,19. 1 Cor. 6,20.

28. Womit hat uns Christus ferner erlöset? Mit seinem unschuldigen Leiden und Ster= I 3 ben.

r

b

30

ben. Dieser Tod war höchstnöthig, also, daß wir ohne denselben nicht hätten können erlöset werzden; denn wir hatten den Tod, krast des Ausspruchs Gottes, verdient: Welches Tages du davon isses, verdient: Welches Tages du davon isses, wirst du des Todes sterben.

1 Mos. 2, 17. Als nun Christus unsere Sünde auf sich nahm, so nahm er auch zugleich die Strafe derselben, nemlich den Tod, auf sich, dadurch er uns mit Gott versöhnet und erlöset hat, Col. 1, 22, Hebr. 2, 14.

29. Durch wessen Leiden muste die Erlösung gea schehen?

Sein eigen Leiben war es: benn wenn auch alle heilige Engel für uns hätten leiben und sterben können; so wäre es nicht genug gewesen, uns zu erlösen, weil sie nur Creaturen sind. Aber Christe Leiben und Sterben ist gültig, weil er kein blosser Mensch, sondern Gott und Mensch ist, Apostg. 20,28. Hebr. 9, 12.

30. Warum wird es ein unschuldig Leiden genannt?

Ein unschuldig Leiden, oder ein Leiden ohne alle Schuld, war es, weil er für seine eigene Persson gant heilig, unschuldig, unbesteckt und von den Sündern abgesondert ist. Hebr. 7, 26. Er hatte daher solches Leiden und Sod nicht verdienet; wie er denn auch öfters für unschuldig erkläret wurde: sondern er hat nur um unsert willen gelitten, was er gelitten hat, Jes. 53, 5.

31. 2Bels

6

no

be

u

fei

w

Do

w

1p

fei

(p)

De

ha

un

19.

13

we

gr. Welchesift 6) der Tweck dieser Erlösung und zugleich unsere Pflicht?

Der Zweck der durch Christi Leiden und Sterben geschehenen Erlösung und unsere Pflicht ist nach den Worten Lutheri: Auf daßich sein eigen sey, und in seinem Reich unter ihm lebe, und ihm diene in ewiger Gerechtigkeit, Unschuld und Seligkeit.

32. Was waren wir nach dem Recht der Schöpfung?

Nach dem Necht der Schöpfung waren wir sein Eigenthum; aber durch den Sündenfall sind wir von GOtt abgewichen und verloren gegangen, daher der Satan, von welchem wir überwunden worden, um der Sünde willen ein Necht und Anspruch an uns überkommen hatte.

33. Wer hat aber nun wieder allein Recht und Anspruch an uns?

Nachdem Christus uns erlöset hat, so hat er kraft seines Blutes und Todes allein Recht und Anspruch an uns, also, daß der Satan alle sein Recht verloren, und gar keinen Anspruch mehr an uns hat, darum, weil die Sünde abgethan ist, und wir uns solches durch den Glauben zueignen, 1 Cor. 6, 19.20. Hohel. 6, 2.

34. Was ift derowegen eines ieden Pflicht ?

Es soll sich ein ieder mit Leib und Seele als Christi eigen achten, und es auch in der That beweisen.

3 4

35. Worin

35. Worin beweisen Glaubige folches suvor=

Darin, daß fie in feinem Reich (nemlich ber Gnaben) unter ihm leben, als ein Goldat oder gehorfamer Unterthan unter und nicht wider feinen Ronig lebet, und alles Gute genieffet, Rom. 14,7.8. 2 Cor. 5, 15.

36. Worin beweisen es Glaubige noch mehr? Auch darin, daß sie ihm dienen.

37. Mie follen fie ihm dienen?

- 1) In ewiger Gerechtigkeit, welches die Gerechtigkeit JEfu Chriffi ift, fo er und erworben, barein wir uns burch mahren Glauben, als in unfern allerbesten Schmuck, einkleiden , Dan. 9, 24. Jef. 61, 10. C. 45, 24, und dagegen von aller Ungerechtigkeit abtreten follen, 2 Eim. 2,19. 1 Detr. 2, 24.
- 2) In Unschuld. Diefelbe ift auch Chris ffi, wird aber unfer durch ben Glauben an feinen Damen, alfo, daß wir um Chriffi willen auch por GOtt als unschuldig angesehen werden, und Rraft empfahen, auch heilig und gottselig zu leben, Eph 5,25=27.
- 3) Und Geligkeit. Wo Christi Gerechtig= keit und Unschuld ift, ba ift auch die Geligkeit, bas ift, ein inniges Bergnugen ber Geelen, Leben und Frieden, nicht nur hier, fondern auch dort ewiglich, Rom. 14, 17.18. Darum verbindet Lutherus es zusammen, und spricht: Gleich= mie

wie er ist auferstanden von den Todten, les bet und regieret in Ewigkeit.

38. Welches ist 7) das Siegel der göttlichen Wahrheiten, die im andern Artickel enthalten sind?

Das Siegel dieser im andern Artickel enthaltenen göttlichen Wahrheiten, welches Lutherus zur Bekräftigung hinzu thut, ist: Das ist geowistlich wahr; nicht allein, weil alle solche Wahrheiten im Worte GOttes gegründer sind, sondern weil auch der heilige Beist in den Herspender verden der Gläubigen davon kräftigzeuget, und sie durch den wahren Glauben recht gewiß machet.

聚聚聚聚聚烷酸 经资源 经股份 经股份

Die 17 Lection.

Der dritte Urtickel.

Von der Zeiligung, oder vom Glauben an den heiligen Beist.

1. Wie lautet der dritte Urticel?

Ich glaube an den heiligen Geist, eisne heilige Christliche Kirche, die Gemeine der Heiligen, Vergebung der Sünden, Auferstehung des Fleisches, und ein ewiges Leben, Amen.

35

Was

Ich glaube, daß ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an JEsum Chris frum, meinen BErrn, glauben, oder zu ihm fommen fan, sondern der heilige Geift hat mich durch das Evangelium berufen, mit seinen Gaben erleuchtet, im rechten Glauben geheiliget und erhalten; gleichwie er die gange Christenheit auf Erden berufet, samlet, erleuchtet, heiliget, und ben JEsu Ehristo erhält im rechten einigen Glauben: in welcher Christenheit er mir und allen Gläubigen täglich alle Sünde reichlich vergiebet, und am jungsten Tage mich und alle Todten auferweden wird, und mir famt allen Glaubigen in Christo ein ewiges Leben geben wird. Das ist gewißlich wahr.

2. Wie viel besondere Stude find in diesem Ars

In diesem Artickel selbst sind sechs besondere Stucke enthalten, welche wir Christen glauben und bekennen.

3. Worden handeln dieselben?
1) Von dem heiligen Geiste und desselben Werck, nemlich der Heiligung.
2) Von der heiligen Christlichen Virche.
3) Von der Gemeinschaft der Heiligen.
4) Von der Ver-

gebung ber Sunden. 5) Won der Auferstehung des Fleisches. 6) Won dem ewigen Leben.

## 1. Bon dem Beil. Beifte und der Beiligung.

4. Wovon handelt das erfte Stud des dritten Artidels ?

Won der Heiligung, oder von dem Glauben an den heiligen Geist.

5. Was verstehen wir durch die Zeiligung? Die Heiligung ist das gange Werck der Bekehrung.

6. Was heiste, an den heiligen Geist glauben? Un den heiligen Geist glauben ist, sich den Gnadenwirckungen des heiligen Geistes gank überlassen, und ihm zutrauen, daß er sein Werck in uns anfangen, fortsehen und vollenden werde.

7. Wer ist der heilige Geist, der da heiliget? Die dritte Person in der Gottheit, so vom Nater und Sohn ausgehet, wahrer GOtt, mit dem Nater und Sohn gleicher Majestät und Herrlichkeit, 2 Sam. 23, 2. Apostg. 5, 3. 4. 1 Cor. 3, 16, Matth. 28, 19.

8. Ist der heilige Geist geringer, als der Pater und Sohn, weil er die dritte Person ist?

Nein, er ist um deswillen gar nicht geringer oder weniger als der Vater und der Sohn, obseleich der Ordnung nach der Vater die erste, der Sohn die andere, und der heilige Geist die dritte Person ist.

9. Warum heisset er heilig? Er heisset heilig, nicht nur, weil er seinem WeWesen nach heilig ist, sondern auch, weil er uns heilig machet, Rom. 15, 16. 1 Cor. 6, 11.

10. Beiliger nicht auch der Vater und der Sohn?

Ja, auch der Bater und der Sohn heiliget. Der Vater heiliget durchs Wort der Wahrheit, und giebet uns seinen heiligen Geist, Joh. 17, 17. Der Sohn heiliget auch, indem er sich selbst für uns geopfert, und uns den heiligen Geist und die Heiligung erworben hat, Hebr. 13, 12. Joh. 17, 19. Hebr. 10, 10. Der heilige Geist aber heiliget, indem er uns alles, was Christus durch sein Leisden und Sterben erworben hat, im Glauben zuseignet, und uns zu heiligen Kindern GOttes maschet.

11. Warum wird die Zeiligung insonderheit dem heiligen Geiste zugeschrieben?

Darum, weil er fich in bem Wercf ber Beili-

12, was ist die Zeiligung für ein werd?

Sie ist kein menschliches Werck, sondern ein göttlich Gnadenwerck, und eine Wohlthat des heistigen Seistes. Daher Lutherus spricht: Ich glaube, daß ich nicht aus eigener Versnunft = und erhalten.

13. Können wir uns nicht felbst beiligen?

Nein. Denn unsere Vernunft ist so versinstert und verblendet, daß wir weder uns, noch den Herr JEsum erkennen und an ihn glauben konnen; und unsere Kraft im Geistlichen ist lauter Ohnmacht, daß wir auch nicht aus eigener Kraft zu ihm kommen können. In äusserlichen und weltlichen Dingen hat zwar der Mensch noch einisges Vermögen und Kraft im Verstande und Willen: aber in geistlichen und göttlichen Dinsgen gar keins, 1 Cor. 2, 14. 2 Cor. 3, 5. Vielsmehr ist des Menschen Hert widerspenstig, und widerstrebet dem Guten allezeit, Apostg. 7,51.

14. Was ist auf Seiten des Menschen zur Beis ligung nothig?

Dieses, daß der Mensch seine Sunde und Unheiligkeit bußfertig erkenne, und an JEsum Christum gläube oder zu ihm komme, oder daß er sich aus der Gemeinschaft der Sunden heraussuh= ren, und dagegen zur Gemeinschaft Christi und seines Verdienstes bringen lasse; sonst kan er die Heiligung nimmermehr erlangen, Apostg. 26, 18

15. Wie geschiehet denn die Beiligung selbst ?

Sie geschiehet also, wenn uns der heilige Geist 1) durch das Evangelium berufet, 2) mit seinen Gaben erleuchtet, 3) im rechten Glauben heiliget, und 4) darin bey Christo erhålt.

16. Wie fängt der heilige Geist das Werd der Zeiligung in uns an?

Allso, daß er uns durch das Evangelium Heruset.

17. Wer berufet uns?

Der heilige Geist. Doch sind der Vater und Sohn nicht davon ausgeschlossen, sondern berusen auch. Der Vater ruset und siehet und zu EhriChristo, Joh. 6,44. Der Sohn rufet und diehet gleichfalls uns zu sich, Matth. 11, 28. C. 23,37. Joh. 12,32.

18. Wentufeter?

Alle Menschen ruset er, sie mögen heissen Justen, Eurcken, Henden oder Christen, sie mösgen wohnen, in welchem Theil der Welt sie wollen, sie mögen seyn hoch oder niedrig, jung oder alt, groß oder klein. Denn er sindet alle Menschen in Sünden und Unheiligkeit, und will gern, daß ihsnen allen geholsen werde, 1 Eim. 2, 4.

nech

DI

19. Wie verhalten fich aber die meisten Menschen gegen diesen Gnadenruf?

Die allermeisten Menschen nehmen den Ruf GOttes nicht an, sondern widerstreben demselben, und schieben es immer von einer Zeit zur andern auf, da sie doch billig gleich folgen und den Ruf annehmen solten, Luc. 14, 18, 19, 20. Röm. 10, 16.

20. Wodurch rufet der heilige Geift?

Das eigentliche Mittel, dadurch der heilige Geist rufet, ist das Evangelium, Nom. 10, 14. 17. 2 Thess. 2, 14, welches in aller Weltverkundiget ist, und Christum mit seinem Leiden und Sterben und Auferstehung, I Cor. 15,3.4, samt allen erworbenen Gnadengütern in sich sasset. Das Gesetz, dadurch der heilige Geist uns unsere Sünde und Unheiligkeit vorstellet, gehöret zwar auch zu solschem Mittel, Gal. 3,24; allein es giebt uns doch nicht die Kraft zur Heiligung, wie das Evangeslium

lium thut. Auch gebrauchet der heilige Seift sonst das liebe Creuz und allerlen Wohlthaten als Zucht-und Hulfsmittel, dadurch uns zur Busse zu leiten, Rom. 2, 4.

21. Wie rufet er die trenfchen ?

Die Art und Weise bestehet darin: Er ruset aus grosser Liebe zu unserm ewigen Heil, und mit allem Ernst, giebet auch die Kraft, solchen Ruf anzunehmen, Rom. 1, 16. 2 Pet. 1, 3. Daher die Menschen an jenem Tage keine Entschuldigung haben werden, welche den Ruf GOttes nicht angenommen haben.

22. Wenn fangt er an uns ju rufen?

Der heilige Geist fangt in unserer zarten Kindheit an durch die heilige Tause und zu rusen, und solchen Rus hat er so oft wiederholet, als wir sein Wort gehört oder gelesen haben, und er thuts noch immer durch die Verkundigung des Evangelii, Jes. 65, 2. Ps. 95, 7.

23. Welches ist der Endsweck, oder wosu ruset er die Menschen?

Er ruft die Sunder zur Busse, Matth. 9, 13, von der Finsterniß zum Licht, 1 Pet. 2, 9, von der Gewalt des Satans zu GOtt, Apostg. 26, 18, von der Unseligkeit zur Seligkeit, 1 Thess. 2, 12.

24. Wie senet der heilige Geist das Werck der Zeiligung fort?

Er sett es also fort, daß er mit seinen Gaben erleuchtet, wie Lutherus in der Auslegung spricht.

25. Wer

Der heilige Geist, iedoch auch der Bater und Sohn, 2 Cor. 4, 6. Eph. 5, 14. Joh. 1, 4. 5. 9.

26. Welche werden erleuchtet?

Alle Menschen haben zwar die Erleuchtung vonnöthen, der heilige Geist will sie auch gern alle erleuchten; aber nur diesenigen werden erleuchtet, welche den Ruf GOttes zur Busse annehmen, und sich vom Schlaf der Sünden auswecken lassen, Eph. 5, 14. Hingegen bleiben alle diesenigen in der Finsterniß, welche die Finsterniß mehr lieben als das Licht, Joh. 3, 19.

27. Welches ift das Mittel der Erleuchtung?

Das Mittel, wodurch der H. Geist erleuchtet, ist das Wort Stees, als welches daher ein Licht genennet wird, Ps. 119, 105. Durch das Gesergiebt Stt dem Menschen seine Sünden und die verdienten Strasen zu erkennen, Rom. 3, 20. Durch das Evangelium aber entdeckt der heilige Geist die Klarheit Stees in dem Angesichte JE-suchristi, 2 Cor. 4, 4.6.

28. Was ist eigentlich die Erleuchtung?

Die Erleuchtung selbstist, da der heilige Geist den Bußserrigen durch das Licht des Evangelië nicht nur das Gute, so Christus erworden hat, Fraftiglich zu erkennen giebt, sondern auch sie desselben durch den Glauben theilhaftig machet, daß sie wissen können, was ihnen von GOtt gegeben ist. 1 Cor. 2, 12.

29. Wels

1

FO

al

ei

I S

ge

ge

hi

ble

Lu

Ter

Tell

mi

29. Welches sind die Gaben des heiligen Geistes?

Die Gaben des heiligen Geistes, womit er erleuchtet, sind, ein wahres und lebendiges Erkantniß Jesu Christi, die Kindschaft GOttes, Vergebung der Sünden, Gerechtigkeit, Friede und Freude in dem heiligen Geiste, Ps. 36, 10. 1Cot. 2, 12. Gal. 5, 22. Eph. 5, 9.

30. Ifts genug, daß der Mensch diese Dinge nur im Verstande habe?

Nein, es ist nicht genug, daß er sie nur im Verstande habe, und daben unverändert bleibe; sondern er muß sie auch in der Kraft erfahren, also daß, wie er vorher Finsterniß gewesen, er nun ein Licht in dem DErrn senn möge. Eph. 5, 8.

1 Petr. 2, 9.

31, Wie fener der heilige Geist die Seiligung noch ferner in uns fort?

Allso, daß er uns imrechten Glauben beilisget, wie Lutherus in der Auslegung spricht.

32. Wie ist der rechte Glaube beschaffen?

Der Glaube, darin der heilige Geist heisget, muß keine Einbildung, voer nur ein übershingehender guter Gedancke senn, denn daben bleibet der Mensch unheilig; sondern est muß, wie Lutherus sagt, ein rechter oder wahrer Glaube senn, den der heilige Geist selbst, und durch densselben viel Gutes, in dem Herpen eines Bußfertigen wircket.

33. Was wirdet der heilige Geist in und durch denselben rechten Glauben?

Die Nechtsertigung, oder die Vergebung der Sünden, da dem bußsertigen Sünder alle seine Sünden und wohlberdienten Strafen vor GOttes Gerichte um Christi willen aus Gnaden vergeben und nicht zugerechnet werden, hingegen aber die Gerechtigkeit JEsu Christi ihm zugerechnet, und er darein eingekleidet wird, Rom. 3, 22. Gal. 2, 16.

34. Was wirdet er ferner?

Eine gründliche Aenderung des Herhens, da der Mensch im rechten Glauben also geheiliget wird, daß er vom Bosen abgesondert und an sei= nem Herhen geändert, oder ein ganh anderer Mensch wird von Herh, Muth, Sinn und allen Kräften, ja ein recht frommes Kind GOttes, Ezech. 36, 26. 2 Cor. 5, 17. Eph. 2, 10. Gal. 2, 10.

35. Was thut der heilige Geist noch mehr?

Er halt nicht nur von Sunden ab, sondern treibet auch zu allem Guten an, Rom. 8', 14. Pf. 143, 10, daß der Mensch nun nicht mehr mit einer ausserlichen Frommigkeit und Ehrbarkeit, wie vorhin, zufrieden ist, sondern nun vor Gott in einem neuen Leben wandelt.

36. Was thut der heilige Geist endlich im Werck der Zeiligung?

Er erhält uns auch im rechten Glauben. Davon Lutherus in der Auslegung spricht: Und erhalten.

37. 2Ber

U

5

87

D

DI

ai

u

570

w

14

fer

ru

Do

me E

in

re

ur

2

2

37. Wer ifts, der die Beiligung vollendet?

Gleichwie der Mensch den rechten Glauben und die damit verknüpfte Heiligung aus eigener Kraft nicht anfangen kan: also kan er ihn auch nicht selbsterhalten; sondern der heilige Geistisstes, der ihn in den Menschen anfänget, fortsehet und vollendet, 1 Cor. 6, 11. 2 Thess. 3. Der Mensch aber muß die empfangene Gnade recht anwenden, und die Mittel sorgsältig gebrauchen.

38. Ift die Erhaltung im Glauben nothig?

Ja, es ist höchstnöthig, daß wir im Glauben ershalten, und die Heiligung täglich fortgesetzt werde, weil sonst niemand den HErrn sehen kan, Hebr. 12, 14. Gleichwie ein Kind, wenn es nicht ein Krüppel seyn oder gar umkommen soll, wach sen und zur gehörigen Grösse kommen mußt also ists auch nöthig, daß der inwendige Mensch täglich wachse und zunehme, und zu seiner Grösse komme, Eph. 3, 16. C. 4, 13.

39. Welches ist die Gefahr, darin die Gläubis gen stehen?

So lange sie in dieser Welt leben, stehen sie in grosser Gefahr, daß sie das Gute wieder verliezen können, am Glauben Schiffbruch leiden, und um die Heiligung kommen, weil der Teufel, die Welt, Fleisch und Blut ihnen auf mancherlen Weise nachstellen, und sie gar bald überwinden können, 1 Cor. 10, 12, 2 Eim. 4, 10.

R 2

40. 20el

Das andere Zauptståd.

148

40. Welches ist das Mittel, wodurch die Zeile gung erhalten wird?

Wie der Leib des Menschen durch Speise und Pranck ordentlicher Weise erhalten, und zum Wachsthum befördert wird: also wird auch der innere Mensch durchs Wort SOttes, und besonders durch das Evangelium, genehret, gestärcket und erhalten. Daher es nicht allein ein Same genennet wird, daraus wir wiedergeboren werden, 1 Petr. 1, 23; sondern auch eine Milch, dadurch wir genehret und erhalten werden, 1 Petr. 2, 2. Wozu auch ein hersliches und sleißiges Gebet erfordert wird.

41. Wie geschiehet die Erhaltung in der Zei= ligung?

ei

al

al

90

00

fe

0

O

of

De

T

Sie geschiehet also, daß der heilige Geist Christum mit seinem gangen Verdienst und allem erworbenen Guten aus dem Worte Gottes uns immer lebendiger zu erkennen, und seine Liebe immer kräftiger zu schmecken giebet, 2 Cor. 3, 18. Daher wir den alten Menschen ausziehen, und den neuen anziehen, Eph. 4, 22, die Welt und alles gern verleugnen, Tit. 2, 12, das Creuß täglich auf uns nehmen, und Christo allein anhangen und ihm nachfolgen, Luc. 9, 23.

42. Wie lange muß folde Erhaltung währen?

Wir durfen nicht etwa nur auf eine gewisse Zeit fromm und heilig senn, sondern mussen bis ans Ende treu senn und bleiben, Matth. 24, 13. Dasher ists Betrug, wenn Menschen nur zu gewisser Zeit

Zeit, da sie etwa zur Beichte und Abendmahl gehen, aber nicht allezeit der Heiligung nachjagen wollen.

#### Die 18 Lection.

# 2. Bon der heiligen Chriftlichen Kirche.

1. Was glauben und bekennen wir weiternach dem dritten Artickel?

Eine heilige Christliche Kirche, oder daß eine heilige Christliche Kirche sen. Welches das andere Stück dieses Artickels ist. Wir glauben aber nicht an die Christliche Kirche, welches Absgotteren wäre.

2. Was wird durch die Kirche verstanden?

Durch die Kirche wird hier nicht verstanden das steinerne Gebäude oder Haus, sondern die Gläubigen, welche von dem heiligen Geist berufen, erleuchtet und geheiliget sind, 1 Cor. 6, 11. Sie wird sonst das Zaus GOttes oder die Gemeine des lebendigen GOttes genennet, 1 Tim. 3, 15. Jebr. 3, 6, und ist hier auf Erden, obs auch gleich in der Welt noch so gottlos und verkehrt äusserlich zugehet und aussiehet, Ps. 12, 1.

3. Wie viel Christliche Kirchen sind in der Welt?

Es ist nur Eine Kirche in der gangen Welt. Gleichwie nur Ein Haupt ist; so ist auch Ein Leib, woran zwar viele Glieder sind, welche doch K 3 alle

alle von Einem Haupte und von Einem Beift regies ret werden, Eph. 4, 4.

4. Warum wird die Kirche heilig genannt?

Sie wird heilig genannt, nicht, als ob sie eine Heiligkeit von ihr selbst hatte, welche nichts ist noch gilt, sondern weil sie angezogen ist mit dem Nock der Gerechtigkeit und Heiligkeit Christi, und sich durch den heiligen Geist und durchs Wort GOttes immer mehr und mehr heiligen und reinisgen lässet, Eph. 2, 19. C. 5, 25. 26.

5. Gehören die Goerlosen und Unheiligen auch zu dieser Kirche?

Nein. Ob sie sich gleich ben der äusserlichen Versamlung mit einfinden, so ists doch nicht anders, als wie die Spreu oder das Unkraut auch ben dem Weißen ist, Matth. 13, 26.38. oder wie die Böcke unter den Schasen sind, Matth. 25, 32.33. oder wie das Nes, darin faule und gute Vische sind, Matth. 13, 47.48. imgleichen, wie das Haus, darin Gefässe der Ehren und Unehren sind, 2 Lim. 2, 19.20. oder wie Erauben und Heerlinge, Jes. 5, 4.5. Mich. 7, 1=4.

6. Warum gehören die Gottlosen nicht zur Kirche?

Spriftus hat zwar die Gottlosen auch erlöset, sie haben auch das Wort Gottes und die heiligen Sacramente: allein sie gebrauchen dieselben nicht in rechter Ordnung, wollen auch dem Ruse Gottes zur Busse und Bekehrung nicht gehorsam werden, daher sie auch nicht erleuchtet und geheili-

get werden. Wo sie sich aber bekehrten, so würsten sie auch Glieder Christi und seiner Kirche werden.

7. Warum wird die Kirche eine Christliche Kirche genannt?

Weil sie ihren Namen von Christo hat, an welchen fie glaubet, und auf welchen fie gegrun= Det ift, Eph. 2,19 u. f. , ja weil Chriftus ihr Haupt und ihr Mann ift, Eph. 4, 15.16. Gie hat aber von ihm nicht nur ben Namen , sondern empfangt und genieffet auch von ihm Beift, Rraft, Licht und Leben , und alles Gutes, wird von ihm Bleichwie eine Braut von regieret und beschütet. ihrem Brautigam alle Die Ehre und Burbe befommt, welche er felbst hat, ja alles Guten theilhaftig wird, und genieffet, was nur der Brautigam hat: also werden bie Glaubigen, als welche Christi Braut find, Offenb. 22, 17, auch alles Suten theilhaftig , was Chriffus hat und besiget. Sie nehmen aus feiner gulle Gnade um Gna. de, Joh. 1, 16.

8. Wie wird die Christliche Kirche von den als ten Kirchenvätern genannt?

Eine catholische Kirche.

9. was heisset dis Wort?

Es ist solches ein Griechisches Wort, das eisgentlich nicht in der Bibel vorkommt, und heist so viel als allgemein, weil die Christliche Kirche in der gangen Welt ausgebreitet worden.

\$ 4

10. Ist

h

e

5-9

e

e

tr

b

t

### 132 Das andere Zauptstück.

10. Ift denn der Römische Pabst das Baupt der Kirche?

Nein, benn Ehriftus ift schon genugsam, und sie bedarf keines andern Hauptes, Eph. 4, 15, 16,

11. Wie wird die Kirche sonst eingerheilet? In die sichtbare und unsichtbare.

12. Was ist die sichtbare?

Die sichtbare Kirche ist bersenige Haufe, so sich ausserlich zu Christo und seiner Lehre bekennet. Dazu gehören Bose und Gute.

13. Was ift die unfichtbare?

Die unsichtbare Kirche ist nur das Häustein berersenigen, welche mit wahrem Glauben an Chrisso hangen, und ihm nachfolgen, Joh. 8, 31. 32, oder wie Lutherus spricht: Welche der heilige Geist auf Erden beruset, samlet, erleuchz tet, heiliget, und bey JEsu Christo erhält im rechten einigen Glauben.

14. Wiewird die unsichtbare Kirche auch sonst genannt?

Die ftreitende und die triumphirende Rirche.

15. Warumwird fie die ftreitende genannt?

Weil sie hier in bieser Welt im beständigen Kampf und Streit wider den Teufel, die Welt und Sünde lebet, Hebr. 12,1. Eph. 6, 12, aber doch von ihren Feinden nicht überwältiget werden soll. Matth. 16, 18.

16. 2Bel:

16. Welches ift die triumphirende?

Die triumphirende Kirche heissen diesenigen, welche im Glaubenskampse hier treu geblieben bis ans Ende, und zu Christo eingegangen sind in die ewige Freude, Ruhe und Herrlichkeit, da sie kein Feind mehr berühren kan, Hebr. 12, 22 u. f.

17. Was ist die Pflicht eines wahren Gliedes der Christlichen Kirche?

Die Pflicht besselben ist, daß es abtrete von ber Ungerechtigkeit, 2 Tim. 2, 19, die Welt und das ungöttliche Wesen verleugne, Tit. 2, 12, und sich im wahren Glauben immer zu Christo halte, und ihm nachfolge, Joh. 8, 31. 32.

# 3. Von der Gemeinschaft der Beiligen.

18. Was glauben und bekennen wir ferner im dritten Artickel?

Eine Gemeinschaft der Zeiligen. Weldes das dritte Stück dieses Artickels ist.

19. Welche werden hier durch die Zeiligen verstanden?

Nicht, die schon gestorben sind, sondern alle wahre und gläubige Christen, welche noch hier in der Welt leben, und die allerwenigsten ausmachen. Ps. 12, 1. Daher auch Christus selbst seine Gläubigen eine kleine Zeerde nennet, Luc. 12, 32. Die Gottlosen pstegen sie mit diesem Namen wol zu spotten, und wollen keine Heilige werden, womit sie aber auch zu verstehen geben, daß sie mit Sott, der da heilig ist, keine Gemeinschaft has ben.

### Das andere Zauptståd:

154

ben, noch sein Angesicht dermaleinst schauert wollen.

20. Was haben die Zeiligen unter einander? Eine Gemeinschaft.

21. Worin hat diese Gemeinschaft der Zeiligen ihren Grund?

In der Gemeinschaft mit GOtt, darin sie stehen, 1 Joh. 1, 3. 6. 7. 9. Wo dieser Grund nicht geleget ist durch wahre Busse und Glauben, da kan auch keine wahre Gemeinschaft und Vereinigung senn, 2 Cor. 6, 14 u. f.

22. Worin bestehet die Gemeinschaft der Zeili= gen hier in diesem Leben?

Die Gemeinschaft felbst bestehet barin, bag Die Beiligen oder Glaubigen hier in diefer Belt mit einander gemein haben: 1) & Ott ben Bater. Den fie alle kindlich fürchten, herklich lieben, und von gangem Hergen vertrauen, 1 Joh. 1, 3. 2) Gott den Sohn, als ihren Heiland und Era lofer, an welchen fie alle glauben, ihn lieben, und gehorchen, Joh. 17, 20 = 24. 3) GOtt den heili\* gen Beift, als ihren Beiligmacher, Eroffer, Leiter, Führer und Regierer, 1 Cor. 12, 4. 13. Sie haben 4) Ein Wort GOttes, Einen Glauben. Gine Eaufe, Ginen Ginn, Eph. 4, 3=6. 5) Gi= nerlen geiftliche Guter, nemlich Wergebung ber Gunden, Eph. 1, 7, die Gnade Gottes, die Rindschaft Gottes, Die Gerechtigkeit Jest Christi, den Frieden & Ottes, die Freude im heis ligen Geist, und das ewige Leben, Rom. 12, 4.5.6. Sie

Sie haben 6) so wol die Freude über alles Gute gemein , alfo , daß , wenn es einem Gliebe mohl= gehet, sich alle Glieder mit freuen; als auch das Creus und Leiben, also, daß, wenn ein Glied leidet, sie alle leiden. 1 Cor. 12, 26. Sie haben 7) bas Gebet mit einander gemein, alfo, bag bie Blaubigen für einander beten, und immer ein Glied fich des andern Fürbitte zu getroffen und zu erfreuen hat, Eph. 6, 18. 8) Sie haben eine herkliche Liebe unter und gegen einander, daß auch unfer Heiland spricht: Dabey wird iedermann erkennen, daß ihr meine Junger seyd, so ihr Liebe unter einander habet, Joh. 13, 35. Da ist kein Neid, kein Streit, und wenn auch Satan fie zu fichten fich unterffehet , ftreiten fic mit Ernst dawider, daß er nichts an ihnen gewinne. Eph. 4,3. 9) Sie haben auch die zeitlichen Gu= ter in so fern mit einander gemein, daß einer mit feinem Ueberfluß dem andern in feinem Mangelzu flatten tomme, j. E. dog man ben Sungrigen fvei= fet, den Durftigen trancfet, ben Racfenden flei-Det, 2 Cor. 8, 14.

23. Worin bestehet sie dort in jenem Leben?

Sie werden mit Abraham, Isaac und Iacob im Himmelreich zu Tische sitzen, und in ewiger Gemeinschaft leben, Luc. 13,29.

24. Was kan mit der Gemeinschaft der Zeiligen nicht bestehen?

Die Gemeinschaft mit den Gottlosen und ih= ren Wercken der Finsterniß kan mit der Gemeinschaft 156 Das andere Zauptstäck.

schaft der Heiligen nicht bestehen, Ps. 1, 1, 2 Cor. 6, 17.

### Die 19 Lection.

4. Von der Vergebung der Gunden.

i. Was glauben und bekennen wir ferner nach dem dritten Artickel?

Eine Vergebung der Sünden. Welches bas vierte Stuck dieses Artickels ist.

2. Was ist die Gunde?

Die Sunde ist alles, was wider Gottes Gebot ist, und ist dieselbe zwenerlen, die Erb = und wirckliche Sunde.

3. Was ist die Erbsünde?

Das gange Verberben des Menschen nach Seele und Leib, welches uns durch die steischliche Geburt von unsern Eltern angeborenist, Ps. 51, 7. Joh. 3, 6, und bestehet eigentlich darin, daß wir von Natur zu allem Guten untüchtig und erstorben, Rom. 3, 12, 23, zum Bosen aber geschicht und geneigt, Eph. 4, 18, und daher Kinder des Zorns und des Todes sind, Rom. 5, 18. Eph. 2, 3.

4. Was ift die wirdliche Gunde?

Alles Bose, das wir mit Gedancken, Worten und Wercken begehen, welches von der Erbsünde herkommt.

Man sehe auch oben S. 87. Fr. 11/15.

s. Sind

5. Sind denn folcher Gunden viel?

Es sind derselben nicht wenig, sondern so viel, wie des Sandes am Meer, daß sie nicht zu zehlen sind, Gebet Manaßis v. 9. Ps. 40, 13. Ps. 38, 5.

6. Welches ift die Strafe der Gunden?

Alle solche Sünden, so wol erb- als wirckliche, verursachen und bringen SOttes Zorn und Unsgnade, den Tod und die ewige Verdammniß, und sehen uns in einen höchstunseligen Zustand, darinnen wir nach Seele und Leib ewig verdammt und verloren sehn mussen, Col. 3, 6. Eph. 5, 6.

7. Was ift die Vergebung der Gunden?

Die Vergebung der Sünden ist, wenn GOtt einem bufferrigen Sünder um Christi willen alle seine Sünden und derselben Strafe erlässet, und ihm hingegen die Gerechtigkeit seines Sohnes zurechnet, durch den Glauben, Ps. 32, 1.

8. Wie haben wir die Vergebung der Sünden anzusehen?

Alls eine der allergrößen Wohlthaten GOttes, die er uns armen Menschen um Christi willen hier auf Erden erzeiget. Denn wo Vergebung der Sunden ist, da ist auch Leben und Seligkeit, W. 32, 1.

9. Wer vergiebet Gunde?

GOtt ists, der die Sunde vergiebet, weiler allein eigentlich beleidiget ist, Marc. 2,7. Ob er zwar ein gerechter und heiliger GOttist, als welcher vermöge seiner Gerechtigkeit und Heiligkeit nicht

nicht anders kan, als die Sunde strasen; so hat doch Christus durch sein Blut und Tod der Gerechtigkeit GOttes ein Inüge geleistet, und uns
mit GOtt verschnet. 1 Tim. 2, 5.6. 1 Joh. 2, 2.
Daher er nun gnädig und barmhertig ist, und sich
auch gnädig sinden lässet denen, die sich zu ihm
bekehren. Sir. 17, 28. Der Vater vergiebet also
die Sünden um Christi willen, Eph. 1, 7. Der
Sohn hat uns die Vergebung der Sünden erworben, 1 Joh. 1, 7. Apostg. 10, 42. Der heilige
Geist applicivet und eignet uns dieselbe in gehöriger Ordnung zu.

10. Wie thut Gott folches?

Mittelbar, durch die Verkündigung des Evangelii und durch das heilige Predigtamt, Joh. 20, 23, daher es das Amt, das die Verschnung prediget, genannt wird, 2 Cor. 5, 18=20.

11. Wer erlangt Vergebung der Gunden ?

Die Vergebung der Sünden kan kein Unbußfertiger, der in Sünden verharret und darin bleiben will, erlangen, sondern wer Busse thut und
an JEsum Christum gläubet. Denn Christus
nicht schlechthin Vergebung der Sünden predigen lassen, sondern nach Luc. 24, 47, Busse und
Dergebung der Sünden. Lutherus spricht
alhier: In welcher Christenheit er mir und
allen Gläubigen täglich alle Sünden reichlich vergiebet. Es ist dannenhero ein Betrug
des Satans, wenn der Mensch ben seinem Sündendienst gedencket, er habe Vergebung der Sünden,

den, wenn er nur zur Beichte und Abendmahl gehe, und nur spreche: Gott sey mir Sünder gnädig.

12. Welche Gunden vergiebt GOtt?

SOtt der Herr erweiset an einem armen bußfertigen Sünder solche Barmhertigkeit, daß er ihm nicht etliche, sondern alle Sünden, sie mögen so groß und ihrer so viel senn als sie wollen, vergiebet, 1 Joh. 1, 7; wie wir Exempel an Dapid und Manasse haben. Er erlässet auch die Strase der Sünden, Joel 2, 13. Jes. 33, 5. Die Sünde aber wider den heiligen Geist wird nicht vergeben, nicht aus Sottes Schuld, als wenn es ihm an Snade und Krast ermangele, sondern aus Schuld des Menschen, weil derselbe alle Snadenmittel von sich stösset, Matth. 12, 31.

13. Wie oft vergiebet er fie ?

Täglich vergiebet GOtt die Sunde. Er ist allezeit willig und bereit, die Sunde zu vergeben, wir habens auch täglich nöthig, darum, weil wir täglich viel sündigen, daher wir nur dieselbe in täg-licher Reue und Busse ernstlich suchen sollen, 2 Mos. 34, 6.7. Ps. 103, 8.

14. Wie vergieber Gott die Gunde ?

Er vergiebet sie reichlich, und beweiset darin, daß er reich sen von Gnade und Barmherhigkeit, Eph. 2, 4.5. Daher die Schrift saget: Er wirft alle unsere Sünden in die Tiefe des Meers, Mich. 7, 18.19. Es soll der Uebertretung nicht nicht gedacht werden, Jes. 43, 25. Ejech. 18, 22. Jes. 44, 22.

15. Wo erlangt man die Vergebung?

Die Vergebung der Sünden wird hier in der Christenheit erlanget. Wer nemlich durch wahre Busse und Glauben ein rechtes Glied der Kirche wird, und in der Kirche Gottes bleibet, der geniesset diese herrliche Wohlthat Gottes. Daher Jüden, Türcken und Henden solche Wohlthat nicht haben, weil sie Christum und sein Evangelium nicht haben noch annehmen wollen.

16. wie sollen wir mit der Vergebung der Gun=

Diese grosse Wohlthat SOttes sollen wir nicht mißbrauchen, welches geschähe, wenn man wolte gedencken: weil SOtt reichlich und täglich die Sunden vergiebet; so wirds nicht schaden, daß man so in Sunden dahin lebet, kan man doch allezeit wieder Vergebung der Sunden erlangen. Vielmehr sollen wir solche grosse Gnade Gottes dazu gebrauchen, daß wir seinen Namen fürchten, und nicht weiter sündigen, Ps. 130, 4. verglichen mit 2 Petr. 1, 3=11.

0

te

a

b

9

71

fu

30

De

5. Von der Auferstehung des Fleisches.

17. Was glauben und bekennen wir noch weiter im dritten Urtickel?

Eine Auferstehung des Fleisches, oder wie Lutherus spricht: Und am jüngsten Tage mich und alle Todten auferwecken wird. wird. Welches das fünfte Stuck dieses Artickels ist.

18. Was wird durchs fleisch verstanden?

Durchs Fleisch wird hier nicht verstanden die sündliche Unart, darin wir empfangen und geboren sind, welches sonst dem Geist entgegen gesehet wird, Gal. 5, 17. Denn dasselbe wird nicht auferstehen, welches auch nicht gut ware. Sonstern es wird dadurch verstanden der Leib, und ist es eben so viel, als wennes hiesse: Ich gläube eine Auserstehung des Leibes.

19. Was geher vor der Auferstehung her?

Der Tod, und die Auferweckung aus ben Todten.

20. Wer muß fterben ?

Alle Menschen mussen sterben, Hobe und Niesbrige, Reiche und Arme, Gelehrte und Ungelehrste, Grosse und Aleine, Junge und Alte, weil sie alle Sünder sind, und der Tod zu allen Menschen hindurch gedrungen ist, Nom. 6,23. Wir sinsgen davon: Es hilft kein Reichthum, Geld noch Gut, kein Runst, noch Gunst, noch stolger Muth, vorm Tod kein Kraut gewachsen ist, mein frommer Christ, alles, was lebet, sterblich ist.

Nach dem Tode werden wir dem Lode? Nach dem Tode werden wir dem Leibe nach verscharret im Grabe, daselbst wir wieder zur Erden werden. 1 Mos. 3, 19.

\$

22. Wer

22. Werden wir aber im Tode bleiben? Mein, mir merben nicht im Grabe und in ber Erbe bleiben, fondern alle auferwecket, und mit

Leib und Seele wieder vereiniget werden. Dan. 12, 2.

23. Wer wird auferweden?

Wir felbft konnen und nicht aus eigener Kraft auferwecken; denn eben so wenig als wir uns selbst haben können das Leben geben, eben so wenig kön= nen wir dasselbe aus dem Tode wieder nehmen. Sondern Gott ift es, der uns das Leben gegeben hat, ber uns laffet ferben, und ber uns auch wieder auferwecken und das Leben wiedergeben wird. Die 90, 3. Und zwar der drepeinige GDEE, Vater, 2 Cor. 4, 14. 1 Cor. 6, 14. Sohn, 970h. 5, 28. 29. Diob. 19, 25. und beilige Geift, Diom. 8, 11. als welcher dadurch feine gottliche Rraft und Allmacht beweisen wird.

24. Woher ist die Muferstehung möglich?

Die fich felbst gelaffene Bernunft macht aller. band Einwurfe, und halt Diefelbe für unmöglich. Daher die Sadducker die Auferstehung der Todten gar geleugnet haben, Matth. 22, 23: Ullein Gott find alle Dinge möglich. Denn hat er ton= nen alles aus nichts machen, Sebr. 11,3; fo faner auch die Todten lebendig machen, und zwar durch sein allmächtiges Wort, Rom. 4, 17. Noch viel tausendmal leichter wird uns Gott konnen aufmecken, als eine Mutter ihr Kind aus dem Schlafe aufwecket. Solches hat unser Heiland auch schon bewiesen in den Tagen seines Fleisches, indem er den Jüngling zu Nain, Luc. 7, r.4. 15, das Mägdlein des Jairi, Matth. 9, 25, und den Las zarum aus dem Tode auserwecket hat, Joh. 11, 43. 44. Aus der Natur können wir eine sehöne Abbildung der Auferstehung nehmen, theils vom Schlaf, alswelcher dem Tode ahnlich ift, 1 Thess. 4, 13. Matth. 9, 24. theils vom Frühlinge, da alles hervorgrünet und auss neue wieder lebendig wird, was vorher erstorben gewesen.

#### 25. Welche werden auferwedet werden?

Alle Menschen, sie seyn Bose oder Fromme, Grosse oder Kleine, keiner wird dahinken bleiben, so viel nur vom Ansang der Belt her gestorben sind; ob derer gleich viel tausendmal kausend sind, ja ob auch gleich viele im Wasser umkommen, vom Feuer verzehret, oder von wilden Thieren gestressen wären, Offenb. 20, 12 13. Daher ein Gläubiger von Herhen bekennet, und mit Luthero spricht: Und am jüngsten Tage mich und alle Todten auserwecken wird.

# 26. Welcher Theil des Menschen wird auferwes det werden?

Der Leib, der verweset ist, nicht die Seele; denn die Seele ist unsterblich, der Leib aber ist sterblich, Matth. 10, 28. Und ob wir zwar eben den Leib, den wir hier in der Welt gehabt, wieder bekommen, Hiob 19, 26; so wird er doch nicht so L2 elend

=

7.

n

10

6.

1.

D

10

).

)=

n

1=

et

h

el

1= fe elend und sterblich senn wie ieho, da wir Hunger und Durst, Hihe und Frost, Kranckheit und Schmerhen ausstehen mussen, 1 Cor. 15, 44; sonbern er wird geistlich senn. Der Gläubigen Leib aber wird ein verklärter Leib seyn, der mit Klarheit und Herrlichkeit wird angethan und gezieret seyn, Matth. 13, 43. Phil. 3, 20.

27. Wenn wird solche allgemeine Auferstehung des Fleisches geschehen?

Am jungsten Tage, Joh. 6, 40. 44, welcher uns zwar verborgen ist, aber gewißlich kommen wird.

28. Wozu werden die Menschen auferstehen?

Die Gläubigen werden auferstehen zum ewisgen Leben, die Gottlofen aber zum Gericht, Joh. 5, 28. 29. Dan. 12, 2.

29. Was hat die Muferstehung bey den Glaubis gen für eine Wirdung?

Die Gläubigen freuen sich bessen, und trössen sich derselben in ihrem Ereus und Trübsal, wie wir an dem Hiod solches sinden, Hiod 19, 25. des gleichen an den sieben Brüdern, deren 2 Macc. 7 gedacht wird. Als der andere Bruder so gemartert wurde, daß sie ihm Haut und Haar abzogen, sprach er v. 9: Der Ferr aller Welt wird uns, die wir um seines Geseges willen sterzben, auserwecken zu einem ewigen Leben.

30. Wie

30. Wie find aber die Gottlosen gefinnet?

Die Gottlosen wünschen, (wenn ihr Wunsch gelten solte, wiewol sie doch auch der Seelen nach ewige Pein leiden müsten) daß sie nimmermehr auferstehen, sondern immer liegen bleiben möchten, weil sie wissen und im Gewissen sühlen, daß sie kein gutes Urtheil empfangen werden, Offend. 6, 16, 17.

# 6. Vom ewigen Leben.

31. Was glauben und bekennen wir zulentim dritten Arrickel?

Ein ewiges Leben. Es heist in der Ausselgung Lutheri: Und mir samt allen Gläubigen in Christo ein ewiges Leben geben wird. Welches das sechste Stück dieses dritten Artischels ist.

32. Welche werden zum ewigen Leben eine geben ?

Die wahrhaftig Gläubigen, welche durch den Glauben überwunden, und bis ans Ende im Glaubenskampf treu geblieben, werden zum ewigen Leben eingehen, Matth. 25,34. 46.

#### 33. Welche aber nicht?

Die Unduffertigen hingegen, die Heuchler und Sottlosen, werden nicht ins ewige Leben ein= gehen, sondern ins höllische Feuer geworfen wer= den. Ob sie sich zwar den allem ihren Sünden= L 3 dienst bienst die Hoffnung gemacht, und durch ihr aufserliches Beicht und Abendmahlgehen sich darin gestärcket haben; so ists doch alles vergeblich, darum, weil sie nicht Busse gethan haben, 1 Cor. 6,9.10. Gal. 3,21. Offenb. 21,8.

34. Bat denn Christus nicht allen das ewige Leben erworben?

Christus hat zwar allen Menschen das ewige Leben verdient und erworben, und dürsen wir es nicht erst verdienen, könnens auch nicht, Röm. 6, 23. Es wird auch allen durchs Evangelium angeboten, und SOtt will es allen gern geben: I Lim. 2, 4. Aber doch erlangen es die Menschen nicht anders von SOtt, als in der Ordnung der wahren Busse und des Glaubens, Joh. 3, 16, dadurch wir uns mit Christo vereinigen, und in ihm dasselbe empfahen. Darum heiste es hier: in Christo ein ewiges Leben geben wird.

35. Was ift eigentlich das ewige Leben?

Was das ewige Leben sen, das können wir in dieser Sterblichkeit nicht recht begreiffen, die heistige Schrift aber stellet es uns gar lieblich und herrlich vor, als Joh. 17,24. Matth. 13, 43. Matth. 22,30. 1 Pet. 4,13. 1 Joh. 3,2. Offenb. 7, 15 f. Rurh, es wird dasselbe die Bestrenung von allem Uebel und die Geniessung alles Guten nach Seele und Leib in sich sassen.

36. Warum wird die Seligkeit ein ewiges Les ben genenner?

Alle folche Herrlichkeit und Seligkeit wird ein ewis

ewiges Leben genannt, weil es ewig mahren und nie aufhören wird. Hier fangt sichs an, und bessisen es die Glaubigen albereits schon im Hoffen und im Glauben, dort aber im Haben und im Schauen, 1 Joh. 5, 11.13. Nom. 8, 24. Eph. 2,5. 6.8. Tit. 3, 5.

#### 37. Auf was Weise wird iemand dort den Gna= denlohn empfahen?

Nachdem einer hier treu gewesen, und viel Leiben um Christi willen erduldet hat; so wird er auch seinen Gnadenlohn empfahen, indem im ewigen Leben gewisse Stusen seyn werden, welches in der heiligen Schrift hin und wieder bezeuget wird, als 1 Cor. 15, 41. 42. Matth. 19, 27.

38. Was steht dem ewigen Leben entgegen? Die ewige Berdammniß.

Die Ungläubigen, Marc. 16, 16. Joh. 3, 18. 36.

40. Worin wird die ewige Verdammniß bestehen?

In ewiger Verstossung von dem Angesichte GOttes, und in empfindlicher Quaal und Pein nach Leib und Seele. Daher der Ort der Verdammten heisst der Pfuhl, der mit Feuer und Schwefel brennet, oder die Zölle, Offenb. 21, 8.

€ 4

41. Wie

1

# 168 Das andere Zauptst. Der dritte Art.

41. Wie lange wird sie währen? Ewig, das ist, ohne alles Ende und Aushöven, Matth. 25, 46.

42. Werden fich auch im Grande der Berdamme nif Stufen finden?

Ja, nach den verschiedenen Stufen der Sunden in diesem Leben, Matth. 11, 20 f. Luc. 12,47 f.

43. Mit was für einem Siegel bekräftiget Lutherus alle diese Wahrheiten, so im dritten Artickel enthalten sind?

Mit den Worten: Das ist gewistlich wahr. Und solches darum, weil sie in dem Worte GOttes vost gegründet, und durch den heiligen Geist auch im Herken aller Gläubigen gewiß und wahrhaftig sind.



Die

撥撥撥撥撥撥撥撥撥撥撥撥撥撥撥撥撥

Die 20 Lection.

# Das dritte Hauptstück.

1. Nom Gebet insgemein.

1. Wie ist das andere Sauptstück mit dem dritten verbunden?

daß Gebet ist so nothig im Christenthum, daß ohne dasselbe kein Glaube senn noch bestehen kan. Eben so wenig als eine Lampe brenmend seyn und bleiben kan, wo nicht immer Oel zugethan wird: also, wo wir Glauben haben wollen, und wo der Glaube gestärcket und unterhalten werden soll, so müssen wir sleißig beten, Luc. 17, 5. Darum wird auch das dritte Hauptstück vom Gebet mit dem andern vom Glauben versbunden.

#### 2. Was ist das Gebet?

Das Gebet selbst ist ein Gespräch des Hergens mit GOtt, Ps. 19, 15. Daher im Gebet nicht nur der Mund und die Lippen beschäfftiget seyn mussen, sondern auch das Hers. Denn wo das Hers von GOtt ferne bleibet, so ist das Gebet GOtt nicht gefällig, Matth. 15, 8.

#### 3. Wer fordert das Gebet von uns?

GOtt fordert es von uns in seinem Wort, Ps. 50, 15, und hats gerne, wenn wir beten, Ps. L5, 145, 18. 19. Er suchet unser Bestes damit, vers heisste sauch zu erhören, Jes. 65, 24. Ja der heislige Geist selbst erwecket uns zum Gebet, daher er auch ein Geist der Gnaden und des Gebets genennet wird, Zach. 12, 10.

4. Wer foll und fan recht beten?

Alle Menschen sollen billig beten, jung und alt, groß und flein. Allein, fo lange ber Menfch unbuffertig iff und bleibet, tan er nicht Gott gefällig und erhörlich beten; benn niemand kan IEsum einen ZErrn heissen ohne durch den beiligen Geift, 1 Cor. 12, 3. und Gott horet die Sunder nicht, Joh. 9, 31. Es foll aber ber Mensch nicht gebencken, bag, weil er noch bose ware, so durse und wolle er gar nicht beten; fondern fo bald er erkennet aus dem Wor= te Gottes, baff er ein Sunderift, foll er anfangen zu beten. Die Glaubigen aber konnen GOtt wohlgefällig und erhörlich beten, barum, weil der heilige Beift in ihnen wircket, und fie mit unaus-Seufzen vertrit. Gal. 4, 6. forechlichen Rom. 8, 26.

5. Wen foll man anbeten?

Den dreyeinigen GOtt, Water, Sohn und heiligen Geist. Nicht aber eine Creatur, nicht die Engel, Offenb. 19, 10, nicht die Jungfrau Maria, noch sonsten der verstorbenen Heiligen einen, weil unser Heiland selbst uns zu seinem Water hin-weiset, der allein helsen und geben kan und will, was wir im Glauben von ihm bitten; die Crea-

turen aber nicht helfen können, Offenb. 14, 7. Matth. 4, 10.

Alles sollen wir bitten?
Alles sollen wir bitten, was uns nach Seele und Leib nothig und nüßlich ist, und zu Gottes Ehren gereichet, vornehmlich aber das Feistliche, was unsere Seele betrifft. Darum uns unser Heiland im Vater unser zuerst lehret beten um die Heiligung des Namens Gottes, um das Reich Gottes in uns, um die Vollbringung seines Willens. In solcher Ordnung, da wir uns Gott gank überlassen, dürsen wir auch wol um das Leibliche bitten, wenn ers uns nühlich erstennet.

7. Wie foll das Gebet geschehen?

Das Gebet soll geschehen mit Andacht und Ernst, Jac. 5, 16. Ps. 145, 18, im kindlichen Bertrauen, Marc 11, 24, im Namen JEsu Christi, Joh. 16, 23, im Geist und in der Wahrheit, Joh. 4, 23. 24, mit Anhaltung und Fortsehung, Matth. 7, 7.

8. Wenn follen wir beten?

Wir sind an keine gewisse Zeit gebunden, darin wir beten sollen, sondern ohne Unterlaß oder allezeit sollen wir beten, und nicht laß werzden, Luc. 18,1, weil die Thur zu Gott durch Chrissum allezeit offen stehet, auch wir um unserer Noth und Gefahr willen es höchstnöthig haben, allezeit zu beten. Es ist ja recht und gut, daß wir Morgens und Abends beten, Ps. 5,4. Ps. 63,72

Ps. 92, 3. Jes. 26, 9. Allein daben soll es nicht bleiben, sondern alle unser Thun soll mit und im Gebet geschehen. Nichts soll uns auch am Gebet hindern, keine Arbeit und Geschäffte, ja weder Freund noch Feind.

9. Wo follen wir beten?

Wir sind im neuen Testament auch an keinen gewissen Ort gebunden, da wir mit unserm Gebet erscheinen sollen, sondern an allen Orten sollen wir beten, weil Sottaller Orten gegenwärtig ist. Unser Heiland weiset uns ins Kämmerlein, Matth. 6, 6. verglichen mit Joh. 4, 21. 23.

10. Mit was für Geberden foll das Geber geschehen?

Auf die äusserlichen Geberden kommts nicht an. Wenn aber das Herz gebrochen und gedemuthiget ist, so werden sich auch die Knie gar leicht beugen, wie wir die Exempel in der heiligen Schrift vor uns haben, da die Alten im Gebet sich nicht nur auf die Knie, Dan. 6, 10. 1 Kon. 8, 54. Eph. 3, 14. sondern wol gar auf ihr Angesicht zur Erden niedergeworfen haben, 4 Mos. 16, 22. C. 20, 6. Matth. 26, 39. Man kan auch, wenn die Umstände es nicht anders zulassen, stehend, sisend und liegend zu Gott beten, so es nur mit dem Hersen seine Richtigkeit hat.

II. für wen foll man beren?

Wir sollen nicht nur für uns oder die Unstigen, Jer. 29, 7. Hiob 1,5, sondern auch für alle Menschen, 1 Tim. 2, 1=4, ja auch für die Feinde

ju GOtt beten, Matth. 5, 43. 44; insonderheit auch für die drey Hauptstände, für Lehrer und Prediger, Hebr. 13, 7, für die Obrigkeit, 1 Sim. 2,2, und für Stern und Hausherren; am sonder= baresten aber für die Gläubigen als Glieder am geistlichen Leibe des Herrn JEsu, Jac. 5, 16. Eph. 6, 18.

## 2. Vom Gebet des HErrn insonderheit.

12. Welches ist das allerbeste und vollkommens fte Gebet?

Das Gebet des Hern, welches Match. 6, 9 u. f. und Luc. 11, 2 u. f. zu finden ist, und also lautet: Dater unser, der du bist im Zimmel. Geheiliget werde dein Mame. Dein Reich komme. Dein Wille geschehe, wie im Zimmel, also auch auf Erden. Unser täglich Brodt gib uns heute. Und vergib uns unsere Schulden, wie wir vergeben unsern Schuldigern. Und führe uns nicht in Versuchung. Sondern erlöse uns von dem Uebel. Denn dein ist das Reich, und die Araft, und die Zerrlichkeit in Ewigkeit, Amen!

13. Wie wird die Gebet genannt?

Es wird das Gebet des ZErrn genannt, weil der HErr JEsus uns dasselchret und vorgeschrieben hat. Es heißt auch das Vater unser, von den Ansangsworten.

14. Wer

#### 174 Das dritte Zauptstud.

14. Wer gab dazu Gelegenheit?

Luc. 11, 1. gab ein Jünger des HErrn JEsu ihm Gelegenheit dazu. Als er ihn hatte hören beten, sprach er: ZErr, lehre uns beten, wie Joshannes auch gethan hat. Wozu der HErr Jesus denn willig war, und sie also beten lehrete.

15. Durfen wir auch mit andern Worten beten?

Unser Heiland will uns eben nicht so vest an dieses Gebet gleichsam anbinden, als wenn wir auch nicht mit andern Worten unser Hert aussschütten solten, sondern er zeiget und lehret nur darin, was und wie wir zu GOtt beten sollen.

16. Wie wird die Gebet eingetheilet?

Das Gebet felbst wird eingetheilet in Die Porrede, sieben Bitten, und ben Beschluß.

17. Was enthalten diese Stude insgemein?

Die Vorrede ist die Ansprache an GDEE ben himmlischen Bater mit glaubigem und kindlichem Herken. In den sieben Bitten suchen wir ben dem himmlischen Bater, daß er uns das Gute geben, und das Bose von uns nehmen wolle. Und zwar in den drey ersten Bitten bitten wir um das geistliche Gute, oder was die Seele betrifft, in der vierten um das leibliche Gute, oder was den Leib betrifft, in den letzten drey Bitten aber um Albwendung alles Bosen. Im Beschluß ist ein Lobspruch enthalten.

Die

# Die Vorrede.

18. Wie lautet die Porrede ?

Vater unser, der du bist im Himmel. Was ist das? Antwort:

GOtt will uns damit locken, daß wir gläuben sollen, er sen unser rechter Bater, und wir seine rechte Kinder, auf daß wir getrost und mit aller Zuversicht ihn bitten sollen, wie die lieben Kinder ihren lieben Bater.

19. Ju wem weiset uns Christus hin in diesem Gebet ?

Zu dem himmlischen Vater, den sollen wir anbeten. Dieser Vater ist der dreneinige GOtt, welcher zwar auch ein ZErr über alles ist, doch sollen wir ihn mehr als einen Vater ansehen, das mit wir desto mehr zu einem kindlichen Verstrauen mögen erwecket werden, Eph. 3, 15. Dasher Lutherus spricht: GOtt will uns damit locken, daß wir gläuben sollen, er sey unser rechter Vater, der es herhlich und väterlich mit uns meinet, und wir also nur getrost und mit aller Zuversicht ihn bitten sollen, wie die lies ben Kinder ihren lieben Vater bitten.

20. Welche können GOtt mit Wahrheit einen Vater nennen?

Nach der Schöpfung und Erhaltung ist GOtt ein Vater aller Menschen, Jes. 63, 16. Sie erkennen ihn aber nicht alle für ihren Bater, und ehren und gehorchen ihm nicht alle, Malach. 1,6. Daher können ihn nur die Gläubigen und Wiedergebornen mit Wahrheit ihren Vater nennen, weil sie Christum durch den Glauben ansgenommen und seine Kinder worden sind, ja weil sie den Geist seines Sohnes empfangen haben, der da schreyet: Abba, lieber Vater. Gal. 4,6. Nom. 8,15.

21. Warum sollen wir nicht mein Vater, sondern unser Vater, sprechen?

Unser Bater heisst es, dieweil wir nicht nur für uns allein, sondern auch für andere, und insonderheit die Gläubigen befen, und alle herhliche Liebe gegen einander beweisen sollen, wie Kinder eines Baters im Himmel, Malach. 2, 10. Matth. 23, 8. 9.

22. Was sollen wir zu unserer Erweckung bey diesem Gebet mehr bedencken?

Damit wir noch mehr zum Glauben und kinds licher Zuversicht mögen erwecket werden, sollen wir bebencken, daß unser Bater im Zimmel ift.

23. Wie ist solches nicht zu verstehen?

Nicht also, als ware er im Himmeljeinges schlossen, wie ein Mensch im Gemach zwischen vier Wanden eingeschlossen ist; sondern dadurch wird er unterschieden von den Vatern, die auf Erden sind.

24. Was wird insonderheit dadurch angedeutet? Insonderheit wird angedeutet, daß er sep 1) ein

1) ein allmachtiger Bater, ber ba geben fan, mas wir bitten; welches ein leiblicher Bater nicht fan, Luc. 11, 13: 2) ein reicher Bater, bem es an nichts gebricht, fondern der allen Ueberfluß hat, und mit= theilen fan aus feinem Reichthum, Eph.2, 4. C. 3,20. Mf. 115, 3. Froifchen Batern aber mangelts oft an Diefem und jenem , und haben nicht, was Rinder von ihnen bitten und begehren : 3) ein allwiffender Bater, Der da weiß, was feine Rinder an Seel und Leib bedurfen, Matth. 6,32; welches leibliche Bater nicht alle= zeit wiffen : 4) ein allgegenwartiger Bater, ber nicht ferne, fondern nahe ift in aller Noth; welches von leiblichen Batern nicht geschehen fan, Jer. 23,24: 5) ein barmherhiger, liebreicher und gütiger Ba= ter, ber gern mit Wohlgefallen feines Derkens helfen und uns geben will , Luc. 6, 36. Ser. 31, 20.

25. Wohin will er unsere gernen richten mit diesen Worten?

Er will unsere Herhen dadurch himmelwärts in die Höherichten, daß, wie der Water im Him= mel ist, wir als seine Kinder auch himmlisch sollen gesinnet senn, und das, was irdisch ist, verleugnen, hingegen das, was himmlisch ist, suchen und begehren. Col. 3, 1 f. Phil. 3, 20. Und mit solchem Herhen sollen wir beten.

Die 21 Lection. Die erste Bitte.

1. Wie lautet die erste Bitte? Geheiliget werde dein Name.

Was.

Das dritte Zauptstück.

Mas ist das? Antwort:

178

GOttes Name ist zwar an ihm selbst heilig: aber wir bitten in diesem Gebet, daß er auch ben uns heilig werde.

Wie geschicht bas?

Wo das Wort GOttes lauter und reingelehret wird, und wir auch heilig als die Kinder GOttes darnach leben; das hilf uns, lieber Vater im Himmel. Wer aber anders lehret und lebet, denn das Wort GOttes lehret, der entheiliget unter uns den Namen GOttes; da behüt uns vor, lieber himmlischer Vater.

2. Welches ist die Sache, darum der Zeiland uns in dieser Bitte bitten lebret?

Die Heiligung des Namens GOttes. Daran fehlets uns, denn wir so gar verderbet sind, daß wir mit dem Namen GOttes nicht recht umgehen, da er doch so hoch und herrlich ist, daß wir mit demselben billig recht umgehen solten. Ezech, 36, 20, 21.

3. Warum seyet unser Zeiland diese Bitte

Uns damit zu lehren, wie wir um die Heiligung des Namens Sottes am ersten und am meisten sollen bekümmert seyn, und wie wir im Gebet nicht zuerst an uns, oder an etwas anders, sondern an Sott

GOtt und seines Namens Verherrlichung gedencen sollen. Ps. 115, 1.

4. Wodurch können wir wiederum zur Zeilis gung des Mamens Gottes ges langen?

Durchs Gebet können wir Gnade erlangen, und in solchen Zustand gesehet werden, daß wir den Namen Sottes heilig und herrlich halten.

5. Was wird durch den Mamen Gottes verstanden?

GOtt selbst, alle seine Eigenschaften, Wercke und Wohlthaten, wie sich GOtt in seinem Wort geoffenbaret hat, Ps. 48, 11.

1) Sott selbst, nemlich Water, Sohn und

heiliger Beift.

2) Die Sigenichaften GOttes find z. E. Ewigfeit, Beiligkeit, Gerechtigkeit, Gutigkeit, Wahr=

heit, und so ferner.

3) Seine Wercke sind die Schöpfung, Erhaltung, Regierung und Versorgung, die Erlösung und das gange Verdienst Christi, die Heiligung, Erleuchtung, Wiedergeburt, und dergleichen.

4) Seine Wohlthaten sind sein Wort und

Sacramente.

Man febe auch oben G. 19. Fr. 3.

6. Was ift dem Mamen GOttes entgegen?

Unser Name, eigene Shre, Werck und Wesen, ist dem Namen GOttes entgegen gesett, Ps. 115, 1.

D 2

7. Was

r

gn

١t

n

tt

7. Was heißt alhier heiligen ?

Heiligen ist hier nicht so viel als heiligmaschen, wie das Wort im dritten Artickel also genommen wird, da wir als Unheilige der Heiligung bedürsen; sondern heiligen ist so viel, als heilig oder im Herhen hoch halten, mit Worten und Wercken ehren, loben und preisen. Denn GOtstes Tameist zwar an ihm selbst heilig, aber wir bitten in diesem Gebet, daß er auch bey uns heilig werde. Ps. 9, 3.

8. Wohin gehet eigentlich die erfte Bitte?

Dahin, daß BOttes Name in unserer Seele verkläret, verherrlichet und recht groß möge werden, Joh. 12,28, daß wir ihn loben, rühmen und preisen mögen, ja daß der Name GOttes an allen Orten möge verherrlichet werden, Malach. 1, 11, hingegen, daß wir uns selbst, die Welt, und was darinnen ist, mögen klein und nichts achten: indem wir von Natur so beschaffen sind, daß wir uns und unser Thun, ja die Welt mit ihren Dingen höher halten als GOtt selbst.

9. Wie geschiehet die Zeiligung des Namens Gottes nach Lutheri Erklärung?

1) Durch lautere und reine Lehre des Wortes (SOttes, 2) durch ein heiliges und gottseliges Leben.

10. Was ist das Mittel, dadurch der Name Gottes geheiliger wird?

Das Wort Gottes muß gelehret oder gelesen und gehandelt werden, wenn der Name Gottes foll foll geheiliget werden. Denn das ist das Mittel, daraus wir GOtt nach seiner Heiligkeit und Ge-rechtigkeit, wie auch nach seiner väterlichen Liebe, Güte, Treue und Barmherkigkeit müssen erken, nen lernen, welches ohne GOttes Wort nicht geschehen kan, Rom 10, 13-15. Daher unter Heyeden und Türcken kein wahres Erkäntniß GOttes, vielweniger die Heiligung des Namens GOttes sein kan.

n. Wen hat GOtt gesandt, sein Wort zu ver= Kundigen?

Die Propheten, seinen eingebornen Sohn, die Apostel und andere treue Anechte GOttes, Hebr. 1, 1. und er verordnet noch immer zu dem Ende das heilige Predigtamt, daß durch die Berstündigung des Worts GOttes sein Name den Menschen möge bekannt und offenbar gemacht, und also geheiliget werden, Eph. 4, 11.

12. Was und wie vielerley ist das Wort GOttes?

Das Wort GOttes ist, was GOtt entweder unmittelbar selbst geredet, oder durch die Männer GOttes, so vom heiligen Geist getrieben sind,
hat lassen verkündigen und auszeichnen, 2 Petr. 1,
20. 21. Und selbiges ist entweder das Wort des
Geses, wodurch uns unsere Sünden und der
Zorn GOttes vorgestellet; oder das Wort des
Evangelii, wodurch uns ICsus Christus mit
aller Gnade und Segen vor Augen gemahlet wird,
Gal. 3, 1.

W 3

13.Wie

0

b

B

13. Wie muß das Wort Gottes verfündiget werden?

Wenn der Zweck desselben, oder die Heiligung des Namens SOttes, soll erhalten werden, so ists nicht gleich viel, wie SOttes Wort verkündiget werde, sondern es muß lauter und rein verkündiget werden; welches geschiehet, wenn es in seiner Lauterkeit gelassen wird, wie es ist, und nichts menschliches wider den Sinn des heiligen Beistes weder Zugesetzt noch davon genommen wird, 2 Cor. 2, 17. 3. E. wenn auf wahre Busse und Bekehrung, auf wahren lebendigen Glauben, auf Verleugnung der Welt, auf die Nachfolge Christi, und rechtschaffen Wessen gedrungen wird; imgleichen, wenn das Wort der Wahrheit recht getheilet und applietivet wird, 2 Tim. 2, 15.

14. Was wird hiezu erfordert, und warum has ben wirzugleich zu birten?

Weil hierzu treue Lehrer und Prediger nöthig sind, welche GOtt mit seinem heiligen Geiste erzleuchtet und gesalbet hat; so bitten wir zugleich in dieser Bitte den lieben GOtt um treue Arbeiter, derer in Kirchen und Schulen gar wenig sind, Matth. 9,37.38.

15. Was wird mehrzur Zeiligung des Mamens GOttes erfordert?

Ein heiliges und gottseliges Leben. Denn es ist nicht genug, daß treue Lehrer und Prediger da sind, welche das Wort GOttes lauter und rein verkundigen, wenn es auch Christus und seine Apostel selbst predigten, als welche die besten Leh= ver gewesen; sondern zur Heiligung des Namens Gottes ist auch ein heiliger Wandel vor Gott und Menschen höchstnöthig.

16. Wenn entstehet ein heiliges Leben ?

Wenn die Menschen nicht nur GOttes Wort anhören, sondern auch annehmen, 1 Cor. 15, 1.
1 Thess. 13, und sich dadurch zu Kindern GOtetes miedergebären lassen im heiligen Geist, 1 Petr. 1,23. Denn wo keine Wiedergeburtist, daist auch kein göttliches oder Christliches Leben, daher unwiedergeborne und undekehrte Weltmenschen nicht heilig leben können, weil sie das Wort GOttes an sich nicht lassen kräftig werden, zu ihrer Herspensänderung, und keine göttliche Kraft und Leben empfangen haben. Kinder GOttes aber haben Gnade, Geist und Kraft von GOtt empfangen, daher sie auch heilig leben können, 2 Petr. 1,3.

17. Was ift ein heiliges Leben?

Ein heiligesleben ist, wenn Kinder Stes nach dem Worte Stes ihr Leben und Wandel führen, und zu dem Ende ihr Wesen fleißig darnach prüfen, und insonderheit täglich ausziehen den alten Menschen, und anziehen den neuen Menschen, Eph. 4,24. verglichen mit Matth. 5,16. 1 Petr. 2,12.

18. Was muß in unserm Leben die Regel und Richtschnur seyn?

GOttes Wort muß allein unsere Regel und Richtschnur seyn, darnach wir uns in unserm Leben richten mussen. Wer davon abweichet, der M 4 184 Das dritte Zauptstück.

lebet nicht heilig als ein Kind GOttes, Pf. 179, 9. Gal. 6, 16.

19. Konnen wir folches aus eigenen Kräften thun?

Aus eigenen Kräften können wir nicht heilig und gottseig leben, sondern wir mussen SOtt den himmlischen Bater um seine Gnade und Kraft des heiligen Geistes dazu anrusen. Solches lehret uns unser Heiland in dieser ersten Bitte, und Lutherus in seiner Erklärung, wenn er spricht: Das hilf uns, lieber Vater im Zimmel. 2 Petr. 1, 2 f.

20. Was stehet der Zeiligung des Mamens
Gottes entgegen?

Die Entheiligung besselben.

21. Wodurch wird der Mame GOttes entheis liget?

Durch falsche Lehre und boses Leben; wie Lutherus spricht: Wer aber anders lehret und lebet, der entheiliget unter uns den Mamen GOttes.

22. Was ist falsche Lehre?

Falsche Lehreist, wenn man anders lehret, als das Wort Gottes lehret, oder wenn wider den Sinn des heiligen Geistes etwas gelehret wird: 3. E. wenn nur Vergebung der Sünden, aber nicht Busse geprediget wird; imgleichen, wenns heist: Wir sind alle arme Sünder, wir können so fromm nicht leben, und dergleichen.

Der fel. D. Spener hat einganges Buchlein gefamlet,

barin die falsche Lehre beschrieben ift, so durch Derkehrung der Sprüche heiliger Schrift geschiehet; wie bereits oben S. 23. Fr. 17. benn andern Gebot erinnert worden.

23. Welche sind die Beförderer der falschen Lebre?

Die falschen Propheten, oder alle unbekehrte und fleischlich gesinnete Lehrer, an welchen es auch in der Christenheit nicht sehlet, die nur sich selbst suchen, ihren Eigennuß, eigene Ehre, und nicht was Jesu Christi ist, nicht die Schafe, sondern die Wolfe, Ezech. 13, 18. 19. C. 22, 26.

24. Was ist ein boses Leben?

Ein boses Leben ist, wenn man anders lebet, denn das Wort GOttes lehret, z. E. wenn man nach dem Fleisch lebet, die Luste des Fleisches vollbringet, die Welt lieb hat, und was in der Welt ist.

25. Was entstehet von der falschen Lehre und durch ein boses Leben?

Durch bendes wird der Name GOttes entheiliget, Rom. 2, 23. 24.

26. Was heisst hier entheiligen?

Die Entheiligung des Namens Gottes ist nicht also zu verstehen, als wenn der Name Gottes an ihm selbst unheilig gemachet wurde; denn Gott ist und bleibet heilig, es mag der Mensch leben wie er will, gleichwie die Gonne an ihrem Glank nichts verleuret, man ehre oder verunehre sie: sondern entheiligen ist so viel, als den Namen M 5

GOttes in seinem Hergen nicht hoch und heilig halten, sondern mit seinem gottlosen Leben schanden, und ben andern Wolckern, als Juden und Henden, lastern machen, Ezech. 36, 20. Jes. 52, 7.

27. Können wir uns selbst davor bewahren?

Nein, vor solcher Entheiligung können wir uns nicht felbst bewahren, sondern wir können gar leicht in diese schwere Versündigung fallen. Soltt selbst muß uns davor bewahren, daher wir zu bitten Ursach finden: Davor behüte uns, lieber himmlischer Vater.

Die 22 Lection.

### Die andere Bitte.

1. Wie lautet die andere Bitte ?

Dein Reich komme.

Was ist bas? Antwort:

GOttes Reich kommet wol ohn uns fer Gebet von ihm selbst; aber wir bitten in diesem Gebet, daß es auch zu uns komme.

Wie geschicht das?

Wenn der himmlische Vater uns seinen heiligen Geist giebt, daß wir seinem heiligen Wort durch seine Gnade gläuben, ben, und göttlich leben, hier zeitlich und dort ewiglich.

2. Was ist die Sache, welche wir alhier von / GOtt bitten?

Die Sache, welche wir in dieser andern Bitte von GOtt bitten, ist das Neich GOttes. Der Herr JEsus lehret uns darum bitten und darnach trachten, Matth. 6,33. Denn da wir Menschen nur nach dem Irdischen trachten, so sühret er unsere Herzen davon ab, und zeiget uns dagegen etwas, das besser ist als die ganze Welt.

3. Wie stellet uns der Zerr Iksus seinen himmlischen Vater vor?

Alls einen König. Denn wer ein Reich hat, ber ist ein König. Er ist aber ein grosser König und Monarch, ber alle Könige auf Erden ab = und einsehet. Dan. 2, 21.

4. Was ift das Reich GOttes für ein Reich?

Es ist kein weltliches und vergängliches Reich, wie die Neiche dieser Welt sind, welche bald blüshen, bald vergehen; sondern es ist ein himmlissches und ewiges Reich, Luc. 1, 33. Ps. 45, 7. Ps. 145, 13.

5. Wie vielerley ift daffelbe?

Das Neich GOttes ist drenerlen: 1) Das Machtreich. 2) Das Gnadenreich. 3) Das Neich der Herrlichkeit.

6. Wie

6. Wie wird das Machtreich fonft genennet, und wer gehort dazu?

Es heisset sonst auch das Neich der Natur. In dasselbe gehören alle Creaturen GOttes, Himmel und Erden, und alles, was darinnen ist, als Engel, Menschen (bose und gute), Thiere, Schafe, Ochsen, Wögel, Fische, Kräuter und Bäume, ja alles, was GOtt geschaffen hat, Ps. 8, 7=9. Darüber herrschet er als König, indem er alles regieret und versorget, beweiset sich auch darin als einen allmächtigen Herrn und grossen König, Ps. 24, 1- Ps. 47, 3- Ps. 89, 12.

7. Wie wird das Gnadenreich genennet, und welche gehören dazu?

Es heist sonst die Christliche Kirche. In dasselbe gehören alle wahrhaftig Gläubige als Unterthanen, in deren Herhen GOtt durch das Wort seiner Gnade und durch seinen heiligen Geist herroschet und regieret. Die Gottlosen will er auch gerne zu seinen Unterthanen haben, deswegen er ihnen sein Wort verkündigen, und mit demselben seine Gnade antragen lässet.

8. Wo findet sich das Gnadenreich? Dieses Gnadenreich ist auch in eines ieden Gläubigen Herzen, darin GOtt als ein König und Herrresidiret und es durch seinen Geist regieret, Luc. 17, 21. Nom. 14, 17.

9. Was für ein Reich ist das Reich der Zerr= lichkeit, und welche gehören in dasselbe?

Es ist ein ewiges und himmlisches Reich.

In dasselbe gehören alle, welche im Glaubenskampf treu und beständig geblieben sind bis ans Ende, und im Blute des Lammes überwunden haben, Offenb. 7, 14-15. Solche empfahen eine schöne Erone von der Hand des Herrn, und geniessen ewige Freude und Herrlichkeit vor dem Ungesichte SOttes, B. Weish. 5, 17.

10. Um was fur ein Reich bitten wir eigentlich?

Wir bitten hier eigentlich nicht um das Machtreich, weil wir alle schon darin sind, auch nicht daraus fallen können, sondern vornehmlich um das Neich der Gnaden, daß dasselbe zu uns komme, und in uns aufgerichtet werden möge. Ps. 68, 29.

11. Was ftebet diefem Reich entgegen?

Das Reich des Satans, welches ist ein Reich der Finsterniß, da der Satan durch Unglauben, Unbußfertigkeit und allerlen Sünden in den Seelen der Menschen herrschet, Eph. 6, 12. 2 Cor. 4,4. Darum bitten wir zugleich um die Zerstörung des Reichs des Satans.

12. Kommt das Reich Gottes nicht ohne unser Gebet?

Ob es zwar wol ohne unser Gebet kommt, so bitten wir doch in diesem Gebet, daß es auch zu uns komme, und des Satans Neich in uns zerstőzet werde.

13. Wer hat uns das Reich der Engden er=

Christus hat uns dasselbe erworben durch sein Lei-

Leiden, Sterben, Auferstehung und Himmelfahrt, und GOtt lässet uns solches durch das Evangelium verkündigen, Matth. 3, 2, daß wir von der Obrigkeit der Finsterniß errettet, und in das Neich seiner Gnaden versehet werden, Col. 1, 13.

14. Wie werden wir darein verfeget ?

Solches geschiehet nach Lutheri Erklärung also: Wenn der himmlische Vater uns seinen hei= ligen Beist giebet zc.

15, Was ist uns nothig zur Aufrichtung des Reichs GOttes?

Der heilige Geist, welchen der himmlische Bater auch gern geben will denen, die ihn darum bitten, Luc. 11, 11=13, und seinen Wirckungen Naum geben. Denn gleichwie, wenn man einen zum Gastmahl eingeladen, wo man anders nicht blosse Worte machet, sondern es einem ein rechter Ernst ist, man die Thüre nicht zusperret, sondern dieselbe aufthut: also, wenn es mit der Bitte um den heiligen Geist auch ein Ernst ist, muß man den Wirckungen desselben im Hersen Raum und Plaßlassen, und die Thür aufthun.

16. Durch was für ein Mittel wirdet der heilige Geift?

Durch das Evangelium, durch welches uns verkündiget wird, was Christus gethan, was er uns Gutes erworben hat, und wie wir durch ihn aus allem unserm Verderben können errettet werden, Rom. 1, 16,

17. Wels

17. Welches sind die Wirdungen des heiligen Geistes?

Der wahre Glaube an JEsum Christum, burch welchen wir ihn kräftig erkennen, mit seinem ganten Verdienst ergreiffen, und Vergebung der Sünden erlangen, Eph. 2, 8. Daher der Friede mit GOtt, und die Freude im heiligen Geist entstehet, Rom. 5, 1. Hebr. 4, 2.

18. Wie muß aber das Mittel gebraucht werden?

Wenn der Mensch das Wort Gottes höret und sich damit vereiniget, wie der Same mit dem Acker, und die Speise mit dem Leibe; so entste= hen dadurch solche selige Wirckungen des heiligen Geistes. Wo aber der Mensch das Wort Got= tes entweder gar nicht höret, oder nur höret, und sich nicht mit demselbigen vereiniget; so bleibet er auch im Reiche der Finsterniß, im Tode und aller Unseligkeit, Hebr. 4,2, und erfähret solche selige Wirckungen nicht.

19. Womit muß es der Mensch beweisen, daß er GOttes Wort angenommen habe, und an IKsum Christum glaube?

Damit, daß er auch göttlich lebe, wo er anders sich nicht betrügen will, Eph. 2,5. Denn wo noch ein gottlos Leben ist, da ist kein wahrer Glaube, auch das Neich GOttes nicht, Jac. 2, 17. No aber ein göttlich Leben ist, da ist auch Glaube.

20. Worin

20. Worin beweifet fich das gottliche Leben?

Darin, daß wir durch die heilsame Gnade GOttes verleugnen das ungöttliche Wesen und die weltlichen Luste, und züchtig, gerecht und gottselig leben in dieser Welt, Sit. 2, 12, oder kurt, daß wir nach dem Willen GOttes leben, wie Henoch, Noah, und alle wahrhaftig Gläubige uns zum Exempel da stehen, 1Mos. 5, 24. C. 6, 9.

21. Wenn muß daffelbe fich anfangen ?

Zier zeitlich muß sich das göttliche Leben anfangen, und nicht dis dorthin versparet werden, Gal. 2,20. Ja es muß sich nicht nur anfangen, sondern auch fortgesehet werden, ob zwar noch in vieler Schwachheit und Unvollkommenheit, iesdoch in Bahrheit und Aufrichtigkeit. Ja solsches göttliche Leben höret auch im Tode nicht auf, sondern währet auch dort ewiglich; denn da kommen wir vom Glauben zum Schauen, aus der Unvollkommenheit zur Vollkommenheit, und aus dem Neich der Gnaden in das Neich der Glorie und Herchichteit, da wir GOtt ohne alle Sünde unaushbörlich loben und preisen werden, Tit. 2, 13.

Die 23 Lection. Die dritte Bitte.

1. Wie lautet die dritte Bitte?

Dein Wille geschehe, wie im Hims mel, also auch auf Erden.

Mas

Was ist das? Antwort:

GOttes guter gnådiger Wille ges schicht wol ohne unser Gebet: aber wir bitten in diesem Gebet, daß er auch ben uns geschehe.

Wie geschicht bas? Antwort :

Wenn GOtt allen bosen Nath und Willen bricht, und hindert, so uns den Namen GOttes nicht heiligen, und sein Reich nicht kommen lassen wollen, als da ist des Teufels, der Welt, und unsers Fleisches Wille; sondern stärket und bes halt uns vest in seinem Wort und Glauben bis an unser Ende. Das ist sein gnädie ger und guter Wille.

2. Warum bitten wir in diefer Birre?

Wir bitten um die Vollbringung des Willens GOtres Daran mangelts uns gar sehr, denn wir von Natur lieber unsern eignen Willen thun als GOttes Willen, 1 Mos. 6,12. Wir können aber durchs Gebet zu solchem Zustande gelangen, daß wir an dem Willen GOttes einen Wohlgefallen haben, und denselben gern thun; deswegen lehret uns unser Heiland darum bitten, Hebr. 13, 21.

3. Wie hat uns Chriftus folches gelehret?

Er hat uns nicht nur mit Worten gelehret, daß wir um die Vollbringung des Willens VOL

### Das dritte Zauptståd.

194

SOttes bitten sollen, sondern er hat sich auch selbst uns zum Exempel hierin dargestellet, indem es ihm eine rechte Lust und Freude gewesen, den Willen seines Vaters zu vollbringen, Ps. 40, 9. Joh. 4, 34, und hat um dieselbe herhlich gebeten, Matth. 26, 39.

4. Warum lehret uns der Zeiland um den Willen GOttes beten?

Zu dem Ende, weil derfelbe ein guter und gnädiger Wille, oder uns allezeit heilfam und gut ist, daß wir uns daher nichts Boses zu befürchten haben, sondern vielmehr viel Sutes erlangen mögen.

5. Was kan bey dem Willen GOttes nicht bestehen?

GOttes Wille allein soll geschehen, daben denn nicht unsers eignen Fleisches Wille, auch nicht der Welt, noch des Teufels Wille, bestehen kan. GOtt allein ist Bater und Herr über alles, welcher alles erschaffen hat, auch alles erhält und versorget. Daher wir auch auf dessen Willen allein acht haben sollen, als gehorsame Kinder auf den Willen ihres Baters, Malach. 1, 6.

6. Was muß vor Vollbringung des Willens GOttes hergehen?

Wenn GOttes Wille geschehen soll, so muß berselbe vorher erkannt werden, welches nebst dem Gebet aus der Forschung der heiligen Schrift und Anhörung des Wortes GOttes geschehen kan: denn darin hat uns GOtt seinen Willen geoffen-

baret, dahero wir denn den lieben GOtt zugleich um die wahre Erkantniß seines Willens bitten, Eph. 5, 17.

7. Ifts genug, den Willen GOttes zu wiffen?

Nein, es ist nicht genug, daß wir nur seinen Willen wissen, sondern er muß auch geschehen. Wiele wissen, was GOttes Wille ist, und was sie thun oder lassen sollen, sie thun aber denselben doch nicht, wie Christus solche beschreibet Matth. 7,21. Luc. 12,47.

### 8. Was ist der Wille Gottes?

GOttes Wille ist kurk, wir sollen Busse thun und an das Evangelium gläuben, Marc. 1, 15. 1 Joh. 3, 22, und solchen Glauben beweisen in der Nachfolge Christi, in herslicher Liebe zu GOTT und dem Nächsten, Gal. 5, 6, und in der Heilis gung und Aufnahme des Creukes, 1 Thess. 4, 3.

9. Wie kommen wir zu der Vollbringung des Willens Gottes?

Aus eigner Kraft können wir ihn nicht thun, sondern Gott selbst muß und fertig machen in allen guten Wercken, zu thun seinen Willen, Hebr. 13,21. Daher wir ihn bitten mussen, daß der Wille GOtztes auch bey uns geschehe.

10. Wie foll der Wille Gottes gefchehen?

Auf Erden wie im Zimmel. Die Engel und Auserwehlten GOttes im Himmel thun den Willen GOttes mit aller Lust und Freude, ungezwungen, aufrichtig, ohne alle Ausnahme, Ps. 103, 20.21: also soll verselbe auch von uns, und sins sonderheit von den Kindern GOttes, mit Lust und Freude, in aller Aufrichtigkeit alhier auf Erden gesschehen. Es solte zwar der Wille GOttes von allen Menschen geschehen, weil sie ja alle von GOtt erschaffen sind; allein es ist das Verderben so groß, daß die meisten GOtt nicht als ihren Vater wollen erkennen lernen, auch nicht seine rechte Kinder werden wollen; daher sie sich auch nicht um den Willen GOttes bekümmern, und densels ben weder recht wissen noch thun, 1 Mos. 6,3.

Alle Creatur thut den Willen Gottes in ihrer Art, Pf. 148, 1 f. nur der Mensch, ob er gleich das alleredels ste Geschöpf Gottes auf Erden ift, thut denselben leider von Natur nicht.

11. Geschiehet der Wille Gottes ohne unser Gebet?

Ja, der Wille GOttes geschiehet zwar wol ohne unser Gebet, nemlich von andern Kindern SOttes hie und da auf Erden; aber wir bitten in diesem Gebet, daß er auch von uns und bey uns geschehen möge.

12. Wie geschiehet der Wille Gottes nach der Erklärung Lutheri?

1) Wenn GOtt allen bosen Rath und Willen bricht und hindert. 2) Wenn er hingegen uns stärcket und vest behält in seinem Wort und Glauben bis an unser Ende.

13. 100er

33. Wer sind diejenigen, welchen ein boser Bath und Wille zugeschrieben wird?

Der Teufel, die Welt, und unser gleisch, als dren Rebellen wider Gott.

14. Was ist der Teufel, und wohin gehet sein Rath und Wille?

Der Teufel ift ein bofer und von GDtt ab. gefallener Beift, welcher Stt und feinem Willen gant entgegen ift, Offenb. 12, 9. Gein bofer Rath und Wille gehet dahin, daß der Name Sottes nicht moge geheiliget werden, noch auch das Reich Gottes ju uns kommen, das ist, daß Gottes Wort nicht lauter und rein moge verkundiget werden, und daß die Menschen sich nicht zu Gott bekehren, nicht gläubig und fromm werden mogen, 2 Cor. 4, 4. Luc. 8, 22. Daffaber Die Menschen ohne Henderung des Hergens zur Rirche, sur Beichte und Abendmahl geken, und aus bloffer Gewohnheit Morgens und Abends beten, ober fich mit einem Wahn = ober Mund= glauben behelfen, folches alles fan der Teufel mohl leiden, wenn fie nur in Gunden bleiben.

15. Was ist die Welt, und wohin gehet dersels ben Wille?

Die Welt sind alle rohe, sichere und unbekehrte Menschen, die da lieb haben die Welt, und was in der Welt ist, Fleischeslust, Augenlust und hossartiges Leben, 1 Joh. 2, 16. Dieselbe hat auch einen bosen Nath und Willen, welcher mit dem Satan eins ist, und dahin gehet, daß sie andere mit N 3 ihrem ihrem bosen Leben ärgern, und an ber Bekehrung und wahren Gottseligkeit hindern, sie deshalben verspotten, und nur wollen, daß wir mit ihnen in das wüste unordige Wesenlaufen, und in Sünden dahin leben sollen, Sprüchw. 1, 15.16.

16. Was ist das fleisch, und wohin gehet dessen boser Rath und Wille?

Das fleisch ist das Verderben, so in uns stecket, da wir zu allem Guten untüchtig und erstorben, zum Bosen aber geschieft und geneigt sind. Dessen boser Nath und Wille ist, daß wir thun und vollbringen sollen, was dem Fleisch gelüstet, und dem Geiste GOttes zuwider ist, Gal. 5, 17.

17. Was muß GOtt zuerstehun, wenn sein wille von uns geschehen soll?

Er muß erstlich selbst diesen bosen Rath und Willen brechen und hindern. Denn bende können nicht bensammen stehen, Christus und Belial, Geist und Fleisch, Licht und Finsterniß stimmen nicht mit einander überein, 2 Cor. 6, 15. Jac. 4, 4.

18. Warum können wir es selbst nicht

Wir können den bosen Rath und Willen aus eigener Kraft nicht brechen, weil derselbe allzu starck und machtig ist, wir hingegen allzu schwach sind; daher eine göttliche Kraft dazu erfordert wird, Gott aber ist starcker als der Teusel, die Welt und unser eigen Fleisch.

19.Wie

19. Wie bricht und hindert GOtt den bosen Rath und Willen des Teufels, der Welt und unsers Fleisches?

Also, daß er ans ihrem Thun und Anschlägen nichts werden lässet. B. E. Als Saulus willens war, gen Damascus zu reisen, und die Gläubigen zu versolgen, (welches ein böser Nath und Wille des Teufels, der Welt und seines Fleisches war) so brach und hinderte GOtt solchen bösen Nath und Willen also kräftiglich, daß er ihm sein ganzes Herk änderte, und er die Gläubigen nun nicht mehr versolgete, sondern herhlich liebete, sa Chrissum selbst predigte. Und ob zwar solches eine ganz ausserventliche Gnade und Kraft war; so beweiset sich doch GOtt immerzu so kräftig an den Seelen der Menschen durch sein Wort und heilisgen Geist, und will gern den bosen Nath und Wilsten brechen und hindern.

20. Wie geschiehet ferner Goetes Wille?

Wenn er uns stärcket und vest behält in seinem Wort und Glauben bis an unser Ende.

21. Warum und wie muß Gott uns ftarden?

Wenschen, und können dem Teufel, der Welt und unserm eigenen Fleisch aus eigenen Kräften nicht Widerstand thun. Gott aber ist es, der uns stärcket, indem er uns seinen heiligen Geist giebet, und alle nothige Kraft zu kämpfen und zu überwinden mittheilet.

D2 4

22. Marum

Das dritte Zauptstück.

200

22. Warum und wie behalt er uns veft in feinem Wort und Glauben?

Weil wir zum Abfall vom Worte GOttes und Glauben geneigt sind, so behalt uns GOtt vest in seinem Wort und Glauben, indem er sein Wort durch den heiligen Geist immer kräftiger, lieblicher und schmackhafter in unsern Hergen werden, auch durch den Glauben uns immer mehr und mehr seine Herrlichkeit sehen lässet, daß uns weder Luft noch Furcht, weder Tod noch Leben von ihm trennen und scheiden kan, sondern daß wir vielmehr treu und beständig bleiben bis an unser Ende, Nom. 8, 38.

23. Was ift dieses, wenn Gott folches an uns Menschen thut und in uns wirdet?

Das ist sein gnädiger und guter Wille; das ist, damit beweiset uns Gott seine Gnade, zu unserm ewigen Heil, und geschiehet hierin sein Wille ben uns.

Die 24 Lection. Die vierte Bitte.

unser täglich Brodt gib uns heute. Was ist das? Antwort:

SOtt giebt täglich Brodt, auch wol ohne unser Bitte, allen bosen Menschen: aber wir bitten in diesem Gebet, daß ers uns

uns erfennen lasse, und mit Dancksagung empfahen unser täglich Brodt.

2Bas heifft benn taglich Brodt? Untwort:

Alles, was zur Leibes Nahrung und Nothdurftgehöret: als Essen, Trinden, Rleider, Schuh, Haus, Hof, Acker, Vich, Geld, Gut, fromm Gemahl, fromme Kinder, fromm Gesinde, fromme und getreue Oberherren, gut Regiment, gut Wetter, Friede, Gesundheit, Zucht, Ehre, gute Freunde, getreue Nachbarn, und desgleichen.

2. Warum bitten wir in diefer Bitte ?

Wir bitten um das tägliche Brodt. Solsches dürfen wir gar wohl thun, weil der Here Jefus gesus seibst uns darum zu bitten gesehret hat, doch in der Ordnung, daß wir zuerst Gott bitten, daß sein Name möge geheiliget werden, daß sein Reich komme, und daß sein Wille geschehe, Matth. 6, 33.

3. Ju wemweiset uns der Zeiland in dieser Bitte?

Zu bem himmlischen Vater. Vor bessen Thur sollen wir treten und also beten: Unser tag= lich Brodt gib uns heute. Denn er ist reich und barmhertig. Er kan und will uns alles geben, was wir bedürsen und uns nach Leib und Seele nützlich ist. Gott kan zwar uns Menschen auch das tägliche Brodt wegnehmen, oder den Brodt-R 5 korb forb höher hängen; welches geschiehet, wenn er Miswachs und Theurung ins Land schiefet: allein solches thut er nicht von Herzen, Klagl. 3,33, sondern muß es als ein gerechter GOtt thun, um der Menschen Bosheit, Undanckbarkeit und Ungehorsams willen, weil sie seine Gaben und Ereaturen so schändlich misbrauchen, und in Wohllüssen verzehren; wie GOtt also Egyptenland und Jerusalem mit Theurung gestrafet hat, 1 Mos. 41, 55 f. Hos. 2,8.9. Habac. 4,17.

te

D

fo

2

el

11

80

11

d

4. Wie stellet er uns mit dieser Bitte vor die Thur seines Vaters bin?

Als arme Bettler, die gar nichts von sich selber haben, sondern alles von GOtt suchen, nehmen und empfangen mussen. Auch Känser und Könige sind vor GOTT als Bettler anzusehen, denn ja auch sie nichts von ihnen selber haben, sondern ben GOtt zu Tische gehen, und alle ihr Brodt aus seiner Hand empfangen, Ps. 145, 15. 16.

5. Bat der Mensch das tägliche Brodt seiner Zände Arbeit, fleiß und Kräften zuzuschreiben?

Nein. Denn ob gleich der Mensch arbeiten und durch seiner Hände Arbeit etwas verdienen muß: so hat er doch nichts seiner Arbeit und Kräften zuzuschreiben, sondern GOTEist es, der auch Gesundheit, Kräfte und Gelegenheit zu arbeiten darreichet. Die Arbeit ist nur als ein Mittel, das durch uns GOtt unser Brodt giebet, und als diesienige Ordnung anzusehen, welche GOtt besiehlet,

Mos. 3, 19. 1 Thess. 4, 11. 2 Thess. 3, 8. 10. 11. 12. Wenn z. E. ein Ackersmann sichs auch noch so sauer werden liesse, er pflügete, er säete, und thäte alles, was er nur könte; so könte er doch nicht den Sonnenschein, Regen und Segen dazu geben, sondern Gott ists, der Frühregen und Spatregen zu rechter Zeit giebet, Jer. 5, 24.3 Mos. 26, 4. Auch Kinder dürsen nicht meinen, weil sie ihr Brodt von den Eltern bekommen, als bekämen sie es nicht von GOTT; denn GOTT giebet es ja erst in die Hände ihrer Eltern, sonst könten auch sie nichts bekommen.

#### 6. Wie vielerley ist das Brodt?

Zweyerlen, das geistliche und das leibliche. Das geistliche Brodt ist Christus selbst, wie er sich nennet Joh. 6, 33.48. Das leibliche ist alles, was zur Leibes Nahrung und Northdurst gehört.

# 7. Um welch Brodt bitten wir Gott eigent=

Um das leibliche, obs gleich nicht unrecht ist, wenn wir auch das geistliche Brodt mit darunter verstehen, und zugleich darum bitten wolten, denn wir dasselbe ja noch nothiger haben als das leibliche, wiewol wir eigentlich in den andern Bitten um das geistliche bitten.

## 8. Was gehört nach Lutheri Erklärung zur Leis bes Tahrung und Nothdurft ?

Es gehöret dazu Essen und Trincken, das durch der Leib genehret und gestärcket wird; Rlei=

a

fi

n

3

t

Rleider und Schuh, dadurch der Leib wider Frost und Kalte bedecket wird, Sirach 39, 31; Zaus und Zof, darin wir wohnen, des Sommers den Schatten, und des Winters die Warme in der Stube davon zu genieffen; 21cter, dar= auf unfer Korn machfet, und Dieh, badurch det Acter gedunget und bestellet wird, davon wir auch 2Bolle und Felle zur Rleidung, und Fleisch zur Speise nehmen konnen ; Geld und Gut, zur Sandlung, bamit wir die Nothburft taufen und anschaffen können; fromm Gemahl oder Cheleute, Luc. 1, 6. 1 Mof. 24, 50.51; fromme Rin= der, Pf. 127,3; fromm Gefinde, durch welches Die Haushaltung im Segen geführet und gute Ordnung im Hausstande erhalten wird; from= me und getreue Oberherren, gut Regiment, Dadurch wir wider allen Unfall der Gottlofen, und wider alle Ungerechtigkeit beschützet werben, daß wir ein geruhiges und stilles Leben führen mogen; gut Wetter, Frühregen und Spatregen, Sonnenschein und gedenliches Gewitter gur Bes förderung des Wachsthums des Korns und des Getreides, 5 Mof. 11,14; Griede, daß wir unfere Nahrung ficher treiben und baben geruhig und stille leben können; Gesundheit, daß GOTT ims unfer Bifchen Brobt wohl schmecken laffe. und wir davon Rrafte haben mogen, unfere Berufsarbeit ungehindert fortzuseben; Zucht, daß bem Bosen moge gesteuret, und bas Gute befor= bert werden; Ehre, daß unser guter und ehrlicher Name nicht verlegt und geschandet werde; gute

gute Freunde, getreue und verträgliche Machbarn, welche mit uns in Liebe und Einigkeit leben, auch unsern Nußen im Leiblichen und Geistlichen suchen; und desgleichen, was uns etwa sonst noch nothig und nüßlich seyn mochte, Sirach 39, 31.

9. Sollen wir das alles auf einmal von GOtt bitten?

Es ist nicht die Meinung, als wenn wir alles zusammen auf einmal von Sott begehren sollen, sondern was und wie viel uns zu diesem Leben nach Sottes Willen und unsern besondern Umständen nothig und nühlich ist.

10. Was für Brodt sollen wir von GOTT bitten?

Unser Brodt sollen wir von GDET bitten, welches uns GDET durch unsere Berufbarbeit mit Recht, und aus seinem göttlichen Segen giesbet. Gestohlen Brodt aber, oder das auf unrechste Weise zuwege gebracht worden, ist nicht unser, sondern fremd Brodt, Eph. 4, 28. 2 Thess. 3, 12. Daher alle die, so mit Ungerechtigkeit, Betrug und Diebstahl umgehen, nicht mit Wahrheit können beten: Unser Brodt. Sirach 40,29,30.

11. Warum beifft es taglich Brodt?

Täglich Brodt heisst es, weil wir es täglich zur Erhaltung unsers Leibes und Lebens bedurfen.

Zente soll es uns GOET geben, weil wir nicht nicht auf Morgen oder viele Jahre hinaus denschen und sorgen sollen, denn wir ja nicht wissen, wie lange wir leben; sondern wir sollen vergnügt senn, wenn wir Nahrung und Rleider haben, wielen. Dessen, dess

13. Sur wen follen wir bitten?

Es heisset nicht mein, sondern unser täglich Brodt, besgleichen nicht gib mir, sondern uns; es soll also ein ieder nicht für sich allein das Brodt von dem lieben GOTE bitten und eigennüßig senn, sondern für alle Menschen, auch für die Gottlosen, insonderheit aber für die Gläubigen. Hierzu aber wird ein Hers voll Liebe erfordert, denn ein geißiger oder neidischer Mensch kan nicht mit Wahrheit sagen: Gib uns.

14. Wem giebet GOtt das tägliche Brodt?

GOTT giebt täglich Brodt nicht nur den Frommen, sondern auch den Bosen und Gottlossen, Matth. 5, 45. 1 Mos. 26, 12. Doch dürsen Gottlose nicht dencken, daß sie um deswillen ben GOTT

GOET in Gnaden stehen, wenn sie etwa viel Brodt und Güter dieser Welt haben, oder reich sind; denn die Gottlosen empfangen ihr Gutes in diesem Leben, Luc. 16, 25. GOET giebet es ihnen aber um deswillen, daß sie sich durch solche Güte GOttes sollen lassen zur Busse leiten. Röm. 2, 4.

15. Warum bitten wir noch mehr in dieser vierten Bitte?

Nicht nur um das tägliche Brodt, sondern auch um den rechten Gebrauch der zeitlichen Güter und Gaben GOttes. Denn Lutherus spricht; Daß ers uns erkennenlasse, und mit Dancksgung empfahen unser täglich Brodt. Hos. 2, 8.

16. Wie wird das tägliche Brodt nicht recht gebrauchet?

Das tägliche Brobt, oder dieleiblichen Güter, werden nicht recht gebrauchet, wenn die Menschen sie nicht als Gaben SOttes erkennen, sondern dieselben nur ihrer Arbeit, Mühe und Fleiß, oder Geschicklichkeit zuschreiben; vielweniger, wenn sie dieselben gar verschwenden und auf mancherlen Weise durchbringen, z. E. wenn sie im Fressen und Saufen leben, oder in Pracht und hoffartiger Kleidung, oder ben dem Genuß der Wohlthaten GOttes im Sündendienst dahin leben und bleisben.

17. Wie wirdes hingegen recht gebraucht? Wenn die Menschen es als eine Wohlthat GOt-

D

11

t

0

11

g

U

be

Do

DI

hi

mi

ba

Me

(S

mi

Do

(3

pe

SOttes erkennen, und es als aus der Hand SOttes mit Danckfagung empfangen, 1 Cor. 10, 31. 5 Mos. 8, 10; desgleichen, wenn wir daraus die väterliche Liebe SOttes erkennen, und uns durch den Genuß der Creaturen zur herhlichen Gegenztiebe erwecken lassen; auch alle Krafte, so wir daburch am Leibe empfangen, zum Dienste und Lobe SOttes anwenden.

18. Was ist hiebey nothig?

Weil wir dieses alles nicht von und selber haben, so ists nothig, daß wir es im Gebet von GOTT suchen und begehren, nicht nur, daß er uns unser täglich Brodt geben, sondern auch dasselbe erkennen und mit Dancksagung empfangen lassen wolle.

Die 25 Lection.

## Die fünfte Bitte.

t. Wie lautet die funfte Bitte ?

Und vergib uns unsere Schulden, wie wir vergeben unsern Schuldigern.

Was ift das? Antwort:

Wir bitten in diesem Gebet, daß der Vater im Himmel nicht ansehen wolle unsere Sünden, und um derselben willen solche Bitte nicht versagen; denn wir sind der keines werth, das wir bitten, habens auch

auch nicht verdienet: sondern er wolle uns alles aus Gnaden geben, denn wir täglich viel sündigen, und wol eitel Strafe verdienen. So wollen wir zwar wiederum auch herzlich vergeben, und gerne wohl thun denen, die sich an uns versündigen.

2. Warum bitten wir in diefer funften Bitte ?

Um Vergebung unserer Sünden. Diesels be haben wir so nothig, als das liebe Broot, darum ist auch diese Bitte mit der vorhergehenden durch das Wörtlein und verknüpft. Denn was hülfe es uns Menschen, wenn wir auch Broots die Fülle, ja aller Welt Güter hätten, hätten aber nicht Vergebung unserer Sünden ben GOtt?

3. Wervergiebet die Gunde?

SOET allein ists, der die Sünde vergiebet. Darum weiset uns auch unser Heiland zu seinem Water hin, ben ihm dieselbe zu suchen, als der da barmhertig und gnädig ist, und vergiebet Missethat, Uebertretung und Sünde, Mich. 7, 18. Ps. 130, 4.

4. Wie kommts, daß Gort Gunde vergiebt, da er doch heilig und gerecht ift?

Ob gleich GOTT ein heiliger und gerechter GOTT ist, und vermöge seiner Gerechtigkeit nicht anders als die Sünde strasen kan; so hat doch Christus durch seinen Tod der Gerechtigkeit GOttes ein völlig Genüge gethan, uns mit GOtt versöhnet, und alle Gnade, Vergebung der Sünsben,

ben , Lebenund Seligkeit wieder erworben , Rom. 3,25. 26. 2 Cor. 5,19.

500

11

ei

au

DI

ei

De

111

Di

24

ge

21

ne

re

th)

5. Welche haben die Vergebung der Gunden vonnöthen?

Alle Menschen, weil sie von Natur Sünder und Kinder des Zorns sind, Nom. 3, 9 s. 23. Allein keine andere werden derselben theilhaftig, als wahrhaftig Bußfertige und Gläubige, 1 Joh. 1,9.10. Undußfertige aber und Ungläubige erlangen nicht Vergebung der Sünden, ob sie gleich zur Beichte und heiligen Abendmahl gehen; denn Christus hat selbst gelehret: Thut Busse, und gläubet an das Evangelium, Matth. 4, 17, auch predigen lassen Zusse und Vergebung der Sünden, Luc. 24, 47. In solcher Ordnung nun sollen wir die Vergebung der Sünden such er Günden.

6. Was wird durch die Schulden verstanden?

Durch die Schulden werden nicht Geldschulsten, sondern die Sündenschulden verstanden, welche also genennet werden, weil wir uns damit an SOtt verschulden und dafür entweder genug thun oder Strafe leiden solten, Matth. 18,24.

7. Wie vielerley find die Gunden?

Die Sünden sind zweyerlen: Erb- und wirckliche Sünden. Die Erbsünde ist das Bose, so uns durch die fleischliche Geburt angeerbet ist, und darin bestehet, daß wir zu allem Guten gant untüchtig und erstorben, zum Bosen aber geschickt und geneigt sind, Ps. 51, 7. Joh. 3, 6. Die wirckliche Sünde ist gles Bose, so aus der Erb-

Erbfunde entstehet, und von uns mit Gedancken, Begierben, Worten und Wercken begangen, Matth. 15, 19, Gal. 5, 19, ober Gutes unterlaffen wird, Luc. 12, 47. Jac. 4, 17.

Man febe auch oben G. 87. Fr. 11 u.f. und G. 156.

Fr. 2 u. f.

g. Was verurfachen alle Sunden?

Gottes Zorn und Ungnade, ben Cod und bie ewige Berdammnif. Und eben daher haben wir Bergebung ber Gunden nothig, 1 Mof. 2, 17. Nom. 5, 12.

9. Wie viel sind solcher Sundenschulden?

Es find beren nicht wenig, fondern febr viel zumal wenn man fich vor & Ott anfiehet, wie man von Jugend auf gelebet. Darum beifits queb eigentlich nicht: vergib uns unfere Schuld, fonbern unfere Schulden, in ber mehrern Babt; und unfer Beiland fellets in einer Gleichnifrede por von dem Knechte, der zehen taufend Pfund schul= dig war, und nicht zu bezahlen hatte, Matth. 18, Also findet sichs auch ben einem bufferti= gen Gunder, dem fein Bewiffen aufgewacht ift, wie solches David, Manasse und der buffertige Bollner erfahren, Pf. 38, 5. Gebet Manaffe v. 9. Luc. 18, 13.

10. Washeisset vergeben?

Vergeben heiffet, die Schulden nicht gurech= nen, Schuld und Strafe erlaffen, aus dem Schuld= register ausstreichen , Ps. 32, 1.2, oder wie es Lutherus ausspricht: Wenn der Vater im Zim= mel

P

0

3

ť

9

0

5

10

É

è

t 3

mel nicht ansiehet unsere Sünde, und um derselben willen uns solche Bitte nicht verssaget. Nicht, als wenn wir solches werth wären, oder als hätten wirs um ihn verdienet, denn wir täglich viel sündigen, und wol eitel Strafe verdienen, sondern alles aus Gnaden um Christi willen, der sür unsere Sünden genug gesthan und uns mit SOtt versöhnethat, Dan. 9, 18. Eph. 1, 7.

11. Was für Gunden vergiebet GOtt?

GOtt vergiebet alle Sünden, wenn sie noch so groß, und ihrer noch so viel wären, also, daß er dieselben in die Tiese des Meers wirst, und ihrer nimmermehr gedencket, Mich. 7, 18. 19. Jes. 44, 22. Es ist dannenhero die Vergebung der Sunden eine der allergrössesten Bohlthaten, so GOtt den armen bußsertigen Sündern erzeiget.

12. Sur wen bitten wir diese groffe Wohlthat?

t

Nicht für uns allein, sondern auch für andere gläubige Kinder GOttes, welche mit Gedancken, Begierden, Worten und Wercken eben so wol wie wir täglich viel sündigen, ob zwar nicht aus Worsak, mit Wissen und Willen, doch aus Schwachheit und Uebereilung, daß sie mit uns und wir mit ihnen Ursache genug finden, vor GOtt uns zu demüthigen, und um Vergebung der Sünden zu bitten, Ps. 19, 13.

13. Wozu follen wir die Vergebung der Gunden anwenden ?

Nicht dazu, daß wir aufs neue wolten fündi=

Jen, und der Sünde dienen, sondern daß wir nach dieser empfangenen Gnade GOtt desto treuer und gehorsamer werden, wider alle Sünden ernstlich kämpsen, Ps. 130, 4, und unsern Schuldigern alle ihre Sünden auch vergeben, Matth. 6, 14. 15. Matth. 18, 28 u. f. Darum heist es: Als wir vergeben unsern Schuldigern.

14. Welche sind Schuldiger?

Schuldiger sind alle diesenigen, welche und entweder mit Worten oder mit Wercken beleidiget, und also sich an und verschuldet haben. Lutherus spricht: Die sich an und versündigen; welches gar leicht geschicht, zumal wenn man nicht genugsam über sich wachet.

15. Wie follen wir uns gegen unfere Beleidiger verhalten?

Wir sollen sie nicht hassen, noch ihnen Boses mit Bosem vergelten, sondern ihnen vergeben und gerne wohl thun, und zwar herslich, das ist, ohne Verstellung und Heuchelen. Das her gar nicht recht ist, wenn die Menschen sprechen: Ich will es wol vergeben, aber nicht verstellen, oder wenn sie sich unter einander mit dem Munde grüssen, aber im Herhen alles Bose gönsnen und anwünschen, Sir. 28, 4. Matth. 18,35:

16. Wie oft sollen wir unserm Beleidiger ver= geben?

Wenn ers auch gleich noch so arg, noch so grob und zu viel gemachet hatte, so sollen wir doch allezeit uns bereit erfinden lassen, ihm von Hergen

0

B

B

6

1

D

b

g

el

zu vergeben. Als Petrus den HErrn JEsum fragte, und zuihm sprach: ZErr, wie oft muß ich denn meinem Bruder, der an mir sündiget, vergeben? ists genug siedenmal? so antwortete er ihm: Ich sage dir: Vicht siez benmal, sondern siedenzigmal siedenmal. Matth. 18, 21. 22.

17. Wobey soll man prufen und erkennen, daß man den Beleidigern von Zergen vergeben?

Damit wir dessen gewiß senn mögen, so mussen wir es daben prüsen, ob wir denselben gerne wohl thun, das ist, ob wir ihnen in ihrer Noth mit Hulfe und Nath und That benstehen, so oft uns Gelegenheit an die Hand gegeben wird, und solches mit Lust und Freude des Herkens, ohne alle fleischlicheAbsicht, thun, Matth. 5,44. Rom. 12,20.

18. Was für einen Segen haben die, so ihren Glauben durch die Liebealso thätig seyn lassen?

Sie haben nach der Verheistung Christi den Segen davon, daß der himmlische Vater ihnen ihre Fehle auch vergiebet. Welche aber dem Nachflen nicht vergeben, denselben wird der Vater im Himmel ihre Fehle auch nicht vergeben, Matth. 6, 14.15. Sir. 28, 2 u. f.

19. Wer war also gegen seine feinde und Beleis diger gesinnet?

Der HErr JEsus, daher er für sie bat, und sprach: Vater, vergib ihnen 2c. Luc. 23, 34. Sobat auch Stephanus für seine Feinde: ZErr, behalte ihnen diese Sünde nicht, Apostg. 7,59. Und also sollen auch wir gesinnet senn gegen alle unsere Feinde, Phil. 2,5.

Die 26 Lection. Die sechste Bitte.

1. Wie lautet die fechfte Bitte?

Und führe und nicht in Versuchung. Was ist das? Antwort:

GOtt versucht zwar niemand, aber wir bitten in diesem Gebet, daß uns GOtt wolle behüten und erhalten, auf daß uns der Teusel, die Welt, und unser Fleisch nicht betrüge noch verführe in Mißglausben, Verzweissung, und andere große Schande und Laster; und ob wir damit angesochten würden, daß wir doch endlichgewinnen, und den Sieg behalten.

2. Warum bieten wir in dieser Biete? Um den Beystand Gottes in Versuchuns gen.

3. Wer ist insonderheit den Versuchungen unterworfen?

So bald der Mensch Bergebung der Sünden erlanget hat, ist er vielen Bersuchungen unterworfen: denn da hat er den Teufel, die Welt, Fleisch

und Blutzum Feinde, welche ihm auf mancherletz Weise nachstellen, und um alles Gute bringen wollen. So lange aber der Mensch noch nicht bekehrt ist, so ist er ein Gefangener und ein Sclav des Satans, gebunden mit Ketten der Finsterniss. 2 Tim. 2, 26.

4. Wie vielerley ift die Versuchung?

Die Bersuchung istzweiserlen, 1) zum Bosen, und 2) zum Guten. Die Versuchung zum Bosen ist eine Nachstellung, Lockung, Reisung und Bersührung zum Bosen, und hat des Menschen Unstergang und Berberben nach Sele und Leib zum Zweck. Die Versuchung zum Guten aber ist eine väterliche Prüfung und Erforschung, und hat des Menschen Heil und Bestes zum Zweck.

5. Wer verfucht zum Guten?

EDtt versuchet nicht zum Bosen, Jac. 1, 13; kan auch nicht, weit er heilig und gut ist, sondern zum Guten, seine Kinder zu prüfen. Und das thut er nicht um seinet willen, sondern um unset willen, denn er ja vorhin schon alles weiß, wie es um uns stehet, Hebr. 4, 13, aber wir sind uns gar sehr verborgen, und kennen uns nicht, darum prüfet er uns, daß auch wir uns recht mögen kennen lernen, Ps. 139, 23. 24.

6. Auf wie vielerley Weise prufer uns GOtt?

Auf mancherlen Weise, balb durch Wohlthasten, balb durch Creut und Trübsal. Wenn uns GOtt im Leiblichen Gutes erzeiget, so will er uns prüfen, ob wir auch dasselbe mit Dancksagung geniessen, und uns zum Gehorsam dadurch wollen

erwecken lassen; wie er es mit dem Volcke Israel gemacht, das er häusig mit leiblichen Wohlthaten überschüttet, 2 Mos. 16, 4; imgleichen, ob wir auch den Armen und Dürstigen davon mittheilen wollen, Luc. 16, 21. Wenn SOtt auch unsern Seelen gutes thut, so prüset er uns, ob wir auch darin treu und beständig senn wollen, 5 Mos 8, 2.3. Ferner, wenn SOtt uns Creus und Leiden zuschischer, so prüset er unsern Stauben, Liebe und Seeduld; wie die Exempel Abrahams, Siobs, und anderer Gläubigen uns lehren, B. Weish. 3, 4.5.6. Ps. 66, 30.

7. Wider welche Versuchung bitten wir?

Wir bitten nicht wider die Versuchung zum Guten, sondern wider die zum Bosen, daß uns GOtt wolle behåren und erhalten, auf daß uns der Teufel, die Welt, und unser Fleisch nicht betrüge noch verführe.

8. Wer verfucher gum Bofen?

Der Teufel, die Welt und unser eigen Fleisch und Blut. Dieses find unsere dren Hauptfeinde.

9. Wie versuchet der Teufel ?

Der Teufel ist ein abgesagter Feind GOttes und aller Gläubigen, und versuchet von innen und aussen. Er heisst daher Matth.4,3, der Versucher, welcher herumgeht als ein brüllender Löwe, und suchet, welchen er verschlinge, 1 Petr.5,8.

Don innen versuchet er von innen? Don innen versuchet er also, daß er bose Ge= bancken und bose Begierden als seurige Pfeile Ds gleich=

H

IR

É

0

10

12

1=

18

18

ıÉ

30

n

r

n

t,

t

t

3

gleichsamins Hertsschieffet, Eph. 6, 16; wie wir an David, 1 Chron. 22, 1, und an Juda Ischarioth Ioh. 13,2 sehen.

11. Wie versuchet er von auffen?

Der Satan stellet uns die Dinge dieser Welt als anmuthige und reißende Dinge vor, z. E. Neichthum, Ehre, Wohllust zc. oder er brauchet gottlose Menschen als seine Werckzeuge, uns zu dieser und jener Sünde zu versühren.

12. Wer wird durch die Welt verstanden?

Die Welt sind alle Menschen, welche Boses thun, 1 Joh. 5, 19.

13. Wie versuchet sie?

Sie brohet, locket und reihet, die Frommen zum Bösen zu verführen, 1 Cor. 15,33. Sprüchw. 1,10. 1 Joh. 2, 15. Solches thut sie durch Worzte und Wercke, durch böse Exempel und Wergernisse, Matth. 18, 7, 1. E. da die Menschen in Wohllust, Hoffart, Fressen, Saufen, Hader, Zanck, Fluchen, Schweren und dergl. leben; imgleichen durch Verfolgungen, B. Weish. 2,12 f. 2 Tim. 3,12.

14. Was verftehen wir durch fleisch und Blut?

Fleisch und Blut ist die noch übrige bose Unart des Herkens, oder die in den Gläubigen noch wohnende Sunde und bosen Luste.

15. Wie versuchet dasselbe ?

Solches reißet von innen zu allerhand Sünden, z. E. zur Erägheit, zum Zorn, zur Unzucht, zum Seiß, zur Ungerechtigkeit, Jac. 1, 14. 15. 1 Petr. Petr. 2,11, und williget gar leicht barein, wozu der Teufel und die Welt locket.

16. Wie sind diese Seinde und Versucher bes schaffen, und womit gehen sie um?

Sie sind eins, und gehen nur damit um, daß sie uns wollen betrügen und verführen in Misglauben, Verzweiselung und andere grosse Schande und Laster, uns um unsere Seligkeit zu bringen.

17. Was heifft betrügen?

Betrügen ift, das Bofe als etwas Gutes, und hinwiederum bas Gute als etwas Bofes ben Menschen vorffellen , wie ber Satan es mit unfern erften Eftern gemacht, ba er ihnen porftellete, es mare gut, baf fie affen von dem Baum, fie mur. Den seyn wie GOtt, 1 Mos. 3, 4. 5. Alfo ftellet Satan ben Menfchen vor , Die Bekehrung Des Menfchen oder bas mahre Chriffenthum fen etwas Melancholisches und höchstschädliches; das laue und falsche Christenthum bingegen sen etwas Bergnügtes. Imgleichen die Dinge Diefer Belt, 3. G. Reichthum, Ehre und gute Tage, ftellet er als herrliche und koffliche Dinge vor, nur daß fie dies felben lieben, suchen und begehren, hingegen Gott und alles mahre Gute darüber fahren laffen follen.

18. Was heisst verführen?

Verführen ist, einen von rechtem Wege abführen, und auf einen bosen Weg hinführen. 3. E. In wahrer Busse und Glauben an den Herrn JEsum leben, ist der rechte Weg zum ewigen Leben: davon suchet Satan, Welt, Fleisch und Blut uns abzusühren, und hingegen auf den bösen und unrichtigen Weg zu sühren, der zur Verdammnis abführet, welcher ist, in Unbussertigkeit und Unglauben, in fleischlicher Sicherheit oder Heuchelen leben. Zu solchem unrechten Wege gehöret auch Missplauben, Verzweiselung, und andere grosse Schande und Laster.

19. Was gehört zum Mißglauben?

Zum Mißglauben gehöret 1) alle irrige und falsche Lehre. Dazu gebraucht der Satan gottlose, steischliche und unbekehrte Lehrer, als welche seine Knechte und Apostel sind. Z. E. Wenn die Mensschen sich ben ihrem Sündendienst und ohne Busse des Verdienstes Christi und der Seligkeit getrösten, und von Lehrern darin gestärcket werden, oder wenn gelehret wird, daß wir durch unsere gute Wercke musten gerecht und selig werden. 2) Das falsche Vertrauen aus Wottes Barmherkigkeit und auf das Verdienst Ehristi, welches aus irriger und falscher Lehre entstehet, und sich durch steischliche Sicherheit offenbaret, da der Mensch die Sünde gering und nichts achtet.

20. Was ift Verzweifelung?

Verzweiselung ist, wenn der Mensch seine Sünden grösser achtet als die Gnade GOttes, und alles Vertrauen auf GOttes Gnade und Christi Verdienst fahren lässet. Ob zwar die Exem-

Exempel solcher, die in Verzweiflung verführet worden, rar sind; so sinden sich doch einige, als Cain, Judas, 2c. 1Mos. 4, 13. Matth. 27, 5. Hingegen sind derer die meisten, welche in Mißzglauben und fleischliche Sicherheit verführet werden.

21. Was find groffe Schande und Lafter?

Groffe Schande und Laster sind alle offenbare Wercke des Fleisches, als Hoffart, Beit, Un= zucht, Trunckenheit, Zorn, Haß, Hader und Feindschaft, und dergleichen, wozu auch die Gläubigen können verführet werden.

22. Wie soll man sich verhalten wider alle solche der suchungen?

Wir sollen dawider ernstlich beten und kampfen. Dazu weiset uns Christus nicht nur mit Worten, sondern auch mit seinem eigenen Erempel an, daher wir ihm auch im Kampf und Streit nachfolgen sollen.

23. Welches find die Wehr und Waffen, womit man dawider Kampfen foll?

Das Gebet und Thränen, wie Augustinus spricht: Preces & lacrimæ sunt arma ecclesiæ, Matth. 26, 41, das Wort SOttes, Glaube, Liebe, Hoffnung, Matth. 4, 4. 7. 10. Eph. 6, 10=18, 1 Petr. 5, 9.

24. Können wie den Lockungen, Reigungen und Unfechtungen nicht ganglich entgehen?

Mein, sondern wir muffen hier in dieser Welt im=

5

=

r

e

1

immer im Streit senn; baher auch die Gläubigen die streitende Rirche heissen. Wir bitten aber, daß uns GOtt wolle behåten und erhalten, und ob wir damit angefochten würden, daß wir doch endlich gewinnen, und den Sieg beshalten, Ps. 17, 5. 2 Thess. 3, 3, 2 Petr. 2, 9.

25. Was ist zu thun, wenn es im Kampf schwer bergebet?

Obs gleich im Kampf sehr schwer zugehet, so sollen wir doch nicht mude werden noch ablassen, Hebr. 12, 4, sondern aushaisen, getrost, treu und beständig senn bis ans Ende: denn Gott hat in seinem Wort versprochen, uns benzustehen, und wills auch machen, daß die Versuchung so ein Ende gewinne, daß wirs konnen ertragen, 1 Cor. 10, 13. Darum heißts auch: Daß wird doch endlich gewinnen, und den Sieg behalten, Eph. 6, 13.

26. Was folget auf einen guten Kampf?

Auf den rechten Kampf folget gewiß der Sieg und die Erone, 2 Eim. 4, 7. 8, ja der Zustand, da uns kein Feind mehr berühren oder schaden soll. Miemand aber wird gecrönet, er kampfe denn recht, 2 Eim. 2, 5.

Die 27 Lection.

Die siebente Bitte.

r. Wie lauter die siebente Bitte? Sondern erlöse und von dem Uebel. Was

### Was ist das? Antwort:

Wir bitten in diesem Gebet, als inder Summa, daß uns der Vater im Himmel von allerlen Uebel Leibes und der Seele, Gutes und Ehre erlöse, und zuletzt, wenn unser Stündlein kömmt, ein seliges Ende beschere, und mit Gnaden von diesem Jammerthal zu sich nehme in den Himmel, UMEN.

2. Warum bitten wir in dieser Bitte? Um die völlige Erlösung von allem Uebel.

3. In was für einem Justande befinden sich Rinder Gottes alhier?

Sie sind vielem und mancherlen Uebel unterwor. fen, so lange sie hier in dieser Welt sind; sie haben aber die Hoffnung, daß sie einst davon völlig erlöset werden sollen, 2 Lim. 4, 18. Denn der Herr Jehr. Jesus hat eine ewige Erlösung ersunden, Debr. 9, 12, und lehret uns darum bitten.

4. Wer fan von allem Hebel erlofen?

GOTT der himmlische Dater kan und wilk uns davon erlösen, 2 Cor. 1, 10. B. Meish. 16, 8, zu welchem uns unser Heiland hinweiset, daß wir ihn darum bitten sollen: denn weder wir selbst, noch einige Creatur kan uns von dem Uebel erlösen, Nom. 7, 24, ob wir uns wol in dasselbe haben hinein stürken können: ja die Creatur selbst seh-

D

n

1

r

17

B

fehnet sich nach der Befrevung und Offenbarung der Kinder GOttes, Nom. 8, 19.

5. Sind wie nicht durch Christum vollkommen erlöset?

Ob wir wol durch Christum vollkommen erlofet sind, was die Erwerbung betrifft; so sind wir
doch derselben Frucht noch nicht vollkommen theilhaftig worden: dahero wir um den vollkommenen
Genuß der durch Christum geschehenen Erlosung
in Summa oder überhaupt bitten.

6. Wie mancherley ift das liebel?

otto continuation

9

a

Das Uebel ist nicht einerley, sondern vielerley. Gleichwie aber der Mensch aus Leib und Seele besstehet: so mögen wir auch das Uebel also eintheilen, daß es zweyerley ist: 1) Leibes, und 2) der Seelen, denn Leib und Seele seelt durch den Sündensall in vielem Verderben. Nach der Erklärung Luteri ist das Uebel viererley: 1) des Leibes, 2) der Seelen, 3) des Gutes, und 4) der Ehre.

7. Was ist das Uebel des Leibes?

Das Uebel des Leibes ist, das den Leib betrifft, als Kranckheit und Schmerken, Hunger und Durst, Gefängniß und Lebensgefahr. Diesem Uebel sind die Gläubigen unterworfen, so lange sie noch hier wallen. Das hat Hiob, Lazarus und Paulus erfahren, und solches erfahren noch immerdar die Gläubigen an ihrem Theil.

8. Was ift das liebel der Geelen?

Das Uebel der Seelen ift, das die Seele betrifft, als die Sunde, das bose Gewissen, der Lod und und die ewige Verdammniß. Dieses Uebel ist das allergröste Uebel, so alle andere weit über=trifft; auch darein können Gläubige wieder fallen, 1 Cor. 10, 12.

## 9. Was ift das Uebel des Gutes?

Das Uebel des Gutes ist, welches die zeitlischen Güter betrifft, als wenn Gläubige ihrer Güzter, es mag seyn Haus und Hof, Schase oder Rinder, Geld oder Felder, beraubet werden, welches entweder durch Diebstahl, oder durch Feuer, oder durch Wasser, oder Arieg, oder auf andere Weise geschehenkan. Ein Exempel haben wir an dem Hiob, welcher reich und vermögend war, aber um alle seine Habe und Güter kam. Hiob 1, 14-17. Daher Christus die Seinigen ermahnet, daß sie sich nicht sollen Schäße samlen auf Erden, sondern im Himmel, Matth. 6, 19.20.

#### 10. Was ift das Uebel der Ehre?

Das Uebel der Ehre ist, welches die Ehre oder den ehrlichen Namen betrifft, als Schmach, Hohn, Spott, Verachtung, Nachrede, Lügen, Verleumdung. Auch diesem Uebel sind die Gläubisen unterworfen, wie solches Christus, die Propheten und Apostel wohl erfahren haben, Matth. 5, 12, welche von der Welt sind verschmähet, versachtet und verspottet worden; welches auch wahrehaftig Gläubige in ihrem Maß noch immer erfahren, Matth. 10, 22.

D

II. Donk

ğ

=

n

9

1,

e .

B

11. Von wem kommt alle folch Uebel urs fprünglich her?

E

ĥ

b

e

r

D

n

Social State

6

es

D

Von dem Teufel, als welcher die Ursach alles Uebels ist. Denn GOtt hat das Uebel nicht geschaffen, B. Weish. 1, 13. 14. ob zwar ohne GOttes Willen und Zulassung die Gläubigen kein Uebel treffen noch rühren kan, Matth. 10, 29. 30. Luc. 21, 18.

12. Bitten wir denn, daß uns von allem diesem Uebel gar kein Leiden berühe

Nein, sondern daß GOtt alle unser Leiden durch den Erost seines heiligen Geistes nach seinem Willen lindern, und uns darin bepstehen, auch endlich völlig davon erlösen und befreyen wolle, Joh. 17, 15. Der Gottlosen Leiden ist als eine Strafe ihrer Sunden anzusehen, Ps. 32, 10, der Frommen hingegen als ein Ereuß und väterliche Züchtigung, Hebr. 12, 6.

13. Warum bitten wir mehr in diefer Bitte?

Wir bitten zugleich um ein feliges Ende, als baburch die völlige Erlösung von allem Uebel geschiehet. Denn so lange die Gläubigen noch hier in dieser Welt sind, so lange sind sie noch dem Uebel unterworfen, Phil. 1, 22-24. 2 Cor. 5, 5-9.

14. Wie vielerley ist das Ende des Menschen? Zweperlen, entweder ein seliges oder unseliges. 15. Was ist ein seliges Ende?

Ein seliges Ende ist, wenn der Mensch durch wahre Bekehrung und Glauben zu Christo gekommen, men, und mit ihm vereiniget ist, durch den Glauben dem Herrn gelebet, und im Glauben stirbet, Offenb. 14,13.

16. Wasistaberein unseliges Ende?

Ein unseliges Ende ist, wenn der Mensch in Unbuffertigkeit und Unglauben gelebet, und also stirbet, Ps. 37,38.

17. Wie haben wir ein feliges Ende anzuseben?

Es ist eine Gnadengabe GOttes, Rom. 6, 23, welche wir nicht verdienen können, sondern es muß von GOtt erbeten senn, und GOtt bescherets auch aus lauter Gnade denen, so ihn mit Ernst darum bitten und anrusen, Ps. 39,5.

18. Wenn geschiehet die völlige Erlösung?

Die völlige Erlösung geschiehet zulent, wenn unser Stündlein kömmt. Solches Stündlein ist unser Lodesstündlein, welches gewiß kommt. In diesem Stündlein gehet ben den Frommen und Gläubigen eine grosse Beränderung vor, alsdenn nimmt alles Elend und Unglück, Jammer und Noth, Gesahr und Uebel, völlig ein Ende, B. Weißh. 3, 1. Ben den Gottlosen aber gehet mit ihrem Lode ihre Noth, Elend und Jammer der Seelen nach erst recht an, Offenb. 21, 8. Daher es von Lazaro heisset: Er wird getröstet, und von reichem Mann: Er wird gepeiniget, Luc. 16, 25.

19. Was bitten wir noch in dieser Bitte? Wir bitten auch, daß uns GOtt mit Gna= P 2 den

al=

icht

hne

ein

30.

1

ben

em

uch)

eine

Der

ictie

als

ge=

rin

ebel

?

jes.

rech

en,

den aus diesem Jammerthal zu sich nehmen wolle in den Zimmel. Die Weltisten Frommen ein Jammerthal, sie sühlen und empfindens auch, wie wir zu singen pflegen: Es ist alhier ein Jammerthal, Angst, Noth und Trübsal überall, Sir. 40, 1 u. s. Den Gottlosen aber ist die gegenwärtige Welt ihr Himmel, sie leben nach dem Fleisch, in aller Lust und Wohllust, B. Weish. 2, 6. 7.

20. In was für einen Juftand werden die Glaus bigen durch den Cod verfenet?

Sie werden durch ein seliges Ende zu GOtt in Den Himmel eingenommen, und in alle Herrlich-Peit und Seligkeit versehet, da sie ben GOtt, Offend. 7, 15, mit allen Engeln und Auserwehlten sind, Matth. 8, 11; da GOtt alle Thranen abwischet von ihren Augen, und da kein Leid, noch Geschrey, noch Schmerken mehr ist, ja da sie keine Sünde und kein Teufel mehr ansechten kan, sondern da eine ewige Frenheit und Erlösung ist, Offend. 21, 4. E. 7, 17.

# Der Beschluß des Bater unsers.

21. Was ist noch übrig vom Vaterunser? Der Beschluß des Vater unsers.

22. Wie lautet er?

Denn dein ift das Reich, und die Kraft, und die Berrlichkeit, in Ewigkeit, Umen.

23. Wes

23. Gehören diese Worte auch mit zum Pater unser, und was fassen sie in sich?

Diese Worte sind als der Beschluß des Bater unsers anzusehen, gehören auch allerdings mit zum Bater unser, weil sie Christus selbst dazu sehet, Matth. 6, 13. Sie fassen in sich die Ursachen der Erhörung und einen Lobspruch, zur Stärckung unsers Glaubens. Darum heißt es: Denn dein ist das Reich zc.

24. Was bekennen wir in den Worten: Denn dein ift das Reich?

Wir bekennen GOtt für unsern König und Herrn, uns aber für seine Unterthanen. Gleich- wie ein König seinen getreuen Unterthanen nichts versaget, sondern gern giebet, was sie in rechter Ordnung von ihm bitten: also werde vielweniger GOtt den Seinigen etwas versagen, sondern sie auch als seine Unterthanen gnädiglich erhören.

25. Was kan ferner uns im Glauben stärcken, daß GOtt unsere Bitte erhören werde?

Weil sein die Araft ist, und er allein erhören und helfen kan: wir hingegen und alle Menschen viel zu schwach und unvermögend sind, und zu helsen, und das zu geben, was wir bitten.

26. Was fan uns endlich ftarden im Glauben?

Weil alle Ehre und Zerrlichkeit sein ist und senn wird, das ist, weil es zu seinen Ehren gereichen werde, wenner unser Gebet erhöret, Jer. 33, 9. Ps. 79, 9. Gleichwie die Engel singen: Lob, P3 und

nen

om=

ens

)ier

ofal

r iff

23.

us

ttin

lidh= Of=

lten

bwi=

Be=

feine

fon=

S)=

B.

afte

nen.

(Get

2

2

111

Di

be

(3

m

23

bi

w

Do

2

ni

Da

G

es

fer

und Ehre, und Weisheit, und Danck, und Preis, und Rraft, und Stärcke sey unserm GOtt von Ewigkeit zu Ewigkeit, Almen, Offenb. 7, 12: also stimmen auch alle Gläubigen mit ein.

27. Was wird mit dem Wort, in Ewigkeit, anges

Der Zusat, in Ewigkeit, zeiget an, sein Reich, Kraft und Herrlichkeit werde kein Ende haben, und hierdurch werde GOtt von allen and dern unterschieden, weil alle andere Reiche, Mensschenkraft und Herrlichkeit ein Ende haben, ihm aber in alle Ewigkeit wird gegeben werden.

28, Womit wird das Vater unfer beschloffen?

Mit dem Wort Umen, welches ein Glaubens= und Versicherungswort ift.

39, Wie erkläret dis Lutherus? Was heifft Umen? Untwort:

Daß ich soll gewiß senn, solche Bitten sind dem Vater im Himmel angenehm und erhöret; denn er selbst hat uns geboten, also zu beten, und verheissen, daß er uns wolle erhören. Almen, Almen, daß heisst Ja, Ja, es soll also geschehen.

30. Wer kan mie Wahrheit Amen sprechen? Nicht ein ieder, sondern nur die, so mit Wahrheit sagen können Oater unser, das ist, welche wahre Kinder GOttes sind, die können auch sprechen Amen. Almen. Hingegen unbuffertige und rohe Menschen können weder mit Wahrheit Vater noch Almen sprechen.

31. Was wird durch Mmen angezeiget?

Die Gewisheit der Erhörung aller solcher Bitten, und die Freudigkeit, welche die Gläubigen zu Gott haben, daß, so sie etwas bitten nach seinem Willen, er sie hore. 1 Joh. 5, 14. 15.

32. Hus was für Gründen Fonnen Gläubige der Erhorung gewiß feyn ?

Aus folgenden Gründen: 1) weil GOtt selbst uns also geboten hat zu beten; so wird er uns auch die Bitte nicht versagen, und uns nicht vergebens beten lassen, Ps. 27, 8, Ps. 50, 15. 2) Weil uns GOtt verheissen hat, daß er uns wolle erhören; so wird ers auch halten, was er uns zusaget, Joh. 16, 23. Luc. 11, 9 u. f. 3) Weil Christus selbst für uns bittet, und der H. Geist uns vertrit; so erhöret uns GOtt um Christi willen, Rom. 8,34. 26. 130h.2,1.

Alsbald, Jef. 45, 24. Dan. 9, 23, und thut, was die Gottesfürchtigen begehren, Pf. 145, 18. 19, doch nach seinem und nicht allezeit nach unserm Willen. Wenn uns GOtt nicht gleich, oder auch nicht allezeit giebet, was wir bitten; so will er uns damit prüsen, ob wir auch beständig seyn und im Gebet anhalten wollen, Eph. 6, 18.

34. Was heisset 2men?

Es heisset, ja, ja, es soll also geschehen, es soll gegeben werden, was wir von Gott als unserm Bater gebeten haben.

3) 4

Die

e

232 Das vierte Zauptstück.

Die 28 Lection.

# Das vierte Hauptstück.

Vom Sacrament der heiligen Taufe.

I. Von den Sacramenten instigemein.

1. Stehet das Wort Sacrament in der Bibel?

as Wort Sacrament stehet nicht in der Bibel, aber die Sache selbst, so durch das Wort bedeutet wird, siehet darinnen.

2. Was ift das Sacrament ?

Das Sacrament ist eine heilige und von GOtt befohlne Handlung, darin GOtt uns Menschen durch ausserliche und sichtbare Zeichen seine unsichtsbare Gnade und himmlischen Guter darreichet und mittheilet.

3. Wie vielerley sind die Sacramente?

Es sind zweyerley Sacramente: 1) des alten, und 2) des neuen Testaments. Im alten Testament waren die Beschneidung und das Osterslamm. Im neuen Testament sind die heilige Taufe und das heilige Abendmahl, welche als Siegel des Worts Gottes anzusehen sind, das durch uns Gott seiner Gnade versichert.

4. 10et

4. Werhat dieselben eingesent?
SOtt hat die Sacramente eingesest, und sind sie keine menschliche Erfindung oder selbstgemachte Ordnung, daher sie billig hoch und werth zu halten sind.

5. Wie viel Stude gehören zu einem Sacras

Zwen Stucke, nemlich ein irdisches ober sichtbares, und ein himmlisches ober unsichtsbares.

6. Welches ift der Zwed der heiligen Sacramente?

Der Zweck berselben ist, daß uns Gott das durch seiner Gnade und Liebe theilhaftig mache und versichere, oder uns im Glauben stärcke.

7. Wo lesen wir von der Beschneidung in der heiligen Schrift?

Von der Beschneidung, als dem ersten Sacrament des alten Testaments, lesen wir 1 B. Mos. 17,7=13. Wit hat dieselbe dem Abraham anbesohlen, als er einen Gnadenbund mit ihm machte, daß ein Anablein am achten Tage ander Vorhaut des Fleisches solte beschnitten werden, und daben seinen Namen empfangen. Witt sorderte dieselbe mit solchem Ernst, daß, wo ein Anablein nicht beschnitten wurde, des Seele außgerottet werden solte. 1 Mos. 17,14.

8. Was geschahe durch die Beschneidung?

Dadurch wurde ein Knäblein in den Bund mit Gott aufgenommen, und geschahe zu dem Ende, P 5 daß

is

18

ťť

17

f=

0

to

1=

:3

e

g

10

r

baß das Jüdische Wolck dadurch von allen Wolschern, als ein Eigenthumsvolck GOttes, abgesondert würde, und man wissen möchte, aus welchem Wolck der Meßias solte geboren werden. Daher wurde auch das Jüdische Wolck die Beschneisdung genennet, und die Heyden die Vorhaut Gal. 6,15. Rom. 15, 8.

9. War Gort mit dem aufferlichen Beschneis den allein gufrieden ?

Nein, es war GOtt damit nicht zufrieden, wenn sie nur äusserlich sich beschneiden liessen, und ein unbeschnittenes Sert behielten: daher so wol die Propheten als die Apostel den Juden es nach-drücklich vorstelleten, wie sie ben ihrer Unbufferstigkeit und Unglauben GOtt gar nicht gesielen, ob sie gleich beschnitten waren, Jer. 9, 26. Nom. 2, 28. 29, auch wie sie selbst solchergestalt keinen Nusen und Sezen davonhätten.

10. Wie vielerley ist die Beschneidung?

Die Beschneidung ist zwenerlen: 1) die am Gleische, und 2) die am Geiste geschiehet, Rom. 2, 29.

11. Was haben wir von der erften zu wiffen?

Die erstere ist abgeschaffet, und nicht mehr nothig, Gal. 5, 2-4.

12. Ift die andere noch nothig?

Die andere, nemlich die Beschneidung am Geist, ist uns allezeit nothig, und ist nichts anders, als die wahre Busse oder Aenderung des Sinnes, 5 Mos. 10, 16. Jer. 4,4.

13. WAS

#### Von den Sacramenten ins gemein. 23

13. Was geschahe bey der Beschneidung am Sleisch, und wohin zielte das?

Gleichwie ben der Beschneidung am Fleisch die Worhaut abgeschnitten wurde, und zwar nicht ohne Schmerken: also wird in der geistlichen Beschneidung der fleischliche Sinn auch nicht ohne Schmerken abgeschnitten und hinweggethan, Col.

14. Welches war das andere Sacrament des alten Testaments ?

Das andere Sacrament des alten Testaments war das Pascha oder Osterlamm, davon wir lessen 2 Mos. 12, 2 u. s. SOtt hatte nemlich den Kindern Israel besohlen, ein Lamm, das ein Männlein und ohne Fehl war, zu schlachten, dasselbe zu braten, und mit bittern Salsen und gewissen Teremonien zu essen, zum Gedächtnis der Aussührung aus Egypten, Daben muste in acht genommen werden, daß an demselben kein Bein zerbrochen, und mit desselben Blut die Psosten und Oberschwelle bestrichen wurden.

15. Worauf hatte das fein Abfeben?

Solches hatte sein Absehen auf den Mesiam, der sich als das rechte Lamm wurde sehlachten lassen. Daher als nun Christus kommen ist, und sich selbst geopsert, so hat das Osterlamm ausgeshöret, und Christus ist nun selbst unser Osterslamm worden, wie Paulus sagt i Cor. 5, 7. Denn gleichwie das Osterlamm im alten Testament ohene Fehl seyn, geschlachtet und gebraten werden mus

Das vierte Zauptstud.

236

muste: also ist Christus ohne alle Sunde, rein und heilig, hat sich am Stamme des Ereuges schlachten und am Feuer des Zornes Gottes braten lassen, Hebr. 7, 26. 27.

16. Wie muste das Osterlamm im alten Testas ment gegessen werden, und was bedeutet es?

Wie das Osterlamm mit bittern Salsen gang muste gegessen werden: also muß auch Ehristus gang in wahrer Busse und Glauben angenommen und genossen werden, 1 Cor. 1,30. Imgleichen, wie die Israeliten musten geschuhet und gegürtet seyn, Stäbe in den Händen haben, als Fremdtinge: also sollen auch Gläubige sich als Femdlinge und Pilgrimme in dieser Welt achten, Hebr. 13, 14. Ferner, wie das Blut des Lammes muste an die Psossen und Oberschwellen gestrichen werden, damit sie vor dem Würger gesichert wären: also sollen wir unsere Herhen mit dem Blute Christi bestreichen lassen, damit wir auch vor dem Feinde, dem Satan, mögen gesichert seyn. Hebr. 10, 22.

17. Was ist nun im neuen Testament an statt der Beschneidung und des Osterlamms Fommen?

An statt der Beschneidung ist nun kommen die Taufe, und an statt des Osterlamms das heilige Abendmahl.

2, Don

Vom Sacrament der Z. Taufe.

237

## 2. Don der heiligen Taufe.

1. Was ist die Taufe? Die Taufe ist ein Sacrament des neuen Te-

2. In wie viel Zauptfragen hat Lutherus das vierte Zauptfrück, oder die Lehre von der heiligen Taufe, abges fasset?

In vier Fragen. Die erste enthalt die Beschreibung der heiligen Taufe. Die andere den Nuhen der heiligen Taufe. Die dritte den Grund und Ursprung solches Nuhens. Die vierte die Bedeutung des Wassertaufens.

Die erste Frage.

Von der Beschreibung der H. Taufe.

## Bum erffen :

3. Was ift die Taufe? Untwort:

Die Taufe ist nicht allein schlecht Wasser, sondern sie ist das Wasser, in Gottes Gebot gefasset, und mit Gottes Wort verbunden.

Welches ift benn folch Wort & Ottes ? Untw.

Da unser HErr Christus spricht, Matthäi am letzen: Gehet hin in alle Welt, und lehret alle Beyden, und taufet sie sie im Namen des Vaters, und des Sohenes, und des heiligen Geistes.

4. Wer hat die beilige Taufe eingesent?

Die Taufe ist keine menschliche Ordnung und Ersindung, sondern GOtt hat sie eingesett. Johannes hat zwar zuerst getauft, und wird daher
auch der Taufer genennet: GOtt aber ists, der
die Taufe ihm befohlen hat, Luc. 3, 2. Ehristus
selbst hat sich taufen lassen, Matth. 3, 16 f. und auch
dadurch die Taufe bestättiget. Er hat auch in seinem Lehramte durch seine Jünger taufen lassen,
Joh. 3, 22. E. 4, 1. 2. Ja ben seiner Himmelfahrt hat er seinen Jüngern anbesohlen alle Volcker zu tausen, Matth. 28, 19. Dahero die Tause
nicht gering; sondern hoch geachtet, auch nicht so
schändlich gemisbrauchet werden soll.

5. Wie viel Stude gehören zur Taufe?

Zwey Dinge sind, welche zur Tause gehören:

1) das Irdische, welches ist das Wasser, 1 Petr.

3, 20. 21. und 2) das Zimmlische, nemlich das Wort GOttes. Diese benden sind bensammen, und dürsen nicht getrennet werden, weil Christius selbst sie zusammen gesüget hat. Dader auch Lutherus saget: Die Tause ist nicht allein schlecht Wasser, sondern sie ist das Wasser in GOttes Gebot gesasset, und mit GOttes Wort verbunden.

6. was heist schlecht Wasser? Schlecht Wasser ist, wie es im Brunnen oder Flusse ist.

7. Was

#### 1. Die Beschreibung der 3. Taufe. 239

7. Was ist es aber für ein Wasser bey der heiligen Taufe?

Es ist das Wasser, in GOttes Gebot ge= fasset und mit GOttes Wort verbunden, weil Christus es so befohlen und eingesetzt hat, und wodurch auch dasselbe erhöhet und herrlich ge= macht wird; gleichwie ein kostlicher Stein, wenn er in Gold gefasset ist, dadurch noch köstlicher und herrlicher geachtet wird.

8. Wer foll ordentlicher Weife taufen ?

Ordentlicher Weise sollen Lehrer und Prediger taufen, 1 Cor. 4, 1. In der Noth darf auch wol eine andere Christliche Person taufen, 2 Mos. 4, 25. 1 Macc. 1, 63. 2 Macc. 6, 10.

9. Wer foll gerauft werden ?

Alle Henden sollen getauft werden, das ist, alle Wölcker; wie unser Heiland saget: Gehet hin in alle Welt, und lehret alle Zeyden, und taufet sie: weil er will, daß alse Menschen zur Gemeinschaft mit GOtt kommen und selig werden sollen.

10. Sollen auch die Kinder gerauft werden?

Ja, auch die Rinder sind davon nicht auszuschliessen: denn sie ja mit unter die Bolcker gehören, und auch nothig haben, daß sie zu Christo gebracht werden; wie unser Heiland selbst spricht:
Lasset die Rindlein, und wehret ihnen nicht
zu mir zu kommen; denn solcher ist das
Reich GOttes, Matth. 19, 14. Und hinderts
gar nicht, ob sie gleich ihren Verstand noch nicht

gebrauchen können: benn sonst hatte GOtt auch die Beschneidung am achten Tage nicht besehlen mussen, da ja die Kinder es ebenfalls nicht verstunzben. Jedoch sollen Erwachsene billig erst geslehret und hernach getauft; die Kinder aber erst getauset und hernach gelehret werden.

5

u zo

li

6

10

9

n

11

D

11. Was foll mit der Caufe verenupft feyn ?

Das Evangelium soll gelehret werden, das ist, alles, was Christus gethan und Sutes erworben hat, soll verkündiget oder kund gemacht werden, damit die Menschen unterrichtet, und dadurch zur Busse und Glauben erwecket werden mögen. Und wenn die Erwachsenen sich haben unterrichten und erwecken lassen, sollen sie darauf getauft werden, Aposig. 8,34 f.

12. Wie foll die Taufe geschehen?

Die Taufe selbst soll geschehen im Namen des Vaters, des Sohnes, und des heiligen Geistes, das ist, nicht nur an GOttes statt, da es eben so viel ist, als tauste GOtt selber, oder auf GOttes Besehl; sondern auch, wie es im Griechischen lautet, zur Gemeinschaft des Vaters, Sohnes und heiligen Geistes. Denn wir von Natur nicht in der Gemeinschaft GOttes siehen, sondern ausser ihm, und durch die Sünde von ihm getrennet und geschieden sind, Eph. 2, 12.

13. Was gehet vor, wenn wir im tramen des Vas ters getauft werden?

Wenn wir im Mamen des Vaters getauft werden, so bekommen wir GOEE zu unserm Wa.

## I. Die Beschreibung der 3. Taufe. 24%

Bater, und wir erlangen die Kindschaft GOttes, werden aus Kindern des Zorns und des Todes Kinder GOttes, werden theilhaftig seiner Gnade und Liebe, Schußes und Beystandes, I Petr. 2,10. Daher wir uns auch als Kinder GOttes verhalten, GOtt als unsern Bater kindlich fürchten, herh-lich sieben, und ihm gehorsam seyn sollen, I Petr. 1, 14. 15.

14. Was geschiehet, wenn wir im Wamen des Sohnes getauft werden?

Wenn wir getauft werden im Mamen des Sohnes, welcher ist JEsus Christus, der eingeborne Sohn GOttes, so werden wir theilhaftig seines Todes und seiner Auferstehung, Rom. 6, 3. Er wird unsere Weisheit, Gerechtigkeit, Heilisgung und Erlösung, 1 Eor. 1, 30. Wir dagegen werden sein Eigenthum, Gal. 3, 27. Er ist nun unser, und wir sind sein: daher wir uns auch als die Seinigen verhalten, und von aller Ungerechstigkeit abtreten sollen, 2 Tim. 2, 19.

15. Was erlangen wir, wenn wir im Mamen des heiligen Geistes getauft werden?

Wenn wir im Mamen des heiligen Geistes getauft werden, so werden wir auch desselben theilshaftig. Wir bekommen ihn zum Lehrer, Leiter, Führer und Eröster, und wir sind Tempel und Wohnungen desselben worden, 1 Cor. 3, 16. Wir sollen nun auch denselben in uns wohnen und wirsten lassen, und daher den Tempel Gottes durch unthe

n

1=

20

1,

=

b

n

n

f

1

r

1

2

n

B

e

ť

242 Das vierte Zauptstud.

muthwillige Sunden nicht verderben, 1 Cor. 3, 17.

16. Was erheller hieraus ?

Hieraus erhellet, was die heilige Taufe für eine hohe, wichtige und herrliche Gnadenwohlthat fen.

Die 29 Lection.

Die andere Frage. Vom Rußen der heiligen Taufe.

Zum andern:

1. Mas giebt oder nutt die Taufe ? Antwort:

Sie wircket Vergebung der Sünden, erlöset vom Tode und Teufel, und giebet die ewige Seligkeit allen, die es gläuben, wie die Worte und Verheisfung GOttes lauten.

Welches sind benn solche Worte und Verheissung Stres? Antwort:

Da unser HErr Christus spricht Marciam letzten: Wer da gläubet und getauft wird, der wird selig werden; wer aber nicht gläubet:, der wird verdammet werden?

2. Bat denn die Taufe auch einen Munen?

Die Taufe giebet und nuget allerdings etwas,

ic

ja Bel

uni

fra

1)

det

Toni

ist t

Tel

wir

zwei

经rt

und Zori Ja sehr viel; denn Christus nichts unnüges und ver-Bebliches eingesetzt hat.

3. Was sollen wir in Ansehung des Mugens

Solchen Nußen sollen wir lernen erkennen, und um deswillen darnach forschen und fragen, auch desselben theilhaftig zu werden und zu bleiben trachten.

4. Wie vielerley ist der Mugen der heiligen Caufe?

Der Nußen der heiligen Taufe ist zweperlen? 1) Sie nimt das Bose hinweg, und 2) wens det uns das Gute zu. Und ist also kein geringer, sondern grosser und herrlicher Nußen.

5. Welches ist 1) das Bose, so die heilige Taufe hinwegnimt?

Das Bose, welches die Tause hinwegnimt, ist die Sünde, der Tod, und die Gewalt des Teusels.

6. Welches ist das erste Bose, das die Taufe wegschaffer?

Die Sande. Denn es heisst hier: Sie wircket Vergebung der Sanden.

7. Ift denn die Gunde fo ein groß liebel?

Die Sunde ist das gröste Uebel, und ist zwenerlen: die Erb-und wirckliche Sunde. Die Erbsünde ist das Bose, darin wir empfangen und geboren werden, und daher Kinder des Zorns und des Todes sind, Ps. 51, 7. Eph. 2, 3.

3

t

0

a

Das vierte Zauptståd.

244

Wirdliche Sånden kommen aus der Erbfüns de her.

8. welche Sunden werden vergeben?

Alle Sünden werden vergeben in der heiligen Taufe, und zwar kraft des Blutes und Todes Christi, so in die Taufe gelegetist, also, daß uns dieselben nicht zugerechnet werden, Aposto. 2, 38. Cap. 22, 16. Eph. 5, 25. 26. Wir pflegen zu singen: Der Glaub im Geist die Kraft verssteht des Blutes Iksu Christi, und ist vor ihm eine rothe Fluth, mit Christi Blut gestärbet, die allen Schaden heilen thut, von Aldam her geerbet, auch von uns selbst besgangen.

9. Baben denn die Getauften gar keine Gunde mehr an sich?

Es haben die Getauften zwar noch Sünde an sich, werden auch davon angefochten; aber sie soll ihnen nicht schaden, sie nicht beherrschen, Rom. 6,6, noch verdammen, Rom. 8,1, so fern sie nur nicht muthwillig die empfangene Gnade von sich werfen.

10. Welches ist das andere Bose, davon die Tause bestreyet?

Der Tod. Es heisset im Catechismo: Sie erlöset vom Tode.

11. Wodurch ift der Cod über uns gekommen?

Um der Sunde willen ist der Tod über uns kommen, daß wir Kinder des Todes worden sind; wie SOtt der Herr zu unsern ersten Eltern vors her her gesaget hat, 1 Mos. 2, 17: Welches Tages du davon issest, wirst du des Todes sterben.

12. Wie vielerlerift der Cod?

Der Tod ist dreperley: der geistliche, leibliche und ewige Tod.

Man fehe hieben auch oben G. 131. Fr. 13 u.f.

13. Was ist der geistliche Tod?

Der geistliche Sodist das Unvermögen und die Untüchtigkeit zu allem Guten, und Geneigtheit zu allem Bosen; da wir entfernet sind von dem Leben, das aus GOtt ist, Eph. 4, 18. Damit ist verknüpfet GOttes Zorn und Ungnade.

14. Wie erlöset uns die heilige Taufe von solchem geistlichen Tode ?

Also, daß sie uns von geistlichem Unvermögen freymachet, und dagegen göttliche Kraft und Lesben giebet, nach Gottes Willen zu leben, Nom. 6,2.3.4.

15. Was ift der leibliche Tod?

Der leibliche Tod ist allerlen Leiben und Schmerken des Leibes, und endlich die Trennung des Leibes und der Seele selbst, damit die Verwessung des Leibes verknüpfet ist, 1 Mos. 3, 19.

16. Wie erlöset uns die Taufe von diesem leibli= chen Tode?

Also, daß alles Leiden ein heilsames Creus wird, dadurch wir dem Bilde Christi ähnlich gemacht werden, und machet, daß der Tod uns kein Q 3 Tod,

120

en

es

ns

38.

111=

r=

or

te=

on

=90

3

an

foll

m.

ich

e

3ie

ins

nd; or=

her

Tob, sondern eine offene Thur zum ewigen Leben iff, und also nicht schadet, sondern nüßet.

17. Was ist der ewige Tod ?

Der ewige Tod ist die ewige Scheidung von GOtt und seiner Herrlickeit. Er wird sonst auch genenner der andere Tod, Offend. 20, 6=14. imgleichen die Verdammniß, die Zolle, der Psuhl, so mit Leuer und Schwefel brennet, welchen wir mit unsern Sunden verdienet.

18. Wie erlöset die heilige Taufe auch davon? Allso, daß derselbe kein Recht an uns hat, auch wir davor nicht erschrecken dursen.

19. Welches ist endlich das dritte Bose, wovon die Cause erlöset?

Der Teufel. Im Catechismo heisset es:

20. Wodurch hat der Teufel Macht über uns bekommen?

Durch die Sünde hat er Gewalt über uns bestommen, I Joh. 3, 8. Wir pflegen zu singen: Dem Teufel ich gefangen lag, im Tod war ich verloren zc. Aber da die Sünde vergeben wird, so hat der Tod und Teufel kein Recht mehr an uns.

21. Stellet der Teufel den Getauften nicht noch nach?

Ob zwar der Teufel denen, so getauft sind, auf allerhand Art und Weise nachstellet, und sie zu verschlingen sucht, 1 Petr. 5,8: so kan er ihnen doch keinen Schaden thun, sondern sie können ihm wi-

widerstehen im Glauben, und durch Christi Kraft überwinden, Jac. 4,7.

22. Welches ist 2) das Gute, so uns die heilige Taufe zuwendet?

Das Gute, so uns die heilige Taufe zuwenbet, ist die ewige Seligkeit. Es heist ferner im Catechismo: Und giebet die ewige Seligkeit.

23. Was giebet fie für eine Geligkeit ?

Sie giebet nicht die Glückfeligkeit, so in zeitlichen Gütern, als in Neichthum, Ehre, Geld und Gut, bestehet, sondern sie giebet die ewige Seligkeit, welche weit höher und herrlicher ist, als alle irdische und zeitliche Güter.

24. Was gehöret mit dazu?

Dieselbe hat auch ihre Güter, als da sind die Kindschaft GOttes, Gnade und Liebe GOttes, die Gerechtigkeit und Heiligkeit JEsu Chrissi, die Einwohnung und Regierung des heiligen Geistes, und was damit verknüpfet ist, Gerechtigkeit, Friede und Freude im heiligen Geist, Köm. 14, 17. Und also macht die Taufe nicht-reich, geehrt und gelehrt, sondern selig, hierzeitlich und dorf ewig; darum heißt sie eine ewige Geligkeit, welche samt ihren Gütern kein Ende nehmen wird, und wir derselben auch auf ewig geniessen können, so wir nur durch muthwillige Günden uns derselben bier nicht verlustig machen, und sie selbst von uns stossen wollen.

24

25. WAS

serr

one

uch

14.

der

et

tch

8:

se=

11:

ar

en hr

00

fie

en

ej(

25. Was konnen wir hieraus erkennen ?

Es ist dis ein unaussprechlich groffer und herrlicher Nugen, so wir von der heiligen Tause haben, welcher doch aber von wenigen recht erkannt wird.

26. Wie kan solcher Mugen der heiligen Taufe zur geeignet werden, da er doch von Christo herkommi?

Ob twar Christus es ist, der uns Vergebung der Sünden erworden, uns auch vom Tode und Teusel erlöset hat, und die ewige Seligkeit schencket: so kan doch solches alles auch mit Necht von der heiligen Tause gesagt werden, weil eben darin die Kraft des Bluts und Todes Christi lieget. Daher es Christo gar nicht zu nahe geredet ist, sondern es ist und bleibet ihm allein alle Chre, indem er selbst durch die heilige Tause, als durch das Gnadenmittel, und die ewige Seligkeit und alles Gute mittheilet, und wir ihn, da wir getaust worden, angezogen haben, Gal. 3, 26.

27. Welche werden solches herrlichen trugens theilhaftig?

Es werden keine andere dieses Nupens theilhaftig, als alle, die es gläuben; wie es im Catechismo heisst: Sie giebt die ewige Seligkeit allen, die es glauben, wie die Worte und Verheissung GOttes lauten. Ohne Glauben kan der Mensch diesen Nupen der Tause so wenig empfahen, als einer, der keine Hand hat, das hinnehmen kan, was ihm Gutes angeboten und dare Dargereichet wird, wenn es auch noch so köstlich und herrlich ware. Und so kan auch der Mensch, welcher nicht im Glauben bleibet, solchen herrlichen Rusen und Segen der heiligen Taufe nicht beshalten, ob er dessen gleich in der Kindheit theilhaftig geworden.

28. Worque beweiset diefes gutherus?

Den Beweis sühret der selige Lutherus aus der heiligen Schrift, und leget zum Grunde die Wordte und Verheissung Christi aus Marc. 16, 16: Wer da gländet und getauft wird, der wird selig werden; wer aber nicht gländet, der wird verdammet werden. Er will also, wir sollen Christum selbst hiervon hören.

29. Was enthalten diese Worte Chrifti? Einen zwiefachen Ausspruch.

30. Was lehrer Christus in dem ersten Ausspruch: Wer da gläubet und getaust wird, der wird selig?

Er lehret in demfelben, was die Taufe nüße, und wem solcher Rugen zu statten komme.

31. Welches ift der Zaupenunen der heiligen Taufe?

Der Nugen der heiligen Taufe ift, nach biefen Worten Christi, die ewige Seligkeit.

32. Was ist diese Seligkeit?

Es ist der Genuß alles Guten in Zeit und Ewigkeit. Denn hier im Neiche der Gnaden fängt sich diese Seligkeit an, und bleibet auch mit dem Tode die in Ewigkeit.

05

93. Worin

1É

13

D

10

n

in

t.

1=

11

8

3

12

=

t

d

n

33. Worin bestehet dieselbe hier im Reiche der Gnaden?

In der Kindschaft GOttes, in der Gerechtigkeit Jesu Christi, in der Gemeinschaft des heiligen Geistes. Wer nun GOtt zum Vater, Gal. 3, 26, Christum zum Heilande, 1 Cor. 1,30, und den heiligen Geist zum Regierer hat, Nom. 8, 14, der ist ja selig, Nom. 8, 24.

34. Wennwird aber diese Seligkeit vollig offen= bar werden?

Ob zwar solche Seligkeit hier nicht allemal offenbar ist, sondern durch Ereus und Erübsal, durch innerliche und äusserliche Ansechtung oft noch sehr verborgen und verdunckelt wird: so wird sie doch zu seiner Zeit in ihrer Vollkommenheit offenbar werden vor allen heiligen Engeln und Auserwehlten GOttes, da wir vollkommlich selig seyn werden, Ps. 16, 11. 1 Joh. 3, 2.

35. Wer erlanger diefe Geligkeit?

Diese Seligkeit erlanget, nach den Worten Christi, allein, der da gläubet und getauft wird.

36. Was sehen wir aus dem andern Ausspruch Christi: Wer aber nicht gläuber, der wird verdammt werden?

Ohne Glauben nußet die Taufe nichts: benn ber Glaube ergreiffet und eignet sich die Guter und Seligkeit zu, so Christus uns erworben hat, und in der heiligen Taufe darreichet. Wo aber Unglaube ist, da ist und wird der Mensch verdammt, Joh. 2. Vom Mugen der Z. Taufe.

251

Joh. 3, 36, er mag getauft ober nicht getauft fenn.

37. Wer ift Schuld an folder Verdammnif?

GOtt beut allen Menschen den Glauben an, will denselben auch gern in ihnen schaffen; aber weil die Menschen die Gnade nicht annehmen wollen, so bleiben sie in ihrem Verderben, und werden nicht selig.

38. Wenn wird diese Verdammnis der Unglaus bigen erst recht offenbar werden?

Sie sind hier schon verdammt, indem sie unter dem Zorn Gottes stehen, und unter dem Fluch liegen, und obs gleich etwa ben ihnen oder vor andern nicht so offenbarist, Ps. 17, 14. Luc. 16, 19. 25. Matth. 5, 45; so wird doch ihre Verdammnist zu rechter Zeit schon offenbar werden.

39. Was ist unsere Pflicht hiebey?

Wir sollen uns bemnach prüsen, ob wir im Glauben stehen oder nicht, 2 Cor. 13, 5. Wo wir noch ohne Glauben sind, sollen wir GOtt bitten um den Glauben: und wo wir zum Glauben gestommen sind, dahin sehen, daß wir den Glauben nicht verlieren, sondern durch denselben die Selig= keit erlangen mögen, 1 Petr. 1, 9.



252 Das vierte Zauptstück.

Die 30 Lection.

Die dritte Frage.

Von dem Grunde und Ursprung des Nugens der heitigen Taufe.

Jum dritten: 1. Wiekan Wasser solche grosse Dingethun? Antwort:

Wasser thut's freulich nicht, sondern das Wort GOttes, so mit und ben dem Baffer ift, und der Glaube, fo foldem Wort Gottes im Waffertrauet. Denn ohne Gottes Wort ist das Wasser Schlecht Waffer, und feine Taufe; aber mit dem Worte Gottes ift es eine Taus fe, das ift, ein anadenreich Wasser des Lebens und ein Bad der neuen Geburt im beiligen Geift, wie G. Paulus faat zum Tito am dritten Capitel: Gott macht uns selig durch das Bad der Wiedergeburt und Erneurung des heiligen Beufes, welchen er ausgegoffen hat über uns reichtich durch Jesum Christum, uns fern Beiland, auf daß wir durch deffels ben Gnade gerecht und Erben senn des ewigen Lebens, nach der Hoffnung. Das ist gewißlich wahr. 2. Was

# 3. Urfach. der Kraft u. Wird. der 3. T. 253

2. Was wird in dieser Frage gefragt? In dieser Frage wird gefraget, woher solcher Nuben komme? ob er vom Wasser herrühre oder sonst woher?

3. Wie nennet Lutherus den Augen der Taufe, oder die Vergebung der Sünden, Erlös fung vom Tode und Teufel, das von vorher ist gehandelt worden?

Er nennets grosse Dinge, weil sie an sich grosse Dinge sind, und von uns als grosse Dinge sollen erkannt werden. Denn insgemein achten die Menschen Shre, Reichthum, Seld und Sut oder andere irdische Dinge groß, weil sie mit aller Mühe darnach trachten, wie sie solche erlangen mögen, und wo sie seldige erlanget haben, auch sie mit vielen Sorgen zu erhalten suchen. Alle diese Dinge aber sind vergänglich und nichtig, und eben nicht als grosse Dinge zu achten. Gläubige hingegen achten die Vergebung der Sünden, die Erstöfung vom Tode und Teusel für grosse Dinge, ja sie achten sie höher als Gold und Geld und die gande Welle, Matth. 6, 19.20.

4. Woher kommen solche grosse Dinge?
Solche grosse Dinge kommen nicht vom Wasser her. Es heisst: Wasser thuts freylich nicht. Denn das Wasser kan wol den ausserlichen Koth und Unstat am Leide wegnehmen, aber nicht die Sünde. Es muß zwar das Wasser mit und ben der Taufe seyn; aber es ist nicht allein, sondern das Wort Gottes ist mit und den dem Wasser.

Das vierte Zauptstück.

254

Wasser. Es heißt im Catechismo: Sondern das Wort GOttes, so mit und bey dem Wasser ist, und der Glaube, so solchem Wort GOttes im Wasser trauet. Also thut auf SOttes Seiten das Wort GOttes solche große Dinge; auf unserer Seiten aber wird erfordert der Glaube, so solchem Wort GOttes im Wasser trauet.

5. Wodurch gieber Gott auf seiner Seite diese grosse Dinge, die wir in der heiligen Taufe erlangen?

Durch sein Wort, welches mit und ben dem Wasser ist.

6. Wie mancherley ift das Wort GOttes, fo mit und bey dem Wasser ift?

Das Wort SOttes, welches mit und ben dem Wasserist, ist bendes so wol das Wort des Besehls Christi, dadurch Christus die Tause besohlen und eingesehet hat, Matth. 28, 19. 20, als auch das Wort der Verheissung, da Christus die grossen Dinge, oder die Seligkeit verheissen hat, Marc. 16, 16.

7. Was hat solches Wort Gottes für eine Kraft?

Solches Wort Christi hat die Kraft, solche grosse Dinge, nemlich Wergebung der Sünden, Erlösung vom Tod und Teufel zu wircken, und durch die heilige Taufe solche Seligkeit zu geben. Menschen Wort ist ohnmächtig; Christi Wort aber ist voller Kraft und Allmacht, weil er wahrer Sichte

## 3. Urfach. der Rraft u. Wird. der 3. T. 255

BDET und Mensch ist. Daher es auch alsebald geschahe, daß, wenn Christus zu einem Sichtbrüchigen oder Todten sagte: Stehe auf, er so fort ausstunde, Matth. 9, 6. Luc. 7, 14. Also ist nun sein Wort noch von solcher Kraft, alles das zu schaffen auch in der heiligen Tause, was er will und was er versprochen hat, obs gleich unsere Vernunft nicht fassen und begreiffen kan. Denn da ist zugleich gegenwärtig der Vater, der Sohn und der heilige Geist. Da ist die Kraft des Blutes und Todes JEsu Christi, als welche die eigentliche und einige Quelle aller solcher großen Dinge ist, 1 Joh. 1, 7.

8. Was wird auf unserer Seite dazu erfordert? Auf unserer Seite nimts der Glaube an.

In Catechismo heist es: Und der Glaube, so solchem Wort GOttes im Wasser trauet.

9. Was ist also des Glaubens Werck und Geschäffte hiebey?

Des Glaubens Werck und Geschäffte ist, daß er dem Worte GOttes im Wasser traue, sich mit dem Worte GOttes wereinige, und solche grosse Dinge annehme, welche GOtt durch die heilige Tause darreichet und schencket, nemlich nach den Worten der Einsehung, daß GOtt unser Vater, Erlöser und Heiligmacher sen, und daß wir seine Kinder, sein Sigenthum und Tempel sind; nach dem Worte der Verheissung aber, daß wir selig sind. Wir mussen also nicht unserer Vernunft trauen und solgen, als welche wider den

Glauben ficht, und solche grosse Dinge nicht ers kennen oder verstehen kan, ja vielmehr verhindert, daß wir solcher grossen Dinge nicht theilhaftig werden oder bleiben.

10. Wie kan man folches mit einem Exempel erläutern?

Von dem hauptmann des Ronias zu Sprien, Maeman, der auffäßig war, und zu bem Propheten Glifa fam, lefen wir 2 Ron. 5, 1 u.f. daß, als er dem Worte GOttes, so der Prophet Elisa tu ihm redete, nicht glaubete noch gehorfam ward, er nicht geheilt wurde. Es hatte der Prophet ihm fagen laffen : Er folte fich fieben= mal im Jordan waschen, so wurde er rein werden. Er aber wolfe die Beilung nach feinem Sinn und Willen haben. Er meinete, ber Drophet folte ju ihm heraus fommen, ba er an feinet Thur hielt , und fo und fo mit ihm verfahren; ja er meinete auch, die Waffer Amana und Pharphar zu Damascon maren beffer , benn alle 2Baffer in Ifrael, und jog Unmuthsvoll wieder hinweg. Alls er aber burch das Zureden feiner Rnechte fich bewegen ließ, und fich fiebenmal im Jordan taufete, nach dem Worte des Mannes Sottes; fo ward fein Fleisch wieder erstattet, wie das Fleisch eines jungen Knabens, und er ward rein. Alfo auch, wer dem Worte Gottes trauet und glaubet, der erlanget auch die groffen Dinge, nemlich Wergebung der Gunden, Erlofung vom Tode und Teufel, und die ewige Seliakeit. Wer aber ben Glauben nicht hat, ber blei=

31

n

fe

D

## 3. Urfach. der Braft u. Wirck. der Z. T. 257

bleibet in seinen Sunden, im Tode und in der Gewalt des Teufels, ja in seiner Unseligkeit hier und dort ewiglich.

11. Muß denn das Wort GOttes und der Glaus be in der Taufe beyfammen seyn?

Bendes muß in der heiligen Taufe unzertrennet bensammen senn, nemlich das Wort GOttes
und der Glaube. Wie die Hand eines andern
uns etwas darreichet: also muß unsere Hand es
ergreiffen und annehmen. Fehlets am Wort GOttes, so ist das Wasser schlecht Wasser
und keine Taufe; aber mit dem Worte GOt=
tes ist es eine Taufe. Fehlets aber auch am
Glauben, so wird der Mensch des herrlichen Segens und Nußens der heiligen Tause nicht theilhaftig.

12. Was ift nun folchergestalt die Taufe?

Die Taufe ist solchergestalt ein gnaden= reich Wasser des Lebens, und ein Bad der neuen Geburt im heiligen Geist.

13. Warum wird fie alfo genannt?

Sie wird ein gnadenreich Wasser des Lebens genannt, weil GOtt in und durch die heilige Taufe uns seine Gnade reichlich schencket, die zum Leben und göttlichen Wandel dienet, Eph. 5, 26. Lin Bad der neuen Geburt heisset sie, nicht, als ware die Taufe die Wiedergeburt selbst, sondern sie ist ein Bad der Wiedergeburt, oder ein Gnadenmittel zur Wiedergeburt, da= durch der heilige Geist uns zu Gottes Kindern Wies

wiedergebieret. Sie wird aber ein Bad genennet. weil wie barin, als in einem Babe, nicht vom Unflat am Rleifch, fondern von der Unreinigkeit der Geelen abgewaschen werden, 1 Detr. 3, 20, 21.

14. Womit beweiset Lutherus folches? Er beweifet Diefes aus ber Epiftel an ben Tifum

C.3, 5.6.7: GOtt machet uns felig durch das Bad = = = nach der Zoffnung.

15. In was für einem Juftande befinden wir uns von Matur?

Won Natur find wir nicht felig, fondern um ber Gunbe willen unselig und verdammt. Wir konnen uns auch nicht felbst felig machen, ob wir wol und felbst burch unsere Gunden unfelig gemacht haben.

16. Wer machet uns felig?

63Ott ifts, der uns felig machet, ober aus ber Sunde errettet, und dadurch feine Freundlichkeit und Leutseligkeit an uns beweiset, wenn wir aleich noch fo verderbt find, wie im Worhergehenden Daulus von gar febr verderbten Leuten Eit. 3,3 fpricht: Wir waren auch weiland Unweise, Unge= borfame, Jerige, dienende den Luften, und mancherley Wohllusten, und wandelten in Bosheit und Meid, und haffeten uns unter einander. Das aber lässet sich doch & Dit nicht hindern an feinem Borfat, den er fchon bor Grund= legung der Welt gefaffet, uns Menschen wieder selia zu machen.

17.2000

#### 3. Ursach. der Kraft u. Wird. der Z. T. 259

17. Wodurch machet GOtt uns felig?

Solches thut GOtt durch das Bad der Wiebergeburt und Erneurung des heiligen Geistes, wodurch Paulus die heilige Taufe verstehet.

18. Woher kommes, daß der Mensch in der heiligen Taufe selig gemacht wird?

Eben daher kommts, daß der Mensch in der heiligen Taufe solche grosse Dinge bekommt, und selig gemacht wird, weil der heilige Geist uns darinnen zu GOttes Kindern wiedergebieret, und uns zum Bilde GOttes täglich erneuret; ja weit der heilige Geist, samt dem Vater und Sohne, in der heiligen Taufe gegenwärtig ist, wie Paulus spricht: Welchen GOtt ausgegossen hat über uns reichlich durch IEsum Christum, unsern Zeiland.

19. Wie empfangen wir den heiligen Geift?

Durch JEsum Christum, unsern Beiland: Der Herr Jesus hat uns den heiligen Geist erworben, und GOtt der Vater giebt uns denselben, und zwar reichlich, der alles Gute in uns wircket und schafft.

20. Wozu empfangen wir denselben?

Dazu giebt uns GOtt denselben, auf daß wir durch desselben Gnade gerecht und Erben seyn des ewigen Lebens, das ist, er eignet uns die Gerechtigkeit JEsu Christi zu. Und da er uns zu Kindern GOttes neu gebieret, so machet er R2 uns

Das vierte Zauptstud.

260

und auch zu Erben des ewigen Lebens: denn Kinsber find auch Erben, Rom. 8, 17.

21. Was haben Kinder Gottes gu erben?

Wir haben nicht zeitliche und irdische Güter, sondern das ewige Leben zu ererben. Kinder Gottes sind hier schon Erben, aber in der Hoffnung. Denn die Offenbarung und der völlige Genuß des ewigen Lebens ist noch zukunftig, 1 Petr.
1, 4.5.

22. Womit versiegelt der Apostel dieses alles?

Mit den Worten: Das ist gewißlich wahr; denn er vom heiligen Geist dessen vergewissert war. Es muß aber auch unser Hert davon gewiß werden, daß auch wir in der Kraft und Wahrheit sagen können: Das ist gewißlich wahr.

Die 31 Lection.

Die vierte Frage.

Von der Geheimniß vollen Bedeutung des Wassertaufens.

In der andern Frage wird von der Kraft und dem Mußen der heiligen Laufe, in diefer vierten Frage aber von der Bedeutung derselben gehandelt. Durch diefe wird jenes nicht aufgehoben, sondern aus jenem fliesset auch dieses.

Bum vierten:

1, Was bedeutet denn folch Waffertaufen? Untw.

Es bedeutet, daß der alte Aldam in uns durch

durch tägliche Reue und Busse soll ersäufet werden, und sterben mit allen Sünden und bosen Lüsten, und wiederum täglich heraus komme und auferstehe ein neuer Mensch, der in Gerechtigkeit und Neinigkeit vor GOtt ewiglich lebe.

Wo stehet das geschrieben? Antwort:

Sanct Paulus zun Römern am sechsten spricht: Wir sind samt Christo durch
die Taufe begraben in den Tod, auf daß,
gleichwie Christus ist von den Todten auferwecket, durch die Herrlichkeit des Baters, also sollen wir auch in einem neuen Leben wandeln.

2. Was und wie vielerley bedeutet folch Wafferstaufen?

Das Wassertausen bedeutet etwas, denn Christus hat nichts vergeblich geredet oder eingesest. Und zwar bedeutets zwenerlen: 1) die Ertddtung des alten Adams, und 2) die Auser-Kehung des neuen Menschen.

3. was bedeuter 1) dis Wasserraufen?

Die Ertödtung bes alten Abams. 4. Was ist der alte Mam?

Der alte Adam ist die sündliche Unart des Herhens, oder das ganke Verderben des Mensschen nach Leib und Seele, darein wir durch den Vall Abams gerathen sind, oder kurk, die Erbsund

funde, darin wir empfangen und geboren find; und welche barin bestehet, bag wir zu allem Giuten untuchtig und erstorben; jum Bofen aber ge= neigt und geschickt, und daher Kinder des Zorns und des Todes find, Mf. 51, 7. Cph. 2,3.

5. Warum wird die Gunde Maam oder ein Mensch genennet?

Sie wird Adam ober ein Mensch genennet, nicht, als ware die Sunde die Substant oder das Mefen bes Menfchen, fonbern weit fie ben ganten Menschen als ein Sift burchbrungen bat, glfo, daß alle Rrafte von der Gunde eingenommen find.

6. Warum wird die Gunde alt genennet?

Alt wird die Gunde genannt, weil fie an fich alt, und von dem erften Menschen Abam auf uns kommen ift; imgleichen, weil fie alles häßlich und ungestalt vor Gott machet, wie ein alt Kleid einen häßlich und ungestalt vor Menschen machet.

7. Was Fommen aus dem alten 2(dam bervor?

Mus bem alten Abam kommen hervor aller= hand wircfliche Gunden und bofe Lufte. Im Ca. techismo beifft es: Mit allen Gunden und bo= fen Luften , und ift fie wie ein Baum , ber gifti. ge Fruchte hervorbringet, und zwar nicht wenige. als, Soffart, Ungehorfam, Eros, Frechheit und Heppigkeit, Fluchen, Schweren, und dergleichen, Matth. 15, 19. Gal. 5, 19=21.

8. 200

# 4. Die Bedeutung der 3. Taufe. 263

8. Wo haben wir solchen alten Maam zu suchen ?

Solchen alten Abam oder giftige Wurkel, mit seinem ganken Baum, daraus so viel bose Früchete kommen, haben wir in uns zu suchen und zuere kennen, Jes. 46, 8. Dahero wir nicht müssen ausschweisen, und auf andere Leute sehen, wie dieselben beschaffen senn, noch sie richten; sondern wir müssen in uns einkehren, und auf uns selbst acht haben, da wir denn genug in und an uns sinden werden.

9. Was bedeutet nun die Taufe ?

Die Taufe bedeutet, daß wir mit dem alten Aldam also umgehen mussen, daß er ersauset werde und sterbe. Wir sollen ihn ansehen als einen Mörder, der und um das geistliche Lebent bringen will, ja der Christum getödtet. Gleich-wie man nun einen Mörder nicht heget und behersberget, sondern wegtreibet, ja tödtet und umbringet: also sollen wir auch den alten Adam nicht hesgen noch beherbergen, sondern ersäusen und tödten, Col. 3,5.

10: Worauf wird mit dem Erfäufen des alten.
20dams geschen?

Alhier wird gesehen auf den Gebrauch der ersten Kirche in den Morgenlandern, da sie diejenigen, so getauft wurden, gant in und unter das Wasser tauchten, daß der Mensch gleichsamgants vergraben schiene. So soll auch der alte Abam ersäuset und getödtet werden. Welches aber R 4 nicht nicht durch etwas äusserliches, als durchs Wasser, sondern durch tägliche Reue und Busse geschiehet, da man sein Elend und Verderben durch den heiligen Geist aus dem Geseh Gottes ie mehr und mehr also erkennen lernet, daß man darüber göttlich betrübet werde, und einen ernstlichen Abscheu und Eckel an allen Sünden bekomme, dieselben in seinem sterblichen Leibe nicht herrschen zu lassen, noch ihnen Gehorsam zu leisten in ihren Lüssen, sondern ernstlich dawider zu kämpsen und sie zu unterdrucken durch die Gnade, so wir in der heiligen Tause empfangen haben, Rom. 6, 12.

11. Wie oft foll folches geschehen ?

Solches foll nicht etwa nur manchmal oder alle Wierthel Jahre geschehen, da man zur Beichte und heiligen Abendmahl gehet, sondern täglich. Es soll kein Taghingehen, da sich die Bedeutung der heiligen Taufe in Ertödtung des alten Adams nicht ben uns in der Kraft und Uebung sinden solte, Rom. 6,6. Auch solls nicht nur alsdenn geschehen, wenn wir Schande und Schaden von der Sunde zu besorgen haben, sondern allezeit.

12. Wodurch erlangen wir nun die Krafe dazu? Hiezu hat uns GOtt in der heiligen Taufe mit genugfamer Kraft von oben ber ausgerüftet.

Alfo ift es nicht eine bloffe Bedeutung, fondern die heilige Taufe verpflichtet uns dazu, und giebet auch dazu die Kraft.

13. Was bedeutet 2) die heilige Taufe?

Die heilige Taufe bedeutet ferner auch das Zer=

Zerauskommen und die Auferstehung des neuen Menschen. Denn der Setauste ift nicht im Wasser geblieben, sondern wieder herausgestiegen, oder herausgezogen worden.

14. Wasift der neue Menfch?

Der neue Mensch ist alles Gute, so der heilige Geist in der Wiedergeburt durch die heilige Taufe wircket, oder der neue Geist, die göttliche Natur und Art, das neue Hers; welches alles einerlep ist.

15. Warum wird die Gute ein Mensch ge= 1

Es wird ein Mensch genennet, weil es etwas reelles und wahrhaftiges in dem Menschen ist, und der gange Mensch von Hergen, Muth und Sinn und allen Kräften geandert worden ist.

16. Warum wird es neu genennet?

Men wird es genennet, weil sichs von Natur nicht in uns befindet, sondern durch den heiligen Geist erst in uns geschaffen und gewircket worden, 2 Cor. 5, 17, und weil es uns vor SOtt, vor dem nichts gilt, als eine neue Ereatur, wohlgestaltet machet, gleichwie ein neues Kleid einen wohlgestaltet vor Menschen zu machen psleget, Gal. 6, 15.

17. Was gehöret zu folchem neuen Menschen?

Zu solchem neuen Menschen gehöret Glaube, Liebe, Sanftmuth, Demuth, Geduld, Keuschheit, und alle Stücke der wahren Gottseligkeit. Diese R 5

## 266 Das vierte Zauptstück.

Tugenden sind gleichsam als Glieder des neuen Menschen anzusehen, wie der ausserliche Corper aus Gliedmassen bestehet. 3. E. der Mund des neuen Menschen ist Bitte, Gebet, Fürbitte 2c.

18. Was follmit diesemneuen Menschen ges

Dieser neue Mensch soll nicht verborgen bleisben, sondern herauskommen, daß man ihn sehen könne. Wie vor der Wiedergeburt der alte Mensch sich genugsam in den Wercken des Fleissches hervorgethan, und nicht verborgen geblieben: also soll nun der neue Mensch seinen Glauben, Liebe, Sanstmuth, Demuth, Gehorsam und Gebuld, auch beweisen und öffentlich darthun, Matth. 5, 16. Wie eine Stadt, so auf dem Verge lieget, nicht verborgen senn kan: also kan auch der neue Mensch nicht verborgen senn, Matth. 5, 14.

19. Wie oft foll solches geschehen?

Auch dieses soll täglich geschehen. Rein Lag soll vorden gehen, an welchem der alte Mensch nicht ersäuset werde, und der neue Mensch dagegen heraus komme, Eph. 4, 22=24. Es ist daher eine nichtige Entschuldigung, wenn Menschen sagen: Wer Kan immer so kromm seyne sintemal es mit der Bedeutung der heiligen Laufe gar nicht überein kömmt, wenn die Menschen meinen, nur alle Vierthel Jahr fromm zu seyn, da sie zur Beichte und Abendmahl gehen; sondern Lutherus spricht: Der neue Mensch soll täglich her-

#### 4. Die Bedeutung der Z. Taufe: 267

herauskommen und auferstehen. Es soll nemlich sich einer, der getauft worden, durch die empfanzgene Gnade und Kraft täglich und alle Morgen erwecken zum Kampf wider die Sünde, und GOtte zu leben. Unser Heiland spricht gar mercklich Luc. 9,23: Wer mir folgen will, der verleugne sich selbst, und nehme sein Creuz auf sich täglich, und solgemir nach.

20. Wie kommt der nene Mensch, nach der Ers

Es kommt der neue Mensch also heraus, das er in Gerechtigkeit und Reinigkeit vor GOtt ewiglich lebe. Die Gerechtigkeit, Darinnen der neue Mensch vor Gott lebet, ift al= lein die theure Gerechtigkeit JEfu Chriffi, die er uns durch feinen Cod und Auferstehung erworben hat. Dieselbe ist des neuen Menschen Schmuck amd Chrenkleid, welches er in der heiligen Saufe angezogen hat. Und darin lebet er nun. Es weiß der neue Mensch von keiner eigenen Gerech= tigkeit, folche verabscheuet er; er erkennet nur Christum als seine Gerechtigkeit, er trit aber auch ab von aller Ungerechtigfeit, Rom. 3, 21. 22. Phil. 3,9-2 Tim. 2, 19. Er lebet auch in Reis nigkeit. Nachdem er im Blute Jefu Christi abgewaschen und gereiniget ift von Sunden, 1 Joh. 1,7.1 Cor. 6, 11; fo meidet er nun auch allen Un= flat der Sunden, 2 Petr. 2, 20, und reiniget fich ie mehr und mehr von aller Befleckung des Fleisches und des Geistes, und fahret fort mit der Dei= 268 Das vierte Zauptstück.

Heiligung in der Furcht GOttes, 2 Cor. 7, 1. 1 Joh. 3, 3.

21. Wie lebet der neue Mensch in Gerechtigkeit und Zeiligkeit?

Solches thut der neue Mensch nicht zum Schein, oder nur vor Menschen, sondern vor GOtt. Er sühret seinen Wandel als in den Augen GOttes, 1 Mos. 17, 1. Tob. 4, 6, und zwar ewiglich, das ist, beständig bis ans Ende. Luc. 1, 74. 75.

22. Gehoren denn beyde Bedeutungen der heilis gen Caufe gufammen ?

Ja, bende Bebeutungen der Taufe gehören zusammen, nemlich so wol die Ertödtung des alten, als die Auferstehung des neuen Menschen. Und ie treuer der Mensch ist im Absterben der Sunde; desto mehr auch der neue Mensch lebet, wächset und zunimt, Rom. 6, 11. 1 Petr. 2, 24.

23. Womit bekräftiget Lutherus diese doppelte Bedeutung?

Er bringet hierinnen nicht seine eigene Gedancken hervor, sondern bekräftiget diese doppelte Bebeutung der heiligen Tause aus der heiligen Schrift. Er weiset uns in das sechste Capitel an die Romer, v. 4, da es heisst: Wir sind samt Christo begraben = = neuen Leben wandeln.

24. Was

## 4. Die Bedeutung der Z. Taufe. 269

24. Was wird in dem angeführten Spruch von der ersten Bedeutung der heiligen Taufe gesagt?

Was die erste Bedeutung der heiligen Tause betrifft, so wird davonzweperlen gesagt: 1) Daß Christus gestorben und begraben sen; 2) daß wir durch die Tause mit Christo begraben sind in den Tod, das ist, a) daß wir durch die heilige Tause theilhaftig worden sind der Kraft des Todes und des Begräbnisses Christi, also, daß der Tod und das Begräbnisse Christi unser Tod und Begräbniss worden, und vor Sott eben so viel ist, als wenn wir selbst gestorben und begraben wären: und daß wir auch nun aus dem Tode und Begräb=nis Christi Kraft nehmen, allen Sünden abzu=sterben. 2 Cor. 5, 15.

25. Was wird von der andern Bedeutung der Taufe gesager?

Was die andere Bedeutung der heiligen Tause betrifft, nemlich das Herauskommen und Auserstehen des neuen Menschen, so wird von Paulo also davon gesagt: Daß, gleichwie Christus ist von den Todten auserwecket durch die Zerrlichkeit des Vaters, also sollen auch wir in einem neuen Leben wandeln.

26. Was erkennen wir hieraus?

Zwenerlen: 1) Daß Christus nicht im Tode und Grabe geblieben, sondern von den Todten auf-

er.

### 270 Das 4te Zanptst. 4. Die Bed. der Z. T.

erstanden sen, durch die Berrlichkeit des Baters. bas ift, durch die Rraft feines Waters. Die Schrift faget auch, daß er fich felbst aus eigner Rraft auferwecket hat, Joh. 10, 18. 2) Daß wir follen in einem neuen Leben manbeln. Das ift, gleichwie wir durch die heilige Caufe theilhaftig worden find des Codes Chrifti gur Absterbung ber Gun= ben; alfo find wir auch durch die heilige Taufe feiner Auferstehung theilhaftig worden, daß wir nun Durch Die Kraft feiner Auferstehung und feines Le= bens, auch in einem neuen Leben wandeln, nicht mehr bie Lufte des Fleisches zu vollbringen, fondern im Geift zu wandeln, uns nach Gottes Wort au regen und zu bewegen, Gottes Chre und des Machsten Bestes zu suchen, Rom. 6, 12. Gal. Woru uns auch die Herrlich= 5, 16. 24. 25.

keit des Vaters, oder desselben Kraft hilft, daß es uns möglich seyn möge.



Die

雖然發展發展發展發展發展發展發展發展

Die 32 Lection.

# Das fünfte Hauptstück.

Vom Sacrament des Altars oder vom heitigen Abendmahl.

1. Warum wird es das Sacrament des Altars genennet?

er s wird das Sacrament des Altars genennet, weil daffelbe ordentlicher Weise in der Kirche auf dem Altar gehalten wird.

2. Warum heist es das heilige Abendmahl?

Es heist das heilige Abendmahl oder Nachtmahl, nicht als wenn es am Abend oder zur Nacht muste gehalten werden; sondern, weil es zum ersten am Abend oder in der Nacht ist eingesehet und gehalten worden, nemlich am Abend des grünen Donnerstags.

3. Warum wird es der Tifch des & Errn genennet?

Es wird der Tisch des ZErrn genennet, weil der Herr Jesus es ist, der diesen Lisch gedecket, und uns mit seinem Leibe und Blute an demselben speiset und trancket, 1 Cor. 10, 21,

4. Warum beifit es die Communion?

Die Communion oder Gemeinschaft heist es, weil wir des Leibes und Blutes Christi theilbaftig werden; auch die Gläubigen mit einander in ihrer Gemeinschaft dadurch gestärcket werden, 1 Cor. 10, 16.17.

5. Was ist das heilige Abendmahl?

Es ist das andere Sacrament des neuen Te-

6. In wie viel Fragen hat Lutherus im Cates chismo die Lehre vom heiligen Abend, mahlabgefasset?

In vier Fragen. Die erste enthält die Beschreibung des heiligen Abendmahls. Die ansdere den Nußen desselben. Die dritte den Grund und Ursprung solches Nußens. Die vierte den würdigen und unwürdigen Gebrauch desselben.

## Die erste Frage. Die Beschreibung des heiligen Abendmahls.

7. Wie beschreiber Lutherus das heilige 21bendmahl?

CI

ria

Was ist bas Sacrament des Altars? Antwort:

Es ist der wahre Leib und Blut unsers Herrn Jesu Christi, unter dem Brodt und Wein uns Christen zu essen und zu trincken von Christo selbst eingesetzt.

2Bo fiehet das geschrieben? Untwort:

So schreiben die heiligen Evangelisten, Matthäus, Marcus, Lucas und Sanct Paulus: Unser Herr Jesus Chris

1. Die Beschreibung des Z. Abendmahls. 273

Christus, in der Nacht, da er verrathen ward, nahm er das Brodt, danckete und brachs, und gab es seinen Jüngern, und sprach: Nehmet hin und esset, das ist mein Leib, der für euch gegeben wird. Solches thut zu meinem Gedächtnis. Defselben gleichen nahm er auch den Kelch, nach dem Abendmahl, danckete, und gab ihnen den, und sprach: Nehmet hin und trincket alle daraus: Dieser Kelch ist das neue Testament in meinem Blut, das für euch vergossen wird, zur Vergebung der Sünden. Solches thut, so oft ihrs trincket, zu meinem Gedächtnis.

8. Wer hat das heilige Abendmahl eingefent?

Christus selbst hat das heilige Abendmahl eingesetz, als welcher die Macht und Autorität hat, Sacramente einzusetzen, Matth. 28, 18, weil er wahrer SOtt und Herr über seine Rirche ist. Es ist also keine menschliche Erfindung, sondern eine göttliche Einsetzung, und deswegen auch hochzuachten.

9. Welches find die ausserlichen Zeichen, fo hiezu genommen find?

Die ausserlichen Zeichen, so unser Beiland zur Einsetzung des heiligen Abendmahls genommen, sind Brodt, so aus Mehl und Wasser gebacken ist, und Wein, so aus den Weinbeeren gekeltert ist.

to. Warum

10. Warum hat der Zeiland hierzu Brodt und Wein genommen ?

Nicht ohne Ursach hat unser Heiland Brodt und Wein genommen, sondern i) damit anzuzeigen, daß, gleichwie Brodt und Wein den Mensschen nehret, stärcket, erquicket und erfreuet, also auch sein Leib eine solche Speise, und sein Blut ein solcher Tranck sen, dadurch die Gläubigen an ihrem inwendigen Menschen genehret, gestärcket, erquicket und erfreuet werden; 2) weil auch Brodt und Wein aller Orten leicht zu bekommen ist; imgleichen 3) wie das Brodt aus vielen Körnern, und der Wein aus vielen Beerlein worden ist; also auch seine Jünger zusammen eins sepn sollen.

11. Was empfahen wir unter dem Brodt und Wein?

Unter dem Brodt empfahen wir nicht einen erdichteten, sondern den wahren Leib unsers Herrn Jesu Christi, und unter dem Wein das wahre Blut Jesu Christi, wie unser Heiland selbst gelehret. Es werden uns also gar theure und herrliche Güter dargereichet, so alle irdische Güter weit übertreffen; dennes ist da der Leib und Blut nicht eines blossen Menschen, sondern dessen, der Gott und Mensch zugleich ist.

Bun Soles

u

b

12. Für wen hat Christus das heilige Abendmahl eingeset?

Für die Christen, und also nicht für alle Gottlose ohne Unterschied, sondern für solche, die sich von der Finsterniß zu dem Licht bekehret, und an Christum von Herzen gläubig worden sind. Denn

## 1. Die Beschreibung des Z. Abendmahls. 275

Denn Christen sind eigentlich Gesalbte, die mit dem Geiste Christi gesalbet sind, Rom. 8, 9, und von der Ungerechtigkeit abtreten, 2 Tim. 2, 19.

13. Wosu hat es Chriftus eingesenet ?

In essen und zu trincken hat es Christus eingesetzet: und also nicht zum Anschauen, oder es auszuheben und herumzutragen, sondern dasselbe zu geniessen. Jedoch ist solches Essen und Trincken vom gemeinen Essen und Trincken weit unterschieden: denn hier nicht bloß irdische, sondern auch himmlische Speise und Tranck ist, 1 Cor. 11, 29, und soll also nicht nur mit dem Munde, sondern auch mit gläubigem Herken gesschehen.

14. Woraus beweiset diefes Lutherus?

Solches alles beweiset Lutherus aus der heiligen Schrift, und zwar aus den heiligen Evangelisten, welche sind Matthäus, Marcus und Lucas, wie auch aus dem Briese S. Pauli. Die Evangelisten sind, die das ganhe Leben Christi beschrieben haben, und Paulus hat es selbst von dem Herrn empfangen, 1 Cor. 11, 23. Daher solche Zeugen gewisse, glaubwürdige und wahre Zeugen sind; und will also Lutherus, daß unser Glaube Gottes Wort zum Grunde haben soll.

15. Wie lauten hievon die Worte?

Die Worte selbst lauten also: Unser ZErr IBsus Christus, in der Macht 2c. 2c.

S 2 16. Wie

0

t

16. Wie werden diefe Worte genennet?

Diese Worte werden Einseungsworte genennet, weil uns in denselben die Einsetzung des heiligen Abendmahls beschrieben wird, und eben das lehren, was Lutherus gelehret und gesaget hat.

17. Wie heisst derjenige, welcher es eingeses

Unser ZErr JEstis Christus hates eingesseht 1) JEstis, der sich als einen Seligmacher beweiset, und sich uns zum Heil und Seligkeit dabin gegeben hat. 2) Christus, der von GOtt gefalbet worden mit dem beiligen Seist ohne Maß.
3) Unser ZErr, der uns ertöset hat, und welchen auch wir für unsern Herrn erkennen und geshorchen sollen.

18. Welches war die Teit, wenn ers einges fenet hat?

In der Tacht, da er verrathen ward, und also kurt vor seinem Leiden, zu welchem Just Ischarioth, einer aus seinen zwölf Jungern, ihn den Feinden durch einen Auß überlieferte, welcher sich durch das Geld darzu bewegen ließ, da er drepsig Silberlinge, das ist is Thaler, nahm. Daß es Christus kurt vor seinem Tode eingestet, dadurch hat er uns seiner Liebe besonders versichern, und es als ein Testament hinterlassen wollen.

19. Was wird von der Einsetzung des heiligen Abendmabls selbst gemeldet?

Zweyerlen: theils die ausserlichen sichtbaren Zeichen, theils die Handlungen Christi daben.

20. Wel

## 1. Die Beschreibung des Z. Abendmahls. 277

20. Welches sind die ausserlichen sichebaren Feichen?

Ernahmbazu Brodt, desgleichen nahm er auch den Relch oder den Wein. Bende mussen also unzertrennet bensammen bleiben nach Christi Einsetzung.

21. Worin bestehen die Sandlungen Christi?

In Thaten und Worten, mit Mund, Hand und Hergen.

22. Was that der 为Err JEfus querft?

Er nahm das Brodt, und hernach den Kelch. Durch die Nehmen des Brodts und des Kelchs hat Christus dieselben vom gemeinen Gebrauch des Essens und Trinckens abgesondert, und dadurch vorbedeutet, wie er auch ieso werde besonders genommen und als ein Lamm abgesondert werden.

23. Was that er hierauf weiter?

Er danckete, das ist, er richtete sein Sers zu GOtt seinem himmlischen Vater, und danckte nicht nur für das leibliche Brodt, sondern vornehmlich dafür, daß sein Vater ihn zum Brodt des Lebens der Welt gegeben habe. Auch beiligte er das Brodt und den Wein mit Geber und Danckfagung. Er lehret uns mit seinem Exempel, wie auch wir unsere Herken zu GOtt dem Vater richten, und alle Gaben, insonderheit aber das heilige Albendmahl, mit Danckfagung empfahen und geniessen sollen.

24. Was machte er ferner ?

Er brachs, das ist, er theilete es in gewisse S 3 Por-

62

28

113

es.

er

a=

tt

Fis.

el=

16=

un

n,

2,

8,

m.

fe=

rs

en

en

els

### Das fünfte Zauptstück.

278

Portionen, damites zur Austheilung bequem was re; deutete aber auch mit darauf, wie sein Leib iest am Ereuß werde gebrochen werden, davon er selbst vorher Joh. 2, 19 geredet hat.

25. Wem gab ers?

Er gabs seinen Jüngern; gab ihnen auch den Kelch. Nicht Pontio Pilato, nicht den Hohen Helch. Nicht Pontio Pilato, nicht den Hohen Helpfiern und Pharisaern: denn weltliche gesinnete Wenschen sind solcher hohen Güter nicht fähig; sondern seinen Jüngern gab ers, die sich selbst verleugneten und Ehristo nachfolgeten. Luc. 9,23. Wiel tausend Menschen aber gehen leider zum beiligen Abendmahl, die doch keine Jünger Christi sind, noch solche zu werden gedencken. Solches geschiehet also nicht nach der Absicht und Einsehung Christi, sondern wider seinen Willen.

26. Was folgte hierauf?

Und sprach. Er hat sie unterrichtet von dem, was und warum er ihnen dieses Brodt und Wein gegeben.

27. Was fprach er zu ihnen?

Tehmet hin und esset, das ist mein Leib, der sur euch gegeben wird. Imgleischen: Mehmet hin und trincket alle daraus. Dieser Relch ist das neue Testament in meisnem Blut, das für euch vergossen wird zur Vergebung der Sünden.

28. Was

### 1. Die Beschreibung des 3. Abendmahls. 279

28. Was bezeuget er damit?

Er bezeuget hiedurch seine hertliche Liebe, wie er so willig sen, seinen Leib und Blut, ja sich selbst uns zu schencken und mitzutheilen; auch wie er ein so grosses Berlangen habe nach unserm ewisgen Heil.

29. Was ift auf unserer Seite dazu nothig?

Auf unserer Seite fordert er nicht, Gold und Silber oder unsere eigne Arbeit und Thun herben zu bringen; sondern er will geben, und wir sollen nur nehmen, und ein gnadenhungeriges und durftiges Herh darbringen, das sich öffnet und hin-nimt. Denn Christus nicht nur unsern Mund, sondern auch unser Herh meinet, damit wir hinnehmen sollen seinen Leib und sein Blut.

30. Warum befiehlet er: Effet und trindet?

Esset und trincket, spricht er, anzuzeigen, man solle nicht meinen, als könne man das Abendmahl im Glauben nur halten, und dagegen das Essen und Trincken im heiligen Abendmahl gang unterlassen. Unser Heiland zeiget auch an, daß wir uns mit ihm so vereinigen mussen, daß er unsere Kraft, Stärckeund Nahrung werde, wie das Brodt dem Leibe.

31. Was faget er beym Effen und Trincien?

Das ist mein Leib. Das ist mein Blut. Die sind die unsichtbaren und himmlischen Güter. Es ist also nicht blosses Brodt noch blosser Wein im heiligen Abendmahl, sondern der wahre Leib S 4 und

4

É

6

Das fünfte Zauptstück.

380

und das wahre Blut Christi, weil Christus selbst in seinem Testament es uns also vermachet und verordnet hat.

32. Was empfahen wir also im heiligen Abend= mabl?

Es wird das Brodt nicht in den Leib Christi verwandelt, noch der Wein in das Blut, fondern die aufferlichen Zeichen bleiben in ihrer Substang und Wefen, Brodt bleibet Brodt, und Wein bleibet 9Bein Much bedeutet das Brodt nicht den Leib, noch Der Wein Das Blut Chriffi. Sondern un= ter bem Brodt reichet Chrifius feinen Leib bar, und zwar den Leib, der fur uns , das ift , an unferer flatt und und zu gute in den Sod dahin gegeben iff. Unter bem Bein reichet er une bar fein Blut, und gwar Das Blut, bas er für uns vergoffen bat am Stam= me des Creuges. Chriffus fpricht um deswillen : Das ift mein Leib; imgleichen, diefer Relch ist das neue Testament in meinem Blut. Bie bas alte Teffament burch bas Blut ber Thiere ist gestiftet worden: also hat Christus das neue Teftament burch fein eigen Blut gestiftet, und uns darin Wergebung ber Gunden , Leben und Geligfeit vermacht, Debr. 9, 12.

33. Welches ist der Tweck des heiligen Abends mabls?

Der Zweck des heiligen Abendmahls wird von Christo angezeiget, da er spricht: Solches thut zu meinem Gedachtniß, und abermal: Solches 1. Die Beschreibung des 3. Abendmahls. 281

ches thut, so oft ihre trindet, zu meinem Gedachtniß.

34. Was ift in diesen Worten enthalten?

Wir sollen nicht vergessen, was für eine grosse Liebe und Deil er an uns bewiesen, sondern sollen wohl daran gedencken. Sollen wir aber die Grösse der Liebe Christi recht erkennen, so mussen wir gedencken an unsern elenden Zustand, da wir von Natur Kinder des Zorns und des Todes sind, Eph. 2, 3, und ewig solche hatten bleiben mussen, wo nicht Christus für uns gestorben ware, und wo er nicht sein Blut für uns vergossen hatte.

35. Wennist also die Gedächtniß Christi sons derlich nöthig?

Wir sollen zwar allezeit an seinen Cod, und an die dadurch uns armen Menschen erwiesene grosse Liebe fleißig gedencken; doch solles insonder= heit benn heiligen Abendmahl geschehen.

36. Wie foll es geschehen?

Solches Andencken soll nicht obenhin geschehen, sondern mit buffertigem, reuigem, gläubigen, gehorsamen und danckbaren Herken, also, daß wir uns ihm gant hinwiederum zu seinem Dienst aufopfern. Wo das heilige Abendmahl nicht zu diesem von Christo vorgeschriedenen Zweck genossen wird, so wirds nicht recht gehalten.

6 5

Die

282 Das fünfte Zauptstück.

Die 33 Lection.

Die andere Frage.

Vom Rußen des heiligen Abendmabls.

1. Was nüget denn solch Essen und Trins den ? Antwort:

Das zeigen uns diese Worte: Für euch gegeben und vergossen zur Vergesbung der Sünden. Nemlich: daß uns im Sacrament Vergebung der Sünden, Leben und Seligkeit durch solche Worte gegeben wird. Denn wo Vergebung der Sünden ist, da ist auch Leben und Sesligkeit.

2. Wovon handelt diefe grage?

Sie handelt von dem Tuzen des Essens und Trinckens, nicht insgemein, sondern dessienigen, das im heiligen Abendmahl geschiehet. Denn es ist allerdings nöthig, daß wir nach dem Nuken und nach der Frucht forschen, solchen recht zu erkennen, und auch desselben theilhaftig zu werden.

3. Können wir den Mugen des heiligen Abendmahls von uns selbst wissen?

Den Nuten des heiligen Abendmahls mögen wir nicht von uns selbst oder aus eigener Vernunft wis-

wissen; denn dieselbe ist so verderbet, daß ihr alles, was des Geistes GOttes ist, und sonderlich auch solche hohe Geheimnisse lauter Thorheit sind, 1 Cor. 2, 14. Auch erhellet derselbe nicht aus dem ausserlichen Unsehen; sondern aus den Worzten Christi, welcher uns den Nugen am besten zeisgen kan: daher wir uns mussen zu Christo halten, und von ihm den wahren Nugen lernen.

4. Mit welchen Worten ift der Mugen ausges druckt?

Die Worte, welche Christus vom Nusen des Essens und Trinckens im heiligen Abendmahl ausgesprochen, sind diese: Sur euch gegeben, und für euch vergossen zur Vergebung der Sünden,

5. Wie vielerley ift diefer tlugen?

Aus den Worten Lutheri sehen wir, daß der Nußen drenerlen sen: 1) Vergebung der Sunden, 2) Leben, und 3) Seligkeit.

6. Welches ist der erste trugen des heiligen Abendmahls?

Die Vergebung der Sünden ist der erste Nuben des Essens und Trinckens im heiligen Abendmahl, und bestehet darin, daß Gott den Bußfertigen und Gläubigen um des Todes und Blutes Christi und der dadurch geschehenen Verschnung und Genugthuung willen alle Günden, und die damit verdienten Strafen erlässet, und sie solcher Vergebung der Sünden auch versichert.

7. Wird

Das fünfte Zauptftåd.

284

7. Wird denn dieser Munen auch wirdflich mits getheilet?

Solcher Nuken wird wircklich gegeben im beitigen Abendmahl, weil Christus zu dem Ende seinen Leib dahin gegeben und sein Blut vergossen, Col. 1, 14, auch zu dem Ende seinen Leib zu essen, und sein Blut zu trincken besohlen hat.

8. Ift dieses dem nicht entgegen, wenn man saget: Christus vergieber Sunden, und die Vergesbung erlangt man auch im heilis gen Abendmahl?

Es ist einander nicht entgegen, daß Christus die Sünde vergiebet, und daß die Vergebung der Sünden im heiligen Abendmahl gegeben wird. Denn Christus hat uns dieselbe erworben, und giebt sie auch. Das heilige Abendmahl aber ist das Mittel, wodurch sie gegeben wird. Ob zwar auch der Mensch, der zum heiligen Abendmahl gehet, schon Vergebung der Günden haben muß; so wird ihm doch dieselbe damit mehr und mehr verssiegelt und vergewissert, wenn er insonderheit bestencket, daß Christus keine Feindschaft haben könne, weil er sür unsere Sünde gestorben ist, und uns mit seinem Leibe speiset, und mit seinem Blute träncket.

9. Welches ift der andere Mugen im heiligen Abendmahl?

Der andere Nugen ist das Leben, so im heiligen Abendmahl geschencket wird. Nicht das natürliche Leben: benn das hat ein ieder Mensch von Sott schon, ehe er zum heiligen Abendmahl ge-

### 2. Der Mugen des Z. Abendmahls. 285

gehet; sondern das geistliche leben, da Christus unfer Leben, oder das Leben der Seelen wird, also, daß er in uns, und wir in ihm leben, Joh. 14, 6. E. 11, 25. Gal. 2, 20.

10. Sind wir nicht alle zum geistlichen Leben erschaffen?

Zu diesem geistlichen Leben sind wir zwar alle von GOtt erschaffen, haben es aber durch den Fall verloven. Und ob wirs gleich in der heiligen Taufe, oder durch wahre Bekehrung und Glauben, wieder bekommen haben; so hat es doch der Stärschung und Wermehrung vonnöthen, welches im heiligen Abendmahl durch Geniessung des Leibes und Blutes Christi geschiehet: gleichwie das natürliche Leben durch Speise und Tranck gesiärcket und erhalten wird.

11. Bat dis geistliche Leben auch seine Wire dungen?

Gleichwie das natürliche Leben fich in mancherlen Regung und Bewegung, als im Gehen, Stehen, Reden, Horen, beweiset; also hat auch das geistliche Leben allerdings seine Bewegungen und Wirckungen.

12. Welches ist die Wirdung des geistlichen Lebens?

Die Wirckung des geistlichen Lebens ist der Wandel nach dem Willen Gottes, Gal. 5, 25, da man nicht mehr nach dem Fleisch, noch nach dem Lauf der Welt leber, sondern durch den Glauben dagegen kampset und überwinder, und in Liebe, De-

Demuth, Sanftmuth, Geduld lebet, und andere dergleichen schone Früchte des Geistes bringet, Sal. 5, 22.

13. Welches ift der dritte Mugen im heiligen Abendmahl?

Der dritte Nuken ist die Seligkeit, bader Seelen wohl ist, und sie Ruhe, Friede und Freusbe im heiligen Geist geniesset, darin das Reich Gottes bestehet, wie Paulus bezeuget Rom. 14, 17, auch ie mehr und mehr der ewigen Seligkeit und Herrlichkeit versichert wird, Joh. 6, 54. Denn gleichwie von der Sünde alle Unseligkeit herrühret: also kommt von der Vergebung der Sünden Leben und Seligkeit.

14. Wie haben wir diefen Mugen anzusehen ?

Dieser Nußen ist herrlicher und grösser als aller Welt Güter, und wird durch solche Worte gegeben im Sacrament: Vehmet, esset, das ist mein Leib, der für euch gegeben wird. Trincket, das ist mein Blut, das für euch vergossen wird zur Vergebung der Sünden; so nur der Mensch von Hersen gläubet.

15. Sage denn Chriftus auch vom Leben und Seligfeit?

Ob gleich Christus in solchen Worten nichts vom Leben und Seligkeit ausdrücklich gedencket; so liegt doch alles solches in der Vergebung der Sünden. Denn wie ben der Sünde lauter Lod und Verdammnißist: also, wo Vergebung der Sünden ist, da ist auch Leben und Seligkeit.

3. Woher solcher Mugen entstehe. 287

Die dritte Grage.

Woher folcher Dugen entstehe.

16. Wie kan leiblich Essen und Trincken solche grosse Dinge thun? Antwort:

Essen und Trincken thuts freylich nicht, sondern die Worte, so da stehen: Für euch gegeben und vergossen zur Bergebung der Sünden. Welche Worte sind, neben dem leiblichen Essen und Trincken, als das Hauptstück im Sacrament. Und wer denselben Worten gläubet, der hat, was sie sagen, und wie sie lauten, nemlich Vergebung der Sünden.

17. Was wird in dieser Frage gefrage?

Es wird gefragt, woher solcher Nugen kom= me, ob er vom leiblichen Effen und Trincken, oder sonst woher ruhre?

18. Welches sind die groffen Dinge, davon hier gelager wird?

Die grossen Dinge, welche hier Lutherus meinet, sind Vergebung der Sünden, Leben und Seligkeit, davon er in der vorigen Antwort gebacht; welche auch an sich gewiß grosse Dinge, Gaben und Güter oder Wohlthaten sind, und von uns als grosse Dinge müssen erkannt und hoch und theuer gehalten werden. Die Welt hat andere

bere Dinge, die sie groß halt, als Reichthum; Ehre, Gunst der Menschen, Wohlust, und derzgleichen; die doch nichts sind, und vergehen muffen. Vergebung der Gunden hingegen, Leben und Seligkeit sind recht grosse Dinge, ja grössere als alle irdische und zeitliche Dinge, so in der ganten Welt sein wie der Stelle der mogen.

Man fehe auch oben S. 253. Fr. 3.

19. Woher fommen dieselben nicht?

Diese grossen Dinge kommen nicht vom leibzlichen Essen und Trincken her. Lutherus spricht: Essen und Trincken thuts freylich nicht. Denn sonst bekännen auch die Gottlosen, und alle, sie möchten beschaffen seyn, wie sie wolzten, diesen herrlichen Nußen. Das Essen und Trincken muß zwar nach der Einsehung Chrissi gesschehen; allein es wird doch ein weit mehreres darzu erfordert, damit man solches Nußens theilbaftig werde.

20. Woher fommen fie denn?

Sie kommen her auf Seiten Gottes von der Einsehung und gnadigen Verheissung Ehristi, darzu auf Seiten des Menschen der Glaube nothig ist.

21. Wie lautet die Kinsenung und Verheissung Christi?

Sie lautet also: Für euch gegeben und vergossen zur Vergebung der Sünden. Darin lehret uns Christus, was er für uns gethan, nemlich, wie er unsere Sünde auf sich ge-

genommen, und den Tod, so wir damit verdienet, an unserer statt ausgestanden, und wie er sein Blut für uns, zu unferer Verfohnung vergoffen, und baburch uns Bergebung ber Gunden ermor= ben habe. Er verheiffet auch zugleich bas, mas er erworben, und zu geben. Und also kommen diese groffen Dinge her von dem Sode und Blute TEM Christi.

22, Wie hat man die Worte Christi, für euch gegeben und vergoffen, in diefem Sacrament anguseben?

Die Worte Christi: Sur euch gegeben und vergoffen zur Vergebung der Gunden, find als das Zauptstud, ober als bas vornehmste Stuck im Sacrament bes heiligen Abendmahls anzusehen, weil in solchen Worten Die vornehm= ften Stucke enthalten find , nemlich das Leiden und Sterben Christi, als die Quelle und Urfach der Bergebung unserer Gunden, des Lebens und ber Geligkeit.

23. Empfahet denn ein ieglicher, der da iffet und trindet, diese groffen Dinge?

Dicht ein ieglicher, ber baiffet und trincket, empfahet diese groffen Dinge, oder solchen bereli= chen Nugen, sondern nur, welcher diesen Worten glaubet.

24. Was ift alfo auf unferer Beite nothig?

Der Glaube. Durch ben Unglauben beraus bet fich der Menfch, wenn er gleich iffet und trincket, dieser grossen Dinge, nemlich der Vergebung der Sünden, des Lebens und der Seligkeit. Durch den Glauben aber wird er derselben theile haftig; darum heisst es: Und wer denselben Worten glaubet, der hat, 2c.

25. Was wird durch den Glauben alhier vers standen?

Durch den Glauben wird hier nicht verstanden, da wir nur das für wahr halten, was in denselben Borten gesagt wird, nemlich, daß Christus
gestorben und sein Blut vergossen habe; denn das
ist nur ein bistorischer Glaube, welcher sich auch
ben einem Gottlosen sinden kan: sondern es wird
dazu erfordert der lebendige und thätige Glaube,
den GOtt selbst in der Seele durch den heiligen
Geist wircket, und den wir von Natur nicht haben.
Derselbe ist nichts anders, als eine krästige und
lebendige Ergreissung und Zueignung des Verdienstes Ich Christi, und aller durch ihn erworbenen Gnade, dadurch das Hers von Sünden gereiniget, und der gange Mensch an Hers, Sinn und
Muth gründlich verändert wird.

26. Was haben diejenigen davon, die also glauben?

Welche also glauben, und das, was die Worte sagen, nemlich den Tod und das Blut Christi ergreiffen und sich zueignen, die haben Vergebung der Sünden.

Die

Q

eil

re

(5

ge

de

nic

wi

20

BI

fold

To v

Ge

tur

4. Von wurd. u. unw. Genieff. des 3. 21. 291

Die 34 Lection.

Die vierte Frage.

Von würdiger und unwürdiger Geniesfung des heiligen Abendmahls.

1. Werempfähet denn folch Sacrament wärdiglich? Antwort:

Fasten und leiblich sich bereiten ist wot eine feine ausserliche Zucht: aber der ist recht würdig und wohlgeschickt, der den Glauben hat an diese Worte: Für euch gegeben und vergossen zur Vergebung der Sünden. Wer aber diesen Worten nicht gläubet, oder zweiselt, der ist unwürdig und ungeschickt. Denn das Wort, für euch, fordert eitel gläubige Berken.

2. Warum ift nothig zu fragen, wer das Sacras ment würdiglich empfahe?

Es ist nothig, daß man darnach frage, welche solch Sacrament würdiglich empfahen, weil leider so viele unwürdig hinzugehen, und ein so schweres Gericht dadurch auf sich laden, nach 1 Cor. 11,29.

3. Wasseiger Lutherus in der Untwort?

In der Antwort zeiget er, wie eine Zubereistung zu dem heiligen Abendmahl nothig sey. Wie ein Mensch, der zur Hochzeit oder andern Wahls

Mahlzeiten geladen wird, sich dazu gehörig schiecket und zubereitet : also soll man sich vielmehr recht schiefen und zubereiten, wenn man zum heisligen Abendmahl gehen will; indem ja das heilige Abendmahl viel herrlicher und wichtiger ist, als eine irdische Mahlzeit oder Hochzeit.

4. Wie mancherley ist die Vorbereitung zum heis ligen Abendmahl?

Zwenerlen: 1) eine äusserliche, und 2) eine innerliche Vorbereitung.

5. Wie beschreiber Lutherus die aufferliche Vorbereitung?

Die äusserliche und leibliche Vorbereitung beschreibet Lutherus also: Sasten und leiblich sich bereiten ist wol eine seine ausserliche Jucht.

6. Was heisset fasten?

Durch das Sasten ist gemeinet, wenn man zu der Zeit, da man zum heiligen Abendmahl gehen will, entweder gar nichts isset, oder sich im Essen und Trincken mehr als sonst mäßig halt.

7. Was haben wir bey dem Saften zu merden?

Solches ist an sich nicht unrecht noch als pabflisch zu verwerfen, aber auch kein Verdienst daraus zu machen, wie gar leicht geschiehet; auch
muß man nicht abergläubisch sasten, da man etwa
meinen wolte, es ware Sunde, und man wurde
unwürdig, wenn man vorher etwas asse: sondern
es mag gar wohl einer, zumal, wenn er schwach
oder kranck ist, etwas vorher essen, als welches ihm

gar

90

h

la

n

be

2

le

he

w

au

in

tr

w

tri

fic

ற

Lu De

w

m

36

4. Von ward. u. unw. Genieff. des 3. 2. 293

gar nichts hindert noch schadet: denn die Apostel hatten vorher auch gegessen, nemlich das Osterslamm, und darauf das heilige Abendmahl gesnommen. Das rechte Fasten aber wird beschriesben Jes. 58, 5=7. Joel 2, 12. 13. Matth. 6, 16. 17. 18. Welche Sprüche wohlzu mercken sind.

8. Was gehöret ferner zur äufferlichen Vor= bereitung?

Zur äusserlichen Vorbereitung gehöret ferner, leiblich sich bereiten; welches nicht darin bestehet, daß einer mit Kleidern prange und stolkiere, wie leider von vielen auch beym heiligen Abendmahl zu geschehen pfleget, oder daß einer schöne Bücher in Händen habe: sondern daß man in seinem Betragen zuchtig, reinlich und ehrbar sen, so wol, was die Kleidung, als auch, was die Geberden betrifft.

9. Wie ift die aufferliche Vorbereitung anzus feben?

Solches alles, so wol das Fasten als leiblich sich bereiten, ist nicht die Hauptsache, wozu die Menschen es doch oft machen, sondern es ist, wie Lutherus saget, eine feine ausserliche Zucht, die dem Menschen wohl anstehet, aber ihn doch weder würdig noch unwürdig macht. Es kan ja ein Armer in seinem geringen Kleide würdig, und hingegen ein Neicher, der Sammet und Seiden träget, unwürdig vor Gott seyn.

10. Worauf siehet GOtt insonderheit? GOtt siehet nicht aufs Fasten, auch nicht auf E 3 Die

e

Ė

dern, noch auf dis oder das, sondern aufs Zern, ob sich wahre Busse und Glaube darin sinde. Denn fasten und äusserlich sich zubereiten, ohne wahre Busse und Bekehrung, ist vor Gott ein Greuel: aber ein bußfertiges und gläubiges Hert ist Gott angenehm, Jes. 66, 2. Ps. 51, 19. Daher heisst es alhier: Aber der ist recht würzdig und wohlgeschickt, der den Glauben hat zc.

11. Worauf Fommt es also hauptsächlich an?

Es kömmt hauptsächlich auf die innerliche Zubereitung des Herzens an, welche darin bestehet, daß man den wahren Glauben habe. Daher isto nothig, daß man sich prüse, ob man im Glauben stehe, wie solche Prüsung der Apostel Pauben stehe, wie solche Prüsung der Apostel Paublus 1 Cor. 11, 28 erfordert, verglichen mit 2 Cor.
13, 5.

Der Glaube muß geprüfet werden nach dem Wort Gottes, und zwar, wie er gegründet, wie er beschaffen sen, und wie er sich beweise.

13. Wie wird er gegründet?

Der Glaube wird gegründet in Erkäntniß der Sünden, und in wahrer Reue und Leid über die Sünde. Denn wo keine Erkäntniß der Sünden, und keine wahre Neue und Leid über die Sünden, und keine wahre Neue und Leid über die Sünden ist, da ist auch kein Glaube, Marc. 1, 15. Luc. 24, 47. Es betrüget demnach derjenige sich selbst, und gehet unwürdig zum heiligen Abendmahl, der da meinet, er habe den Glauben, da er doch

4. Don wurd. u. unw. Genieff. bes 3.21. 295

doch seine Sunde vorher nicht also erkannt hat, daß er sie herglich bereuet.

14. Wie muß der Glaube beschaffen seyn?

Der Glaube ist ferner zu prüsen, ob er auch recht beschaffen sen, und sich an die Worte Christi halte, oder an Christum selbst, der für uns gestorben, und sein Blut am Stamm des Creuses vergossen hat; wie es im Catechismo heist: Aber der ist recht würdig und wohlgeschickt, der den Glauben hat an diese Worte: Für euch gegeben und vergossen zur Vergebung der Sünden. Denn der wahre Glaube weiß von nichts anders, darin er seine Seligkeit und sein Heil suchet, als von Christo allein; derselbe ist seine Weisheit, seine Gerechtigkeit, seine Heiligung und seine Erlösung, der ist seine Lust und Freude, ja sein Alles in Allem, 1 Cor. 1,30. Col. 3, 11.

15. Wie beweiset sich der Glaube?

Der Glaube beweiset sich auch in seinen Früchten. Daher sindet sich ein beständiger Kampf wider die Sünde, ein ernstlicher Haß und Abscheu an derselben, und eine gänkliche Ergebung an den Herrn JEsum zu seinem Dienst und zu allem seinem Willen, ihm ähnlich zu werden im Geist und Sinn und Verhalten, und ihm nachzusolgen im Leide und Freude. Imgleichen beweiset er sich in herslicher Liebe gegen den Nächsten und gründlicher Verschnung mit seinen Feinden, Gal. 5, 6.

2 4

16. Wie

16. Wie ift derjenige, fo folchen Glauben bat?

Derjenige, so solchen Glauben hat, ist recht würdig und wohlgeschickt zum heiligen Abendmahl, das ist, der hat Vergebung der Günden, Leben und Seligkeit, alles aber aus Gnaden, nicht aus sich selbst, sondern um Christi willen, den er im Glauben ergriffen und angenommen hat. Solches kan aber nicht gesagt werden von dem, der nur fastet und leiblich sich zubereitet, denn das macht ihn noch nicht würdig.

17. Wie ist hingegen derjenige, so solchen Glauben nicht hat?

Derjenige, welcher diesen Worten nicht glaubet oder zweiselt, der ist unwürdig und ungeschickt. Also ists der Unglaube und der Zweisel, so den Menschen unwürdig und ungeschickt macht, und dadurch er der Vergebung der Sünden, des Lebens und der Seligkeit unsähig und verlustig wird. Wir singen davon: Wer unwürdig hinzu geht, sür das Leben den Todempfäht.

18. Was wird durch Unglauben verstanden?

Der Unglaube ist mit Unbußfertigkeit verknupft, da die Sünde nicht erkannt noch bereuct wird, sondern ihre Kraft und Herrschaft im Herzen behalt, der Mensch mag nun solches beweisen entweder in offenbaren Wercken des Fleisches, die iedermann sehen kan, oder er mag in Heucheley und bloß bürgerlicher Gerechtigkeit leben, welcher Zustand Gott offenbar ist.

19. Jft

### 4. Vou wurd. u. unw. Genieff. des 3.21. 297

19. Ist aber ein Gläubiger, wenn er den Glauben nicht empfinder, dazu vom Unglauben angefochten wird, auch unwürdig?

Wenn einer an den Herrn JEsum gläubig worden ist, fühlet aber den Glauben nicht so ems pfindlich, oder wird vom Unglauben angesochten, der ist darum nicht so fort unwürdig: denn Christus trägt die Schwachen, und hilft ihnen auf, Jes. 42,3.

20. Worin besteht der Tweifel, so den Menschen unwürdig machet?

Der Zweisel, so den Menschen unwürdig machet, ist, da der Mensch keine Gewisheit im Herhen hat, noch auch zu haben verlanget, sons dern wie eine Meerswoge hin und her wancket, und nicht erkennen will, daß Christus seinen Leib und sein Blut insonderheit auch für ihn dahin gegeben und vergossen habe, auch wol meinet, man könne sich nicht so von Sünden bekehren.

21. Ist denn derjenige, so im Bußkampfe steht, und noch keine Gewistheit hat, auch würdig?

Wenn einer, der im Bußkampfe steht, und noch keine Gewisheit hat, oder auch sonst ein Glaubiger von Zweisel oder Ungewisheit angesochten wird, das macht ihn nicht verwerslich oder unswürdig. Solche Ansechtung aber ist daran zu erkennen, wenn einer in seinem Hersen darüber Schmerk und Leid empsindet, und gern von aller Ungewisheit frey seyn wolte, und deswegen das wis

Das fünfte Zauptstüd.

298

wider kampfet und streitet, und herhlich zu Goft betet und fiehet.

22. Was ist die Ursach, warum die Ungläubis gen und dweisser unwürdig seyn?

Die Ursach, warum alle, die nicht gläuben oder zweiseln, unwürdig und ungeschickt senn, ist: De in das Wort, für euch, erfordert eitel gläubige Zergen, das ist, solche Herken, die sich von Sünden ab und zu Christo bekehren, auch sich den Tod und das Blut Christi zueignen. Es kömmt also nicht darauf an, daß man nur zum Abendmahl gehe; sondern wie und mit was sür Herken man hinzugehe, auf daß man des Nukens und Segens zum Leben theilhaftig werden möge.



Die

**撥张張撥撥撥撥添張張張張張張泰泰泰泰泰泰** 

Die 35 Lection.

Nom

# Amt der Schlüssel, Beichte und Absolution.

1. Wie viel besondere Stude begreifft diese Lehre in sich?

s begreifft diese Lehre zwen besondere Stücke in sich: 1) Das Amt der Schlässel, und 2) die Beichte und Absolution.

## Vom Umt der Schlüssel.

2. Was ift das Umt der Schluffel? Untwort:

Das Umt der Schlüssel ist die sonderbare Kirchengewalt, die Christus seiner Kirchen auf Erden hat gegeben, den bußfertigen Sündern ihre Sünde zu vergeben, den Unbußfertigen aber die Sünde zu behalten, so lange sie nicht Busse thun.

3. Bat foldes in Gottes Wort Grund?

Ja, es hat solches seinen Grund in GOttes ABort, daher dasselbe auch im Catechismo ange-führet wird.

4.280

4. Wo ftehet das geschrieben? 2intwort:

So schreibet der heilige Evangelist Joshannes am 20sten Capitel, (v. 22. 23.): Der Herr Jesus blies seine Jünger an, und sprach zu ihnen: Nehmet hin den heiligen Geist, welchen ihr die Sünde erlasset, denen sind sie erlassen; und welchen ihr sie behaltet, denen sind sie beshalten.

5. Wo ist dieses noch mehr gegrundet?

Es ist auch gegründet Matth. 16, 19, da Christus zu Petro spricht: Ich will dir des Zimmelreichs Schlüssel geben. Alles, was du auf Erden binden wirst, soll auch im Zimmel gebunden seyn; und alles, was du auf Erden lösen wirst, soll auch im Zimmel los seyn. Und Matth. 18, 18: Wahrlich, ich sage euch: Was ihr auf Erden binden werder, soll auch im Zimmel gebunden seyn; und was ihr auf Erden lösen werdet, soll auch im Zimmel los seyn.

6. Was gläubest du bey diesen Worten?
2(newort:

Ich glaube, was die berufenen Diener Christi aus seinem göttlichen Befehl mit uns handeln, sonderlich, wenn sie die offentlichen und unbußfertigen Sünder von der Christlichen Gemeine ausschliessen, und

und die, so ihre Sündebekennen, bereuen und sich bessern wollen, wiederum entbinden, daß es also kräftig und gewiß sen auch im Simmel, als handelte es unser lieber SErr Christus mit uns selber.

7. Was sind das für Schlüssel, davon hier geredet wird?

Diese Schlüssel sind nicht leibliche, sondern geistliche Schlüssel, daher sie auch genennet werden Schlüssel des Zimmelreichs, Matth. 16, 19. Die Benennung ist hergenommen von der Haushaltung, darin Schlüssel gebraucht werden zum Auf= und Zuschliessen. Durch die Schlüssel des Himmelreichs wird also verstanden eine sonderbare Macht und Sewalt, das Himmelreich auf= und zuzuschliessen.

8. Wer ift der Berr diefer Schluffel?

Der Herr dieser Schlüssel ist JEsus Chrissus, welcher diese Schlüssel austheilet, und das durch seine Liebe gegen die Bußfertigen, wie auch seine Gerechtigkeit gegen die Bottlosen und Unbußsertigen beweiset. Das Haus ist seine Gemeine, darinnen diese Schlüssel gebraucht werden, 1 Tim. 3,15. Hebr. 3,6.

9. Welche find über die Schluffel bestellt?

Die Haushalter oder Verwalter der Schlüssel sind alle rechtschaffene Lehrer und Prediger, oder die berusenen Diener Christi, 1 Cor. 4, 1. 2, die den heiligen Geist dazu empfangen haben. Darum blies der ZErr JEsus seine Jüns

Jünger an, und sprach zu ihnen: Mehmet hin den heiligen Geist. Wenn aber ein Leherer und Prediger den heiligen Geist nicht hat, so gehet er mit solchen Schlüsselnnicht gebührend um, und ist ein untreuer Haushalter, den GOtt dermaleins auch deshalben wird zur Nechenschaft soredern.

10. Wie viel find derfelben Schlaffel?

Es sind der Schlüssel zwen: der Binde, und der Loseschlüssel.

11. was ift i) der Bindeschluffel ?

Der Zindeschlüssel ist diesenige Gewalt, dadurch den Unduffertigen ihre Sünde behalten, und der Himmel zugeschlossen wird, oder wie im Catechismo sieht: wenn öffentliche und und buffertige Sünder von der Christlichen Gemeine ausgeschlossen werden. Edristus spricht es Matth. 18, 17 also aus: Man solle ihn halten als einen Zeyden und Zöllner, das ist, für keinen Christen und rechtschaffen Glied der Christlichen Kirche erkennen.

12. Bey wem soll der Zindeschlüssel gebraucht werden?

Der Bindeschlüssel soll gebraucht werden ben allen diffentlichen und undußfertigen Sünzdern, die in Sünden verharren und fortsahren, und die Gemeine GOttes ärgern, sie mögen nun senn Johe oder Niedrige, Neiche oder Arme, z. E. die in Trunckenheit, Shebruch, Hurverg, Hader und Zanck, Unverschnlichkeit, Fluchen und Schwe-

ren, und dergleichen Sünden, leben. Golche follen ohne Ansehen der Person von der Christlichen Gemeine ausgeschlossen werden, das ist, Gottes Zorn und der Fluch soll ihnen angekündiget werden, I Cor. 5, 9.13.

13. Warum ift der Bindefchluffel nothig?

Er ist nöthig, damit die Gemeine Christinicht möge verderbet, und die Undußfertigen hingegen zur Busse erwecket werden, 1 Cor. 5, 5.6. Denn gleichwie ein räudig Schaf, soll es die gange Heerde nicht anstecken, abgesondert und curiret werden muß; imgleichen, wie ein faules Blied abgeschnitten werden muß, damit die andern Blieder am Leibe nicht zugleich verderben mögen: also mussen auch Gottlose von der Christlichen Gemeine abgesondert werden, 1 Cor. 5, 2.

14. Wie soll der Bindeschlüssel gebraucht werden?

Es soll der Bindeschlüssel nicht anders als aus göttlichem Besehl, nach dem Willen des Herrn Tesu, und im Namen desselben gebraucht werden, nicht nur insgemein, da in öffentlicher Gemeine alle Sonntage allen Unbußfertigen und Boshaftigen die Gnade Gottes und Vergebung der Sünden abgesprochen, und hingegen der Zorn und Ungnade Gottes angekündiget wird; sondern auch insbesondere, da mit diesem oder jenem Sünder insonderheit also gehandelt wird, wie Paulus gethan 1 Cor. 5, 4. Jedoch sollen gewisse Stufen vor der polligen Ausschliessung vorhergehen, welt

#### 304 Vom Umt der Schlässel,

che Matth. 18, 15, 19, beschrieben worden. Denn so sich einer durch besonderes Zureden gewinnen und wieder zu rechte bringen lässets, so ists desso besser.

15. Sat solches auch seine Araft und Gültigkeit im Simmel?

Wenn der Bindeschlüssel in rechter Ordnung gebraucht wird, so hat solches seine Kraft und Gultigkeit auch im Himmel. Christus spricht: Was ihr auf Erden binden werdet, soll auch im Zimmel gebunden seyn; und was ihr auf Erden lösen werdet, soll auch im Zimmel los seyn. Matth. 18, 18.

worden, sich dabey zu vers
balten?

Diejenigen, so gebunden worden, sollen es nicht gering achten, sondern gewiß seyn, daß, wo sie nicht Busse thun, sie auch dermaleins aus dem Neiche der Herrlichkeit werden ausgeschlossen werden, wie sie hier aus dem Neiche der Bnaden ausgeschlossen sind. Sie sollen es also zu ihrer Demuthigung und gründlichen Bekehrung answenden, 1 Cor. 5, 5.

17. Un wem hat man ein Exempel eines solchen, der den Bindeschlüssel nicht gering geachtet?

Ein Exempel eines folchen, der den Bindeschlüssel nicht gezing geachtet, haben wir in der Rirchenhistorie an dem Räyser Theodosio. Denn als derselbe wegen eines eines Blutbades vom Bischof Umbrosso von der Christlichen Gemeine etliche Zeit ausgeschlossen wurde, nahm er solches zu seiner wahren Bekehrung an, weinete bitterlich, und bat GOtt um Gnade und Vergebung seiner Sünden, mit ernstlichem Versprechen, er wolle den Jachzorn nicht weiter ben sich herrschen lassen: worauf er auch absolviret, und vom Ambrosso wieder als ein Glied der Christlichen Rirche ausgenommen ward. Ein gleiches Exempel haben wir in der Schrift vor. 5, 1 f. an dem bosen Menschen, welcher den Bindeschlüssel an sich nicht vergeblich seyn, sondern sich dadurch zur wahren Zusse bringen ließ, verglichen mit 2 Cor. 2, 7.

18. Was ift 2) der Lofeschluffel?

Der Löseschlüssel ist diesenige Macht und Gewalt, dadurch den Bußfertigen die Vergebung der Sünden angekündiget, und der Himmel gleichsam aufgeschlossen wird. Daher heisst es: Welschen ihr die Sünde erlasset, denen sind sie erlassen; oder wie im Catechismo stehet: Und die, so ihre Sünde bekennen, bereuen, und sich bessern wollen, wiederum entbinden.

19. Bey wem soll dieser Löseschlüssel gebraucht werden?

Der Löseschlüssel soll allein ben den Bußfertigen gebrauchet werden, oder wie im Cates
chismo stehet: Zey denen, so ihre Sånde
herhlich erkennen, bereuen, und sich bessern
wollen.

u

20, 2Ber

20. Wer sind also Bufferrige? Bufferrige sind solche, welchen die Sundezur Last wird, und die gern davon los senn wollen, auch um beswillen ernstlich dawider beten und kämpfen.

21. Was foll denen wiederfahren, die also bes schaffen sind?

Diejenigen, welche also beschaffen sind, sollen, nach vorhergegangener Prüfung, wiederum in die Gemeinschaft der Kirche ausgenommen, und als wahre Glieder erkannt, auch aller Gnadengüter theilhaftig gemacht werden, wenn sie gleich die schwersten Sünden begangen hätten. Also hats Christus selbst gemacht, daß es auch von ihm hieß: Dieser nimt die Sünder an, und isset mit ihenen, Luc. 15, 2. Also machtens auch die Apostel, und also will es auch der Herr JEsus noch immer haben.

22. Wie wird der Lofefchluffel gemiffbrauchet?

Der Löseschlüssel wird gemißbrauchet, wenn Lehrer und Prediger denselben ben rohen, sichern und undußfertigen Menschen gebrauchen, ohne Unterscheid einen ieden, der es begehret, absolvieren, und zum Tisch des Herrn lassen, wie leider oft geschiehet. Solche aber laden sich damit eine überaus große Verantwortung auf den Hals: indem sie nicht allein als treulose Haushalter der Einsehung Christi zuwider handeln; sondern auch eben dadurch den Sündern zum Wachsthum in Sünden helsen, und dem gottlosen Wesen Ehüre

n

n

a

1

11

C

RUZ

Do

D

fi

De

w

ch

ih

bi

ne

ge

und Thor aufthun, welchem fie boch nach allem Bermogen fleuren und wehren solten.

23. Was hat diefes Enthinden für eine Wirs chung?

Wenn buffertige Gunder in rechter Ordnung wieber entbunden werden, fo ift es fo gut, als wenn Chriftus in eigener Perfon es thate, und hat alfo feine Rraft, ober wie im Catechifino ftebet : Es ist also traftig und gewiß auch im Zimmel, als handelte es unser lieber ZErr Christus mit uns selber. Denn was treue Knechte GOttes thun, das thun sie auf GOttes Befehl, und im Namen des Herrn Jefu Christis Daher blobe Gemuther nicht darangweifeln, fon= bern fest glauben follen, die Sunde sen ihnen ba-Durch vergeben vor Gott im himmel. fich aber einer nur buffertig anstellet und beuchelf. dem bleiben bennoch seine Gunden gebunden, und werden ihm nicht vergeben. Ein folcher Mensch ma= chet den Loseschlüffel aus seiner eigenen Schuld an ihm felbst untraftig, durch feine Deuchelen und Une buffertigkeit.

24. Was gehöret zu der vorzunehmenden Prüfung?

Zu der vorzunehmenden nothigen Prüfung eis nes ieden gehört die Beichte, davon nun in der fols genden Lection zu handelnist.

11 2

Die

ue

10

17,

ie

18

er

ie

ts

30

)=

1,

1=

n

17

ie i=

t

e

1=

5

Dom Umt der Schlaffel,

308

Die 36 Lection.

Von der Beichte und Absolution.

1. Was ist die Beichte? Untwort:

Die Beichte begreifft zwey Stucke in sich: eines, daß man die Sünde bekenne; daß andere, daß man die Absolution oder Vergebung vom Beichtiger empfahe als von GOtt selbst, und ja nicht daran zweiste, sondern fest gläube, die Sünden senn dadurch vergeben vor GOtt im Himmel.

F

v

a

vin

11

Se Se

Ji

2. Welche Sünden foll man denn beich= ten? Untwort:

Vor GOtt soll man sich aller Gunden schuldig geben, auch die wir nicht erkennen, wie wir im Vater unser thun; aber vor dem Beichtiger sollen wir allein die Gunden bekennen, die wir wissen und führten im Herzen.

3. Welche sind die: Untwort:

Da siehe deinen Stand an nach den heiligen zehen Geboten, ob du Vater, Mutter, Sohn, Tochter, Herr, Frau, Knecht, Magd senst; ob du ungehorsam, untreu, unsleißig gewesen senst; ob du ice

iemand Leid gethan hast mit Worten oder Werden; ob du gestohlen, versäumet, verwahrloset, Schaden gethan hast.

4. Was beifft beichten?

Die Zeichte ist eine Bekantniß der Gunden; und beichten ist so viel, als seine Sunden bekennen.

5. Wie vielerley ift die Beichte?

Die Beichte ist dreyerlen: 1) welche GOtt geschiehet; 2) welche dem Prediger oder Beichtvater geschiehet; und 3) welche dem beleidigten Vächsten geschiehet.

6. Wem follen wir 1) vor allen Dingen unsere Sunden beichten?

Vor allen Dingen sollen wir GOtt unsere Sünden beichten und bekennen. Denn ob gleich GOtt alle unsere Sünden, die wir von Jugend an begangen haben, auch die verborgenen Fehle, porhin schon weiß, wenn wir sie ihm auch gleich nicht bekennen; so ist doch solche Bekantniß um unsert willen nothig und heilsam, daß wir dadurch solchergestalt die Allwissenheit GOttes ehren, und Barmhersigkeit von GOtt erlangen mögen.

7. Wo ift folde Beichte gegrundet?

Solche Beichte hat in GOttes Wort ihren Grund, so wol im alten als neuen Testament. Die Hauptörter sind Spr. Sal. 28, 13: Wer seine Missethat leugnet, dem wirds nicht gelingen; wer sie aber bekennet und lässet, der

18

m

11

m

11

11=

er

ie

h:

115

r,

t,

n,

11

E:

der wird Barmherzigkeit erlangen. Und 1 Joh. 1, 8.9: So wir sagen, wir haben keis ne Sünde: so verführen wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns. So wir aber unsere Sünde bekennen: so ist er treu und gerecht, daßer uns die Sünde vergiebt, und reiniget uns von aller Untugend.

8. Sind wir von Matur dazu geneigt?

Bon Natur sind wir nicht dazu geneigt, daß wir unsere Sunden aufrichtig bekennen, sondern wir verleugnen sie lieber, als daß wir Zbekennen; wie wir an unsern ersten Eltern sehen, welche sich unter die Baume versteckten, 1 Mos. 3, 8, und an David, welcher auch seine Sunde verschweigen wolte, Ps. 32, 3.

9. Was muß zum Grunde einer wahren Beichte gelegt werden?

Wenn die Beichte rechter Art seyn soll, so muß wahre Busse und Erkantniß der Sünden im Herken zum Grunde liegen, und muß also dieselbe nicht nur mit dem Munde, sondern mit bußsertisgem und demüthigem Herken geschehen; welches dann erkannt wird, wenn sich ein ernstlicher Haß wider alles sündliche Wesen daben findet, also, daß man nimmer in die Sunde einwillige, sondern dawider mit Ernst kämpse, und sich dem HErrn Zesuganh ergebe.

10. Wie oft foll die Beichte zu Gott geschehen?

Die Beichte zu GOtt foll täglich, ja oft von uns geschehen, wie uns unser Heiland selbst in der fünf-

fünften Bitte dazu anweiset, da er zubeten lehret: Und vergib uns unsere Schulden, als wir vergeben unsern Schuldigern. So nothig wir haben um das tägliche Brodt zu beten: eben so nothig haben wir auch zu beten um Vergebung der Sünden.

11. Ist die Beichten auch Gott angenehm und den Menschen heilsam?

Ja, es ist GOtt angenehm, und hat einen grossen Segen, wenn man herhlich beichtet. Wie dort dem Bater es angenehm war, als der verlorzne Sohn in sich schlug, umkehrete, und seine Sünzden den bekannte, da er sprach: Vater, ich habe geschndiget in den Zimmel und vor dir, so daß er ihn darauf kleidete, speisete und reichlich versorzete, Luc. 15, 22. 23: also ists GOtt noch immer angenehm, wenn Menschen ihre Sünde bußfertig erkennen, und demuthig bekennen, also daß er solzche bußfertige Herhen mit seiner Gnade und Liebe erquicket. Hingegen hat der Mensch großen Schaden davon, wenn er seine Missethat leugnet, Sprüchw. Sal. 28, 13, 1 Joh. 1, 8. 9.

12. Was foll ein buffereig Beichtender GOtt

Ein solcher bußfertig Beichtender bekennet. GOtt alle seine Sünden, wissentliche und unswissentliche, wie David that Ps. 32, 5, derselbe beichtete nicht nur die bekannten, sondern auch unbekannten Sünden, Ps. 19, 13. Im neuen Testament war der Zöllner ein solch bußfertiges.

11 4 Beicht=

nd i=

10

er

10

10.

afi

n;

an

en

fo

m

be tie

es

ab io,

Na

m

on

er

Beichtkind, der sich als einen armen Sunder vor GOtterkannte und bekannte, Luc. 18, 13.

13. Welchen ist 2) die andere Art der Beichte?

Die andere Art der Beichte ist, welche gegen den Prediger oder Beichtvater geschiehet, von welcher hier eigentlich die Rede ist. Solche ist, da man seine Sunde gegen den Prediger also bestennet, daß man selbige bereuet, und um Ehristi willen derselben Bergebung bittet, mit Verspreschung des neuen Gehorsams.

14. Ift denn diefe Urt der Beichte von GOtt eis genetlich geboten?

Sie ist zwar von GOtt eigentlich nicht gebozen; auch hat weder Christus noch die Apostel vorher Beichte gesessen, ehe sie das Abendmahl gehalten: sie ist aber doch nicht verboten, noch wider GOttes Wort, sondern ist bepbehalten worden, weil sie auch ihren Nuben hat, damit die Undußfertigen und Gottlosen können abgehalten, und mit einem ieden nach seinem Herhen könne geredet werden.

15. Baben wir aber Exempel in der heiligen Schrift, daß einige ihre Sunden dem Prediger gebeichtet haben?

Ja, wir haben auch in heiliger Schrift Exempel berer, die ihre Sünden dem Prediger gebeichtet haben. Als im alten Testament hat David dem Nathan seine Sünden bekennet, 2 Samuel 12, 13. Im neuen Testament, Matth. 3, 6, kakamen die Menschen zu Johanne, und bekannsten bey der Taufe ihre Sünden. Schüttet doch wol ein guter Freund sein Hertz gegen den andern aus; warum solte man nicht auch einem treuen Knechte SOttes seinen Zustand offenbaren, der Weisheit und Liebe hat, einem zu rathen? Jac. 5, 16. Luc. 12, 42.

16. Sollen fich denn die Frommen eine Angst über die Beichte machen?

Nein, es sollen sich die Frommen keine Angst über die Beichte machen, sondern dieser an sich guten Ordnung sich willig unterwerfen, damit der Unordnung möge gesteuret werden: denn sonst alle Gottlose so gerade hinzu laufen möcheten, welche sich doch also vorbero anmelden müssen, damit sie können geprüset, ermahnet, und nach Besinden zurück gehalten werden; imgleischen, daß auch andere Blöde und Erschrockene können getröstet und ausgerichtet werden.

17. Ist es denn nothig, dus mandem Prediger alle Sunden erzehle?

Nein, es ist eben nicht nothig, daß man alle seine Sunden dem Prediger erzehle, welches auch nicht wohl möglich ist, sondern allein dieselben, die wir wissen und fühlen im Zerzen. Dergleichen etliche im Catechismo erzehlet werzen, wenn es heisst: Da siehe deinen Stand an nach den heiligen zehen Gedoten, ob du Vater, Nutter, Sohn, Tochter, Zerr, Frau, Knecht, Magd seyest, ob du uns ge=

gehorsam, untreu, unfleißig gewesen seust, ob du iemand Leid gethan hast mit Worten, oder mit Werden, ob du gestohlen, versaumet, verwahrloset, Schaden gethan hast.

18. Wie soll das Beichten mit Mugen gescheben?

Soll davon ein Nugen entstehen, so muß es nicht aus Gewohnheit, noch aus Unverstand, oder ohne Andacht geschehen, da man mit dem Munde nur etwas hersaget, und doch selbst nicht verstehet, was man saget; sondern es soll aus dem Hersen gebeichtet werden. Daher man sich auch an die Beichtformeln eben nicht zu sehr zu binden hat.

19. Was ist also hierzu nothig?

Hierzu gehöret gleichfalls ein buffertiges Herh, das seine Sunden erkennet, darüber Leide träget, und nach der Gnade GOttes hungrig ist, auch den Bund mit GOtt ernstlich erneuret. Denn ohne wahre Busse und Erkäntnis der Sünden beichten ist nur Gauckelen und Heuche-len, und bringet dem Menschen lauter Schaden. Wo es aber in rechter Ordnung geschiehet, hat es auch seinen Nuhen und Segen.

20. Was ift der Munen folcher Beichte?

Der Nugen solcher Beichte ist die Absolution, welche sich gründet auf die Verheissung Christi, da er spricht: Welchen ihr die Sünde erlasset, denen sind sie erlassen. Davon oben oben mit mehrerm gehandelt worden. Siehe von dem Loseschlüssel S. 305. Fr. 18 f.

21, Welches ift 3) die dritte Urt der Beichte?

Die dritte Art der Beichte ist, welche gegen ben beleidigten Trachsten geschiehet. Selbige ist, wenn wir die Sunde oder das Unrecht, das durch wir unsern Nachsten beleidiger und geargert haben, herhlich bekennen, und ihn um Verzeihung bitten, Jac. 5, 16.

22. Wie pfleget einer den andern zu beleis digen ?

Es pfleget gar leicht zu geschehen, daß einer dem andern zu nahe trit, entweder mit Worten oder mit Wercken, zumal wenn der Mensch nicht über sich wachet. Da sich nun einer nicht geschämet, den Nächsten zu beleidigen; so soll er sich auch nicht schämen, sein Unzecht zu erkennen und zu bekennen. Wo sich aber eine solche schädliche Scham sinden solte, so solte man dawider streiten, und derselben nicht statt geben.

23. Ist es auch der Wille Gottes, dem Klächsten sein Unrecht zu be= Bennen ?

Ja, solches will GOtt in seinem Worte haben, es ist auch höchst nothig, denn ohne dasselbe kan der Mensch nicht versichert senn der Gnade GOttes und der Vergebung seiner Sünden; und ohne vorher geschehene Versöhnung gehet man auch unwürdig zum heiligen Abendmahl.

### Dom Umt der Schlässel 20:

316

Matth. 5, 23. 24. Da denn der beleidigte Theil auch willig seyn soll zu vergeben, v. 25.

24. Wie soll aber diese Zeichte und Abbitte gescheben?

Es soll solche Beichte und damit verknüpfte Abbitte nicht zum Schein, etwan mit einem Handschlag nur geschehen, sondern von Herken und ohne Falsch; gleichwie auch der andere Theil von Herken vergeben soll.

25. Was ift hievon zu erwarten?

Auch hierben ist Segen zu hoffen, benn Christus selbst spricht: So ihr den rrzenschen ihre Sehle vergebet; so wird euch euer himmlischer Vater auch verge= ben, Matth. 6,14.



Die

養療療療療療療療療療療療療療療療療療療療療療療療療療療

Die 37 Lection.

# Anhang des Satechismi.

arzu gehören

I. Die Fragstücke.

II. Die Morgen und Abendgebete.

III. Die Tischgebete vor und nach dem Essen.

IV. Die Haustafel.

### I. Bon ben Fragftucken.

1. Wer hat diese Fragstücke gemacht? Die Fragstücke hat der selige Lutherus ge= macht. (\*)

2. Gur wen hat er sie eigentlich versertiget?

Für diejenigen, so zum Sacrament des Altars gehen wollen, damit sie nicht unbereitet und

(\*) Einige wollen sie zwar dem seligen Luthero abspreschen: allein sie siehen schon in einem sehr alten Sastechismo Lutheri, der benhanden ist, und im Jahr 1551 zu Wittemberg durch Sans Rrafft in Octav mit Bildern gedruckt worden, auf dem Bogen H, da sie ausdrücklich den Litel sühren: Etliche Fragesstück, Durch D. Wartinum Luther gestellet, Für die, so zum Sacrament gehen wöllen mit iren Antworten.

### Unbang des Catechismi.

318

unwürdig hinzugehen, sondern recht zubereitet werden, und auch den Segen davon empfangen mögen.

3. Was zeigt Lutherus darin an?

Erzeiget in denselben, wie nothig zum rechten Gebrauch des heiligen Abendmahls sen Busse und Glauben, oder die wahre Erkantnis der Sünden, Neue und Leid über dieselben, und die gläubige Erkantnis des Herrn Jesu, weil ohne dieselbe der Mensch allerdings unwürdig hinzugehet.

### Die erste Frage.

Gläubest du, daß du ein Sünder senst? Antwort:

Ja, ich glaube es, ich bin ein Gunder.

4. Was wird damit gelehret?

Hiermit wird gelehret, daß, wer zum heiligen Albendmahl würdiglich gehen wolle, nicht auf andere, sondern auf sich selber sehen und acht haben, und sich als einen Sünder erkennen müsse. Es ist wohl zu mercken, daß Lutherus nicht fraget: Wer bist dur und antwortet: Ich bin ein Christ: denn wir nicht Christen, sondern arme Sünder von Natur sind.

5. Warum ifte nothig, su fragen, ob man ein Sunder fey?

Ob wir zwar von Natur alle arme Sünder sind; so erkennen und glauben es doch leider die allerwenigsten mit buffertigem Herken. Daher ists

ists sehr nothig, darnach zu fragen, insonderheit ben den Undußfertigen. Ein Bekehrter aber erkennet schon seine Sunden, und gläubets von Herhen, daß er ein Sunder sen, 1 Eim. 1, 15.

6. Bat uns Gottals Sunder erschaffen?

Nein, GOtt hat uns nicht als Sünder erschaffen, sondern nach seinem Ebenbilde, i Mos-1,27, und also rein, heilig, gerecht, gut und ohne alle Sünde. Da war vollkommene Weisheit, Heiligkeit und Gerechtigkeit, und GOtt hatte auch den Menschen nothige Krafte dazu gegeben, heilig, gerecht und gut zu bleiben.

7. Wodurch ist der Mensch ein Gunder worden?

Durch Verführung des Teufels ist der Mensch Gott ungehorsam worden, und von ihm abgewichen, hat also das Sbenbild Gottes verstoren, und ist ein Sünder worden, daß sich nun im Menschen lauter Blindheit, Finsterniß, Wiederspenstigkeit, Unglauben, und aller Greuel der Bosheit findet, I Mos. 3, 4 f.

8. Ift die Gunde nur bey unfern erften Eltern geblieben ?

Die Sunde ist nicht ben unsern ersten Estern geblieben, sondern durch eines Menschen Ungehorsam sind wir alle Sunder worden, und haben in Adam alle gesündiget, Nom. 5, 12. 19.

9. Wenn werden wir Gunder?

Wir werden nicht erst Sunder, wenn wir groß werden, und erwachsen, sondern wir werden schon

schon als Sünder zur Welt geboren. Ein iedes kleines Rind ist ein Sünder, darum, weil es aus sündlichem Samen gezeuget und geboren worden, Ps. 51, 7.

10. Wie wird die Gunde genennet, darin wir geboren find?

Die Sunde, darin wir geboren sind, wird die Erbsünde genennet, und bestehet darin, daß wir zu allem Guten untüchtig und erstorben, Rom. 3, 12, zum Bosen aber geschickt und geneigt, 1 Mos. 8, 21, und daher Kinder des Zorns und des Todes sind, Eph. 2, 3. Won dieser Sünde haben wir unsern Namen, daß wir Sünder heissen und auch sind.

11. Was entstehet aus der Erbfunde?

Es bleibet nicht ben der Erbsünde, sondern aus derselben entstehen viel tausend wirckliche Sünden, da wir mit Gedancken, Worten und Wercken viel Boses begehen, und viel Gutes unsterlassen, daß wir daher um so viel mehr Sünder sind.

12. Ift es genug, daß es in Gottes Wort ftebe, und wir antworten konnen, wir find Sunder?

Nein, es ist nicht genug, daß es in GOttes Wort stehe, daß wir Sünder sind, oder daß man antworten könne: Ja, ich gläube es, ich bin ein Sünder; sondern es muß eine gründliche, lebendige und wahrhaftige Erkäntniß seyn: denn ohne

ohne Erkantniß seiner Sünden kan man des Herrn Jesu nicht froh werden.

13. Von wem wird die Sunde nicht wahrhaftig erkannt?

Ben denen ists keine Wahrheit, die da sich entschuldigen und weiß brennen; oder die sich vermessen fromm zu senn, und ihre guten Wercke rühmen, wie der Pharisaer Luc. 18, 9; imgleischen, die da sagen: Ich bin ein Christ erzogen und geboren; oder die da meinen, sie senn reich und haben gar satt, und dursen nichts, Offenb. 3, 17.

14. Kan der Mensch aus eigenen Kräften sich als einen Sunder erkennen?

Es mag der Mensch weder aus eignen Kräften noch aus dem Licht der Natur sich als einen Sünsder erkennen; weil er durch die Eigenliebe gar zu sehr verblendet und verderbet ist, daß er sich immer für fromm und gut halt: sondern durch das Gesek kan der Mensch zur Erkantniß seiner Sünden gestangen. Daher fraget Lutherus weiter:

Die andere Frage.

Woher weisst du das?

Aus den heiligen zehen Geboten, die habe ich nicht gehalten.

15. Was für ein Mittel hat Gott der ZErr ges geben, uns zur Erkantnif der Guns denzu bringen?

Gott ber Herr kommt uns armen blinden Men-

es

18

17,

ie

ir

n.

16.

oo en

10

in

he

10

12=

er

es

ın

in

0,

m

ne

Menschen zu Hulfe, und hat uns sein Geset und zehen Gebote gegeben, daß wir daraus unsere Sunbe, und also uns als Sunder sollen erkennen lernen, wie Paulus lehret Nom. 3, 20.

16. Wie wird die Sunde durch das Gefen recht erkannt?

Ohne das Geset, oder ohne die Gebote GOttes, wird die Sünde nicht erkannt als Sünde, sie wird nicht geachtet noch gefühlet und empfunden. Aber durch das Geset wird sie offenbar und in dem Menschen aufgeweckt und rege gemacht; und zwar also, das wir daraus nicht nur die groben Sünden, als Mord, Chebruch, Diebstahl zc. sondern auch das inwendige tiese Verderben unsers Hertens einsehen lernen.

17. Wie nennet Paulus daher das Gefen?

Paulus nennet daher das Geseth geistlich, weil es nicht nur einen ausserlichen Gehorfam und Ehr= barkeit erfordert, sondern einen innerlichen Gehorsam des Herhens, wie Christus selbst das Geseth er= Flaret Matth. 5, 21 f.

18. Wie muß man mit dem Gefen umgeben?

Also, daß man sein Verderben und sich selber betrachte, dasselbe mit dem Gesetz gegen einander halte, und sich darnach prüse, auch Gott anruse, daß er das Wort seines Gesetzes durch den heiligen Geist in uns wolle lassen darzu kräftig werden, uns in unserer eigentlichen sündlichen Gestalt und ganzem Verderben recht zu erkennen, wie wir nem-

nemlich alles Guten ermangeln und alles Bosen voll seyn.

19. Was entstehet daraus?

Daraus entstehet eine grosse Unruhe im Herthen. Gleichwie, wenn Wasser zu dem Kalck gegossen wird, alles rege wird, wütet und tosbet: also ists auch, wenn das Geset die Sünde im Gewissen rege machet. Da lernet der Mensch sich erst recht als einen armen Sünder erstennen, wie wir aus den Buspfalmen Davids, Ps. 6. 32. 38. 51. 102. 130. 143, und an dem Erempel des bussertigen Zöllners sehen können, Luc. 18, 13.

20. Wenn hat der Mensch die Sunde noch nicht erkannt?

So lange der Mensch die Sünde gering achtet', und in seinem Gewissen noch die und jenes wohl leiden und vertragen, auch mitmachen kan; so hat derselbe gewiß noch nicht die Sünde aus den heiligen zehen Geboten erkannt. Wenn man sich aber recht geprüset, so findet siche, daß man die Gebote Wottes, die so heilig und gut sind, nicht gehalten habe, und also ein armer Sünder sep.

21. Was kan die Erkantniß der Sunden bes fördern?

Um die heilsame Erkantniß seiner abscheulischen Sunden zu befördern, mag man auch das Leiden und Sterben unsers DErrn und Heilandes JEsu Christi betrachten, denn daraus wird offenbar, was wir Menschen durch und nach dem Sundenfall worden sind.

X 2 22. Was

b

1=

t=

ie

n.

m

D

n

C.

:3

il

;= t=

;=

et

er

n

,

D

ir

### 324 Anhang des Catechismi,

a2. Was entstehet aus der Erkantnif der Sunden?

Wo die Erkäntnis der Sünden rechter Art ist, da entstehet zugleich wahre Neue und Leid über diefelben, und wird das Herh zerknirscht, zerschlagen und zermalmet, und alsdenn nach der Gnade in Shristo begierig, hungrig und durstig. Daher Lutherus ferner fraget:

Die dritte Frage.

Sind dir deine Sunden auch leid?

Ja, es ist mir leid, daßichwider GOte gesündiget habe.

23. Wer wird alhier eigentlich gefraget?

Es wird hier nicht ein roher, sicherer, xuchloser, oder heuchlerischer Mensch gefraget, denn der kan es nicht mit Wahrheit sagen, daß ihm seine Sünden leid sepn, od ers gleich mit dem Munde spricht, weil er dieselben noch nicht erkannt hat: sondern ein solcher wird hier gefraget, der seine Sünden aus dem Geset durch den heiligen Geist hat erkennen lernen. Derselbe kan denn auch mit Wahrheit sagen: Ja, es ist mir leid, daß ich wider GOtt gesündiget habe.

24. Warum ift die Reue und Leid über die Sunde nothig?

Diese Reue und Leid über die Sünde ist höchst nothig, nicht, als wenn wir dadurch die Vergebung bung der Sunden ben GOtt erlangeten, als welches allein durch den Glauben an Christum geschiehet: sondern daß unser Herh dadurch moge recht zubereitet werden zur Annehmung des Evansgelii und der Gnade GOttes in Christo.

25. Wie hat man folches anzusehen, wenn eine Mensch ohne Reue sich Christi ge=
trösten will?

Es ist ein schändlicher Betrug, wenn der Mensch sich ohne wahre Reue und Leid des JErn JEsu, seines Verdienstes und der Vergebung der Sünden getrösten will, und meinet, als ware es schon genug, wenn man spräche: Was geschehen ist, soll nicht mehr geschezhen; oder: Timmer thun ist die beste Zusse, da doch vieses nicht vor die Neue und vor den Glauben gesehet werden dars: sondern nicht mehr thun ist die beste Frucht der wahren Zusse und des Glaubens, so darauf gewiß folget.

26. Wer wirdet Reue und Leid im Menschen?

Die wahre Neue und Leid über die Sünde steichet nicht in menschlichen Kräften, daher der Mensch dieselbe sich nicht selbst kan geben, noch zu wege bringen, daß ihm seine Sünden seid wären; sondern der heilige Seist, der die Erkäntniß der Sünden wircket, muß auch die Neue und Leid in uns erwetten, schaffen und wircken, soll sie anders rechter Urt seyn.

第 3

27. Wir:

iff,

die=

gen

e in

ott

er a

rao

n,

eich och

ner

rch

lbe

ift

tet

bif

ge=

27. Wirdet Gott die Reue bey allen in gleichem Maß?

Er wircket sie nicht ben allen in gleichem Maß, sondern ben einem ist sie grösser, als ben dem andern, ie nach dem es Sott einem ieden Menschen heilsam zu senn erkennet; welches nach Joh. 16', 21 mit dem Gleichniß von den Geburtsschmerken erläutert werden mag. Doch können die Sunden niemals zu viel, aber wol zu wenig bereuet werden.

28. Bey wem findet sich die Reue über die Sunde?

Sie findet sich nicht allein ben allen denen, die da erst anfangen sich zu bekehren, sondern auch ben denen, die sich albereits bekehret haben.

29. Wie wird dieselbe sonft genannt?

Sie wird auch sonst genennet die gottliche Traurigkeit, und wird entgegen geseßet der Eraurigkeit der Welt, 2 Cor. 7, 10. 11.

30. Was ist die gottliche Traurigkeit?

Die göttliche Traurigkeit oder Neue über die Sünde ut, wenn der Sünder sich seine Sünden reuen lässet, nicht darum, weil er Strafe, Pein, Angst, Schande und Unruhe davon hat; sondern weil er Gott als seinen lieben Vater, von dem er so viel Gutes in seinem ganzen Leben an Leib und Seele genossen hat, so sehr betrübet und beleidiget hat. Dis muß eigentlich der innerliche Seelensschmertz seyn.

Die wahre Reue ist daran zu erkennen, wenn ein

ein ernstlicher Haß, Eckel und Abscheu an der Sünde sich ben uns befindet, und der bußsertige Sünder im kindlichen Vertrauen zu der Barm-bertigkeit Gottes seine Zuslucht nimt, und um Christi willen ben Gott die Vergebung seiner Sünden ernstlich und demuthig bittet.

Die 38 Lection.

Die vierte Frage.

Was hast du mit deinen Sünden ben GOtt verdienet?

Untwort:

GOttes Jorn und Ungnade, zeitlischen Tod und ewige Verdammniß. Rom. 6, 23.

1. Wer erkennet die Strafe der Bunden?

Wer seine Sünden recht erkennet, der erkennet auch die Strase der Sünden, oder was er mit seinen Sünden ben GOtt verdienet habe.

2. Können wir mit unsern Sunden etwas verdienen?

Mit unsern Sünden verdienen wir allerdings etwas; aber mit unsern guten Wercken können wir nichts verdienen: denn was wir Sutes thun, das wircket Sott selber in uns, und wir sind es schuldig zu thun. Wir haben uns also nichts zususchreiben als unsere Sünden.

**#** 4

3. Mic

n,

it u=

6=

ie

ey

be

lie

Die

en n,

rn

er

get

m=

nn

323 Anhang des Catechismi.

3. Mit was für Sunden verdienen wie Strafe?

Nicht nur mit den groben Sünden, sondern mit allen unsern Sünden, auch mit der Erbsünder; daher der Mensch gar nicht recht dencket, der da meinet, als wenn man nur mit den groben Sünden, als Ehebruch, Lodtschlag, Dieberen, Zauberen z. WOttes Zorn und Ungnade, zeitlichen Tod und die ervige Verdammniß verdiene; denn eine iede Sünde gebieret den Tod, Jac. 1, 13.

4. Bey wem verdienen wir foldes mit unfern Sunden ?

Bey GOtt verdienen wir mit unsern Günsten Zorn und Ungnade; aber nicht ben der Welt: denn dieselbezürnet wol eher über das Gute als das Bose. Die Obrigkeit strafet zwar Mord und Lodtschlag, Diebstahl, und andere Laster, iedoch nur, was ausbricht und vor derselben offenbar wird: allein, wie manches wird nicht gestrafet, und wie vieles bleibet vor Menschen verborgen, welches aber alles vor Gott offenbarist, und von ihm gewiß gestrafet wird.

5. Welches ift die Strafe, die wir verdienen?

Die Strafe selbst, die wir mit unsern Sunben verdienen, ist 1) GOttes Jorn und Ungnade, 2) zeitlicher Tod, und 3) die ewige Verdammnis.

6. Was verdienen wir 1) mit unsern Sünden?
GOttes Jorn und Ungnade.

7. Was

#### 7. Wer gurnet über die Gunden ?

GOtt ists, der da über die Sünden zürnet, weil er heilig und gerecht ist, und das Bose nicht leiden kan. Wenn er zürnet, so zürnet er mit grossem Ernst, also, daß sein Zorn ein Feuer ist, das da brennet dis in die unterste Hölle; daher alle Gottlose und Sünder Gefässe des Zorns GOttes, ja Strohund Stoppeln sind, welche vom Feuer des Zorns GOttes werden verzehret werden, Nahum 1, 6. Malach. 4, 1.

8. Sat GOtt folches auch vorhero bewiesen?

SOtt hats von Anbeginn der Welt her bewiesen, daß er über die Sünden zurne, er bewei= sets auch noch, und wirds beweisen, sonderlich am Tage des Zorns und der Offenbarung des gerech= ten Gerichts GOttes, Nom. 2,5.8.9.

9. Un wem haben wir Exempel seines Jorns?

Erempel seines Zorns haben wir an der ersten Welt, an Sodom und Gomorra, an Jerusatem, am Judischen Volcke, und noch iego an den Strafen, so GOtt durch Wasser, Feuer, Krieg, Hunger, Pestileng und Erdbeben ausübet.

10. Wenn fühlets der Mensch, daß Gott über Die Sunde gurne?

Daß BOtt über die Sünde zürne, fühlet ein armer Sünder gar wohl in der Busse, wie solches alle diejenigen, so Busse gethan, auch in ihrem Maß erfahren haben; wie an David zu sehen, der da Ps. 6,2. spricht: Ach Zerr, strafe mich R 5

nicht in deinem Jorn, und züchtige mich nicht in deinem Grimm; imgleichen an dem Zöllner, der da betete: GOtt, sey mir Sünder gnädig, Luc. 18, 13.

11. Wogu foll uns diefes bewegen ?

Weil wir wiffen, daß Gott über die Gunbengurnet, fo follen wir uns auch fürchten vor feinen Born, und nicht wider feine Gebote thun, Pf. 90, II.

12. Was verdienen wir 2) ferner mitunsern Sunden ?

Den zeitlichen Tod. Denn wäre keine Sünde, so wäre auch kein Tod. Darum heissets: Das macht die Sünd, dutreuer GOtt! dadurch ist kommen der bittre Tod. Und Paulus spricht Köm. 6, 23: Der Tod ist der Sünden Sold. GOtt hats auch den ersten Menschen vorhergesagt: Welches Tages du davon essen wirst, solst du des Todes stersben, 1 Mos. 2, 17.

13. Was sollen wir bedencken, wenn wir kranck werden, oder andere kranck liegen und sterben sehen?

So oft wir Franck werden, und Schmerken am Leibe fühlen, oder so oft wir andere sehen, daß sie kranck seyn, oder gar sterben, sollen wir solches wohl bedencken, daß allein die Sünde des alles Ursach sey.

14. Was verdienen wir 3) endlich mit unfern Sunden?

Die ewige Verdammniß, das ist, die ewige

ewige Verstossung von dem Angesichte GOttes in den feurigen Pful, der mit Feuer und Schwesfel brennet. Solche Verdammniß ruhet schon hier über alle undußfertige Sünder, wird aber nur von den Bußfertigen erkannt, daher sie hier in der Gnadenzeit die Gnade GOttes und Vergesbung ihrer Sünden suchen. Ben allen beharrslich Undußfertigen aber wird eserst an jenem Tage offenbar werden, wenn Christus sagen wird: Geshet hin von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Seuer, das bereitet ist dem Teufel und seinen Engeln, Matth. 25, 41.

# Die fünfte Frage.

Hoffest du auch selig zu werden?

Ja, ich hoffe es.

15. Werwird alhier von Luthero gefraget?

Lutherus fraget nicht einen rohen, sichern, unbußfertigen und ungebrochenen Menschen, sondern einen Bußfertigen, der da mit Wahrheit sagen kan: Ich glaube, daß ich ein Sünder bin. Es ist mir leid, daß ich wider GOtt gesindiget habe. Gottlose und Unbußfertige machen sich zwar auch eine Hossnung, selig zu werden; aber sie betriegen sich sehr, Hiob 8, 13. 14. B. der Weish. 5, 15, welches sie einmal zu rechter Zeit mit Schrecken erfahren werden, daß sie nicht werden selig, sondern verdammt und verloren werden. Da= Daher folche arme Seelen nicht unbuffertig bleiben, sondern auch in der Zeit ihre Sünden buffertig erkennen lernen sollen, wo sie sich nicht in ihrer Hoffnung betrogen sehen wollen.

16. Iftes genug, feine Sunden erkennen und bereuen ?

Es ist nicht genug, daß man seine Sünden er-Fenne und bereue, denn davon würde man noch nicht felig, wie an Cain und Juda zu sehen ist, die ja auch ihre Sünden erkannten: sondern wir müssen auch unsere Zustucht zu der Erbarmung Gottes in Christo Jesu nehmen, und also hoffen selig zu werden.

17. Wie vielerley ift die Boffnung?

Die Hoffnung ist zweyerlen; eine todte, und eine lebendige,

18. Was ift die todte Soffnung?

Die todte Hoffnung ist, da der Mensch in seinem unbekehrten Zustande ihm selbst aus eigenen Kräften eine Hoffnung machet, selig zu werden; welche Hoffnung aber einem Spinnegewebe gleich ist, Hiob 8, 13. 14.

19. Was ist die lebendige Soffnung?

Die lebendige Hoffnung ist, welche der heistige Seist in einer gläubigen Seele wircket, da wir ein herhliches Vertrauen durch Ehristum zu Gott haben, er werde und hier und dort ewig selig machen, 1 Petr. 1,30

26, JA

34. Ist das eine leichte Sache, hoffen selig

Es gehet dieses nicht so leichte zu, daß man hoffe selig zu werden; denn Fleisch und Blut maschets dem Menschen schwer, und kan er sich nicht selbst die wahre Hoffnung machen, sondern der heilige Geist wircket dieselbe, indem er dem dußsertigen Sünder aus dem Evangelio die grosse Liebe Gottes in Christo kräftig vorstellet, wie der himmslische Vater seinen eingebornen Sohn zu dem Ende gesandt, nicht daß er die Welt richte, sondern daß die Welt durch ihn selig werde, Joh. 3, 16. 17, und wie Jesus Christus kommen sen in die Welt, die Sünder selig zu machen, 1 Tim. 1, 15.

21. Worauf ift die Soffnung gerichtet ?

Diese Hoffnung ist gerichtet auf die Seligkeit, welche hier im Reich der Gnaden in Vergebung der Sunden, Vefrenung vom bosen Gewissen, der Kindschaft Sottes und dem Frieden mit Gott bestehet, Eph. 2, 8.9, und dort im Neich der Herrlichkeit in dem Anschauen Gottes und völligen Genuß der ewigen Herrlichkeit.

22. Woran wird die lebendige Zoffnung erkannt?

Die wahre und lebendige Hoffnung, selig zu werden, wird erkannt an der Reinigung, 1 Joh, 3,3.2 Ein ieglicher, der solche Zoffnung hat zu ihm, der reiniget sich. d. i. Welchem es ein Ernst ist mit seiner Seligkeit, der suchet immer heiliger und frommer zu werden, weil er weiß, daß nichts uns

334 Unhang des Catechismi.

unreines in das himmlische Jerusalem eingehen wird, Offenb. 22, 15.

Die sechste Frage.

Wes trostest du dich denn?

Meines lieben Beren Jesu Chrifti.

23. Wen fraget Lutherus albier?

Lutherus fraget abermals nicht einen rohen, sichern und ungebrochenen Weltmenschen, sondern einen bußfertigen, demuthigen und zerschlasgenen armen Sünder. Denn die rohen und unsbußfertigen Menschen wollen sich zwar auch des Hern Christigetrosten; aber so fern sie so bleiben, können sie Christi nicht theilhaftig werden, Matth. 9,12. Demnach betriegen sich die meisten Menschen mit einem falschen Erost.

24. Sur wen ift in der Bibel Troft gu finden?

Gleichwie für gottlose und heuchlerische Men= schen in der ganken Bibel kein Trost zu finden ist: also ist hingegen für bußfertige und göttlich=be= trübte Seelen lauter Trost darinnen. Jes. 66, 2. W.34, 19. Matth. 5, 4.

25. Bey wem finden Buffertige teinen Troft ?

Es kan ein Bußfertiger ben keiner Creatur Trost und Nuhe suchen: aber ben dem ZErrn IEsu Christo allein ist Heil, Trost, Leben und Seligkeit zur Gnüge zu finden. Apostg. 4,12.

26. Worin

26. Worin fuchet ein Unbuffertiger Troft?

Es ist ein falscher Trost, den ein Undußfertiger darin zu finden vermeinet, wenn er gedencket, darum selig zu werden, weil er von Christlichen Eltern geboren und erzogen ist; oder weil er nicht gehuret, nicht gestohlen, auch kein Sauser, Flucher und Spieler sen; desgleichen, daß er zur Beichte und Abendmahl gehe, den Armen gebe, und andere gute Wercke thue.

27. Bats der BErr IEsus auch gern, daß man zu ihm komme, und Trost bey ihm suche?

Ja, der Herr JEsus hats gern, wenn man zu ihm kommt, und Erost ben ihm suchet, aber nicht anders, als in der Ordnung der wahren Busse und des Glaubens, Matth. 11,28.

Die 39 Lection.

Die siebente Frage.

Wer ist Ehristus?

GOttes Sohn, wahrer GOET und Mensch.

1. Was ist nothig, wenn man hoffen will, selig zu werden, und sich des SErrn Christi zu getröften?

Wer da hoffet selig zu werden, und sich des Herrn Jesu Christi getrösten will, der muß den

den HErrn ZEsum erst kennen lernen; daher es nothig ist, daß man sich um die wahre Erkantniß des HErrn Christi bekummere. Joh. 17,3.

2. Wer ift Christus?

Christus ist des lebendigen GOttes Sohn, Joh. 6, 69, und zwar der eingeborne Sohn GOttes, Joh. 3, 16, gezeuget aus dem Wesen des Vaters von Ewigkeit; hat nicht angesangen, GOttes Sohn zu werden, wird auch nicht aushhören, GOttes Sohn zu senn. Er ist also gar weit, ja unendlich weit von andern Kindern GOttes unterschieden. Die Gläubigen werden zwar auch GOttes Kinder genennet, und sinds auch wes gen der Wiedergeburt und wegen der Kindschaft, die sie empfangen haben, Joh. 1, 12.13. Aber sie sinds nur aus Gnaden. Sie haben angesangen GOttes Kinder zu werden, und können auch aushören selbige zu seyn, wo sie nicht wachen und beten.

3. Wer ist des Beren Christi Vater?

Der Vater des HErrn JEsu Christi ist GOET, daher er auch genannt wird ein Vater unsers ZErrn JEsu Christi, Eph. 3, 14. GOtt ist zwar auch ein Vater aller Menschen nach der Schöpfung, und nach der neuen Schöpfung auch ein Vater der Frommen und Gläubigen: aber ein Vater des HErrn JEsu ist er, weil er ihn als seinen Sohn von Ewigkeit aus seinem göttlichen Wesen gezeuget hat, Ps. 2,7.

4. Was

b

S

n

n

DÍ

he

gu fer

be

m

ge

ell

fei

nu

wi

rei

#### 4. Was ift daber Chriftus?

Weil Christus der Sohn GOttes ist, aus dem Wesen GOttes gezeuget, so ist er auch wahzer GOtt, und nicht etwa nur dem Namen und Titel nach, wie andere sind, die da Götter genennet werden im Himmel und auf Erden, sondern wahrer wesenklicher GOTT, und ist also mit dem Vater gleiches Wesens, gleicher Majestät und Herrlichfeit.

5. Woraus ift die Gottheit Chrifti offenbar?

Seine Gottheit ist aus dem Worte Gottes offenbar, als Joh. 1, 1 u f. Hebr. 1, 3. Nom. 9, 5. 1 Joh. 5, 20. Es ist aber nicht genug, die Gott-heit Christi mit Worten aus der beiligen Schrift zu beweisen, sondern wir mussen ihn auch als unfern SOtt ehren, fürchten und lieben, an ihnglauben, und ihm gehorchen. Luc. 6, 46.

#### 6. Ift er nur wahrer Gott?

Er ist nicht nur wahrer GOtt, sondern auch wahrer Mensch, und in der Külle der Zeit Mensch geboren. Gal. 4, 4. Seine Mutter war Maria, eine Jungfrau. Einen Vater aber hat er nach seiner Menschheit nicht gehabt, denn Joseph war nur sein Pflegevater. Er ist empfangen von dem heiligen Geist, Matth. 1, 18, 20. Luc. 1, 35; wie oben im andern Arrickel hiervon mit mehrerm zu sehen ist, S. 113 f.

7. Warum ift er zugleich mahrer Gott und wahrer Menich?

Er ist darum wahrer GOtt, und zugleich wah-

wahrer Mensch, daß er für uns leiden und sterben, und uns erlösen können, daher wir uns auch seines Verdienstes getröften können und dürsen.

> Die achte Frage. Wie viel sind Götter?

> > Antwort:

Nur Einer, aber dren Personen, GOTT Vater, Sohn und heitiger Geist.

8. Warum thut Lutherus diese Frage?

Weil in der vorigen Frage es geheissen, daß Christus GOttes Sohn sen; so machet er daher um der Einfältigen willen diese Frage: Sind denn mehr als Ein GOtt? Denn wo ein Sohn ist, da ist auch ein Bater; und also scheinets ja, als wären mehr Götter.

9. Was wird auf die Frage geantwortet?

Es wird geantwortet: Es ist nur Lin GOTT. Also lehret uns auch die heilige Schrift, als 5 Mos. 6, 4. 5 Mos. 4, 35. Jes. 44, 6. Malach. 2, 10. 1 Tim. 2, 6. 1 Cor. 8, 6.

10. Welche werden fonft Gotter genennet?

Es sind zwar, die Götter genennet werden um ihres Umts willen, im Himmel die Engel, auf Erden die Obrigkeit. Auch machen ihnen die Menschen selbst Götter durch die Liebe der Ereaturen: aber es ist und bleibet doch nur ein einiger wah-

res

rer GOtt, den wir anbeten, fürchten, lieben und ihm dienen follen.

11. Wie hat sich der einige GOTT geoffenbaret?

Dieser einige GOET hat sich geoffenbaret als Vater, Sohn und heiliger Geist, welche nicht dren Götter, sondern dren Personen sind in Sinem göttlichen Wesen. Ob wir gleich solches nicht erforschen noch fassen können, wie dren Sins sind, so sollen wirs doch gläuben, darum, weil GOtt selbst und unser Heiland, Besus Christus, uns also unterweiset in seinem Wort. Joh. 5, 7. Matth. 28, 19.

12. Wie sind die drey Personen von einander unterschieden?

Diese drey Personen sind also von einander unterschieden: Der Vater ist von niemanden gemacht, der Sohn aber von dem Vater gezeuget, und der heilige Geist gehet von dem Vater und Sohn aus. Imgleichen, dem Vater wird die Schöpfung, dem Sohn die Erlösung, und dem heiligen Seiste die Heiligung zugeschrieben.

## Die neunte grage.

Was hat denn Christus für dich gethan, daß du dich seiner trostest?

Untwort:

Er ist für mich gestorben, und hat sein P2 Blut

r

B

10

b

in

i=

17

ge

6.

111

uf

10

h=

29

Unhang des Catechismi.

340

Blut am Creug für mich vergoffen zur Vergebung der Gunden

13. Welches ist der einige Grund alles Trostes und Soffnung unserer Se= ligkeit?

Der wahre und einige Grund alles Trostes und der Hoffnung unserer Seligkeit ist der Tod und das Blutvergiessen unsers HErrn JEsu Christi.

91

fti

no

DO

fte

U

tó

0

ur

De

w

be

flo

in

gl

14. Bat denn Christus gefündiget, daß er den Cod, als der Sunden Sold, schmes den muffen?

Ob gleich der Tod der Sünden Sold ist; so hat doch Christus nicht gefündiget: denn er war das heilige, unschuldige und unbesteckte Lamm GOttes; sondern er ist um der Menschen, ja um aller Welt Sünde willen am Stamme des Creustes gestorben. Joh. 1, 29. 1 Pet. 1, 19.

15. Wer kan diesen Trost annehmen und auf siehen?

Ein Bußfertiger und Gläubiger kan sich dieses Trostes annehmen, und denselben auf sich ziehen. Gal. 2, 20: Der Sohn GOttes hat mich ge= liebet, und sich selbst für mich dargegeben.

16. Was heisset, für mich?

Sur mich heisset so viel, als an meiner statt ist Christus gestorben. Da ich den Tod mit meinen Sunden verdienet hatte, und nicht nur des zeitlichen, sondern auch des ewigen Todes hatte sterben mussen; so ist Christus in dem Gerichte GOt=

Sottes an meine Stelle getreten, hat meine Sunden auf sich genommen, und dafür bezahlet. Hebr. 2, 9.

17. Was bedeutet weiter das Wort, für mich?

Sur mich heisset auch so viel, als zu meinem Besten, nemlich, daß ich mochte fren und los senn von aller Schuld und Strafe. Bal. 3, 13.

18. Wie ist das Sterben des Berrn IEsuam Creug geschehen?

Daß Christus am Stamme des Creußes gestorben, das ist nicht ungefähr geschehen, sondern nach dem Rath und Willen GOttes, wie solches vorher abgebildet worden, Joh. 3, 14.

19. Wie hat man folden Creunestod Christi anzuseben ?

Solcher Creußestod war der allerschmählichste Lod: dem: Christus war der Allerseiligste und Unschuldigste, und ist doch als ein Uebelthäter getödtet worden; wie denn auch dadurch seine Schmach nicht wenig vermehret wurde, daß er unter die Uebelthäter, da einer zur Rechten, und der andere zur Lincken gecreußiget ist, gerechnet worden. Joh. 19, 18.

20. Wo hat Chriftus fein Blut vergoffen ?

Um Stamm des Creuzes hat er sein Blut vergossen zur Vergebung unserer Sünden. Da floß das Blut reichlich aus seiner Seiten. Eshat zwar Christus auch in seiner Beschneidung, desz gleichen am Delberge, wie auch ben der Seisselung V 3 und und ben der Dornencronung sein Blut vergossen; aber am Ereus am allerhäufigsten. Dadurch hat er uns nun Bergebung der Sünden erworben, welches durch der Ochsen, Bocke und Kälber Blut nicht geschehen konte, Hebr: 9, 12 = 14. E. 10, 4; sondern allein durch das Blut des Sohnes Gottes, Col. 1, 14.

# Die zehnte Frage.

Ist der Vater auch für dich gestorben?

Nein, denn der Vater ist nur GOII, der heilige Geist auch; aber der Sohn ist wahrer GOtt und wahrer Mensch, für mich gestorben, und hat sein Blut für mich vergossen.

21. Warumthut Lutherus diese Frage hinzu?

Diese Frage fliesset aus dem Vorhergehenden, darin gesagt worden, daß Christus Gottes Sohn, und doch nur Ein GOtt sen, gleichwol aber der Sohn GOttes für mich gestorben. Da fragt siche nun, ob denn, da der Vater und Sohn eins sind, nicht auch, indem der Sohn für uns gestorben, tugleich der Vater gestorben sen,

22. Warum ist der Vater und der heilige Geist nicht auch für uns gestorben?

Der Bater und der heilige Geist ist nicht für uns gestorben, weil sie nur Gott sind. Denn Gon

BOtt als GOtt kan nicht sterben. Indessen hat der Vater seinen Sohn darzu für uns alle dabin gegeben, Joh. 3, 16, und der heilige Geist ist geschäftig gewesen ben der Empfängniß unsers Heilandes JEsu Christi, Luc. 1, 35, und auch sonst ben seinem sichtbaren Bandel auf Erden, Matth. 3, 16. E. 4, 1, und haben uns also nicht weniger getliebet, als der Sohn.

3. Wer ift denn diejenige Perfon, fo für uns gestorben ift?

Der Sohn, JEsus Christus, ist diejenige Person, so für uns gestorben ist, denn er nicht nur wahrer Hott ist, sondern auch wahrer Mensch. Gott muste er senn, damit sein Leis den und Sterben gültig wäre, und er uns erlösen könte, welches kein blosser Mensch thun konte, Aposty. 20, 28. Mensch aber muste er senn, daß er seiden und sterben könte; zu dem Ende hat er auch Fleisch und Blut an sich genommen, Hebr. 2, 14.

Die eilfte Frage.

Wie weisst du das?

Aus dem heiligen Evangelio, und aus den Worten vom Sacrament, und ben seinem Leib und Blut im Sacrament mir zum Pfande gegeben.

3 4

24. 100ra

## 344 Unhang des Catechismi.

24. Woraus erkennen wir dieses, daß Christus für uns gestorben und sein Blut für uns vergossen?

Daß Christus gestorben sen, und sein Blut am Stamme des Creußes vergossen habe, können wir nicht aus unserer Vernunft wissen, als welche dazu viel zu blind ist; auch nicht aus dem Geses, als welches uns nur saget, was Gott gebeut oder verbeut: sondern aus dem heiligen Evangelio, als welches ist die froliche Botschaft, so uns verkündiget, daß Christus Mensch worden, gelitten und gestorben sen für unsere Sünde, 1 Cor. 15, 1.2.

25. Worauf haben wir denn gu merden?

Auf solches Evangelium sollen wir wohl mercken, und es um deswillen hochachten, weiles uns Christi Leiden und Sterben, und die dadurch geschehene Versöhnung ankundiget. Wir sollen aber solches Evangelium ja nicht mißbrauchen, in Sunden zu leben und zu verharren.

26. Woraus kan man ferner wissen, daß Chris
stus gestorben, und sein Blut vers
aossen habe?

Aus den Worten vom Sacrament, nemlich darin die Einsehung des heiligen Abendmahls besschrieben wird. Denn in solchen Worten zeuget Christus selbst von seinem Leiden, Sterben und Blutvergiessen, wenn er spricht: Vehmet hin, das ist mein Leid, der für euch gegeben wird; imgleichen: Trincket alle darans, das ist mein Blut, das für euch vergossen wird.

27. Wors

27. Woraus fan man folches endlich wiffen?

Wir wissens auch, daß Christus für uns gestorben sen, und sein Blut für uns vergossen habe, bey seinem Leib und Blut, so er uns im Sacrament zum Pfande gegeben. Denn wir im heiligen Abendmahl nicht allein Brodt empfangen, sondern mit dem Brodt auch seinen Leib: auch nicht allein Wein, sondern mit dem Wein auch sein Blut.

28. Was heisst das, es wird uns zum Pfande gegeben?

Das heisit, es wird uns zur Versicherung und zum Siegel seiner ewigen Liebe gegeben, daß er für uns gestorben, und sein Blut für uns vergossen habe. Denn das heilige Abendmahl ist ein Pfand und Siegel unserer Erlösung.

Die 40 Lection.

Die zwölfte Frage.

Wie lauten die Worte?

Unser Herr JEsus Christus, in der Nacht, da er verrathen ward, nahm er das Brodt, danckete und brachs, und gab es seinen Jüngern, und sprach: Nehmet hin, und esset, das ist mein Leib, der für euch gegeben wird. Solches thut zu meinem Gedächtniß. Desselben gleichen 2) 5 nahm nahm er auch den Kelch nach dem Abendmahl, danckete, und gab ihnen den, und sprach: Nehmet hin, und trincket alle daraus, dieser Kelch ist das neue Testament in meinem Blut, das für euch vergossen wird zur Vergebung der Sünden. Solches thut, so ose ihrs trincket, zumeinem Gedächtnis.

1. Was wird in diesen Worten beschrieben ?

Es wird darin beschrieben die Sinsekung des heiligen Abendmahls, und bezeuget, daß Christus für uns gestorben sen, und sein Blut für uns vergossen habe.

2. Wer hat das heilige Abendmahl eingesenget?

Das heilige Abendmahl hat kein blosser Mensch, sondern unser ZErr JEsus Chriskus, der da GOtt und Mensch ist, eingesetzer heisset JEsus, ein Erlöser, Erretter, Helser und Seligmacher, weil er sein Volck selig machet von Sünden. Christus, oder ein Gesalbter, heisset er, weil er mit dem heiligen Geist gesalbet ist. Lin Zerr heisst er, weil er wahrer GOtt ist und uns erlöset hat. Unser ZErr wird er genannt, der Recht zu uns hat, und mit welchem wir uns im Glauben und Liebe vereinigen sollen, da er sich uns im heiligen Abendmahl zu eigen schencket.

3. Wenn geschahe solches?

In der Macht, da er verrathen ward, und

und also kurt vor seinem Leiden. Judas, einer aus den Zwolsen, hat ihn mit einem Kuß verrathen, oder in die Hände seiner Feinde überliesert. Zu der Zeit nun, da unser liebster Heiland an sich hätte dencken mögen, wegen seines bevorstehenden schweren Leidens, dencket er an uns, und sehet das heilige Abendmahl ein, welches ja gewiß von seiner sonderbaren und herklichen Liebe Zeugniß giebet, so er gegen uns getragen. Er stiftete also das heilige Abendmahl zum Gedächtniß seiner Wunderliebe gegen uns und seines daher rührenden Todes und Blutvergiessen.

#### 4. Was gebrauchte er dagu?

Er nahm dazu erstlich Brodt, und hernachmals Wein: anzuzeigen, daß wie Brodt und
Wein die kräftigste Speise und Eranck für den Leib ist, also auch sein Leib und Blut die kräftigste Speise und Tranck für unsere Seele sen; imgleichen, daß das heilige Abendmahl unter beyder Gestalt musse gehalten werden.

## 5. Was hat er mit dem Brodt vorgenommen ?

Er nahm es, das ist, er hat es von dem ansbern Brodt abgesondert und geheiliget, und damit zugleich auf eine geheime Weise angedeutet, wie er aus den Menschen genommen, und zum Heislande verordnet worden; imgleichen, wie auch wir uns sollen nehmen, und von dem rohen Haussen der Welt absondern lassen.

6. Was

## Unhang des Catechismi.

348

#### 6. Was that er weiter ?

Er danckete, nicht allein für das leibliche Brodt und Wein; sondern auch, daß GOEE, sein himmlischer Vater, ihn zum Brodt des Lebens für die gnadenhungrigen und verschmachteten Seelen verordnet habe, Joh. 6,33. Er giebt uns damit ein Exempel, wie auch wir GOtt dafür herhlich dancken sollen.

### 7. Was that Christus noch mehr?

Er brachs, ober er theilete es in gewisse Portionen, damit es zum Austheilen mochte bequem senn; beutete aber auch damit an, wie sein Leib durch Leiden und Sterben werde gebrochen werden, wie er selbst Joh. 2, 19 sagt: also auch wir mussen uns brechen und zubereiten lassen, Jes. 57, 15. E. 66, 2.

## 8. Was that Christus zulent?

Er gabs seinen Jüngern. Er bezeuget damit 1) seine Willigkeit, sich auch also für uns in den Tod dahin zu geben, ja sich selbst uns mitzutheilen. Er bezeuget auch, 2) daß, wer da seiner geniessen wolle, kein Weltmensch bleiben, sond dern sein Jünger werden müsse.

### 9. was sprach er ?

Er sprach: Mehmet hin, anzuzeigen, wir sollen begierig senn, hungern und dursten nach seiner Gerechtigkeit, und alle das Gute, so er uns erworben, ergreiffen und annehmen.

10. Was

10. Was fagte er ferner?

Effet, nicht nur mit dem Munde, sondern auch mit glaubigem Bergen. Er will, daß sie die innigste Bemeinschaft mit ihm haben sollen.

II. Was nahm er noch hierauf?

Er nahm auch den Relch, danckte, und gab ihnen auch zu trincken zc. Es hat also unser Heiland unter bender Gestalt das heilige Albendmahl eingesetzt, und das neue Testament durch sein Blut gestiftet.

12. Was giebt er uns in diefem Sacrament?

Er giebt uns nicht nur Brodt und Wein, sonbern seinen wahren Leib zu essen, und sein wahres Blut zu trincken, als welche sind die wahrhaftige Speise und der wahrhaftige Tranck, Joh. 6, 55. Es bedeutet nicht nur den Leib und das Blut, sondern Christus spricht: Das ist mein Leib, der sür euch gegeben, und, das ist mein Blut, das sür euch vergossen ist, am Stamme des Creuzes, zur Vergebung der Sünden.

13. Was sagt der Berr JEsus, wozu das alles geschehen solle?

Solches that zu meinem Gedachtniß. Luc, 22, 19. Es soll also dis Essen und Trincken nicht nur äusserlich geschehen, als ein opus operatum oder gethanes Werck; sondern das Herk soll daben beschäfftiget senn. Wir sollen gedenschen an seine grosse und herkliche Liebe mit demüthigem, gläubigem, gehorsamen und danckbarem Herhen, wie wir zu singen psiegen: O hilf, Chris

Unhang des Catechismi.

350

Christe, GOttes Sohn, durch dein bitter Leiden, daß wir dir stets unterthan all' Untugend meiden, deinen Tod und sein Urssach fruchtbarlich bedencken, dasur, wieswol arm und schwach, dir Danckopfer schencken.

# Die dreyzehente Frage.

So glaubest du, daß im Sacrament der wahre Leib und Blut Christisen?

Ja, ich gläube es.

14. Wornach wird alhier gefraget?

Es wird nicht gefraget, ob man es begreiffe oder mit der Vernunft fasse, sondern, ob man es glaube, daß im Sacrament der wahre Leib und das mahre Blut Christisen.

15. Kan man foldes mit der Vernunft und mit den Sinnen faffen?

Nein, die Bernunft kan es nicht begreiffen noch fassen, dieselbe verstehet die Geheimnisse GOttes nicht, sondern widerspricht vielmehr, und meinet, das Brodt bedeute nur den Leib Christi, und der Wein bedeute nur das Blut Christi Mit den Sinnen kan man es auch nicht fassen, denn man siehet und schmecket nichts anders als nur Brodt und Wein. Das Sprüch= wort: Was ich mit Augen sehe, das glaubet bet das Zern, hat hier keine fatt, sondern gilt nur in natürlichen Dingen zum Theil.

16. Was gehöret denn dazu?

Der Glaube gehöret bazu, als welcher mit unsichtbaren Dingen umgehet, Hebr 11, 1. Derselbe fasset es allein, daß im heiligen Abendmahl der wahre Leib und das wahre Blut Christi gegenwärtig sey, und unter dem Brodt und Wein wircklich dargereichet werde.

Die vierzehente Frage.

Was beweget dich das zu glauben?

Das Wort Christi: Nehmet hin, und esset, das ist mein Leib; trincket alle daraus, das ist mein Blut.

17. Muß man in Glaubenssachen einen Grund haben?

In Glaubenssachen muß man allerdings einen Grund haben. Solcher muß aber nicht sehn anderer Menschen Meinung und Glauben, daß man um deswillen etwas glauben wolte, weil es andere Menschen, oder dieser und jener glaubet, oder weil man also unterrichtet ist. Solches ist ein unzulänglicher und falscher Grund.

18. Welches ift der wahre Grund des Glaubens?

Der wahre Grund des Glaubens ist das Wort Christi. Denn was Christus saget, das

ist Wahrheit, gewiß und untrieglich, darauf wir uns sicher verlaffen können, also daß wir keines anbern Grundes bedürfen.

19. Solte das Christo wol unmöglich seyn, was unserer Vernunft unmöglich vor= Fommt?

Ob es gleich unserer Vernunft unmöglich vorkommt, und dieselbe mancherlen Einwürse machet; so ists doch Christo nicht unmöglich, das zu leisten und darzureichen, was er saget und verspricht, weiler der allmächtige GOtt ist.

20. Was haben Glaubige hiebey zu merden?

Die Gläubigen sollen sich daher nicht irre maschen lassen durch die mancherlen Reden und Lehsen der Menschen, sondern sich nur steif und sest auf das Wort Christi gründen, und sich daran halten; so wird keiner betrogen noch verführet werden.

# Die funfzehente Frage.

Was sollen wir thun, wenn wir seinen Leib essen und sein Blut trincken, und das Pfand also nehmen?

Untwort:

Seinen Tod und Blutvergiessen verkundigen, und gedencken, wie er uns gelehret hat: Golches thut, so oft ihrs thut, zu meinem Gedächtniß.

21. WAS

21. Was ift ferner bey Empfahung des heiligen Abendmahls zu beobachten nothig?

Es ist nicht genug, daß wir glauben, daß im Sacrament der wahre Leib und das wahre Blut Christisen; sondern wir mussen auch unsere Pflicht und Schuldigkeit lernen erkennen und beobachten.

22. Worin bestehet solche Psicht? Solche Psicht ist, daß wir den Tod und das Blutvergiessen Christi verkündigen,

Dierzu ist nicht genug ein blosses Herr, Herr fagen, oder Mundbekantniß, sondern es gehöret dazu der heilige Geist, daß wir durch dessen Gnade 1) unsere Sunde als eine Ursach des Todes Christierkennen, wie wir mit unsern Sunden den Tod verdienet haben Rom. 5, 12; 2) daß wir bedencken die grosse und herbliche Liebe des Herrn JEsu, aus welcher er den Tod sür uns geschmeschet hat, Eph. 5, 25. Hebr. 2, 9; 3) daß wir uns dessen im Glauben erfreuen und trössen, und ihm herblich dasür dancken; 4) daß wir der Sünde mit Christo absterben, und derselben nicht mehr diesen noch gehorchen, sondern Christo zu Ehren lesben und ihm nachsolgen, i Petr. 2, 9:24.

24. Wer lehret uns diefes ?

Das lehret nicht nur Lutherus, sondern Chrisstus selbst. Darum heistes hier: Und bedensten, wie er uns gelehret hat: Solches thut, so oft ihrs thut, zu meinem Gedacht=niß. Welches auch Paulus, der Apostel des JErrn,

Herrn, wiederholet 1 Cor. 11, 24. 25. 26. da et hinzuseht: So oft ihr von diesem Brodt eset, und von diesem Relchtrincket, sollt ihr des Zerrn Tod verkündigen, die daß er kommt.

Die 41 Lection.

Die sechzehente Frage.

Warum sollen wir seines Todes gedens den, und denselben verkündigen?

Daß wir lernen gläuben, daß keine Creatur hat können genug thun für unsfere Sünden, denn Christus, wahrer GOtt und Mensch, und daß wir lernen erschrecken vor unsern Sünden, und diesselben lernen groß achten, und uns sein allein freuen und trösten, und also durch denselben Glauben selig werden.

1. Wie viel Ursachen werden in dieser Frage angeführet, den Tod Christi zu verkündigen? fi

n

D

5

bo

fd

Dier Urfachen werden alhier erzehlet, weswegen wir den Sod Christi verkündigen sollen.

2. Ist es genug, vom Tode Christi viel zu wissen und zu reden ?

Nein, es ist nicht genug, daß wir vom Tobe Christi viel wissen und reden konnen, denn die Teufel

fel wissens auch: sondern wir mussen es recht lernen erkennen und glauben. Und solches geschiehet in der Schule des heiligen Geistes. Ja, wenn man auch gleich etwas gesernet, so muß man doch immer besser lernen glauben, und immer stärcker werden im Glauben durchs Gebet, Marc. 9, 24. Denn der Unglaube steckt uns gar zu tief im Herhen.

3. Welches ist 1) die erste Ursach, des Todes Christi zu gedencken ?

Die erste Ursach, warum wir des Todes Christi gedencken, und denselben verkündigen soleten, ist: Daß wir lernen gläuben, daß keine Creatur habe können genug thun für unsere Sände, denn Christus, wahrer GOtt und Mensch.

4. Warum war eine Genugthnung für unfere Sunde nothig?

Der heilige GDEE war durch unsere Sünben erzürnet, und war daher nothig, daß ihm für unsere Sünden eine Genugthuung geschähe, weil seine Gerechtigkeit es nicht zuließ, uns die Sünden ohne Genugthuung zu vergeben.

5. Wer Bonte aber GOtt Fein Genuge thun?

Reine Creatur, das ist, kein Geschöpf, wes ber im Himmel noch auf Erden, weder Engel noch Mensch, vielweniger die Thiere, Bocke und Kals ber, so im alten Testament in grosser Menge ges schlachtet und geopfert wurden, konten Gott ein Genüge thun; sie waren alle zu unvermös gend,

13

r

11

22

11

h

32

be

u= fel

Unhang des Catechismi.

356

gend, den unendlichen GOtt zu versöhnen, Hebr. 10, 4.

6. Wer har denn genug gethan?

Christus, wahrer GOtt und Mensch, hat genug gethan, nicht allein für die unsere, sondern auch für der ganken Welt Sünde, 1 Johl 2, 2. Dazu hatte er Kraft und Vermögen, weiler GOtt und Mensch ist. Ein solcher muste es auch seyn, der da für die Sünden genug thun solte. GOtt muste er seyn, weil der große GOtt beleidiget war, daher eine göttliche und vollkommene. Gerechtigkeit ersordert wurde. Mensch aber musse er seyn, weil die Genugthuung für die Menschen geschehen muste, und er also leiden und sterzben könte.

7. Warum ift folches nothig zu glauben?

Solches ist nothig recht zu glauben und immer besser zu lernen: denn durch diese Betrachtung wird Christi Tod groß und herrlich gemacht in unsern Herzen, und wir haben auch so dann davon Trost, Kraft und Stärcke für unsere Seelen wider die Sunde, Tod und Teusel.

8. Welches ist 2) die andere Ursach, des To= des Christi zu gedencken?

Die andere Ursach, warum wir des Todes Christi gedencken, und denselben verkündigen sollen, ist, daß wir lernen erschrecken vor unsern Sünden, und dieselben lernen groß achten.

9. Wos

D

D

1

f

81

#### 9. Wovor follen wir erschrecken?

Wie wir Menschen pflegen vor zeitlichem Schaden und Unglück zu erschrecken, oder auch wol vor einem grimmigen und giftigen Thiere, als vor einem Löwen, Bar, oder Schlange: also sollen wir vor unserer Sünde erschrecken, und dieselbe lernen recht achten, nemlich für den größen Schaden und Unglück, ja sie als ein böses Thier vder giftigen Schlange flichen, dadurch wir umstommen können, Sir 21, 2:4.

# 10. Wenn hebetsich das Schreden über die Sunde an?

Solches Schrecken hebet sich in der wahren Busse an Denn so lange der Mensch undußserztig ist, so erschricket er nicht vor der Sünde, sondern hat die Sünde lieb, und heget sie in seinem Busen. Wenn aber der Mensch bedencket, wie die Sünde dem Herrn Christo den kod verursachet habe, und wie keine Creatur habe können genug thun sür die Sünde, da lernet er davor ersschrecken als vor einer greulichen und abscheulischen Sache, scheuet sich davor, scheidet und trensnet sich auch von derselben.

# II. Woher komme das Schrecken über die Sunde?

Das Schrecken über seine Sünden kommt daher, wenn man seine Sünden nicht klein und gering, sondern groß achtet; auch nicht anderer Leute Sünde nur groß machet, sondern mehr auf sich siehet; wie wir zu singen pstegen: Ach 33 Gott,

=

n

t

n

39

GOtt, wenn mir das kommet ein, was ich mein Tag begangen, so fällt mir auf das Zeriz ein Stein, und bin mit Jurcht umsfangen; wie uns auch das Exempel des Zöllners lehret Luc. 18, 13. Man sehe auch Ps. 38, 3 feingleichen 1 Mos. 39, 9, und Hebr. 11, 24. 25. Achtet man aber die Sünde noch gering und klein, so erschricket man nicht davor.

12. Wet siehet solches gern, daß man nicht vor der Sunde erschrecke?

Das hat der Satan gern. Erst stellet er die Sünde dem Menschen als geringe vor, damit er ihn fangen möge, und der Mensch die Sünde gern ausübe; wie ers mit unsern ersten Eltern gemacht hat, 1 Mos. 3, 4, 5. Wenn nun der Mensch die Sünde begangen hat, so stellt er sie ihm auch wol als groß vor, und zwar also, daß der Mensch dieselbe soll größer achten, als daß sie ihm könne vergeben werden, wie der Satan es mit Cain und Juda gemacht, 1 Mos. 4, 30. Matth. 27, 3 f.

13. Welche Menschen achten ihre Gunden nicht groß?

Solche Menschen achten ihre Sünden nicht groß, die da sagen: Es werde nicht vielzu bedeuten haben; der liebe GOtt werde es so genau nicht nehmen; er werde einen nicht gleich verdammen: Oder, wenn dis oder das der liebe GOtt alsobald strasen wolte, so würden wenig Menschen in den Himmel kommen, und dergleichen. Daher sie auch

auch immer nach dem alten Gebrauch bahin leben.

14. Was ist 3) die dritte Ursach, des Todes Christi zu gedenden?

Die dritte Ursach ist, daß wir uns seiner allein freuen und trosten. Wer vorher über seine Sünden erschrocken ist, und dieselben groß achtet, der soll nicht verzweiseln, sondern glauben, daß Christus auch für seine Sünden habe genug gesthan, und soll im Glauben sich des HErrn Jesu erfreuen und getrösten. Solches hat der Herr Jesus gern; denner selbst spricht: Sey getrost, mein Sohn, deine Sünden sind dir vergeben, Matth. 9,2. Wenn aber ein Mensch so nicht erschrocken ist über seine Sünden, und sich doch des Herrn Jesus erfreuen, und seiner Gnade getrössen will, das ist nur Einbildung und Betrug; es ist nicht Glaube, sondern ein salscher Erost.

15. Worin empfindet eine über die Gunde ers
schrodene Seele allem Trost?

In keiner Creatur kan die Seele, so über die Sünde erschrocken ist, Ruhe, Erost und Erquischung finden, sondern allein in dem ZErrn JE, su, der als das Lamm Gottes unsere Sünden gebüsset, und dafür bezahlet hat. Jes. 61, 10.

16. Welches ist 4) die vierte Ursach, des Todes Christi zu gedencken?

Die vierte Ursach ist, daß wir durch dens selben Glauben aus Gnaden selig werden. Durch die Betrachtung des Todes und Blutvers 3 4 gies

2

3

10

ie

ić

e

=

215

ie

6

ie 8

0

n

10

10

n

ie

3

gieffens Christi werden wir zum Glauben erwecket und gestärcket. Und dieser Glaube, der da in der Neue und Leid über die Sünde geboren wird, ist also beschaffen, daß er Vergebung der Sünden, Frieden mit GOtt, Gerechtigkeit und die ewige Seligkeit mit sich bringet; denn er gründet sich auf den Tod Christi.

# Die siebenzehente Frage.

Was hat ihn denn beweget, für deine Sünde zu sterben, und genugzuthun?

Die grosse Liebe zu seinem Vater, zu mir und zu andern Sundern, wie gesschrieben stehet Joh. 14,31. c. 15,9 10.12. 13. Nom. 5, 6. 8. 18. 19. 21. Gal. 2, 20. Eph. 5,2.25. 26.

17. Sat es Christus dabey bewenden lassen, daß er ist Mensch worden?

Nein, Christus hat es nicht daben bewenden lassen, daß er ist Mensch geworden; sondern er ist auch für unsere Sunde gestorben, und hat dafür genug gethan.

18. Was hat ihn dazu bewogen?

Dazu hat ihn nicht bewogen seine eigene Stre, Nuben und Wortheil; auch nicht äusserliche Macht und Gewalt. Denn ob zwar die Juden JEsum gegriffen, gebunden, und von einem un=

ge=

gerechten Nichter zum andern geführet, ja endlich gar ans Ereutz geschlagen haben; so ist doch das alles mit seinem guten Willen geschehen: denn er ihnen sonst wohl entweder entgehen, oder sie mit einem Wort hätte können zu Boden schlagen, Joh. 18,6, ja auch seinen Vater bitten, daß er ihm mehr denn zwölf Legionen Engel zugeschieket hätte, Matth. 26,53. Sondern die grosse Lies be zu seinem Oater, zu mir und zu andern Sündern, hat ihn bewogen, dieses alles zu ers dulden.

19. Welches ist 1) die erste Bewegursache seines Todes?

Die erste Bewegursache ist die grosse Liebe zu seinem Vater. Er felbst, der Bater, hatte uns lieb, Joh. 16, 27. Denn es war der Wille bes Baters, daß Chriffus für uns leiden, fferben und genug thun folte. Wir fingen bavon : Er fprach zu seinem lieben Sohn: Die Zeit ift hie zu erbarmen, fabr hin, meines Bergens werthe Cron, und fer das Zeil dem Urmen, und hilf ihm aus der Sündennoth, erwürg für ihn den bittern Tod, und laß ihn mit dir Da nun Chriffus folchen Willen feines leben. Vaters gethan hat, fo hat er eben baburch bewie= fen, daß er eine groffe Liebe zu feinem Water habe : benn Gehorfam ift ein gewiffes Zeugniff ber Liebe 14 Soh. 14,31.

20. Welches ist 2) die andere Bewegursache seines Todes?

Die andere Bewegursache ist die Liebe zu 3 5 mir

t

0

mir und zu andern Sündern. Er hat an mir und allen Menschen nichts als Sünde, Jammer, Noth und Elend nach Leib und Seele gefunden, und also nichts, das liebenswürdig ist. Ja, ich und alle andere Menschen waren um der Sünde willen Feinde Winder so herhlich geliebet, daß er für meine Sünde gestorben ist, und dafür genug gesthan hat, Nom. 5,6=10. nur mich Armen zu erretten von des Teufels Sündenketten.

21. Was ist hiebey unsere Pflicht?

Solche grosse Liebe sollen wir recht lernen erkennen, und ein ieder sich dieselbe im Glauben zueignen, also, daß ein ieder für seine Person sagen könne: Christus hat mich geliebet, und sich selbst für mich dargegeben. Gal. 2, 20. Ja, wir sollen ihn auch wieder herhlich lieben, denn er es wohl um uns verdienet hat. Wie ein Sclave denjenigen, der ihn aus seiner Gefangenschaft erlöset hat, herhlich und aufrichtig liebet, und ihm alles zu gefallen thut: also sollen wir auch, die wir als Sclaven erlöset sind, Christum lieben, und ihm zu gefallen leben, 1 Joh. 4,19.

Die achtzehente Frage.

Endlich aber, warum wilt du zum Sacrament gehen?

Auf daß ich lerne gläuben, daß Christus

stud um meiner Sünde willen aus groffer Liebe gestorben sen, wie gesagt: und dar nach auch von ihm lerne Gott und meinen Nächsten lieben.

22, Was muß man für einen Iweckhaben, wenn man zum heiligen Abendmahl gehen will?

Wenn man zum heiligen Abendmahl gehen will, so muß man einen gewissen, und zwar den rechten Zweck haben. Ein falscher Zweck ists, wenn ein Rind wolte um deswillen hinzugehen, weil es zwölf, drenzehen oder mehrere Jahre alt wäre, oder weil es schon groß und erwachsen wärte; oder weil es etwa ein neu Kleid hätte, oder seinen Catechismum so wohl könte: Oder wenn ein Erwachsener um deswillen wolte hinzugehen, weil das Viertheiljahr um sen, oder dadurch zu bezeugen, daß er in dieser oder jener Sache unsschuldig sen; oder daß nun das Kerbholk der Sünzben zerbrochen werde.

23. Welches ist der rechte und eigentliche 3wed?

Der rechte Zweck ift, daß man im Glauben möge gestärcker, und die Liebe zu GOtt und dem Nächsten dadurch möge entzündet und befestiget werden.

24. Welches ift der erfte Tweck des Bingunahens 3um heiligen Abendmahl?

Der erste Zweck ist, daß man im Glauben möge gestarcket werden. Wer zum heiligen Abend=

### Unbang des Catechismi.

364

Abendmahl gehen will, der muß zwar vorhin schon Slauben haben. Allein er muß doch immer besser lernen glauben; sein Slaube muß gestärcket werden, wachsen und zunehmen, und insonderheit soll er lernen glauben, daß Christus aus grosser Liebe um seiner Sünden willen gestorben sey, das ist, er soll es immer besser erkennen und glauben lernen, wie er mit seinen Sünden den Tod verdienet, und Christus unschuldig sey: und wie derselbe dadurch seine grosse Liebe bewiesen habe, daß er sür unsere Sünde gestorben sey. Solches kan man lernen, wenn man zum heisigen Abendmahl gehet, weil dasselbe von Christo eingessest ist zum Gedächtniß seines Todes.

# 25. Welches ist der andere Iwed dieses Sacraments?

Der andere Zweck, warum wir zum Sacrament gehen sollen, ist, daß wir von Ehristo Iernen, GOtt und unsern Nachsten lieben.
Glaube und Liebe muß bensammen seyn. Denn
wo keine Liebe ist, da ist auch kein Glaube; wo
aber wahrer Glaube ist, da ist auch Liebe; gleichwie da, wo Feuer ist, auch Hike und Wärme ist.
Von Natur haben wir weder Liebe zu GOtt noch
zu dem Nachsten: daher müssen wir dieselbe von
Christo lernen, und uns durch sein Wort und Geist
unterweisen lassen, auch ihm wie Schüler ihrem
Lehrmeister gehorchen, und ihn um den Geist der
Liebe bitten. Christus hat es in der That bewiesen, daß er GOtt und uns Menschen geliebet.

Also muß sich auch die Liebe ben uns mehr in der That als in Worten offenbaren.

26. Wen und wie follen wir lieben?

BOtt sollen wir lieben von gankem Herken, von ganker Seele, und von allen Kräften. Er ist auch liebens werth, weil er das höchste Gutist, und uns zuerst geliebet hat. Unsern Nächsten aber, Freund und Feind, sollen wir lieben, als uns selbst, und solche Liebe soll auch ie mehr und mehr wachsen und zunehmen, also, daß wir auch das Leben für die Brüder lassen, 1 Joh. 3, 16. 1 Joh. 4, 20.

Die 42 Lection.

Die neunzehente Frage.

Was soll einen Christen vermahnen und reißen, das Sacrament des Altars oft zu empfahen? Antwort:

Von GOttes wegen soll ihn bende des HErrn Christi Gebot und Verheisfung, darnach auch seine eigene Noth, so ihm auf dem Halse lieget, treiben; um welcher willen solch Gebieten, Locken und Verheisfung geschiehet.

1. Wer soll zum beiligen Abendmahl gehen? Ein Christ soll zum heiligen Abendmahl geshen, und zwar oft. Ein gottloser, unbekehrter und Unhang des Catechismi.

366

und in der Unbußfertigkeit beharrender Mensch, wenn er sich gleich einen Christen heisset, kan gar nicht, geschweige oft, würdig zum heiligen Abendmahl gehen; sondern soll sich erst zur Busse bequemen.

2. Wie viel Ursachen sollen ihn dazu bewegen?

Zwo Ursachen sind es, so einen Christen dazu reißen sollen: ) Auf Seiten Gottes Christi Gebot und Verheissung, und 2) auf seiner Seiten seine eigene Noth.

3. Was soll einen Christen hierzu 1) auf GOttes Seiten reigen?

Auf Gottes Seiten soll ihn dazu reißen des Zieren Christi Gebot, oder ber Befehl unsers Beilandes JEsu Christi, welcher in den Einsehungsworten enthalten ift, und also lautet: Soldies thut, so oft ihrs thut, zu meinem Gedachtniß. Daher fiehets einem Chriften nicht fren, ob er will, oder nicht will zum Sacra. ment gehen, sondern als ein Unterthan ist er schul= dig und verbunden, Christo, seinem Könige, in allem ju gehorchen. Und gilt die Entschuldigung nicht vor Gott, daß man meinen wolte, man konne das Abendmahl wol im Geift halten, man durfe es eben nicht aufferlich halten : immassen es Christus auch ausserlich zu essen und zu trincken befohlen hat. Es gilt auch die Entschuldigung nicht, wenn einer sich auf andere berufen, und meinen wolte, gehe doch dieser oder jener auch nicht aum

zum heiligen Abendmahl. Auch hat die Entschuldigung hier nicht statt, man versehe es doch wieder, und sündige. Jenes, zum heiligen Abendmahl gehen, soll man thun, und dieses, sündigen, soll man lassen, und eben dazu das heilige Abendmahl gebrauchen.

4. Was folluns ferner von Gottes Seiten dazu reinen?

Ferner soll uns reisen, zum heiligen Abendmahl oft zu gehen, die Verheissung Christi, welche in diesen Worten enthalten ist: Für euch gegeben und vergossen zur Vergedung der Sünden. Man vergleiche auch Joh. 6, 54. Dieses ist also eine grosse Verheissung, welche uns bewes gen soll, oft zum heiligen Abendmahl zu gehen. Wer sich aber der Ordnung Ehristi entziehen will, der gläubet Christo in seiner Verheissung nicht, sondern achtet sie geringe, ist ihm ungehorsam, und beraubet sich also selbst des verheissenen Sezgens.

5. Was foll uns hierzu 2) auf unserer Seiten bewegen?

Auf unserer Seiten soll uns bewegen, oft zum Sacrament zu gehen, unsere eigene Poth, so uns auf dem Zalse lieget. Albier aber wird nicht die leibliche, sondern die geistliche Noth am meisten verstanden, welches die Sunde ist, so uns als eine schwere Last auf dem Halse lieget, ja unser Hers und Gewissen beschweret und drücket, daß man sich nicht empor schwinzen kan; wie wir sonst zu singen pflegen: Sürzwahr.

wahr, wenn mir das kommet ein ze. Um folcher Noth willen nun soll man zum heiligen Abendmahl gehen, und darnach ein Verlangen haben, wie ein Verwundeter nach dem Artst und Artgenep. Denn, um unserer Noth abzuhelfen, hat der Herr Jesus das heilige Abendmahl einsgeseset.

# Die zwanzigste Frage.

Wie soll ihm aber ein Mensch thun, wenn er solche Noth nicht fühlen kan, oder keinen Hunger noch Durst des Sacraments empfindet?

Untwort:

Dem kan nicht besser gerathen werden, denn daß er erstlich in seinen Busen greifse, und fühle, ob er auch noch Fleisch und Blut habe, und glaube doch der Schrift, was sie davon saget, Gal. 5, 17. Köm. 7, 18. 23. Zum andern, daß er um sich sehe, ob er auch noch in der Welt sen, und dencke, daß es an Sünden und Noth nicht sehlen werde, wie die Schrift saget Joh. 15, 18. 19. und c. 16, 2, 20. 33. 1 Joh. 2, 15. 16. und Cap. 5, 19. Zum dritten, sowird er ja auch den Teufel um sich haben, der ihm mit Lügen und Morden Tag und Nacht

Nacht keinen Frieden innerlich noch aufferlich lassen wird, wie ihn die Schrift nennet, Joh. 8, 44. und c. 16, 11. 1 Petr. 5, 8. Eph. 6, 11. 2 Tim. 2, 26.

6. Was für ein Juftand kan fich bey einem Glaus bigen finden?

Es kan sich wol ein solcher Zustand ben einem Gläubigen sinden, daß er seine Noth nicht fühlet, und zwar alsdenn, wenn ein Mensch die Liebe GOttes ungemein empfindet, und nichts als lauter Freude und Süßigkeit in seinem Hersen hat, also, daß gleichsam die Noth von der Liebe verschlungen ist, wie ein Tropfen Wermuth von einem Becher Wein. Da meinet nun wohl der Mensch, er habe keine Noth, und habe nicht eben nothig, das heilige Abendmahl ausserlich zu gesbrauchen.

7. Wie kommts dem Menschen vor, wenn er im Anfang seiner Bekehrung stehet?

Wenn der Mensch im Ansange seiner Bekehrung stehet, so kommts ihm oft vor, er habe noch
keinen rechten Zunger und Durst nach dem
heiligen Abendmahl; es müsse doch nicht so aus
Sewohnheit, oder als ein äusserliches Werck gebrauchet werden, man müsse doch erst seine
Noth fühlen: und also wolle man lieber von dem
heiligen Abendmahl so lange wegbleiben, dis einem seine Noth und Elend erst recht offenbar werde in seinem Herken.

31 11

8. 100ors

n

n

ib

1,

10

11

1

D

1.

d

Unhang des Catechismi.

370

g. Worauf weifet Lutherus eine folche Seele?

Einer solchen Seele giebt Lutherus einen guten Rath, und weiset sie auf ihre Feinde, mit denen sie umgeben ist, und auf die grosse Befahr, darin sie stehet. Die Feinde, so der Seelen nachste= hen, sind wol nicht zu zehlen; es sind aber dren Hauptseinde, nemlich der Teufel, die Welt, und unser Leist und Blut.

9. Welches ist erstlich der gute Rath, so Lus therus giebet?

Der aute Rath, ben Lutherus giebt, ift erft. lich dieser, daß ein solcher in seinen Busen greiffe, und fuble, ob er noch Sleift und Blut habe. Das ift, ein solcher Mensch, ber feine Noth nicht fühlet, foll in fich gehen und acht haben auf die Regungen und Bewegungen seines herkens, ob er nicht bald jum Zorn, bald jur Hoffart, bald zur Wohlluft, bald zum Beis. bald zu Diefer und jener Gunde gereißet merbe und geneigt fen, und wie fich Fleifch und Blut auf mannigfaltige Weife genugfam rege, hervorthue und fpuren laffe. Daher er feine Roth wohl fühlen, und ein Verlangen nach Chrifto und bem beiligen Abendmahl in feiner Geele empfinden mer-De. Die heilige Schrift bezeugets flar, bak Glaubige, fie mogen auch folche fuffe Empfin-Dungen der Liebe Gottes haben, als fie wollen, bennoch auch noch Fleisch und Blut haben , bas ihnen zu feiner Zeit zu schaffen genug machen wer-De, Gal. 5, 17. und Rom. 7, 18.

To. More

10. Worauf weiset Lutherus den Menschen ferner?

Er weiset ihn ferner auf die Welt, barin er noch lebet, und darin er durch so viele bose Erem= pel zu allerhand Sünden und Lastern gelocket und gereitet wird. Denn weil die Welt im Ur= gen liegt, 1 Joh. 5, 19: fo fiehet man auch nichts. als Arges, &. E. Hoffart, Stolk und Dracht, Beit und Ungerechtigkeit, Schlemmen und Draffen, Ungucht und Hureren 2c. Und zu die= fen Gunden kan auch ein Glaubiger noch gar leicht verführet werden. Desaleichen drohet auch die Welt, sie hasset die Frommen, und su= chet sie von Christo abzuführen. Daher die Seele in aroffer Gefahr stehet, und Ursach hat, sich sum Deren Jesu zu halten, und solches auch im beiligen Abendmahl zu thun; wie denn dis die erften Chriften zur Zeit der Verfolgungen fleifig thaten, und sich mit dem heiligen Abendmahl thalich starcketen und ausrusteten. Wenn nun ein Christ das recht bedencket, so wird es an Sånden und Moth nicht fehlen. Denn fo bald fich ber Mensch zu &Ott bekehret, so hat er die Welt wider sich, wie solches die Schrift sa= get, Joh. 15, 18.19. und c. 16, 2. 20.33. 1 Joh. 2, 15.16. und c. 5, 19. Jac. 4, 4.

11. Worauf weiset er ihn endlich?

Endlich weiset Lutherus einen solchen, der seine Noth nicht fühlen kan, auf die Nachstellungen des Teufels, oder daß er wisse, daß er Aa den

den Teufel um sich habe. Derselbe ist ein abs
gesagter Feind aller derer, die es mit Christo halten und treulich meinen. Er ist nicht müßig, son,
dern gehet herum, wie ein brüllender Löwe, und
suchet, welchen er verschlinge. Tag und Nacht
bemühet er sich, und lässet den Gläubigen tei=
nen Frieden innerlich und äusserlich, sondern
sechtet sie auf alle Weise an, wie die Schrift davon
zeuget 1 Petr. 5, 8. Eph. 6, 11. 12. 16. Solchem
argen und gewaltigen Feinde sollen Gläubige wie
derstehen, und die Kraft dazu aus dem Genuß
des Leibes und Blutes Christi im heiligen Abend=
mahl durch den Glauben hernehmen.

12. Warum hat fich derjenige zu bekummern, fo seine Feinde erkennet?

Wer diese Feinde, so stets auf ihn lauren, und gleichsam als höllische Kettenhunde ihn anfallen, erkennet, der siehet wohl sein Elend, Noth und Gesahr der Seelen, und hat daher hohe Ursach, daß er sich um Kraft bekümmere, ihnen Widerssand zu thun, und sie zu überwinden. Jac. 4, 7. 8.

13. Was stehet zum Beschluß dieser Fragestücke noch für eine Immercung?

Mota:

Diese Fragstücke und Antwort sind kein Kinderspiel, sondern von dem ehrlichen und frommen D. Luther für für die Jungen und Alten aus einem grossen Ernst vorgeschrieben. Ein ieder sehe sich wohl vor, und kasse es ihm auch einen Ernst seyn. Denn S. Paulus zun Galatern am 6 (v. 7) spricht: Irret euch nicht, GOtt lässt sich nicht spotten.

14. Wie sind also diese Fragstücke von Luthere geschrieben, und wie soll sie ein ieder gebrauchen?

Diese Fragstücke sind von dem seligen Luthero aus grosser Liebe und Ernst geschrieben. Ein ieder soll sichs daher auch einen rechten Ernst senn tassen, daß er sich dadurch zur wahren Busse und Glauben leiten, und zum heiligen Abendmahl wurdig zubereiten lasse. Sott gebe

es aus Inaden! (\*)

(\*) Sonft laffen fich auch biefe Fragftude nach ihrem Sauptinhalt in folgende Tabelle bringen:
Sie betreffen eigentlich bie Beichte und Abend:

Sie betreffen eigentlich die Beichte und Abends mahl.

I. Von der Beichte wird gehandelt Fr. 1; 11. Dazu gehöret eine Bezeugung 1. Der mahren Buffe, Fr. 1:4. Und zwar besond ders a. Die Erfäutniß der Sünden aus dem Gesek,

Fr. 1, 2, b. Die Reue und Leid über die Gunden, Fr. 3, 4.

21 a 3 2. Des

### 374 Unhang des Catechismi.

- 2. Des mahren Glaubens, Fr. 5:11. Da dregerlen gezeiget mirb:
  - a. Des mabren Glaubens Urt und 3med, Fr. 5.
  - b. Des Glaubens Grund und Biel, Fr. 6:10.
  - c. Des Glaubens Dittel und Quelle, Fr. 11,

# II. Dom heiligen Abendmahl, Fr. 12,20,

- 1. Der Sauptgrund ober die Urfunden beffelben: die Worte der Ginfegung, Fr. 12.
- 2. Das rechte Berhalten eines Chrifilichen Communicomten ben dem heiligen Abendmahl, Fr. 13,20. Da vorgestellet wird,
  - a. Was wir im beiligen Abendmahl genieffen,
  - b. Wie wir es empfahen follen, Fr. 15 : 17.
    - w. Mit Berkundigung des Todes und Blutvergieffens Chrifti, Fr. 15. 16.
    - 8. Mit Betrachtung der groffen Liebe Jefu,
  - e. Warum wir es empfangen follen, Fr. 18.
  - d. Daß wir es oft gebrauchen follen, Fr. 19. 20, Da vorkommen
    - a. Die Bewegungsgrunde baju, Fr. 19.
    - s. Rath und Eroft für Angefochtene, Fr. 20.



Die

# Die 43 Lection.

II. Die Morgen - und Abendgebete.

Wie ein Zausvater seinem Gesinde vorhalten soll, sich Morgens und Abends zu segnen.

Des Morgens, wenn du aus dem Bette fahrest, folst du dich segnen mit dem heiligen Creuk, und sagen:

Das walte GOtt Vater, † Sohn † und heiliger Geist, † Amen.

Darauf kniend ober stehend ben Glauben und Water unser. Wilt du, so magst du die Gestellen bau sprechen:

betlein dazu sprechen:

Ich dancke dir, mein himmlischer Bater, durch JEsum Christum, deinen lieben Sohn, daß du mich diese Nacht vor allem Schaden und Gefahr behütet hast. Und bitte dich, du wollest mich diesen Tag auch behüten vor Sünden und altem Uebel, daß dir alle mein Thun und Leben gefalle. Denn ich besehle mich, meinen Leib und Seele, und alles in deine Hände. Dein heiliger Engel sen mit mir, daß der bose Feind keine Macht an mir sinde, Amen.

# Unhang des Catrobifini.

376

Und alsbenn mit Freuden an dein Werck gegangen, und etwa ein Lied gefungen, als, die zehen Gebote, oder was deine Andacht giebt.

\* \* \* \* \*

Des Abends, wenn du zu Bette gehest, solt du dich segnen mit dem heiligen Ereus, und sagen:

Das walte GOtt Vater, † Sohn † und heiliger Geift, † Amen.

Darauf kniend oder stehend den Glauben und Water unser. Wilt du, so magst du die Gebetlein dazu sprechen:

Ich dancke dir, mein himmlischer Baster, durch JEsum Christum, deinen lieben Sohn, daß du mich diesen Tag gnäsdiglich behütet hast. Und bitte dich, du wollest mir vergeben alle meine Sünde, wo ich Unrecht gethan habe, und mich diese Nacht gnädiglich behüten. Denn ich befehle mich, meinen Leib und Seele und alles in deine Hände. Dein heiliger Engel sey mit mir, daß der böse Feind keine Macht an mir sinde. Amen.

Und alsdenn flugs und frolich einges

1. Wie

2. Die Morgen-und Abendgebete. 377

1. Wie lautet die Aufschrift, so Lutherus hieher gesenet hat?

Sie lautet also: Wie ein Zausvater sei= nem Gesinde vorhalten soll, sich Morgens und Abendszusegnen. Es giebt also Lutherus eine kurke Anweisung, wie die Hauskirche oder Hausandacht solle angestellet werden.

2. Was ist ein Zausvater und Zausmutter, und was ist ihre Pflicht?

Ein Hausvater oder Hausmutter ist, so Kinder und Gesinde unter sich hat. Derselbe soll es nicht nur daben bewenden lassen, daß er seine Kinder zur Schule schiefe, sondern er soll sie auch selbst zu Hause zu allem Guten anführen. Desgleichen soll er nicht nur darauf sehen, wie das Gesinde vom Morgen bis in den Abend arbeiten, und wie er ihnen Lohn und Brodt geben möge; sondern er soll sich auch ihrer Seelen treulich annehmen, und sie zu Gott und Christozu führen suchen, und auf solche Art dem öffentlichen Lehramte die Hand bieten.

3. Welcher Zausvater ist hiezu tüchtig? Es ist zwar ein ieder Hausvater solches zu thun schuldig; aber nicht ein ieder ist dazu tüchtig, sondern ein Christlicher Hausvater, der sich selbst erst zu Gott bekehret hat, und dem es ein Ernst ist,

bas Beil feiner eigenen Geelen ju fuchen.

4. Welches ift feine eigentliche pflicht?

Seine eigentliche Pflicht ist, daß er mit ihnen GOttes Wort handle und betrachte, und seine Kinder und Gesinde daraus nach seinem Vermösung zu 5 gen

10

100

olt

10

iD

ta

13

20

is

u

h

n

gen unterrichte; auch mit seinem eigenen Erempel ihnen vorgehe, damit sie lernen mögen, wie sie betten, und durchs Gebet und Dancksagung den Segen von Gotterlangen sollen.

5. Wenn Fan folches am füglichften gefcheben?

Solches kan am füglichsten des Morgens, ehe die Arbeit angehet, und des Abends, wenn die Arbeit zu Ende ist, geschehen. Es hat aber nicht die Meinung, als wenn man hernach nicht an Gott gedencken solte; sondern auch ben und unter der Arbeit sollen wir unsere Herzen zu Gott gerichtet seyn lassen.

6. Worzu weifet uns Lutherus an ?

En weiset uns in den Worten: Des Morsgens, so du aus dem Zette sährest, oder ausstehest zc. dazu an, daß wir unser Herhalsbennzu GOtt, der uns beschüßet hat, richten soleten. Daher wir nicht, so dald wir ausstehen, mit unserm Herhen aufs Irdische, Zeitliche und Verzgängliche fallen; sondern vielmehr am ersten nach dem Reiche GOttes trachten, und den irdischen Sinn ablegen sollen.

7. Was ist die Meinung Lutheri, sich mit dem beiligen Creun zu segnen?

Wenn Lutherus saget: Wir sollen uns seg= nen mit dem heiligen Creuz zc. so will er uns nicht bloß auf das äusserliche Zeichen des Creuzes tweisen, sondern vielmehr auf den Creuzestod unsers Herrn Jesu Christi, und auf die dadurch geschehene Versöhnung mit Gott, solches int Glau= Glauben zu fassen. Denn das äusserliche Zeichen des Ereußes hilft uns nichts, und mags der Teusel wohl leiden, wenn man auch hundert Ereuße machte. Es schadet vielmehr, wenn man sich auf das äusserliche Ereußmachen verlassen wolte, weil es ein purer Aberglaube und wider die Ehre Gottes und Ehristi ist. Sonst mag ia wohl das äusserliche Zeichen des Ereußes auch ohne Aberglauben und ohne Sünde gemacht werden, wo es einfältiglich zum Gedächtniß des Ereußes Ehristi, und zur Erinnerung der so nöthigen Ereußigung unfers Fleisches samt den Lüsten und Begierden, gestchiehet.

8. Woraus konnen wir folche Erklarung deuts lich abnehmen?

Daß Lutherus uns nicht bloßauf das aufferliche Zeichen des Ereußes weise, sondern vielmehr auf Chriftum felbit, ja auf den dregeinigen Gott, bas zeiget er une beutlich an, wenn er fpricht : Wir follen fagen: Das walt GOtt Vater, Sohn und heiliger Geift! Belches nichts anders ift, als daß wir uns so wol des Morgens als des Albends bem Gnabenschutz und der Regierung Gottes gant überlaffen, und mit Leib und Geele übergeben follen , weil wir ben Sott am beften aufgehoben find, und von Gott zu unferm Beften und aufs treulichste regieret werden. GOtt der Vater ist unser Schöpfer, Erhalter, Berforger, Beschüßer und Beschirmer. Der Sohn ift unser Beiland, Erretter, Zuflucht und Der heilige Geift ift unfer Erofter, Helfer. Lei=

ivel

be=

den

ehe

Die

cht

an

ter

ge=

P4

er

8=

ol=

lif

t=

ch

en

1=

18

8

io

18

Unhang des Catechismi.

380

Leiter, Führer und Regierer, ben dem wir also alle Versorgung und Schut finden.

9. Was giebt Lutherus ferner für Unterricht?

Wenn Lutherus ferner fpricht : Darauf kniend oder stehend den Glauben und Da= ter unfer; so will er und Unterricht geben, wie man sich im Gebet aufferlich verhalten folle. Er will gleichsam sagen: Es fomme eben darauf nicht eigentlich an, ob man knie oder stehe im Gebet; fondern es komme aufs Herkan, ob man auch mit buffertigem, giaubigem und demuthigem Derken gu Gott bete. Denn ftehet bas Bert in mahret Demuth vor Gott, fo wird man freylich auch gern im Gebet vor ber allerhochften Majeftat Gottes feine Knie beugen, wie alle Beilige und Geliebte Gottes gethan haben, und noch thun, ja welche auch wol gar auf ihrem Untlit liegend ju Sott gebetet haben. Woaber bas herk noch ungebrochen ist, da betet der Mensch weder kniend noch stehend gern zu Gott, und das Gebet gefället auch GOtt in solchem Zustande nicht. Durch mabre Buffe und Glauben erlanget ber Mensch auch erft ben Beift ber Gnaben und bes Gebets.

10. Was und warumwill er, daß man den Glauben und Vater unfer sprechen soll?

Die Gebete, welche man beten soll, sind der Glaube und das Vater unser. Durch den Glauben verstehet er alhier das Glaubensbeskantniß, und solches soll man um deswillen sprechen,

chen, weil darin die Hauptwohlthaten GOttes erzehlet werden, durch deren Erinnerung unsere Jerken zum Vertrauen auf GOttes Gute und Allmacht, wie auch zum Lobe GOttes können erwecket werden. Das Vater unser aber, weil Christus uns darinnen lehret, was wir im Gebet am ersten und am meisten bitten sollen, und solsches das beste und vollkommenste Gebet ist.

11. Was giebet Lutherus weiter für eine Unweisung?

Er giebet eine erbauliche Gebetsformel, und fpricht ferner: Wilt du, somagst du dis Gebetlein dazu sprechen. Er will uns nicht an die: fe Formel binden, welches Chriffus felbft mit dem Bater unser nicht gethan hat, noch thun wollen: sondern er will damit nur eine Untveisung geben. wie man etwa des Morgens und des Abends beten konne; stellets um deswillen in unsere Frenbeit, und giebet zu verstehen, bag, wenn einer in der Erkantniß der Wahrheit gewachsen, und von Stt mehrere Rrafte empfangen habe, er auch wol aus seinem Hergen beten, und dasselbe vor Sott ausschutten konne. Gleichwie es gut ift, daß ein Rind an einem Leitzaum, wenn es noch nicht gehen kan, gehen lernet, oder in einem Rin= derwagen gegangelt wird: also ists auch aut, daß Die Unfanger im Chriftenthum, wie Rinder, durch gewiffe Bebetsformeln jum Gebet angeführet wer-Aber gleichwie, ba wir nunmehro herange= machien, und allein geben fonnen, ber Leitzaum

Ó

13

ie

r

t

.

it

n

とり

t

= 6

6

2

und Gängelwagen weggethan ist: also sollen wir auch im Christenthum, und sonderlich in der Gebetsübung, nicht immer kleine Kinder bleiben, und uns nur mit den Gebetbüchern oder Gebetssormeln behelfen, sondern auch durch die Gnade GOttes und Kraft des heiligen Geistes lernen aus dem Hersen beten.

12. Was fasset die Morgen= und Abendgebets= formel in sich?

Die Morgen = und Abendgebetsformel selbst fasset zweperlen in sich: 1) eine Dancksagung, und 2) ein Gebet oder Bitte.

13. Wie lautet 1) die Dancksagung des Morgens und Abends?

Die Dancksagung des Morgens lautet alsse: Ich dancke dir, mein himmlischer Vaster, durch Iksum Christum, deinen lieben Sohn, daß du mich diese Macht vor allem Schaden und Gefahr behütet hast. Die Dancksagung des Abends aber also: Ich dancke dir, mein himmlischer Vater, durch Ikssum Christum, deinen lieben Sohn, daß du mich diesen Tag gnadiglich behütet hast.

14. Wer ift diefes guthun schuldig und tuchtig?

Es heisset hier: Ich. Ein ieder ist zwar schuldig, BOtt zu dancken und zu loben. Ein Gottloser aber kan GOtt nicht also dancken, noch also beten, wie es ihm wohlgefällig seyn könte, weil er noch muthwillig wider GOtt sundiget.

15. Wem

### 2. Die Morgen-und Abendgebete. 383

15. Wem follen wir dancken?

Dem himmlischen Vater. Denn er ists, von welchem wir ohne Unterlaß, so woldes Tages als auch des Nachts, allerlen Gutes empfahen. Nichts haben wir von uns selber, sondern alles von GOtt, daher ihm allein alles Lob und aller Danck gebühret.

16. Was beiffet danden ?

Dancken heisset, sich unwürdig achten aller Barmherhigkeit und Treue Gottes, und hingegen alles Gute, so wir empfangen, als lauter Gnade und Gute Gottes ohne Unterlaß erkennen und groß achten, 1 Mos. 32,10, auch sich mit Leib und Seele Gott zu seinem Dienst widmen und ausopfern.

17. Durch wen foll folder Dand Gott ges bracht werden?

Durch JEsum Christum und im Namen JEsu Edristi, als welcher uns den Zugang zu GOtt eröffnet hat, an welchem GOtt, sein himmlischer Vater, ein Wohlgefallen hat, und durch welchen auch wir mit unserm Danck GOtt angenehm und wohlgefällig sind.

18. Was haben wir für Urfachen dazu?

Des Morgens haben wir Ursach, GOtt herslich zu dancken, daß er uns die Nacht so väterlich behütet und bewahret hat, danns des Nachts so viel Unglück treffen können. Und des Abends sollen wir GOtt dancken, daß er uns den Tag über auf unsern Wegen gnädig=lich

2=

D

t=

e

18

13

11

11

e

1=

u

11

Unhang des Catechismi.

384

lich behåtet und bewahret hat. Denn das alles kommt nicht von ohngefahr, daß wir des Morgens frisch und gesund wiederum aufstehen, und des Abends gesund zu Bette gehen können; sondern das ist GOttes väterliche Güte und Gnade, derselben haben wir es allein zuzuschreiben und zu dancken.

19. Welches ist 2) die Bitte, so wir des Morgens und Abends zu thun haben?

Die Bitte, so wir des Morgens zu thunhaben, ist, daß uns GOtt den Tag über vor Sünden und allem Uebel behüten; und des Abends, daß uns GOtt alle unsere Sünden vergeben, und die instehende Macht behüten wolle. Wir können und selbst aus eigenen Krästen nicht vor einer einzigen Sünde behüten, noch wider den Anfall unsers Feindes oder andern Uebels schüßen; das muß eine höhere Hand thun, nemlich SOttes Hand, weil die Sünde viel mächtiger ist, als daß wir ihr aus natürlichen Krästen widerstehen könten.

20. Warum follen wir folches bitten?

Wir sind viel und mancherlen Gefahr unterworfen, so wol des Nachts, als auch am Lage, weil unsere Feinde, der Teufel, die Welt und unser eigen Fleisch und Blut, uns nachstellen, und uns in Sunden und Schanden zu stürzen, ja gar nach Leib und Seele uns zu verderben suchen.

21. Was

# 2. Die Morgen-und Abendgebete. 385

21. Was bitten wir ferner?

Wir bitten ferner, daß GOtt alle unser Thun und Leben ihm wolle lassen wohlges fallen. So dann aber gefället es dem himmlisschen Bater, wenn wir im Glauben an Christum stehen, und in der Liebe wandeln: denn ohne Glauben ists unmöglich, GOtt zu gefallen, Hebr. 11, 6. Nom. 14, 23. Gal. 2, 20. Eph. 5, 1.

22. Wie haben wir uns zu verhalten, wennwir der Bitte wollen theilhaftig werden?

Damit wir unserer Bitte mögen theilhaftig werden, so empfehlen und übergeben wir uns mit Leib und Seele in die Zande des himm-lischen Oaters, das ist, in seine väterliche Liebe, Kraft und Allmacht, da wir vollkommenen Schut und Sicherheit vor unsern Feinden sinden, und wohl verwahret sind. Zugleich sollen wir auch die lieben Unseigen, Vater und Mutter, Brüder und Schwestern, Freunde und Angehörigel, die Obrigkeit, den Kärser, König und seine Lande, insonderheit alle fromme und glaubige Christen, in die treuen Hande Wottes besehlen; welches durch das Wort alles ausgedrucket wird: denn wir nicht nur sür uns, sondern auch für andere beten müssen, 1 Zim. 2, 1, 2.

23. Was bitten wir legtlich?

Lehtlich bitten wir, daß uns GOtt seine heis lige Engel zum Schutz und zu Wächtern schicken wolle. Die Engel sind dienzibare Bei-Bh stern ster, welche GOtt sendet, und welche sich senden lassen, und zwar zum Dienst um derer willen, die erzerben sollen die Seligkeit, Hebr. 1, 14. Sie sind gern um die Frommen, und diese können auch gewiß versichert senn, daß die Engel um und ben ihnen senn, sowol des Tages als des Nachts, Ps. 34, 8. Ps. 91, 11.

24. Warum bitten wir GOtt um die heiligen Engel ?

Der Zweck und die Ursach, warum uns GOtt seine heitige Engel senden solle, ist, daß der bose Zeind keine Macht noch Gewalt an uns sinde. Der bose Feind ist der Teufel, der als ein Feind den Frommen nachstellet, und seine List, Bosheit, Tücke und Gewalt auf tausenderlen Weise an ihnen zu beweisen, und ihnen an Leib und Seele zu schaden trachtet. Aber wenn GOtt und die Engel mit und ben uns sind: so muß der bose Feind weichen. Welches ein Frommer und Gläubiger gewiß weiß, und dessen versichert ist, darum er getrost sagen kan: Umen.

25. Was foll der Mensch nach verrichtetem Mors gengebet thun?

Nach verrichtetem Gebet zu GOtt soll der Mensch, wer er auch ist, Herrschaft oder Gesinde, an seine Arbeit gehen, dazu ein ieglicher berusen ist, nicht aber verborene und gottlose Wege betreten, und muthwillig sündigen. Denn wie einer, der sich vorher gewaschen, sich aber wieder mit Koth des sudelt, das Waschen an sich vergebisch machet: also perdirbet auch der, so nach dem Gebet muthwillig Bos

2. Die Morgen=und Abendgebete. 387

Boses thut, alles wieder, und bezeuget mit seinem gottlosen Wesen, daß es ihm mit seinem Gebet gar kein Ernst gewesen sep.

26, Wie kan er an sein Werck gehen, und was giebt Lutherus hier für einen Rath?

Mit Freuden kan er an sein Werck gehen, Ps. 104, 22. 23. Aposty. 8,39, wenn er, wie er sich im Gebet SOtt befohlen hat, auch nun mit seinem Herzen ben SOtt bleibet, und seine Arbeit also verrichtet, als thue er es Christo selbst. Um sich hierzu desto besser zu erwecken, giebt Lutherus den Rath, daß man ben der Arbeit auch wol ein Lied singen könne; welches aber auch nicht bloß aus Gewohnheit, wie es leider zu geschehen psteyet, gesschehen muß.

27. Was soll man des Abends nach dem Gebet thun?

Des Abends foll man nach dem Gebet flugs und frolich, oder stille, einschlafen, nicht aber sein Semuth in diese und jene eitle Dinge und unnüze Gedancken einlassen, sondern frolich in und mit GOtt einschlafen, wie ein Kind in der

Mutter Schoof.



236 2

Die

t=

D

Q.c

n 8.

tte

e.

en

en

nÉ

n.

8,

n:

er

le, st, n, et es sign

Ù=

388 2Inhang des Catechismi.

Die 44 Lection.

# III. Die Tischgebete vor und nach dem Essen.

1. Wie lautet die Ueberschrift Lutheri?

Wie ein Hausvater sein Gesinde soll lehren das Benedicite und Gratiassprechen.

2. Was will Lutherus damit anzeigen?

Wie auch hierzu ein Christlicher Hausvater seine Kinder und Gesinde mit seinem eigenen Exempel ansühren soll.

# 1. Die Tischgebete vor dem Essen.

3. Wie werden die Tischgebete vor dem Essen genennet?

Das Benedicite.

4. Was wird darunter verstanden?

Es heist die Lateinische Wort eigentlich, segnet, und sind es solche Gebete, dadurch wir den Segen von GOtt über die Speisen erbitten, wim 4,4. Ohne Gebet und Dancksagung sollen wir nicht essen noch trincken, wenn wir auch nur trocken Brodt, Sals und Wasser, oder einen geringen Trunck hatten: denn wir auch keines Bissens, ja gar keines Krümleins Brodt werth sind wegen unserer Sünden.

5. 200 as

fea

uti

D

6

fi

21

w

te

lei bi

E be

re

Del

all

ur

3

ur

M

# 3. Die Tischgebete vor dem Essen. 389

5. Was sollen die thun, welche essen wollen, oder gegessen haben?

Alle und iede, so ba effen wollen, ober gegef. fen haben, sollen vor den Tisch treten, nicht aber einer hier, und ber andere borthin laufen; und zwar mit gefaltenen Banden und guch= Daher es nicht wohl ftehet , wenn die Rin= ber ober Gefinde die Sande und Augen bald bie, bald bort hinwerfen : als welches von einem ger= fireueten und eiteln Bemuthe und Ginne zeuget. Auch ifts beffer, weil mehrere Eischgebete find, wenn einer um den andern laut und andachtig betet, daß die Kinder das Gebet recht hören und lernen konnen, als wenn ihrer viele, acht, neun bis zehn Personen zugleich auf einmal beten. Daher es fonft geschiehet, daß bie Rinder Diefe Ge= bete nicht recht hören, und folglich auch nicht recht verstehen und lernen konnen.

6. Woraus ift das Tischgebet vor dem Essen genommen, und wie lautet es?

Das Tischgebet vor dem Essen, welches aus dem 14. sten Psalm, v. 15. 16 genommen ist, lautet also:

Aller Augen warten auf dich, HErr, und du giebest ihnen ihre Speise zu seiner Zeit. Du thust deine milde Hand auf, und sättigest alles, was da lebet, mit Wohlgefallen.

2563

7. 20as

### Unbang des Catechismi

390

7. Was bekennen wir in diesem Gebet? In demselben Sebet bekennen wir überhaupt, mir nichts von uns selbst haben, sondern alles

daß wir nichts von uns selbst haben, sondern alles von Gott empfangen, welcher allein es ist, der uns und alles erhält, versorget und ernehret.

8. Wer wird durch aller Mugen verftanden?

Aller Aleigen sind alle Geschöpfe GOttes, so da ein Leben von GOtt empfangen haben, als da sind die Bögel, die Fische, die Thiere auf dem Erdboden, insonderheit aber die Menschen, Reische und Arme.

9. Was bekennen wir von uns und von allen diesen Geschöpfen?

Won diesen Geschöpfen allen, und auch von uns, bekennen wir, daß sie und wir auf den BErrn warten, oder nach seiner Husse und nach unserer Versorgung verlangen, als ein kleines Kind nach der Mutterschreuet, oder als ein Bettler vor der Thure siehet, und auf eine Gabe wartet; oder auch wie ein Hund benm Tische, Matth. 15, 27.

10. Muf wen follen wir warten?

Nicht auf andere Ereaturen oder Menschen sollen wir warten; denn die sind selbst dürfug und unvermögend sich zu erhalten: sondern auf den ZErrn, welcher ist GOtt, ein allmächtiger Herr, der alles, was uns nothig ist, darreichen kan; ein reicher Herr, dem es an nichts mangelt, sondern der alles hat; ein barmherziger Herr, der da gerne giebet und mittheilet; ein alls

insonderheit seiner Rinder Noth und Umstände weiß. Auf diesen Deren nun warten aller Augen oder alle Treaturen.

II. Was thut Gott denen, die aufihnwarten?

Reine Ereatur lässet GOtt umsonst und vergeb, lich warten, gleichwie es wol oft vergeblich geoschiehet, wenn man auf Menschen Hülse wartet; sondern er giebt ihnen ihre Speise zu seiner Zeit. Er weiß am besten, wenn es Zeit ist, und benn thut er seine milde Zand auf, und sättiget alles, was lebet, mit Wohlgefallen.

12. Was wird durch die milde Zand GOttes verstanden?

Durch die milde Zand GOttes wird verftanden seine väterliche Liebe und Barmherzigkeit, wie auch seine göttliche Kraft und Allmacht, aus welcher er alle Nothdurft reichlich giebet und mittheilet.

13 Wenn thut GOtt feine milde Band auf?

Solche milde Hand thut GOtt sonderlich auf zur Zeit der Ernte, da die Menschen Haufen- und Fuderweise den Segen GOttes vom Felde einsführen. Aber GOtt thut nicht weniger auch seine milde Hand auf, wenn er uns täglich speisset und nehret.

14. Was geschiehet aber, wenn GOtt seine Zand zuschliesset, und warum thut ex solches?

Gleichwie Gott seine milbe Hand aufthut, 286 4 und

3

0

1

r

n

und aus derselben alle Nothdurft mittheiset: so kan er auch seine Hand zuschliessen, und den Menschen die Nahrung und Nothdurft entziehen, welches geschiehet, wenn GOtt Theurung ins Land schicket. Und solches thut er um der Menschen Undanckbarkeit und Ungehorsams willen, zu ihrer Strafe, wenn sie die Saben GOttes verschwenden und verprassen.

15. Was ist die Frucht davon, wenn GOtt seine milde Sand aufthut?

Die Frucht davon, wenn GOtt seine milbe Hand austhut, ist: Er sattiget alles, was da lebet, mit Wohlgefallen. GOtt ist es, der da sättiget, und die Ereatur erquicken kan, indem er den Segen zu den Speisen giebet, Hagg. 1, 6. GOtt vergisset keines Menschen, ja keines Würmleins, sondern machet alles satt, die Vosgel unter dem Himmel, die Fische im Meer, und alle Thiere im Walde: und zwar mit Wohlgesfallen. Es ist GOtt eine Lust und Freude, die Nothdurst zu geben; und alle, so gesättiget werden, haben auch ein rechtes Vergnügen und Wohlgefallen daran.

16. Was kan noch für ein Gebet gesprochen werden?

Lutherus spricht: Darnach das Vater un= fer, darin wir vornehmlich auf Matth. 6,33. gewiesen werden, und welches in Andacht und Glaubenszuversicht gebetet werden soll.

17. Was

3. Die Tischgebete vor dem Essen. 393

17. Was senet er noch für ein Tischgebet vor dem Essen hinzu?

Folgendes Gebet:

Herr GOtt, himmlischer Vater, segne uns diese deine Gaben, die wir von deiner milden Gute zu uns nehmen, durch Jesum Christum, deinen lieben Sohn, unsern Herrn. Amen.

18. Wie stellen wir uns GOtt in diesem Gebet vor?

In diesem Gebet stellen wir uns GOtt vor als einen majestätischen ZErrn und auch zusgleich als einen liebreichen Vater, auf daß wir durch Erkantniß seiner Majestät in eine tiefe Ehrerbietung gesetzet, und durch die Betrachtung seiner väterlichen Liebe zum Vertrauen auf GOtt mögen erwecket werden.

19. Was bitten wir in diesem Gebet ?

Wir bitten, daß GOtt nicht nur die Speise geben, sondern auch den Segen auf uns und die Gaben legen wolle. Wenn wir Menschen von GOtt gesegnet sind, und in der Gnade GOttes siehen; so halten wir die Gaben GOttes hoch, und achten uns derselben unwürdig, und so geniessen wir auch der Speise mit Dancksagung. Die Gaben aber wolle GOtt also segnen, daß dieselbigen zu unserer Stärckung und Erhaltung gereichen mögen.

256 5

20. 2Bp

20. Woher Fommt aller Segen?

Aller Segen kommt von GOtt durch IEfum Christum, der uns den Segen erworben, und allen Fluch von uns und von dem Erdboden durch sein Leiden und Sterben abgethan, Eph. 1, 3. Ausser Shristo und ohne ihn ist kein Segen, und bleibet sowol der Mensch mit allem seinem Phun, als auch alle übrige Seschöpse, unter dem Fluch um der Sünde willen, darin wir stecken. Wenn aber der Mensch an Christum glaubet, und durch den Glauben in ihm sichet, da kan er mit Wahrbeit GOtt seinen Vater nennen, ist gesegnet, empfähet alles im Segen, und kan also auch in der Wahrheit sprechen: Umen! Das heisst: Ja, ia, es soll also geschehen.

# 2. Die Tischgebete nach dem Effen.

21. Wie werden die Tischgebete nach dem Essen genenner?

Das Gratias ober die Danckgaung. Denn wenn wir gegessen haben, und satt worden sind, sollen wir GOtt dem Herrn dancken für das gute Land, und seiner uns erzeigten Wohlsthaten nicht vergessen, 5 Mos. 8, 10, vielweniger im Sündendienst wider GOtt und sein Wort dabin leben.

22. Was foll um deswillen nach Tische ges

Um deswillen sollen wir vor den Tisch treten, und andächtig, demuthig und zuversichtlich beten.

## 3. Die Tischgebete nach dem Effen. 395

23. Woraus ift das Tischgebet nach dem Essen genommen, und wie lautet es?

Das Tischgebet nach dem Essen, welches aus dem 136sten Psalm, v. 1, und aus dem 147sten Psalm, v. 9. 10.11 genommen ist, lautet also:

Dancket dem HErrn, denn er ist freundlich, und seine Gute währet ewig-lich. Der allem Fleische Speise giebt, der dem Vieh sein Futter giebt, den jungen Raben, die ihn anrusen. Er hat nicht Lust an der Stärcke des Ruses, noch Gefallen an iemandes Beinen. Der Herr hat Gefallen an denen, die ihn fürchten, und die auf seine Güte warten.

24. Was fasset die Gebet in sich?

Theils eine Ermahnung zur Dancksagung, theils einen Unterricht, an wem GOtt nicht, und an wem er Gefallen habe.

25. In welchen Worten ist 1) die Ermahnung enthalten?

In den Worten : Dancket = = anrufen.

26. Wer foll dem Beren dancken?

Alle und iede, die da gegeffen, oder mitgegeffen und der Saben Gottes genossen haben, sollen Gott dem Herrn herhlich dafür dancken, daß sie gesättiget worden sind.

27. Was

14

### 396 Anhang des Catechismi.

27. Was gehöret zu folchem Danden?

Hierzu gehöret, 1) daß wir um unserer Sünbe willen uns aller Gaben und Wohlthaten GOttes unwerth achten, 1 Mos. 32, 10, und dieselben hingegen als Gaben GOttes erkennen, hoch - und werth schäen, und recht gebrauchen; 2) daß wir die durch die Speisen empfangenen Kräfte zum Dienste und Lobe GOttes, wie auch zum Nusen des Nächsten wohl anwenden; imgleichen 3) daß wir auch den Urmen von unsern Segen etwas mittheilen.

28. Wem follen wir dancken?

Dem Zern sollen wir dancken; denn der ists allein, welcher und speiset, trancket und sättiget. Wir haben demnach die Speisen, oder das Essen und Trincken, nicht unserm Fleiß und Arbeit, 1 Mos. 3, 19. 1 Cor. 3, 6, noch andern Menschen eigentlich zuzuschreiben, 2 Sam. 9, 7; sons dern wir mussen in unserer Erhaltung und Versorgung allein auf Gott sehen, ihm dieselbe zuschreiben, auch ihm die Shre geben.

29. Was foll uns gur Dandfagung bewegen?

Hierzu soll uns bewegen seine Freundlichkeit und Gütigkeit. GOtt ist wesentlich gut, beweisets auch in der That an seinen Geschöpfen insgemein, und insonderheit an den Menschen, sowol im Leiblichen als auch im Geistlichen. Er ist gütig, nicht auf eine Zeitlang, sondern auf ewig. Der Menschen Güte ist ungewiß und unbeständig; GOttes Güte aber hat kein Ende. Daher heisset

#### 3. Die Tischgebetenach dem Effen. 397

heisset es: Und seine Gute währet ewiglich. Und wir psiegen zu singen: Die GOttes Gnad alleine steht fest und bleibt in Ewigkeit.

30. Un wem und auf was Weise beweiset GOtt vornehmlich seine Gute?

GOtt beweiset vornehmlich an uns Menschen seine Gute und Freundlichkeit, 1) im Geistslichen, da er uns seinen eingebornen Sohn verheissen und geschencket hat, auch mit ihm alles, den Himmel und die Seligkeit, schencken will, Nom. 8,32: 2) im Leiblichen, da er uns speiset und träncket, und alle Nothdurft verschaffet; daher es heisst: Der allem Fleische seine Speise giebt. Die Menschen sind Fleisch, das ist, schwach und unvermögend, sich selbst zu erhalten, wie ein kleines Kind sich selbst nicht helsen kan, Aposig, 14,17.

31. In wem beweifer GOtt feine Gute mehr?

GOtt beweiset auch an dem Vieh, daß er freundlich und gütig sey, indem er auch dem Vieh sein Jutter giebt, welches dem Menschen doch meist grossen Nugen schafft. Er erhält die Ochsen, die Pferde, die Kühe, die Schafe, auch die Hirsche, die Nehen, die Hasen, und dergleichen zahme und wilde Thiere. Dieselben speiset GOtt nicht nur zur Sommerszeit, sondern auch, und zwar zu unserer grossen Verwunderung, im Winter, da alles mit Frost und Schnee bedecket ist. Er speiset und erhält alle Fische im Meer und in allen Tiesen, ja in allen Wassern; desgleichen, wie alle

alle andere Bogel unter dem Himmel, also sons derlich auch die Raben, die uns unnüße scheinen. Daher heisset es hier: Auch den jungen Raben giebet er ihr Futter.

32. Was wird hier von den Raben gefagt?

Von den Raben wird gesagt, daß sie GOtte anrusen. Welches wir nimmer würden gedacht noch geglaubet haben, daß der Raben ihr Schrepen ein Unrusen GOttes sen, wenn der heilige Geist uns solches nicht selbsi gelehret hätte. Ob wirs auch gleich nicht verstehen, was der Raben und anderer Bögel ihr Geschrep bedeutet; so verstehets doch GOtt. Wir aber sollen nicht dahinten bleiben, sondern GOtt um so viel mehr, und zwar herhlich, anrusen, damit wir nicht schlimmer seyn als die Raben oder als das Vieh. Die jungen Raben aber rusen GOtt nicht umsonst an, sondern er giebet auch denselben ihre Speise.

33. In welchen Worten dieses Gebets kommt

In den folgenden Worten: Er hat nicht Lust == Gute warten; als worin gezeis get wird, an wem GOtt keine Lust und Gefallen habe, und an wem er Gefallen habe.

34. Woran hat GOtt Feine Luft noch Gefallen?

Er hat keine Lust weder an Rossen, welche ein Bild sind des Vertrauens auf seine eigene Macht und daher rührenden Hochmuths, 5 Mos. 17,16. Ps. 20,8; noch Gefallen an jemandes Beis

### 3. Die Tischgebete nach dem Essen. 399

Beinen, dadurch die Krafte des Menschen am Gemuthe und Leibe, z. E. Berstand, Weisheit, eigne Gerechtigkeit, Reichthum, Chre und Gewalt, verstanden werden.

35. Wie har Gott feinen Gefallen daran?

Auf dieses alles seinen Menschen oft ihr Vertrauen, oder schreiben ihr Wohl und Glück diesen Dingen zu, Luc. 12, 15. Pf 144, 12. 2 Sam. 24, 2. GOtt aber hat keinen Gefallen daran, daß er um solcher Dinge willen den Menschen Gutes thate, oder der Mensch destwegen ben ihm in Gnaden stünde, Pf. 17, 14. Welches frommen Urmen, die ihr Brodt kummerlich haben, zum Erost gereichen kan.

36. Wozu foll uns dis alfo dienen?

Wir sollen die Freundlichkeit und Gütigkeit, welche GOtt an uns Menschen thut, ja nicht das hin mißbrauchen, daß wir das Gute, was wir empfangen, es sen im Leiblichen oder im Geistlichen, uns zuschreiben, als wenn wir durch unsern Versstand, Weisheit, Fleiß, Arbeit und Kräste es hätten zuwege gebracht, und uns darauf verlassen wolten. Denn daran hat GOtt keinen Wohlsgefallen. David will also zeigen, wie GOtt gar ein anderer König sen, als weltliche Könige sind, welche ihren Gefallen nur daran haben, wenn sie starcke Armeen zu Fusse und zu Pferde auf den Beinen haben 2c.

37. Un wem hat Gott bingegen einen Gefallen?

Obtt hat Gefallen an denen, die ihn fürch=
ten,

ten, und auf seine Gute warten. Die zeiget bemnach an, wozu wir alle Gute und Freundlichkeit Gottes anwenden sollen.

38. Wosu follen wir diefelbe anwenden!

Dazu, daß wir GOtt kindlich fürchten. Das gu gehöret, daß wir erkennen, wir haben nichts von uns selbst, sondern alles von GOtt, und daher uns hüten, daß wir nicht wider GOtt sündigen, noch ihn mit Sünden betrüben oder beleidigen, sondern alle seine Güte zu seinem Dienst und Ehren anwenden. Wie ein Mensch seinem Wohlthater nichts zuwider, sondern alles zu Lies be thut, was er nur kan: also sollen wir uns vielemehr gegen GOtt so beweisen, und thun, was ihm gefällt.

39. Wozu follen wir Gottes Gute und freunds lichkeit ferner anwenden?

Wir sollen auch auf seine Gite warten, das ist, auf dieselbe uns verlassen, darauf bauen und trauen, nicht aber auf unsere Kräfte. Wenn als so Gott auch nicht gleich giebet, was uns düncket, das wir nöthig haben: so sollen wir dennoch unser Vertrauen nicht wegwerfen, noch von seiner Thure weggehen, oder gar zu verbotenen Mitteln greissen, wie Saul that 1 Sam. 28, 5 f. sondern aushalten und unverrückt auf Gotthossen, Hebr. 13, 5. Klagl. Jer. 3, 25.

40. Ift dis GOtt auch angenehm?

la

31

w

Ja, daran hat GOTT ein gnädiges Wohlgefallen und ein rechtes Vergnügen, wie ein

3. Die Tischgebete nach dem Effen. 401

ein Water an feinen Rindern, die fich zu ihm halten.

41. Was für ein Gebet folget hierauf?

Darnach das Vater unser, darin wir vornehmlich auf die himmlischen Guter gewiesen, und erinnert werden, was für groffe Dinge wir von Sott bitten und erwarten durfen.

42. Was fan man noch für ein Gebet bingu thun?

Die folgende Gebet:

Wir danden dir, BErr GOtt himm. lischer Vater, durch JEsum Christum, deinen lieben Sohn, unsern Herrn, für alle deine Gaben und Wohlthaten, der du lebest und regierest in Ewigkeit, Amen.

43. Worauf weiset uns die Gebet ?

Diefes Gebet weifet uns gleichfalls auf unfere Pflicht, nemlich , daß wir Gott nach dem Effen dancken follen. Richt aber foll es nur obenhin, ober aus bloffer Gewohnheit geschehen, sondern mit erkentlichem, demuthigem und kindlichem Bergen, Matth. 15, 8. Joh. 4, 24.

44. Wie haben wir alles, was wir genieffen, uns porzustellen?

Alles, was wir genieffen, haben wir uns als lauter Gaben und Wohlthaten Gottes vorzustellen: ja Gott felbft follen wir erkennen fo wol als unsern Sierrn als auch als unsern Vater.

Da-

Unhang des Catechismi.

402

Daher wir alles von seiner Vaterhand emspfangen, und ihn dafür auch zu ehren schuldig sind.

45. Durch wen konnen wir Gott gefällig beten ?

Durch JEsum Christum können wir Gott dancken, wie es ihm angenehm und gefälig ist, als welcher uns mit Gott versöhnet und den Zugang zum Vater eröffnet hat.

46. Was bekennen wir zulegt?

Zulett bekennen wir, daß sich GOtt in unserer Erhaltung und Versorgung als einen lebensigen und regierenden oder über alles waltensten GOtt erzeige, und daß, wie er uns von Jugend auf erhalten habe, wir ihm auch zutrauen solsten, daß er uns auch noch ferner erhalten und versorgen werde: indem er uns nicht abslirbet, noch seine Kinder Wänsen werden lässet, wie etwa ein leiblicher Vater stirbet, seine Kinder versorgen

lasset, und ihnen dadurch seine vaterliche Fürsorge und Aussicht entziehet.



Die

る

m

m

8

ha

## Die 45 Lection.

# IV. Die Haustafel

Etlicher Sprüche für allerley heilige Orden und Stände, dadurch dieselben, als durch eigene Lection, ihres Amts und Dienstes zu ermahnen.

1. Was beschreibet Lutherus in dieser Zaus= tasel?

Er beschreibet barin die Pflichten aller drey Zauptstände.

2. Welches ist das Zaus, davon die Zaustafel ihren Mamen hat?

Das Zans, davon die Haustafel ihren Nasmen hat, ist die Gemeine GOtres, 1 Tim. 3,15, welche um deswillen ein Haus genennet wird, weil GOtt selbst darinnen als ein Hausvater oder Hausherr in seinem Tempel und Hausvater und haushalt.

3. Wie viel sind in dem Saufe Gottes Saupts ftande?

In diesem Hause oder Gemeine GOttes sind dren Hauptstände; 1) Der Lehrstand, oder der geistliche Stand. Darzu gehören Lehrer und Prediger, wie auch Zuhörer. 2) Der Wehr= stand, oder der weltliche oder obrigkeitliche Stand. Darzu gehören Obrigkeiten und Un-Ec 2

=

Ic

10

b

(=

to

## 404 Anhang des Catechismi.

terthanen. 3) Der Nehrstand, ober der Hausstand. Darzu gehören Eltern und Kinder, Herrschaften und Gesinde, und dergleichen.

bi

ti

w

bi

DI

le

m

31

ge

m

211

21

cro

ne

p

un

he

wo

23

4. Warum werden die Pflichten aller drey Sauptstände eine Cafel ge=

Die Pflichten aller dren Hauptstände werden eine Tafel genennet, weil sie gleichsam als auf einer Tafel an dem Hause Wottes öffentlich ausgehänget und angeschlagen sind, daß ein ieder seine Pflicht darin lesen, und sattsam wissen kan, wie er leben und wandeln solle.

## 1. Die Pflichten des Lehrstandes.

5. Warum wird der Lehrstand voran gesetzet?

Unter den dren Sauptständen wird der Lehr= Kand voran gesehet, weil derselbe den übrigen benden Ständen mit gutem Exempel vorgehen, und die andern ihm nachfolgen sollen. Phil. 3, 17.

6. 1000 ftehet i) die Pflicht der Lehrer, und wie lautet sie?

Die Pflicht der Lehrer wird beschrieben 1 Tim. 3, 2 = 6. und Tit. 1, 6 = 9. Es ist also dieselbe in GOttes Wort gegründet, und GOttes Wille selbst an sie. Dieselbe lautet also:

Ein Bischof soll unsträsslich senn, Eines Weibes Mann, nüchtern, mäßig, sittig, gastfren, lehrhaftig, als ein Haushalter GOttes, nicht ein Weinsäufer, nicht beis

beißig, nicht unehrliche Handthierung treiben, sondern gelinde, nicht haderhaftig, nicht geißig, der seinem eigenen Hause wohl vorstehe, der gehorsame Rinder habe, mit aller Ehrbarkeit, nicht ein Meuling, der ob dem Wort halte, das gewiß ist, und lehren kan, auf daß er mächtig sen zu ermahnen durch die heilsame Lehre, und zu strafen die Widersprecher.

7. Wemwerden also diese Pflichten vorges schrieben?

Den Bischofen, Pfarrherren und Predi=

8. Was heißt ein Bischof?

Ein Bischof heißt ein Ausseher, der einer Gemeine durch ordentlichen Beruf vorgesetzt ist,
Aussicht über dieselbe zu haben, und sie durchs
Wort des Evangelii und durch die heiligen Sacramente zu weiden. Sie werden sonst auch genennet Seelsorger, Lehrer und Prediger,
Pastores oder Zirten, welches alles einerley
und kein Unterscheid darunter ist; wiewol
heutiges Tages ein Bischof gant etwas anders
worden ist.

9, Was ist in den angezogenen Worten enthalten?

Es werden darin sowol die Pflichten eines Bischofs, Lehrers oder Predigers, als auch die Ec 3 Ur=

er

er,

en

ei=

ae=

ine

vie

.

)r=

gen

en,

sen

ie=

tes

ig,

Il=

bt

if

Ursachen, warum er also beschaffen senn soll, besschrieben.

10. Welches ift unter den Pflichten die erfte?

Er foll unstraflich feyn. Dis heißt nicht so viel, als, wenn er Boses thut, foll er ungefraft fenn, ober leer ausgehen und nicht gestrafet werden; sondern alsdenn ist er um so viel mehr ftrafwurdig als ein anderer gemeiner Mann, weil bas Alergernif, fo ein Prediger giebt, besto groffer Auch heisset es nicht so viel, als ob er ohne alle Kehler, Mangel und Bebrechen, ober gant Engelrein fenn folle ; benn ein folcher ift unter Menschen nicht zu finden, weil fein Mensch ift, ber nicht fünlige. Sondern unftraflich feyn heiffet so viel, er solle einen heiligen und gottseligen Wandel führen, daß ihm die Zuhörer nicht einer wiffentlichen und vorfetlichen Gunde geihen Denn wo ein Prediger nicht felbft eremplarisch lebet, da bauet er mit allem seinem Predis gen nichts, und muß von feinen Buhörern noch Dazu den Borwurf leiden : Unfer Pfarrer thuts felber nicht, fo und fo lebet er zc. Daber ift es schlechterdinges nothig, daß er unstraffich fen, welches der Apostel Paulus auch andeutet durch das Wort der, er soll.

n

21

11. Welchesift die andere Pflicht desselben?

Er soll seyn Eines Weibes Mann. Es ist nicht die Meinung des Apostels, als solle und musse er verheurathet seyn; indem ja wol iemand ein Prediger, und doch auch unverheurathet seyn kan; kan; wie Paulus selbst nicht verehlichet gewesen, 1Cor. 7, 7. 8: sondern, daß, wenn er heyrathen will, er boch nur Eines Weibes Mann sen, das ist, nicht mehr als Ein Weib habe.

12. Was folgen noch für andere höchstnöthige Eugenden?

Es wird weiter vorgeschrieben, wie er beschaffen senn solle, theils in Unsehung sein selbst, theils in Ansehung der Seinigen, theils in Ansehung seines Umtes.

13, Wie werden die Pflichten in Unsehung sein selbst vorgetragen?

Es wird gezeiget, nicht nur wie er seyn solle, ober sich zu seyn besteißigen musse, sondern auch, wie er nicht seyn solle, oder was er zu meiden habe.

14. Wie foll ein Bischof und Lehrer feyn?

Er soll senn nüchtern, oder wachsam, das ist, der da treulich wache über seine Semeine, damit das gottlose Wesen nicht überhand nehme, und ob die Zuhörer von dem verkündigten Wort GOttes auch Frucht bringen, oder nicht, 2 Tim. 4,5.

15. Wie foll ermehr feyn?

Er foll senn mäßig, bas ift, ber in allen Dingen die rechte Maag halte, sich in keiner Sasche übernehme, weder in Affecten, noch im Essen und Trincken, oder Rleidung, und dergleichen.

Ec 4 16. 101e

yέ

2=

et

10

il

35

ie to

et

n

20

it

n

1=

18

6

8

S

h

5

#### Unhang des Catechifini.

408

16. Wie foll er ferner beschaffen feyn?

Er soll senn sittig, das ist, der im Umgange mit den Zuhörern alle Ehrbarkeit beweise; welche aber keine Verstellung noch Heuchelen seyn, oder in puren Complimenten bestehen muß, sondern welche aus dem demuthigen Sinn Christi her-kommt, 1 Lim, 5, 21.

17 Wie foll er weiter beschaffen seyn?

Er soll seyn gastfrey. Dis bedeutet nicht, Gastmahle anstellen, sondern, daß er die um des Christenthums vertriebene und verjagte Gläubige aufnehme, beherberge, und sie mit nothiger Speise und Tranck erquicke; auch sie sonst aus GOttes Wort troste und aufrichte, Hebr. 13, 2, 3,

18. Wie foll er noch mehr feyn?

Er soll seyn lehrhaftig, das ist, tüchtig und geschickt zu lehren. Worzu eben noch nicht hinslänglich ist, daß einer wohl studiret habe, gelehrt sen, viele Sprachen und Künste wisse; desgleichen eine gute Aussprache habe: welches ja alles an sich zwar gut, und auch wol nothig ist, iedoch kan einer solches aus seinen natürliehen Kräften, oder durch anderer Menschen Unterricht und Anweissung haben. Vielmehr wird erfordert, daß er von SOtt durch den heiligen Geist zu lehren tüchtig gemacht sen, und das Geheimnis des Glausbens im reinen Gewissen habe, und aus eigener Erfahrung wisse, was wahre Busse und Slaube sen, 2 Cor. 3, 5.

19. Wie

19. Wie foll er fich ferner verhalten?

Alls ein Zaushalter GOttes, das ist, der ba bedencke, daß GOtt der Hausvater und Hausherr, er aber nur ein Diener und Verwalter sen, der nicht thun durse, was er oder andere Menschen, sondern was GOtt allein haben wolle i Cor. 4,1.

20. Was hat er für Guter gu verwalten?

Die Guter, die er zu verwalten hat, sind 1) das Wort des Evangelii, daß er solches recht zu theilen wisse; 2) die heiligen Sacramente, die er nach Matth. 3, 1 s. auszutheilen hat; 3) die Schlüssel des Himmelreichs, die er nach Matth. 7, 6. Luc. 24, 47, recht verwalten soll; und 4) die Seelen der Menschen, welche der Sohn Gottes durch sein eigen Blut erworden hat, Apostelg. 20, 28.

21, Wie foll er damit umgehen ?

Mit allem dem soll er treulich umgehen oder haushalten, und dasselbe nach dem Willen GOtstes recht verwalten. Daben aber kan nicht besteben, wenn er dem Trunck ergeben, zornig, oder geißig ist.

22, Was wird daher weiter gefaget?

Es wird gelehret, mas ein Bischof oder Lehrer meiden musse, oder wie er nicht senn solle.

23. Wie soll er nicht beschaffen seyn?

Er soll nicht ein Weinsäufer seyn. Dis hat nicht die Meinung, als dürse ein Lehrer zu seiner Stärckung nach Nothdurft nicht etwas Ec 5 Wein Wein trincken; benn ja Paulus selbst dem Limotheo solches gerathen, daß er um seines schwachen Magens willen ein wenig Weins trincken solle, wim. 5, 23. Sondern der Sinn Pauli ist, er soll nicht dem Trunck ergeben senn, sich nicht vollssaufen, weder im Wein, Brantewein, noch Bier und anderm Geträncke. Denn gleichwie solches insgemein keinem Christen anstehet, ja derjenige kein Christ senn har den Kehrer oder Bischof an, daß er sich vollsause; ja ein solcher ist nicht werth, daß er ein Bischof oder Lehrer heisser denn er zu seinem Verus gant untüchtig ist.

24. Wie foll er weiter nicht feyn?

Er soll nicht beißig senn, das ist, der nicht drein schlage, und also seinen Affecten nicht Raum lasse, sondern der alle Sanstmuth beweise, 2 Dim 2, 24.

25. Was foll er mehr nicht thun?

Er soll nicht unehrliche Zandthierung treiben, das ist, er soll nicht nach schändlichem Gewinn begierig, oder dem Beiß ergeben senn, und also keine Practiquen machen, auf eine unrechte Weise des Nächsten Gut an sich zu bringen. Er soll nicht die Wolle, sondern die Schafe, nicht Geld und Gut, sondern die Seelen suchen zu gewinnen, und Christo zuzusühren, und also auf den Himmel dencken, und daselbst Schäste samten, Matth. 6, 20.

26, Wie

#### 26. Wie foll er fich dabey verhalten?

Gelinde, das ist, der billig ist, und nachtugeben weiß. Es ist aber nicht die Meinung, daß er zu allen Sünden und Lastern stille schweigen, und es in der Gemeine gehen lassen soll, wie es gebet; sondern darwider soll er allerdings gehörigen Ernst beweisen, und aus Liebe zu Gottes Ehre und der armen Seelen Bestem eisern. Gelinde soll er sepn in denjenigen Dingen, so seine Person, Shre und Rusen angehen, daben soll er nachgeben, leiden und tragen, dulden und dienen,

#### 27. Wovor foll er fich ferner huten ?

Er soll nicht haderhaftig senn, das ist, er soll nicht Lust zu zancken, oder zu procesiren haben, zumal wenn es zeitliche und irdische Dinge betrifft.

#### 28. Wie foll ermehr nicht feyn?

Ticht geizig, das ift, er foll keine unor. bentliche Begierde ben sich herrschen lassen, immer mehr zu haben, sondern mit dem zufrieden senn, was ihm Gott zuwirft.

# 29. Was für Pfliehren hat er in Ansehung der Seinigen zu beobachten ?

Davon heisset es hier: Der seinem eigenen Zause wohl vorstehe. Es ist garnicht die Meinung, daß er seine ausserichen Gebäude, darin er wohnet, fein zierlich soll lassen ausbauen, ausmeubliren oder auspußen; auch ist nicht die Meinung, daß er für seine Haushaltung also sorgen soll, damit er anzeitlichen Gutern etwas samle und

vor sich bringe: sondern durch sein eigen Zaus werden verstanden sein Weib, Kinder und Gessinde. Solche soll er göttlich und heilig regieren, daß sie in der Furcht GOttes leben und wandeln, und niemand Aergerniß geben. Denn wenn er seinem eigenen Hause nicht weiß vorzustehen, wie will er die Gemeine GOttes verwalten und versorgen? 1 Zim. 3,5.

#### 30. Was wird mehr dazu erfordert?

Der gehorsame Rinder habe, mit aller Ehrbarkeit. Dieses soll gleichsam die Frucht sepn, daraus man sehen soll, daß er seinem eigenen Hause wohl vorstehe: nemlich, wenn er seine Kinder in Unterthänigkeit halte, sie wohl erziehe, vom Bosen ab, und zu allem Guten anhalte, daß sie gottselig, fromm und sittsam leben.

# 31. Was werden ihm für Pflichten in Unsehung seines Umts vorgehalten?

Er soll nicht ein Meuling senn, das ist, nicht ein Neubekehrter, der nur erst vor kurzer Zeit sich zu Gott bekehret hat. Denn ein solcher hat selbst noch keine rechte Westigkeit, auch in den Wegen Gottes keine Uebung und Erfahrung, und kan andern Seelen in Ansechtungen, Noth und Angsk mit Nath und Erost nicht gehörig benstehen. Es ist auch derselbe den rohen, sichern und undusstertigen Menschen nicht gewachsen; sondern, weil er noch in der ersten Size slehet, versiehet und verdirbet er es auf mannigsaltige Weise. Soll er nun kein

Reuling seyn, so soll er vielweniger ein gant Unbekehrter seyn.

32. Welche Umtspflicht lieget ihm mehr ob?

Der ob dem Worte halte, das gewiß ift, und lehren kan. Das Wort, darüber ein Bi= schof und Lehrer halten foll, ift die Lehre von Chrifo und von feinem Berbienft und Gnade, welches ift ein gewiffes ober ein treues Wort, weiles von bem gesprochen ift , ber da ift Amen, ber Treue und Wahrhaftige, Offenb. Joh. 3, 14, und weil es lauter gottliche Wahrheiten in sich fasset, welche Die Geelen der Menschen, Die es annehmen, treu und gewiß machen. Daran und darüber foll er vest halten, nicht bavon abweichen, noch sich ab= wendig machen laffen, weder durch Luft, noch Durch Furcht, sondern lieber alles leiben, ehe er vom Worte Gottes abweichen, oder barwiber lehren oder thun wolle; wie die Apostel mit ihrem Erempel hierin vorangegangen.

33. Was werden für Ursachen angegeben, warum ein Dischof also beschaffen seyn solle?

Die Ursache, warum ein Bischof also beschaffen senn solle, ist erstlich diese, auf daß er machtig sey, zu ermahnen durch die heilsame Lehre. Hierdurch wird verstanden die Lehste von Christo und seiner Gnade. Dieselbe wird heilsam genennet, weil sie und Menschen das Heil sin Christo und alle Seligkeit verkündiget, den Weg zum ewigen Heil anweiset, und und das selbe

felbe auch wircklich mittheilet. Durch diese heile same Lehre soll ein Prediger die Menschen ermadenen, unterrichten, zur Busse und Glauben erweschen, und die Gläubigen stärcken. Daher soll er dazu mächtig senn, das ist, durch den heiligen Geist und aus dem Worte GOttes mit nothiger Gnade und Kraft ausgerüstet.

34. Warum soll er ferner solcher Vorschrift nachkommen?

Es heisst hier zum andern: und zu strafen die Widersprecher, welche sich der heilsamen Lehre Christi mit Worten und Wercken wis dersetzen. Die Strasen soll nicht durch obrigkeitlichen Zwang oder durchs Schwerdt geschehen, sondern durch kräftige Ueberzeugung aus dem Worte Gottes, als welches die einzige Negel und Richtschnur der Lehre und des Lebens ist, wornach alles muß geprüset und gerichtet werden.

## Die 46 Lection.

1. Was folger hierauf in der Zaustafel? Was die Zuhörer ihren Lehrern und Seelforgern zu thun schuldig sind.

2. Wie mancherley find 2) die Pflichten der Juhorer?

Fünferlen: 1) die nothige Versorgung, 2) die gebührende Ehre, 3) die herhliche Liebe, 4) der willige Gehorsam, und 5) ein fleißiges Gebet.

3. Wels

3. Welches ift die erfte Pflicht der Juhorer?

Die erste Pflicht ist die nothige Versor= gung der Lehrer und Prediger.

4. In welchen Vertern der heiligen Schrift ift felbige anbefohlen?

Sie wird von den Zuhörern als eine Pflicht erfordert in den dren ersten Sprüchen, die alhier stehen, als Luc. 10, 7. 8. 1 Eor. 9, 14. Gal. 6, 6. 7.

5. Wie fpricht Christus davon?

Esset und trinket, was sie haben: denn ein Arbeiter ist seines Lohnes werth. Luc. 10, 7.8.

6. Kan ein Lehrer mit gutem Gewiffen feinen Unterhalt nehmen ?

Unser Heiland hat selbst Luc. 10, 4 seinen Jüngern anbesohlen, daß sie keinen Beutel noch Taschen mit sich tragen, das ist, sich nicht um weltliche und irdische Dinge oder um ihren leiblichen Unterhalt bekümmern solten, damit sie ihr Gemüthe desso besser auf das Hauptwerck, nem-lich auf die Verkündigung des Evangelii und auf die Nettung der Seelen, richten könten. Indessen als solche, die den Schak in irdischen Wesassen sollen tragen: so sollen diejenigen, welchen sie das Evangelium verkündigen, ihnen ihren Unterhalt nach Nothdurst reichen. Darum spricht Christus v. 7: Esset und trincket, was sie haben; denn

ein Arbeiter ist seines Lohnes werth. Ob zwar ein Lehrer und Prediger nicht ums Brodt sein Amt verrichten, noch daben Seld und Gut suchen und zum Zweck haben soll: so kan er doch wol mit gutem Sewissen seinen Unterhalt nehmen; da er denn mit dem, was ihm gebühret, zufrieden sehn soll. Solche Zuhörer nun, welche ihren Lehrern daszenige, was ihnen der Ordnung nach gebühret, entziehen, werden dadurch undanckbar, und versündigen sich wider Gott selbst.

7. Welcher Spruch gehet ferner dahin?

Dahin gehet auch der Spruch Pauli 1Cor. 9, 14:

Der HErr hat befohlen, daß die, so das Evangelium verkündigen, sollen sich vom Evangelio nehren.

8. Worauf zielet der Apostel Paulus mit diesen worten ?

Pauluszielet mit diesen Worten auf den vorhergehenden Ausspruch unsers Heilandes aus Luc. 10, 7, und bekräftigets, daß es des SErrn Befehl und Verordnung sen, nemlich, daß die Zuhörer ihnen sollen Unterhalt und Nothdurft reichen.

9. Was für ein Spruch gehöret auch noch hieher?

Was Gal. 6, 6.7. stehet, kommt auch damit überein, da der Apostel spricht:

Der

Der unterrichtet wird mit dem Wort, der theile mit allerlen Gutes dem, der ihn unterrichtet. Irret euch nicht, GOtt lässet sich nicht spotten.

10. Was bezeuget der Apostel darin?

Er bezeuget zugleich, wie es vor GOtt eine schwere Sunde sen, wenn Lehrer und Prediger von Zuhörern nicht versorget wert en, und wie solsche als Spotter GOttes angesehen, und gestrafet werden sollen.

n. Welches ist die andere Psicht der Juhörer? Die andere Psicht der Zuhörer ist die ges bührende Ehrerbietung.

12. Wo fordert GOtt dieselbe in seinem Worte?
Solche erfordert GOtt in seinem Wort,
wenn es 1 Tim. 5, 17, 18 heisset:

Die Aeltesten, die wohl vorstehen, die halte man zwiefacher Ehren werth, sonderlich die da arbeiten im Wort und in der Lehre. Denn es spricht die Schrift: Du solt dem Ochsen, der da drischet, nicht das Maul verbinden. Item: Ein Arbeiter ist seines Lohnes werth.

13. Welche werden durch die Aeltesten vers

Durch die Aeltesten werden verstanden Lehrer und Prediger, nicht eben, die an Jahren Ob alt

alt sind; immassen auch die, so an Jahren jung sind, nach der Redenkart der heiligen Schrift Alelteste genennet werden: sondern solche, die der Rirche wohl vorstehen, und ihr Amt nicht selbst durch ein boses und ärgerliches Leben verunsehren.

14. Worinnen foll die Ehrerbietung befteben?

Die Ehrerbietung oder Ehre, fo ihnen wieberfahren foll, foll nicht blog in Worten oder in Titeln bestehen, ba man sie Boch = oder Wohl= ehrwardige nennet; fonbern barin, bag man fie als Boten und Knechte & Ottes erkenne, die von 63Ott gefandt find, und feinen Billen gu verfun-Digen , und uns zur Geligkeit zu bringen , und baß man fie alfo im Hergen hochachte. Solche Chrerbietung und Dochachtung muß sich auch auf alle Weise im Heufferlichen beweisen, Daher Daulus fricht: Die halte man zwiefacher Ehren werth, und zwar fo, daß man fie ehre 1) um Gottes und Christi willen, von welchem sie gesandt sind; auch 2) um ihres wichtigen Umts willen, das sie führen, auch wegen ihrer Ereue in Berwaltung beffelben, und insonderheit ihnen ihren Unterhalt gebe: Denn es spricht die Schrift: Du solt ze.

15. Wie has man die Verachtung treuer Lehrer anzusehen?

Es ist eine grosse Sunde, wenn man treue Lehrer und Prediger verachtet: denn man verachtet GOtt und Chrissum selbst, wie unser Heiland spricht Luc. 10, 16: Wer euch verachtet, der der verachtet mich. Und solches strafet GOtt ernstlich, wie an dem Jüdischen Volck zu ersehen ist, welches die Propheten gehöhnet und getödtet hat, 2 Chron. 36, 15. 16.

16. Welches ift die dritte Pflicht der Juhorer?

Die dritte Pflicht, welche Zuhörer gegen ih. re Lehrer zu beweisen haben, ist eine herzliche Liebe.

17. Wo wird davon gehandele? Leff. 5, 12. 13. spricht Paulus:

Wir bitten euch, lieben Brüder, daß ihr erkennet, die an euch arbeiten, und euch vorstehen in dem BErrn, und euch vermahnen. Habet sie desto lieber um ihres Wercks willen, und send friedsam mit ihnen.

18. Welches ift der Grund aller Pflichten?

Die Liebe ist der Grund aller übrigen Pflichten. Denn wo diese ist, da sindet sich Darreis chung des nöthigen Unterhalts, die gebührende Ehrerbietung, der Gehorsam, das Gebet, und alles übrige. Wo es aber an der Liebe sehlet, da fehlets auch an allen übrigen Stücken.

19. Welche find liebens werth?

Treue Lehrer sind liebens werth, weil sie nicht anders als Bater anzusehen sind, die für unserer Seelen ewiges Heil sorgen, sie aus dem ewigen Werderben zu erretten, und durchs Evangelium Dd 2

t

1=

i= L=

ie

n

1=

6

e=

ie

ar

n

t

ns

8

le

r=

i=

t,

r

zu GOtt und seiner Gemeinschaft zu bringen suschen, und von welchen wir also auch alle Liebe geniessen.

20. Morin foll sich die Liebe beweisen?

Die Liebe soll sich mehr in der That, als in Worten beweisen, und insonderheit, daß Zuhörer im Friede mit ihnen leben, ein gutes Bertrauen zu ihnen tragen, und gern mit ihnen umgehen, nicht das Leibliche ben ihnen zu suchen, sondern sich durch sie zu erbauen. Daher es gar nicht
recht stehet, wenn Zuhörer ihre Lehrer anseinden,
auf sie gehäßig sind, und sie sliehen.

21. Wie wird diese Liebe von Christo anges sehen?

Ehristus nimt die Liebe, womit Zuhörer ihre Lehrer lieben, also an, als geschehe es ihm selber. Er spricht: Wer euch höret, der höret mich, Luc. 10, 16.

22. Welches ift die vierte Pflicht der Tuborer?

Die vierte Pflicht der Zuhörer if. r willis ge Gehorsam.

23. Wowird derfelbe von ihnen gefordert?

Solcher wird von ihnen erfordert Hebr. 13, 17: Gehorchet euren Lehrern, und folget

Gehorchet euren Lehrern, und folget ihnen: denn sie wachen über eure Seelen, als die da Rechenschaft dafür geben sollen, auf daß sie das mit Freuden thun, und nicht mit Seuszen; denn dasist euch nicht gut.

24. Worin

24. Worin foll fich der Gehorsam beweisen?

Zu solchem Gehorsam ist nicht genug, daß sie nur ihre Predigten und Ermahnungen loben, und sagen: Das war eine feine Predigt, und doch daben unverändert am Herzen und in ihrem Leben bleiben; sondern daß die Zuhörer nach dem Wort, welches ihnen die Lehrer im Namen des Herrn sagen, auch thun, vom Bosen ablassen, und hin= gegen Gutes thun lernen.

25. Welche find dazu verbunden?

Dazu sind nicht nur arme und gemeine Leute, sondern auch die Hohen in der Welt, ja Känser und Könige, vor GOtt und von GOttes wegen verbunden, darum, weil es GOttes, und also dessen Wort ist, der da ist ein König aller Könige, und ein HErr aller Herren. Es ist also wider GOtt selbst gehandelt, wenn hohe Häupter ihren Predigern Gewalt anthun lassen, darum, weil sie ihnen die Wahrheit bezeugen, wie Herodes dem Johanni gethan hat Matth. 14, 3 s. Wielmehr sollen sie siehs recht lieb seyn lassen, wenn Lehrer solche Liebe und Treue ihnen beweisen, und ohne Heuchelen ihnen die Wahrheit bezeugen.

26. Warum sollen Juhorer den Lehrern gehors fam feyn?

Die Ursach, warum Zuhörer ihren Lehrern gehorsam senn sollen, ist, weil die Lehrer über ihre Seelen wachen, und Sorge für sie tragen, auch deshalben eine schwere Rechenschaft auf sich haben und dereinst ablegen mussen.

203

27.20cls

27. Welches ift die grucht des Geborfams?

Die Frucht und Wirckung des Gehorfamsist, daß Lehrer ihr Umt mit Freuden und mit Versgnügen ihres Herhens thun, und die Zuhörer selbst lauter Segen davon haben: nicht, als perdienten sie denselben mit ihrem Sehorsam, sondern sie emspfangen denselben aus der gnädigen Verheissung ihres Sottes.

28. Welches ift die Wirdung des Ungehorfams?

Ungeborsam hingegen, Widerspenstigkeit, und beharriche Unbußfertigkeit verursachet Seufsen und Betrübnik in den Herken der Lehrer, und bringet lauter Gerichte und Strafen über die Zushörer, wie zu ersehen an Jerusalem. Denn als Ehristus über diese Stadt weinen musse, war der Untergang ihr gar nahe, wie er auch wircklich darauf erfolget ist. Also gehets noch immer. Dasher kommt Krieg, Hunger, Pestilenk und allerhand Plagen.

29. Welches ift die fünfte Pflicht der Juhörer?

Die fünfte Pflicht der Zuhörer ist das herze liche Gebet, welches der Apostel Paulus von ihnen erfordert Hebr. 13, 18, da er spricht: Letet für uns. Darin beweisen Zuhörer ihre Pflicht und herhliche Liebe zu ihren Lehrern, wenn sie für sie beten.

30. Warum haben Lehrer des Gebets vons nothen?

Die Lehrer und Prediger haben das Gebet sehr nothig, nicht allein, daß sie selbst fleißig beten, sonsondern auch, daß Zuhörer herslich und inbrunftig für sie beten, darum, weil ihr Amt so wichtig ist, und sich daben so viele Bersuchungen sinden. Daher es auch treuen Lehrern viel lieber ist, daß fromme Zuhörer für sie beten, als wenn sie ihnen sonst allerlen Geschencke brächten, Aposig. 12, 5.

#### 31. Was follen fie vornehmlich beten ?

Nicht nur sollen sie beten, daß sie GOtt wolle gesund erhalten, sondern vornehmlich, daß sie GOtt wolle erfüllen mit seinem heiligen Beist, mit Weisheit und Kraft, damit sie das Wort GOt=tes mit freudigem Aufthun ihres Mundes im reischen Segen zur Aufbauung des Neichs GOttes verkündigen mögen, Eph. 6, 18, 19, imgleichen, daß sie die rohen, sichern und unbußfertigen Hersten durch GOttes Wort zur Busse und Blauben erwecken, die andern aber im Guten sieresten mösen.

#### 32, Wofür ift ferner nothig zu bitten?

Weil auch die Ernte groß ist, und der Arbeiter wenig; so ists nothig, GOtt, den ZErrn der Ernte, um treue Arbeiter in Kirchen und Schulen zu bitten, Matth. 9, 37. 38.

Dd 4 Die

n

9

b

1

8

0

b

424 Unhang des Catechismi.

Die 47 Lection.

# 2. Die Pflichten des obrigkeitlichen Standes.

r. Was folget nun für ein Zauptstand in der Christlichen Kirche?

Nun folget der andere Hauptstand in der Shristlichen Kirche, nemlich der obrigkeitliche Stand, welcher auch der Regier oder Wehrstand genennet wird. Darzu gehören nun I) Obrigkeiten, und 2) Unterthanen.

2. Wo wird 1) die Pflicht der Obrigkeit beschrieben?

Die Pflicht der weltlichen Obrigkeit wird auch in GOttes Wort beschrieben, als

Diom. 13, 1. 2. 4:

Jedermann sey unterthan der Obrigkeit, die Gewalt über ihn hat. Denn es ist keine Obrigkeit, ohne von GOtt. Wo aber Obrigkeit ist, die ist von GOtt geordnet. Wer sich nun wider die Obrigkeit setzet, der widerstrebet GOttes Ordnung. Die aber widerstreben, werden über sich ein Urtheil empfahen. Denn sie träger das Schwerdt nicht umsonst, sie ist GOttes Dienerin, eine Rächerin zur Strafe über den, der Böses thut.

Ime

Imgleichen 5 3. Mof. 16, 19. 20:

Ou solt das Recht nicht beugen, und solt auch feine Person ansehen, noch Geschencke nehmen. Denn die Geschencke machen die Weisen blind, und verkehren die Sachen der Gerechten. Was recht ist, dem solt du nachjagen.

Hieher gehöret auch 2 Chron. 19, 6.7:

Josaphat, der König Juda, sprach zu den Richtern: Sehet zu, was ihr thut; denn ihr haltet das Gericht nicht den Menschen, sondern dem Herrn, und er ist mit euch im Gerichte. Darum lasset die Furcht des Herrn ben euch seyn.

3. Was haben wir aus diesen Teugnissen zu lernen ?

Aus diesen Zeugnissen der heiligen Schrift haben wir zu lernen: 1) Was die Obrigkeit sen; 2) Wasihre Pflicht sen.

4. Von wem ift die Obrigfeit, und was ift fie?

Die Obrigkeit ist keine menschliche, sondern zöttliche Ordnung, da GOtt gewissen Personen Macht und Gewaltüber andere Menschen gegeben hat, dieselben zu regieren, und sie entweder zu besschüßen, oder zu bestrafen. Es ist dieselbezwerer-len: 1) die hohe, und 2) die Unterobrigkeit. Bende aber ist von GOtt. Denn es ist keine Obrigkeit ohne von GOtt. Ist nun die Obrigkeit ohne von GOtt. Ist nun die

Unhang des Catechismi.

426

Obrigkeit also beschaffen, daß sie GOtt fürchtet, so ifts eine grosse Inade und Wohlthat GOttes für das gange Land, für eine Stadt und Ort. Fürchtet sie aber GOtt nicht, sondern ist gottlos, so ists auch eine grosse Strafe GOttes über die Unterthanen.

5. Woruber erftrectet fich ihre Gewalt?

Die Macht und Gewalt, so die Obrigkeit von GOtt hat, erstrecket sich nicht über die Gemissen der Menschen, denn solche hat GOtt ihm selber vorbehalten; sondern über derselben Leib und Leben, auch über zeitliche Güter. Wenn also die Obrigkeit etwas wolte befehlen, das wider GOtt und sein Wort ware, oder wolte die Frommen versolgen und strafen, so misbrauchete sie ihre Gewalt gar sehr, Dan. 6,7, 2 Mos. 1,17. Apostg. 4, 8.28. Denn sie träget das Schwerdt nicht umsonst, sondern als eine Kächerin zur Strafe über den, der Boses thut, Nom. 13, 4.

6. Welches ift die erste Pflicht der Obrigkeit nach dem Worte Gottes?

Die Pflicht der Obrigkeit nach dem Worte Gottes ist erstlich, daß sie erkenne, sie sen nicht über, sondern unter GOtt, Mos. 50,19, sie sen nicht GOttes Herr, sondern GOttes Dienerin, daher sie denn nicht thun, noch schalten und walten darf im Lande, wie sie will, sondern wie GOtt will. Was GOtt in seinem Wort befohlen, das muß sie gern und wohl in acht nehmen, und sich nach

nach GOtt und seinem Wort genau richten. Wo aber die Obrigkeit wider GOtt und sein Wort handelt, so fällt sie in GOttes Strafe, welche sich zu seiner Zeit offenbaret, wie solches die Exempel der Könige in Israel bezeugen, und andere mehr.

7. Welches ift die andere Pflicht der Obrigfeit?

Daß sie allem gottlosen und ärgerlichen Wessen im Lande, so viel an ihr ist, steure und wehre, hingegen die wahre Gottseligkeit und Ebrbarkeit sowol mit ihrem eigenen Exempel, als auch sonst mit guten Ordnungen und Anstalten in Kirchen und Schulen befördere, 5 Mos. 17, 18.19. Jos. 1, 7.8. 2 Chron. 19, 6. 7.

8. Welches ift die dritte ?

Daß sie der Unterthanen Bestes in allem treus lichst suche und befordere, im Leiblichen und Geistslichen, nicht aber ihre eigene Lust und Ergöslichsteit zum Zweck habe, noch geißig sen, 2 Mos. 18, 20

9. Welches ift die vierte?

Daß sie Recht und Gerechtigkeit fleißig handhabe und befordere, und nicht auf Personen oder Geschencke sehe, nach 5 Mos. 16, 19.

10. Welches ift die fünfte?

Daß sie GOtt um Weisheit bitte, bas Land wohl zu regieren; ja auch für das gange Land, Stadt und Wolck zu GOtt fleißig bete, daß er die Herken ihrer Unterthanen durch seinen heiligen Geistregieren wolle, 1 Kon. 3, 5 f. Weish, 9, 1 f.

11. WO

Unhang des Catechismi.

428

11. Wo werden 2) die Pflichtender Unterthanen beschrieben?

Die Pflichten der Unterthanen werden in unterschiedlichen Sprüchen beschrieben, als:

Matth. 22, 21: Gebet dem Känser, was des Räysers ift, und Gotte, was Gottesist. Rom. 13, 5. 6.7: So send nun der Obriafeit aus Moth unterthan, nicht allein um der Strafe willen, sondern auch um des Gewissens willen. Derohalben muffet ihr auch Schoß geben; denn sie find Gottes Diener, die folden Schutz sollen handhaben. gebet nun iedermann, was ihr schuldig fend: Schoß, dem der Schoß gebühret, Boll, dem der Joll gebühret, Furcht, dem Die Furcht gebühret, Ehre, dem die Ehre gebühret. 1 Tim. 2, I. 2.3: Go ermahne ich nun , daß man vor allen Dingen querft thue Bitte, Gebet, Fürbitte und Dancksagung für alle Menschen, für die Ronige und für alle Obrigfeit, auf daß wir ein geruhiges und stilles Leben füh: ren mogen in aller Gottseligfeit und Ehrbarfeit. Dennsolches ift gut, darzu auch angenehm vor GOtt, unferm Beilande. Tit. 3,1: Erinnere fie, daß fie den Kürsten und der Obrigfeit unterthan und ge=

gehorsam senn, zu allem guten Werck bereit. 1 Petr. 2, 13. 14: Send unterthan aller menschlichen Ordnung um des BErrn willen, es sen dem Könige, als dem Obersten, oder den Hauptleuten, als den Gesandten von ihm, zur Nache über die Uebelthäter, und zu Lobe den Frommen.

#### 12. Welche find Unterthanen?

Alle diesenigen sind Unterthanen, welche unter einer Obrigkeit im Lande leben, sie mögen senn, welche sie wollen, Fremde oder Einheimissche. Alle und iede gehet diese Pflicht an, und mag sich niemand weigern, seine Pflicht zu besobachten, wenn auch gleich eine Obrigkeit nicht so ware, als sie seyn solte.

# 13. Worin bestehen die Pflichten der Unters

Alle angezogene Sprücke gehen dahin, daß sie tehren, wie die Unterthanen der Obrigkeit sollen gehorsam und unterthänig senn.

#### 14. Welches ist also der Unterthanen erste Pflicht?

Die erste Pflicht der Unterthanen ist diese: Sie sollen allen Gehorsam und Unterthänigsteit gegen ihre Obrigkeit beweisen, daß sie ihren Befehl respectiven, und thun, was sie haben will: und solches nicht aus Iwang, oder nur aus Noth, oder allein um der Strase willen, sondern

dern um des Gewissens, ja um des ZErrn willen. Jedoch sind Unterthanen alsdenn nicht schuldig, Gehorsamzu beweisen, wenn die Obrig-keit etwas wider SOtt und das Jewissen fordern wolte. Denn da heisset es: Man muß GOtt mehr gehorchen, denn den Menschen; wie die Apostel solches wohl in acht genommen haben, Apostes. 4, 19. c. 5, 29.

15. Welches ift die andere Pflicht?

Die andere Pflicht ist: Die Unterthanen sollen der Obrigkeit Furcht und Ehre beweisen, Nom. 13, 7: Furcht, dem die Furcht gebühzeret; Ehre, dem die Ehre gebühret. Und solches daher, weil die Obrigkeit Gottes Ordnung ist, und Gottes Bild an sich träget, auch Gottes Stelle vertrit, oder uns an Gottes Stelle auf Erden regieret. Solte sich auch die Obrigkeit nicht nach Gebühr verhalten: so hebet doch solches die schuldige Furcht und Ehre gar nicht auf; sondern Unterthanen sollen in solchem Fall Gesduld an ihnen beweisen und für sie beten.

16. Welches ift die dritte Pflicht?

Die dritte Pflicht ist: Die Unterthanen solsen der Obrigkeit auch geben Schoß, Zoll, Accis und Steuer, oder wie es Namen haben mag. Darum spricht Christus Matth. 22, 21: Gebet dem Räyser, was des Räysers ist. Und Rom. 13, 7 heists: Derohalben müsset ihr ihnen auch Schoß geben: denn sie sind GOttes Diener, die solchen Schuz sollen hands handhaben. Es ist offenbar, daß zur Erhaltung des gemeinen Wesens, und zum Schuß des Landes, wie auch zu andern Anstalten viele Kosten ersfordert werden, daher Unterthanen sich nicht entziehen, noch auf einige Weise die Obrigkeit betriegen sollen, ob auch gleich die Obrigkeit zuweilen über die Gebühr, und zur Drückung der Untersthanen allzwiel fordern solte; welches sie so denn por Wott selbst zu verantworten hat.

17. Welches ift die vierte Pflicht?

Die vierte Pflicht ist endlich diese : Unterthanen find der Obrigkeit das Gebet fchuldig, wie Paulus : Eim. 2, 1 lehret: So ermah= ne ich nun, daß man vor allen Dingen zus erft thue Bitte zc. Chen barin bemeifen Die Unterthanen gegen Die Obrigfeit ihre herfliche Lie= be, wenn fie fleifig für fie beten. Das Reffe. mas fie für Diefelbe von Gott ju bitten haben, ift, daß ihr Gott Weisheit und Gnade geben wolle zu ihrem hohen und wichtigen Umte. Golde ha= ben fie bochst vonnothen, weil in ihrem Umte oft gar febr verwirrete Sachen vorfommen, welche aus einander gewickelt werden muffen. auch der Ronig Salomo, als er folches erkannte, felbst Gott um ein weises Bert bat. Daß es nun zuweilen im Lande nicht fo zugehet, als es bil= lig feyn folte, ift gutentheils die Schuld, daß die Unterthanen nicht fleißig und herglich für ihre Obrigfeit beten, ger. 29. 7.

Die 48 Lection.

# 3. Die Pflichten des gausstandes.

1. Was folger nun fur ein Sauptstand der Christlichen Kirche?

Mun folget der drifte Hauptstand der Christ= lichen Rirche, nemlich ber Sausftand.

2. Welche gehören dagu?

Bu solchem gehören unterschiedene Ordnungen , als 1) Ehemanner und Eheweiber , 2) Eltern und Rinder, 3) Rnechte, Magde, Tagelobner , Arbeiter , oder Gefinde , Ber= ren und Frauen , 4) einzele Personen im Zausstande, die gemeine Jugend, Witwen, die gange Gemeine.

> 3. Was ift i) zuerft für eine Pflicht zu betrachten?

Zuerst betrachten wir die Pflicht der Ebes leute, und zwar besonders die Pflicht der Ehemanner.

4. Wo wird diefelbe beschrieben? Solche wird beschrieben 1 Petr. 3, 7:

Ihr Manner, wohnet ben euren Weibern mit Vernunft, und gebet dem weibischen, als dem schwächsten Werckzeuge, feine Ehre, als auch Miterben der Gnade des Lebens, auf daß euer Gebet nicht verhindert werde.

Im.

n

1

6

al

fi

Imgleichen Coloss. 3, 19:

Ihr Männer, liebet eure Weiber, und send nicht bitter gegen sie.

5. Worin bestehet die Pflicht der Ehemanner gegen ihre Weiber insgemein?

Die Pflicht der Chemanner gegen ihre Weisber bestehet insgemein darin, daß sie bey densfelben sollen wohnen mit Vernunft, 1 Mos. 2,23.24, oder, wie es eigentlich heisset, nach dem Erkantniß. Wenn sie aber nach dem Erkantniß ben ihnen wohnen sollen; so müssen sie vorher das Erkantniß haben, welches aus dem Worte Wottes durchs Gebet zu erlangen ist. Dannenherostehet ihnen nicht frey, nach ihren eisgenen Lüsten und Begierden zu handeln, sondern sie sollen sich nach dem Worte Wottes richten, wie es Gott haben will, und es selbst erfordert, und nach dem Erkantniß, das Gott ihnen aus seinem Wort gegeben hat.

6. Was erfordert das Wort GOttes von ihnen insbesondere?

Das Wort GOttes erfordert von ihnen bes sonders 1) eine herhliche Liebe, welche der Grund alles heiligen Verhaltens ist, aus welcher der Mann des Weibes Bestes im Leiblichen und Geistlichen suchet, estreulich mit ihr meinet, und sich hingegen nach keiner andern umsiehet, Eph. 5, 25. Daraus entstehet denn 2) eine schuldige Sorge für das Heil ihrer Seelen, und für den Unterhalt ihres Leibes, daß er sie schütze, nehre und

erhalte, mit ihr und für sie bete, und bergleichen.
3) Eine Ehristliche Geduld und Bescheidenheit, daß wenn das Weib etwas versiehet und sehlet, er sie trage und ihrer schone, auch sie bescheidentlich erinnere, aber nicht poltere, schrepe, schelte, sluche oder schlage. Und das nennet der Apostel, dem weibischen, als dem schwächsten Werckzeusge, seine Ehre geben.

7. Durch welche Grunde follen fie fich bewegen laffen, ihrer Pflicht wahrzus nehmen?

Die Grunde ober Urfachen, wodurch fich bie Chemanner follen bewegen laffen, folcher ihrer Pflicht mahrzunehmen, find folgende: 1) Weil Die Beiber das schwachste Werdzeug sind, schwach am Leibe und Gemuthe, und also gar leicht fehlen und straucheln konnen, barum Die Manner besto eher Geduld und Sanftmuth an ihnen beweisen follen. 2) Weil ihre Weiber Miterben der Gnade des Lebens find, und fie eben fo wohl als die Manner an aller Gnade, to Chriftus erworben hat , Untheil haben, Gal. 3, 28. 3) Damit das Gebet und der gange Gottesdienst nicht gehindert werde, melches fonft geschiehet, und der Gatan gern fiehet, und auch fuchet. Darum Bitterfeit , und mas daraus zu entstehen pfleget, als Haß, Hader, Banct und Streit, ferne von den Dannern fenn foll.

8. Was

fei

De

Du

mi

un

21

B

fo

ser

bef

ein

be

36

ber

21

int

8. Was haben wir hievon für Erempel ?

Exempel eines solchen Chemannes, welcher seine Pflicht hierin wohl beobachtet, haben wir an dem Abraham, als welcher seinen Gläuben auch durch sein gutes Verhalten gegen sein Weib bewiesen hat; imgleichen an dem Zacharia, Luc. 1, 6.

9. We wird die Pfliche ber Eheweiber bes

Die Pflicht der Eheweiber wird Eph. 5,22 und 1 Petr. 3,1.6 beschrieben, und lautet also:

Die Weiber sehn unterthan ihren Männern, als dem Herrn, wie Sarah Abraham gehorsam war, und hieß ihn Herr; welcher Töchter ihr worden send, so ihr wohl thut, und nicht so schüchtern send.

to. Worin bestehet die pflicht der Weiber?

Die Pflicht der Weiber gegen ihre Manner bestehet in Unterthänigkeit und Sehorsam, welche eine herhliche Liebe zum Grunde hat.

11. Was für eine Pflicht muß sich also erftlich bey Eheweibern finden?

Sie mussen haben erstlich eine herhliche Lies be zu ihren Mannern, so aus dem Glauben an Jesum Christum fliesset. Denn ohne den Glauben ist die Liebe fleischlich, sündlich und unrein. Wo aber eine wahre Liebe ist, da beweiset sie sich auch in der That. Daher ein Christliches Weib ihrem Mann sowol in guten als bosen Tagen treulich bey-Ee 2 stehet. Solte auch gleich der Mann wunderlich, hart und bose kinn; so verlässet sie ihn um deswilsen doch nicht, sondern suchet durch Liebe und Gebuld im Gebet alles zu überwinden.

D

FI

to it

0

h

il

11

E

le

DI

35

111

an

he

me

al

Si

12. Welches ift die andere pflicht der Ehemeiber?

Zum andern sollen sie haben eine Zochachstung und Ehrerbietung gegen ihren Mann, daß ein Weib ihren Mann für ihr Haupt und für ihren Herrn erkenne, ihn auch mit Worten und Wercken ehre, und in Demuth wandele: wie Sarrah hierin allen Weibern ein gutes Exempel gegesbenhat, als welche ihrem Sheherrn, dem Abraham, nicht nur mit Worten einen Shrentitel gab, und ihn Zerr hieß, sondern auch, was sie that, aus wochachtung und Ehrerbietung gegen ihn that. Daher stellet sie der heilige Geist zum Muster vor.

13. Welches ift die dritte Pflicht?

Jum dritten soll sich ben ihr sinden der Gehorsam, da ein Christlich Weib nichts wider ihres Mannes Willen thut, sondern in allen Dingen,
die nicht wider Sott sind, ihm gehorchet und Folge
leistet. Worin abermals die Sarah ein löbliches Exempel des Gehorsams allen Weibern hinterlafsen, indem sie gethan, was Abraham haben wollen, wie aus der Geschichte i Mos. 18, 6 zu ersehen,
da dren Manner ben dem Abraham eingesehret,
und er zur Sarah sagte: Eile, und backe Kuchen 2c. so that sie es alsobato willig. Wenn aber
auch ein Mann etwas von seinem Cheweibe sordern solte, das offenbar wider Sott und sein
Wort Wort ift; so folget sie billig GOtt und seinem beiligen Wort, und suchet indeft durch ihren Wanbel ihren Mann zu gewinnen, 1 Petr. 3, 1.3.5.

14. Welches ift die vierte Pflicht ?

Endlich soll sich ben ihr finden Gottesfurcht, Demuth und Arbeitsamkeit, wie porzeiten die heiligen Weiber sich geschmücket, die ihre Hossiung auf GOtt gesetzt haben, 1 Petr. 3,5, auch sleisig und arbeitsam gewesen; wie insonderheit des Todia Weib war, welche mit Spinnert ihren wegen Blindheit unvermögenden Mann ernehrete, Tod. 2,19. Daben kan nicht bestehen Hossiart, Stolk, Faulheit und Unmäßigkeit.

15. Wosur hat man solche Weiber anzuschen, wenn sie ihren Glauben in den Früchten beweisen ?

In diesem allem sind die Weiber TSchter Sara; denn sie haben dieselbe als eine Mutter aller Gläubigen in solchen Tugenden zum Exempet vor sich, und wenn sie ihren Glauben in gleichen Früchten beweisen, so sind sie ihre Töchter. Darum spricht der Apostel: So ihr wohl thut, und nicht so schüchtern seyd. Es sindet sich zwar insgemein ben Weibern eine Schüchternbeit, dadurch sie sich gar leicht vom Guten können abschrecken lassen: allein durch den Glauben überwinden sie alle solche unzeitige Blödigkeit, und alles Leiden, und sind im Guten beständig, so das sie sich durch keinen Unsall davon abhalten lassen.

Ce 3

Die

# Die 49 Lection.

1. Was haben wir ferner 2) für eine Pflichtzu betrachten?

Wir haben ferner zu betrachten die Lection oder Pflicht der Eltern und Rinder.

2. Wo wird die Pflicht der Eltern beschrieben?

Die Pflicht der Eltern wird Eph. 6, 4 und

Col. 3, 21 beschrieben, und lautet alfo :

Ihr Bater, reißer eure Kinder nicht zum Zorn, daß sienicht scheu werden, sons dern ziehet sie auf in der Zucht und Bers mahnung zum Serrn.

3. Welche werden zugleich mit den Vatern verstanden ?

Mit den Vatern werden zugleich die Mutter verstanden, daß also die Mutter zugleich und eben so wolals die Water ihre Pflicht in acht zu nehmen haben. Es sind aber nicht allein die natürlichen Eltern, sondern auch Groß-und Stiefeltern, ja alle Vorgesetze, mit gemeinet.

4. Worin bestehet die Pflicht der Eltern?

Solche ihre Pflicht besiehet darin, 1) daß sie ihre Rinder nicht zum Zorn reizen; sondern 2) sie auferziehen in der Zucht und Vermah=nung zum Zeren.

5. Was sollen Eltern sich zuerst für eine Pflicht gesagt seyn lassen?

Sie sollen ihre Kinder nicht zum Jorn teigen.

6.Wie

6. Wie geschiehet dieses?

Die Rinder werden jum Born gereißet, 1) wenn Eltern fich entweder unter einander, oder mit an= bern jancken, schelten und habern: benn badurch werden die Rinder auch jum Born, Schelten und Banct gereißet und gewohnet; 2) wenn Eltern ihren Kindern befehlen, daß fie fich follen wehren, nichts leiden, und fich nicht schelten noch veriren laffen, und dergleichen. Infonderheit aberiff hiermit gemeinet, 3) wenn Eltern ihre Rinder allguftrenge und scharf bestrafen, und fie so knechtisch tractiren, auf fie fluchen, schelten, ober fie gar meg. Hieher mag auch gehoren, 4) wenn fie ein iagen. Rind dem andern vorgiehen, und es werther halten, als das andere, ihnen die Nothdurft versagen 2c.

7. Wosu sollen Eltern ihre Zinder mehr nicht reigen?

Gleichwie die Eltern ihre Kinder nicht sollen zum Zorn reißen, als der nicht thut, was vor GOttrechtist, Jac. 1, 20: also sollen sie dieselben auch nicht zu andern Sünden und Lastern reißen, z. E. nicht zur Zoffart, Trunckenheit, Faulheit, Geitz und Ungerechtigkeit. Welsches alles geschiehet, wenn Eltern selbst in solchen Sünden und Lastern stecken, oder, wenn sie ihre Kinder dazu geneigt sehen, sie nicht davon abzbalten.

s. Warum sollen Eltern die Kinder nicht zum Jorn reigen?

Die Ursach, warum Estern ihre Kinder nicht Ee 4 jum

440

jum Zorn reihen sollen, ist, daß sie nicht schets werden, oder, daß sie nicht den Muth und die Luss Gutes zu thun verlieren, auch nicht blode und schüchtern werden, mit Menschen umzugehen, wie solches aus allzustrenger Zucht gemeiniglich zu geschehen pfleget.

9. Wie haben Eltern ihre Kinder anzusehen?

Eltern haben ihre Kinder anzusehen als eine Gabe des ZErrn, Pf. 127,3, und sollen also mit ihnen umgehen, daß sie selbige auf keinerlen Weise verwahrlosen.

10. Worin bestehet ferner die Pflicht der Eltern?

Sie bestehet serner darin, daß sie ihre Kinster auferziehen in der Zucht und Vermahmung zum ZErrn.

11. Wie geschiehet die Erziehung der Kinder in der Jucht?

Hierzu ist nicht genug, daß sie dieselben mit Nothdurft und Nahrung des Leibes und Lebens, als Essen, Trincken, Rleidern und Schuhen, versorgen, welches zwar Eltern ihren Kindern auch schuldig sind, so lange sie sich selbst nicht versorgen können. Auch ists nicht genug, daß Eltern ihre Kinder zur Schule schicken, und indessen zu Jause ihnen allen Willen lassen, daß siethun, was ihnen gelüstet. Sondern sie selbst sollen ihre Kinder auserziehen in der Zucht. Dahin gehöret, daß sie dieselben vom Bosen abhalten, und dahin sehen,

hen, daß sie ihnen etwas rechtschaffenes lernen lassen, Sir. 30, 11, 12.

12. Was muß mit der Jucht vertnupfet feyn?

Mit der Zucht muß verknüpfet senn die Versmahnung aus dem Worte GOttes. Dahero sollen Estern dasselbe mit ihren Kindern sleißig sesen und betrachten, und daraus ihnen GOttes Willen vorstellen, und an ihren Seesen arbeiten. Wenn aber Estern mit ihren Kindern GOttes Wort nicht handeln, sondern nur Zucht gesbrauchen wollen; so sehlets denn am besten, und gehet die Erziehung nicht nach Wunsch von statten.

13. Was gehöret ferner dagu?

Esgehöretzu der rechten Erziehung der Kinder auch noch ein herzliches Gebet, daß nemlich Eltern mit ihren Kindern und für ihre Kinder fleißis und andächtig zu GOtt beten, auch ihnen mit guetem Exempel in allem vorgehen. Denn wo es daran fehlet, daß die Eltern nicht fleißig beten, sondern wol noch dazu böse und gottlos leben; so ists auch kein Wunder, wenn es mit der Erziehung nicht fort will, sondern Eltern oftmals sehen mussen, daß ihre Kinder auch dose und gottlos seyn, und nicht wohl gerathen.

14. Welches ift der Endsweck der Erziehung?

Der Endzweck der Erziehung ist, daß die Kinder zum ZEren, das ist, zu Christo, der sie zu seinem Eigenthum so theuer erkauft hat, ges bracht

442

bracht werden. Denn dieser Herr wird sie ders einst von den Händen der Eltern fordern. O wie gut wirds alsdenn seyn, wenn Eltern und Borgesetzte mit Freudigkeit werden sagen können: Zier sind wir und die Rinder, die du uns ges geben hast, Jes 8, 18.

115. Was folget nun weiter guerklaren ?

Es folget die Lection oder Pflicht der Rinder, welche siehet Eph. 6, 123, und also lautet:

Ihr Kinder, send gehorsam euren Eletern in dem GErrn; denn das ist billig. Ehre Vater und Mutter; das ist das erste Gebot, das Verheisfung hat: auf daß dirs wohl gehe, und lange lebest auf Erden.

16. Wen redet der Apostel hier an?

Der Apostel redet in diesen Worten die Kinder an, und weiset sie auf ihre Eltern. Er meinet aber alle Kinder, sie mögen seyn natürliche,
oder Stief = oder Pstegekinder, sie mögen seyn
groß oder klein, vornehm oder geringe.

17. Welche werden durch die Eltern zunächst verstanden?

Durch die Eltern werden zunächst Vater und Mutter verstanden, hernach auch Stief- und Großeltern, ja alle Vorgeseite, Vornehme und Geringe, Neiche und Arme, Fromme und Bose.

12. Morin

18. Worin bestehet die Pflicht felbst?

Die Pflicht selbst bestehet im Gehorsam, welcher aus der Furcht und Liebe Sottes hersstiessen muß. Daher Kinder ihren eigenen Wilsen nicht thun, sondern verleugnen; hingegen auf den Willen ihrer Eltern mercken, und denselben thun mussen.

19. Was follen die Kinder thun, wenn Eltern etwas Bofes von ihnen fordern?

Wenn Eltern etwas Boses, z. E. Lügen, Hoffart, sich zu zancken ober zu rächen, von den Kindern fordern solten; so müssen sie ihnen nicht gehorchen. Denn es heisset: In dem ZErrn, nicht wider den ZErrn. Es müssen aber Kinder ihren Eltern nicht nur alsdann folgen, wenn sie, ihrer Meinung nach, Gutes von ihnen empfangen, sondern auch, wenn sie um ihrer Unart willen gezüchtiget und bestrafet werden.

20. Was bringet der rechte Gehorfam zugleich mit sich?

Der rechte Gehorsam bringet zugleich mit sich, daß Kinder 1) ihre Eltern auch gebührend ehren, weil sie GOttes Bild an sich tragen; imsgleichen 2) Geduld mit ihnen haben, wenn sie auch Fehler und Gebrechen an ihnen gewahr würden; ferner, 3) daß sie ihnen dienen, im Alter, Kranckheit und in ihrer Armuth berssehen, auch 4) sleißig für sie beten, daß GOTT sie an Seele und Leib segnen wolle, Sir. 3, 9=18.

21. Was

444

21. Was für Urfachen follen die Zinder dazu bewegen?

Die Urfachen, welche die Rinder bagu bemegen follen, find 1) die naturliche Billigkeit, weil Kinder von ihren Eltern nachft GDEE das Leben empfangen haben, auch ihren Unterhalt und Berforgung noch immer von ihnen empfangen , und allerlen Gutes genieffen. fpricht Daulus: Denn das ift billig. Sier. nachst verbindet 2) das Gebot Gottes die Rinder jum Sehorfam. Und zwar ift es das erfe Gebot in der andern Tafel , barinnen GDET Den Gehorfam fordert : welchem Gebot Die Rin-Der zu gehorchen schuldig find. Sierzu kommt 3) die Verheiffung, fo GDEE diesem seinem Gebot angehänget hat, welche lauter geiftlichen und leiblichen Segen bier und dort ewiglich in fich Daben aber bas Creuk gar mohl bestehen mag , als woburch ber Segen beforbert wird. Desgleichen, wenn Gott auch fiehet, es fen bas Furte Leben einem Rinde viel nütlicher und gutraglicher , fo handelt er barin alsein Bater mit feinen Rindern nach feiner Weisheit.

22. 2(n wem hat man Exempel eines gehorfamen Sohns?

Exempel eines gehorsamen Sohns, welcher auch zugleich den Segen erlanget, haben wir an Fsaac, Joseph, Timotheo, und dergleichen, ja an Christo selbst, welchem die Kinder alle sein im Geshorsam nachfolgen sollen. Im Gegentheil sollen sie

sie auch das Exempel des ungehorsamen Sohnes, Absaloms, betrachten, und insonderheit, was auf seinen Ungehorsam erfolget ist, sich wohl vorskellen, damit sie daben mercken lernen, was für Unglück und Verderben auf den Ungehorsam folge.

## Die 50 Lection.

r. Was ist in der Zaustafel ferner 3) für eine Pflichtvorgeschrieben?

So wol die Pflicht des Gesindes, als der Knechte, Mägde, Tagelöhner und Alrbeister, als auch die Pflicht der Zerrschaften, oder der Zausherren und Zausfrauen.

2. Wo wird die Pflicht der Anechte, Mägde, Tagelöhner und Arbeiter in der heiligen Schrift vors gesteller?

Die Pflicht der Knechte, Mägde, Tasgelöhner und Arbeiter wird beschrieben Eph. 6, 5. 6 und Coloss. 3, 22. 23, woselbst sie also lautet:

Ihr Knechte, send gehorsam euren leiblichen Herren mit Furcht und Zitztern, in Einfältigkeit des Herzens, als Ehristo selbst, nicht mit Dienst allein vor Augen, als den Menschen zu gefallen, sondern als die Knechte Ehristi, daß ihr solchen Willen Gottes thut von Hers

Herken mit gutem Willen. Lasset euch düncken, daß ihr dem HErrn dienet, und nicht den Menschen; und wisset, was ein ieglicher Gutes thut, das wird er empfahen von GOtt, er sen Knecht oder Frener.

3. Wer wird durch die Anechte verftanden?

Durch die Knechte werden verstanden i) zur damaligen Zeit meist Leibeigene, deren Knechtschaft oft sast unerträglich war; 2) ben uns aber solche Personen, welche sich um gewissen Lohn, andern zu dienen, vermiethet haben. Zugleich werden mit eingeschlossen die Magde, Tagelohener und Arbeiter.

4. In wen werden fie zum Gehorfam angewiesen?

Sie werden auf ihre leibliche Zerren gewiesen, welchen sie sich mit ihrem Leibe zu dienen verbunden haben, und welche sie leiblich vor sich haben. Christus ist der geistliche HErr, oder der Oberherr, der über Leib und Seele HErr ist, und welchem sie mit Leib und Seele dienen sollen, Nom. 6, 13. c. 12, 1.

5. Worin bestehet derselben Pflicht?

Ihre Pflicht ist Gehorsam gegen ihre leibliche Herren, welcher darin bestehet, daß sie auf den Willen ihrer Herren acht haben, und denselben thun sollen.

6. Xue

6. Aus welchen Worten ist die Beschaffenheit des Gehorsams zu erkennen?

Die Beschaffenheit des Gehorsams ist aus folgenden Worten zu erkennen:

i) Mit Jurcht und Zittern, welches so viel ist, als mit aller Behutsamkeit und Sorgfalt, die Derrschaft nicht zu erzurnen noch zu beleidigen.

2) In Linfaltigkeit des Zervens, das ist, ohne Falfch und Heuchelen, ohne Betrug und unlautere Absicht auf den zeitlichen Lohn, redlich und aufrichtig und in der Kurcht GOttes.

3) Als Christo selbst, das ist, daß die Knechte sich vorstellen, als ob sie Christo selbst alles unmittelbar thaten, welches aber ohne Glauben nicht geschehen kan; denn die Herren allerdings auch Ehristi Bild an sich tragen.

Lutherus spricht: Wenn ein Knecht den Stall ausmistet, oder eine Magd die Stube aussehret, und thuts im Glauben an Christum: so ist es ein gutes und Gottwohlgefälliges Werck ze.

4) Micht mit Dienst allein vor Augen, als den Menschen zu gefallen. Denn das kan nicht mit ihrer Pflicht bestehen, wenn sie nur so lange treu und fleißig arbeiten wollen, als der Herr oder Frau gegenwärtig sind, aber hernach, wenn sie abwesend sind, faullengen und müßig gehen, ja wol gar Schaben thun; wodurch sie nur Gunst ben Menschen suchen.

5) Son.

- 5) Sondern als die Knechte Christi, welsche ben ihrem Dienst allezeit auf Christium sehen, und als vor seinen Augen ihren Dienst verrichten, auch alle Treue und Fleiß darin beweisen, wohl wissens de, daß Christus Augen habe wie Feuerstammen, und also alles sehe.
- 6) Daßihr solchen Willen GOttes thut von Zergen mit gutem Willen. Ehristus will haben, daß einer soll Herr senn, und ein ande= rer soll Anecht seyn; sie sollen also nicht murren oder widerbellen.

7. Was gehöret auch noch zum Gehorfam?

Zum Gehorsam gehöret auch die Treue, daß sie den Nußen ihrer Herrschaft auf alle Weise zu befördern, und hingegen allen Schaden abzuwenden gestissen sehn wo ein Gesinde nicht treu ist, kan es grossen Schaden in der Haushaltung verursachen. Wenn auch gleich die Herrschaft zuweilen hart und unbarmherkig ware; so soll doch das Sesinde sich dadurch nicht zur Untreue verleiten lassen, sondern soll sein Gewissen bervahren. Zu dem allen aber gehöret der wahre Glaube an Christum, ohne welchen es nicht gesschehen kan.

8. Wo finden wir in der heiligen Schrift Exempel eines treuen Anechts?

Elieser, der Anecht Abrahams, hat hierinnen ein gutes Exempel hinterlassen, als welcher im Glauben und Gottessurcht gewandelt, und das dahero alles in rechter Treue und Fleiß mit Gebet ausgerichtet, 1 Mos. 24, 12. Desgleichen haben die Ariegsknechte jenes Hauptmanns ein schönes Beugniß, als von welchen der Hauptmann selbst saget, daß sie ihm auf seinen Befehl gehorsam waren, Matth. 8, 9.

9. Welches find die Bewegursachen gum Ges horfam und zur Treue?

Die Bewegursachen, warum das Sesinde fromm, treu und gehorsam sepn soll, sind: 1) der Wille GOttes, weil es GOtt, als der Obersherr, also haben will; 2) die Verheissung der Gnadenvergeltung. Obgleich ihre Treue und Arbeit von Menschen hier nicht allezeit erkannt und belohnet wird; so will es doch GOtt mit ewisger Gnade und Segen belohnen.

10. Wowerden die Pflichten der Berrschaften beschrieben?

Die Pflichten der Zerrschaften, oder der Zausherren und Zausfrauen, werden vorgeschrieben Eph. 6,9, und lauten also:

Ihr Herren, thut auch dasselbige gegen ihnen, und lasset euer Drauen, und wisset, daß ihr auch einen Herrn im Himmel habt, und ist ben ihm kein Ansehen der Person.

SF F

H. Wer

450

11. Wer wird zugleich unter den Zerrenmit verstanden?

Unter den Zerren werden auch zugleich mit versstanden die Frauen, wie es in der heiligen Schrift üblich ist, daß unter dem mannlichen Theil zusgleich das weibliche mit begriffen wird. Solche werden angewiesen, wie sie mit ihrem Sesinde umgehen sollen.

12. Worin bestehet ihre Pflicht überhaupt?

Ihre Pflicht selbst bestehet überhaupt darin, daß sie ihnen thun sollen, was Sottes Wille und gut ift.

13. Worin bestehet ihre Pflicht insbesondere?

Insonderheit follen fie gegen ihr Gefinde beweisen i) eine vaterliche Liebe, nach welcher sie derfelben leiblich und geiftlich Bestes suchen, ja fie als ihre Kinder ansehen, und fich als Bater ge= gen fie verhalten follen. Daher follen fie für fie 2) eine vaterliche Sorge tragen, daß fie die Er= bauung ihrer Geelen suchen, und um deswillen mit ihnen GOttes Wort handeln, sie auch zur Rirche schicken und dazu anhalten, und mit ihnen und für fie fleißig zu GOtt beten, fie vaterlich ermahnen, auch ihnen allewege mit gutem Exempel porachen. Dernach follen fie auch dafür forgen, daß sie dem Gefinde ihren gehörigen Unterhalt, Effen, Trincken und Lohn geben. Quch follen fie Dieselben in Kranctheit nicht verftoffen, fondern ih= nen die nothige Sandreichung thun oder thun lafjen,

sen, auf möglichste Art und Weise. 3) Zugleich sollen sie auch Geduld mit ihnen haben, in Betrachtung, daß wir als Menschen mit Fehlern und Mängeln umgeben sind. Doch ist nicht die Meinung, daß Herren und Frauen eben zu allem stille schweigen sollen, wenn Schaden geschiehet oder sonst es unrecht zugehet, sondern sie mögen es wol erinnern und bestrafen: aber sie sollen ihrem Zorn nicht Naum lassen, nicht kuchen oder wüten, noch etwas thun, das vor Gott unrecht ist; welches der Apostel damit anzeigt, da er spricht: Und lasset euer Dräuen.

14. Welches find die Bewegursachen hierzu?

Die Bewegungsgrunde und Urfachen, daß Die Herrschaft solcher ihrer Pflicht recht mahrnehe men moge, find folgende : 1) Der Wille Gottes, weil es nicht eines Menfchen Bebot iff, fon= Dern Gott felbst folches in feinem Wort alfo baben will. 2) Weil die Herrschaften auch einen BEren im Zimmel haben, von welchem fie es ja gern verlangen, daß er alle Liebe, Beduld und Langmuth an ihnen beweifen folle. Ja fie haben queb einen folchen SEren, welcher bereinft von ibnen Rechenschaft fordern wird, wie fie fich auch gegen ihr Gefinde verhalten haben. 3) Weil Gott tein Unfeben der Perfon hat, und vor ibm weder Herr noch Frau, weder Knecht noch Magd etwas gilt, fondern nur berjenige, ber ihn fürchtet und recht thut, Gal. 3, 28. Apofig. 10,34.35.

Ff 2

15. 261

### Unbang des Catechisms

452

13. In wem haben wir Erempel Christlicher Zerrschaften ?

Erempel solcher frommen Herrschaften haben wir an Abraham und Sarah, desgleichen an Hiob, cap. 31, 13. 14. 15, und an jenem Hauptsmann, der sich seines krancken Knechts annahm, und Fesum für ihn bat, Matth. 8, 5. 6. Man sehr auch Apostg. 10, 1 f. 7.

# Die 51 Lection.

-3. Was folget in der Zaustafel endlich 4) zu bestrachten?

Endlich folget noch zu betrachten die Pflicht einzeler Personen im Zausstande, als die Pflicht der gemeinen Jugend, der Witwen und der Gemeine.

2. Wo wird die Pflicht der gemeinen Jugend beschrieben?

Die Pflicht der gemeinen Jugend wird beschrieben 1 Petr. 5, 5. 6, und lautet also:

Ihr Jungen, send den Alten unterthan, und beweiset darinnen die Demuth. Denn GOtt widerstehet den Hoffartigen, aber den Demuthigen giebt er Gnade. Godemuthiget euch nun unter die gewaltige Hand GOttes, daß er euch erhöhe zu seiner Zeit.

3. Wel,

3. Welche werden durch die Jungen verftanden?

Durch die Jungen werden verstanden alle junge Leute, die so wol an Jahren als im Chrissienthum oder Erkentniß noch jung und Kinder sind.

4. Auf wen werden fie denn gewiesen ?

Es werden dieselben auf die Alten hin gewiesen, welche so wol an Sahren, als im Christenthum alter find, und mehr Verstand oder Erfahrung haben als die Jungen.

5. Welches istihre eigentliche Pflicht?

Die eigentliche Pflicht der Jungen ist, daß sie den Alten unterthan seyn, und darin die Demuth beweisen sollen. Hieran sehlets gemeiniglich der Jugend: denn sie diese Unart an sich hat, daß sie sich immer klüger, weiser und verständiger düncket, als die Alten, und daher sich nicht gern etwas sagen lässet.

6. Welches ift der Grund der mahren Demuth?

Es kan keine wahre Demuth statt finden, wo keine wahre Furcht GOttes ist; denn solche ist der Grund derselben. Daher die Jugend Urssach hat, sich von Herken zu GOtt zu wenden, GOttes Wort fleißig zu lesen, und andächtig zu beten, Pred Sal. 12, 1. 13. Ps. 119, 9. Wo es daran sehlet, so ists kein Wunder, daß die Jugend frech, tropig, ungehorsam und hossättigist, B. der Weish. 2, 6 f.

813

7.200

7. Worin follen sie Demuth gegen die Alten beweisen?

Die Demuth sollen sie darin gegen die Alten beweisen, daß sie dieselben als solche ansehen, welche Weisheit, Verstand und Erfahrung von GOtt erlanget haben. Daher sollen sie ihre Ermahnungen gern hören, guten Rath annehmen, und ihnen solgen, auch sonst gegen sie mit Worten und Wercken alle Ehrerbietung besweisen.

8. Wodurch foll sich die Jugend dazu bewegen lassen?

Die Brunde und Bewegurfachen, badurch sich die Jugend bazu foll bewegen laffen, find : 1) Weil Gott den Zoffartigen widerste= bet, und zwar alfo, als ein Feind dem andern fonst Widerstand thut. Gott hat foldes bewiefen an ben zwen und vierkig hoffartigen und boshaftigen Knaben, welche er, als sie den alten Mann Gottes, Elifam, spotteten und hohneten, fo nachbrücklich beftrafet, baf zween Baren aus dem Walde famen , und fie gerriffen , 2 3. ber Ron. 2, 23. 24. Dergleichen Erempel haben wir mehr theils in GOttes Wort, theils in andern Schriften, welche die Jugend mercken und sich darnach achten soll. 2) Weil GOTT den Demuthigen Gnade giebet, fie als feine Rin-Der liebet, und ihnen mit aller Sulfe benftehet. Gleichwie ber Regen die tieffien Thaler am meiften durchwaffert und befeuchtet; also erlan= gen

gen die Demuthigen Gnade ben Sott und den Menschen.

9. Wie wird daher die Jugend nochmals erwecker?

Die Jugend wird daher nochmals also ermahnet: So demuthiget euch nun unter die gewaltige Zand GOttes, daß er euch erhöhe zu seiner Zeit. Diese Demuthigung geschiehet ansänglich in der Busse, wenn ein Mensch sein tieses Berderben und die Majestät GOttes recht erkennen lernet, und hernach in der täglichen Erneurung und immer mehrern Betrachtung so wol seines großen Elendes, als auch der Majekat und Allmacht GOttes. Darauf eine solche Erhöhung zu seiner Zeit erfolget, daß GOtt denselbigen für sein Kind erkennet, und ihn endlich zum Erben des ewigen Lebens auf - und annimt. Welches ja Erhöhung genug ist.

10. Wo wird die Pflicht der Witmen befchrieben?

Die Pflicht der Witwen wird beschrieben Dim. 5, 5.6, und lautet also:

Welche eine rechte Witwe und eins sam ist, die stellet ihre Hoffnung auf GOtt, und bleibet am Gebet und Fles hen Sag und Nacht. Welche aber in Wohllüsten lebet, die ist lebendig todt.

Sf 4 m. Was

456

#### II. Was ift eine Wiewe ?

Eine Witwe insgemein ist eine solche Frau, welcher ihr Mann abgestorben ist. B. Ruth 1, 20. Luc. 7, 12. Dieselbe aber ist nach dem Ausspruch des Apostels entweder als eine rechte Witwe, oder als keine rechte Witwe ansusehen.

#### 32. Wasist eine rechte Witwe?

Eine rechte Witwe ist einsam, das ist, sie ist verlassen, und hat niemand mehr, der sie versorget und berathet. Sie führet aber auch ein stilles und eingezogenes Leben, meidet alle eitle und üppige Weltgesellschaft, und bringet ihre Einsamkeit in Gottessurcht und in Ausübung guster Wercke zu.

### 13. Was ist ihre Pflicht?

Die Pflicht derselben ist, 1) daß sie ihre Zossnung auf GOtt stelle. Ihre Umstände sind also beschaffen, daß sie sich von menschlicher Aussicht, Sorgsalt und Trost verlassen siehet, und mehrentheils ohne Hulse und Bepstand ist; ja daß sie noch wol gar von bosen Menschen gedrücket und verfolget wird. Sie ist also gleich einem Hause ohne Dach, oder einem Garten, der keinen Zaun mehr hat, und in welchen die Diebe einfallen, und alles rauben, oder in welchen die wilden Thiere einlausen, und alles zerwühlen. Daher sie insonderheit Ursach hat, GOTT als ih-

ihren Mann zu erkennen, zu ihm allein in allem Creuß, in aller ihrer Noth und Ansechtung ihre Zuslucht im Gebet zu nehmen, und ihn um Schuß, Nath, Hülfe und Erost anzustehen. Denn GOtt ist ein Vater der Wäysen, und ein Richter der Witwen, Ps. 68, 6. 2) Daß sie bleibe am Gebet und Flehen Tag und Macht. Es ist nicht die Meinung, als ob sie immer über den Büchern liegen, oder mit dem Munde allezeit beten, und die Arbeit darüber liegen und stehen lassen, auch des Nachts nicht schlasen solle. Sondern sie soll ihr Herz immer zu GOtt gerichtet seynlassen, also, daß was sie lebet, sie GOtte lebe, und ihm diene in heiliger Furcht mit keuschem Wandel.

14. In wem haben wir Exempel einer rechten Witwe?

Exempel einer solchen rechten Witwe haben wir an der Judith, welche oben in ihrem Sause ein Kammerlein hatte, darin sie GOtt lobete, Judith 8, 4.5. 6.7. Desgleichen an der Zanza, welche nimmer vom Tempel kam, sondern GOtt dienete mit Fasten und Beten Tag und Nacht, Luc. 2, 36.37.

15. Welche ift aber feine rechte Wiewe?

Eine Witwe, die nicht auf diese Art ihren Mitwenstand führet, und die daher nicht eine rechte Witwe ist, ist eine solche, welche in Wohllüsten lebet, das ist, welche ihrem Fleisch und Blut solget. Daher geschiehets, das

458

sie herum läuft, eitele Gesellschaft liebet und suchet, mußig gehet, gerne klatschet, naschet, etwas Gutes isset und trincket, und sich hoffartig kleidet, und dergleichen.

16. Was sagt der Apostel von einer solchen?

Sie ist lebendig todt. Sie lebet zwar natürlich, reget und beweget sich dem Leibe nach mehr als zu sehr; aber sie ist geistlich todt, das ist, sie stehet nicht in der Bnade und Gemeinschaft GOttes, hat auch keinen Theil an dem Neiche Edristi, sondern sie lieget unter GOttes Zorn und Fluch, und hat nichts anders zu gewwarten als den andern Tod und die ewige Verdammniß.

17. Bey wem bringet das wohllustige Leben mehr den Tod?

Gleichwie das wohllüstige Leben ben einer solchen Witwe den Tod und Gottes Zorn bringet: also auch ben allen übrigen Menschen, sie mögen seyn, wer sie wollen.

18. Wo werden schließlich die Pflichten det gangen Gemeine, oder die allges meinen Pflichten, beschries ben?

Die Pflichten der Gemeine, oder die allsgemeinen Pflichten, werden beschrieben Rom.
13, 9 und 12im. 2, 1, und lauten also:

Lies

Liebe deinen Nächsten als dich selbst. In dem Wort sind alle Gebote verfasset. Und haltet an mit Beten für alle Menschen.

> Kin ieder lern seine Lection, So wird es wohl im Zause stohn.

19. Welche Berden durch die Gemeine pers

Durch die Gemeine, deren Pflicht alhier beschrieben wird, werden verstanden alle dren Hauptstände, und also Lehrer und Zuhörer, Sbrigkeiten und Unterthanen, Hausherren und Hausfrauen und Gesinde, Sheleute, Stern und Kinder, und alle, die zum Hause GOttes geshören.

20. Welches ift ihre erfte Pflicht?

Ihre erste Pflicht ist die Liebe, die sich ben allen unter einander finden soll, also, daß die Lehrer ihre Zuhörer, und die Zuhörer ihre Lehrer; desgleichen die Obrigkeit ihre Unterthanen, und die Unterthanen ihre Obrigkeit; die Ehemanner ihre Ehefrauen, und die Ehefrauen ihre Männer; die Herrschaften ihr Gesinde, und so serner durch alle Stände, einander herslich, als sich selbst, lieben sollen.

27. Wie

21. Wie soll diese Liebe geschehen, und wors über soll sie sich erstrecken?

Solche Liebe soll nicht nur mit Worten oder mit der Junge geschehen, sondern mit der That und mit der Wahrheit, 1 Joh. 3, 18. Sie soll sich aber erstrecken über Leib und Seele: 1) über den Leib also, daß man ihm in der Dürstigkeit zu statten komme mit Speise und Tranck, Kleis dung, Handreichung und Pflege in gesunden und krancken Tagen; 2) über die Seele also, daß man dieselbe suche durchs Gebet und Wort GOtstes zu erbauen, zu bessern und zu GOtt zu bringen.

22. Wornach foll fich die Liebe richten?

Die Liebe soll sich darnach richten: Wie man sich selbst liebet, und sich nach Leib und Seele alles Sute gönnet; also soll man auch eben so hertzlich und so aufrichtig seinen Nächsten lieben, er sep Freund oder Feind.

23. Welches ist der Grund solcher wahren Liebe?

Der Grund solcher wahren Liebe ist der Glaube an Jesum Spristum. Wo dieser durch wahre Busse in der Seele gewircket ist, da ist er auch durch die Liebe thatig, und zwar in der Liebe zu GOtt und auch zu dem Nachsten, Sal. 5, 6.

24. Wie

24. Wie ist die Liebe anzusehen?

Die Liebe ist anzusehen, als die Summa des gangen Geseges oder aller Gebote, daher auch dieselbe des Geseges Erfällung von Paulo genennet wird, Rom. 13, 10.

25. Welches ist die andere allgemeine Pflicht?

Die andere allgemeine Pflicht ist das Gesbet. Keiner soll im Hause BOttes erfunden werden, der nicht bete. Es sollen demnach beten alle, die zum Lehr = obrigkeitliehen und Hausstande gehören. Wer aber nicht betet, der ist als ein Todter unter den Lebendigen anzusehen.

26. Sur wen foll man beten?

Nicht nur soll man für sich, sondern auch für alle Menschen beten, insonderheit Lehrer für ihre Zuhörer, und Zuhörer hinwieder für ihre Lehrer. Also auch die Obrigkeit für ihre Unterthanen, und die Unterthanen für ihre Obrigkeit, und so ferner.

27. Welchesist die Sache, so von Gott soll erbeten werden?

Die Sache, welche von GOtt soll erbeten werden, ift, daß, wo sie noch nicht bekehret und gläubig sind, GOtt sie bekehren wolle; wenn sie aber gläubig sind, daß sie GOtt in allem Guten karcken und erhalten wolle.

28. Auf

28. Auf was Art und Weise foll man beten?

Die Art und Weise, wie man beten soll, ist wohl zu mercken. Es soll nicht obenhin, sondern anhaltend, mit grossem Ernst, Inbrunstigkeit und Beständigkeit geschehen. Darum heisset es hier: Zaltet an mit Beten, Nom. 12, 12.

29. Welches ift die lette allgemeine Pflicht ?

Die letzte allgemeine Pflicht ist, daß ein ieder seine Lection recht lerne. Reiner soll sich hievon ausschliessen: denn GOtt ist es, der, als unser aller Vater, von uns als seinen Kindern alle diese Pflichten erfordert.

30. Was ift zum Lernen nothig ?

Zum Lernen ist zwar nothig, daß man seine Lection wisse; aber es ist nicht genug, sondern einieder soll sie auch also beobachten, daß er derselben gemäß lebe, und in der That beweise, daß er sie gelernet, Matth. 7,24 f. Joh. 13,17.

31. Was entstehet daher ?

Es entstehet daher ein guter und seliger Zustand im Zause, oder in der Kirche WOttes, weil es sodann nach WOttes Willen gehet. Hingegen kan es nicht wohl stehen, wenn nicht ein ieder seine Lection lernen und beobsachten will, Matth. 7, 26.27.

Nun

Nun der lebendige GOTT gebe feine Gnade und heiligen Geift in die Berken aller Menschen, daß sie GOtt in Christo zu allem Gefallen wandeln mogen. Ihm sen Ehre und Berr-lichkeit von Ewigfeit zu Ewigfeit. Almen!

嫌敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬敬

### Thebet

beym Beschluß der Kinderlehre.

(aus der Sallifchen Catechismusbibel, S. 139.)

Bir bancfen bir, herr Gott himmlischer Vater, baff bu uns bas licht beines heiligen Worts in unferer Catechifmuslehre fo gnabiglich angegundet, undbis daher haft herrlich leuchten laffen: und bitten dich herglich, du wollest ja ob folchem Lichte zu diefer bofen und gefährlichen Beit gnas biglich halten, und bem Garan und der argen Welt nicht geftatten , daß fie es ausloschen. Lag bich unfer erbarmen, lieber Bater, wehre und fteure allen Seinden beines heiligen Borts, auf daß wir , unfere Bruderlein und Schwefterlein, fo taglich hernach wachsen, folch gnadiges Catechismuslicht auch haben, und bich mit unferm Gebet fruh und fpåt loben und preisen mogen, durch JEsum Chriffum, unfern DEren. Umen!

经in

464

### Schlufigebet.

Ein anderes Gebet sum Befchluf des heiligen Catechifini,

(aus dem Torganifchen Catechifmo, G. 120 f.)

Wir danden dir, Herr GOtt himmlischer Bater, daß du uns die Hauptstücke der Christlischen kehre, zu diesen letten Zeiten, rein und lauter zu erkennen gegeben, und von dem Sauerteige der Papstischen und aller falschen kehre so gnädiglich hast gereiniget: und bitten dich von Grund unsers Herhens, du wollest solch Zeugniß beiner heiligen Wahrheit in unsern kindlichen Hersen verstegeln, und unversfälscht behalten, in deiner Furcht und Glauben uns darnach wandeln und leben, und unsers Herhens Freude und Trost senn und bleiben

laffen, durch JEsum Ehristum, beinen lieben Sohn, unsern Herrn. Amen !



